
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 16 (1960)

Heft: 1

Artikel: Über Orthodoxie und Liberalismus hinaus

Autor: Buri, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878724

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878724
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über Orthodoxie und Liberalismus hinaus.1

1. Die Fragwürdigkeit der Verwendung der Begriffe
orthodox und liberal.

Wenn in einer theologischen Debatte die Begriffe Orthodoxie

und Liberalismus auftreten — nicht in theologiegeschichtlichem

Sinne, sondern zur Charakterisierung heute vertretener
Standpunkte —, so pflegt mit solcher Verwendung der beiden
Bezeichnungen fast unfehlbar ein Zwiefaches verbunden zu
sein:

Erstens ist man sich gewöhnlich nicht einig über die
Berechtigung der Anwendung dieser Titel, und zwar nicht nur
bei den sie Empfangenden, sondern auch bei den sie Austeilenden.

Wer will heute schon orthodox sein oder gar liberal? Während

liberal gelegentlich noch als Selbstbezeichnung auftritt,
aber uns dann — wie Eduard Buess in seiner Schrift über «Die
kirchlichen Bichtungen» festgestellt hat — leicht sektiererisch
anmutet, ist mir eine Verwendung des Begriffes orthodox in
diesem Sinne auf protestantischem Boden nicht bekannt. Man
zieht es vor, sich als lutherisch oder calvinisch zu bezeichnen.
Orthodox — nicht im historischen Sinne, wohl aber im Sinne
rechter Lehre — wollen jedoch auch die sich als liberal
Bezeichnenden sein — und sie können das gelegentlich in sehr
orthodoxer Weise sein. Wer dagegen in Gefahr steht, als
Orthodoxer verpönt zu werden, liebt es, darauf hinzuweisen, daß

er in diesem oder jenem Punkte durchaus liberal sei und daß

er nicht gewillt sei, das, was als eine Errungenschaft des
Liberalismus gilt, einfach den Liberalen zu überlassen.

Damit ist schon zum Ausdruck gebracht, daß die Begriffe
orthodox und liberal trotz, oder vielleicht gerade wegen, ihrer
Diskriminierung weiter im Gebrauch stehen, und zwar als
Bezeichnung anderer, von uns abgelehnter Positionen. Hier
bricht nun aber die Verwirrung erst recht aus. Nicht nur pflegen

die als orthodox oder liberal Klassifizierten diese Beurtei-

1 Referat, gehalten an der Zusammenkunft der Dozenten der
evangelisch-theologischen Fakultäten der Schweiz auf dem Chaumont am 28.

September 1959.

3



34 F. Buri, über Orthodoxie und Liberalismus hinaus

hingen für sich abzulehnen, indem sie betonen, von ihren
Gegnern in ihren eigentlichen Anliegen nicht verstanden zu sein,
sondern es kommt auch vor, daß ein und derselbe Theologe
von verschiedenen Seiten her sowohl als liberal wie auch als
orthodox eingeschätzt wird, und daß man sich nicht darüber
einig ist, wer nun mit seinem Urteil im Recht ist. Karl Jaspers
hat z. B. gegen Bultmann den Vorwurf der Orthodoxie erhoben,

mit der man von einem gewissen Punkte an nicht mehr
weiterreden könne, während Barth in Bultmanns Theologie
letztlich nur eine neue Form des liberalen Neuprotestantismus
glaubt sehen zu müssen — wenn er ihn recht verstehe.
Bultmann seinerseits fühlt sich von beiden Seiten mißverstanden,
indem er weder mit Orthodoxie noch mit Liberalismus, wie sie
ihm hier zur Last gelegt werden, etwas zu tun haben will.
Auch durch das Reden von Neuorthodoxie und die Unterscheidung

eines neuen von einem alten Liberalismus wird die Situation

nicht klarer. Denn was man etwa in Amerika unter Neo-

Orthodoxy versteht, erscheint uns noch als durchaus liberal,
und soweit er die alten Schläuche nicht sprengt, scheint es sich
auch in dem, was sich heute als «neuer Liberalismus» ausgibt,
noch nicht um neuen Wein zu handeln.

Außer dieser Unklarheit und dem entsprechenden An-einan-
der-vorhei-reden läßt sich nun aber in der Verwendung der
Begriffe «orthodox» und «liberal» noch eine zweite charakteristische

Eigentümlichkeit feststellen. Wo immer diese Begriffe
als Bezeichnungen für einander entgegenstehende theologische
Positionen auftauchen, geht es nicht um Einzelfragen oder
periphere Dinge, sondern um Stellungnahmen zu zentralen
Punkten, in denen das Ganze auf dem Spiele steht. Wenn in
irgendeinem Fachgebiet theologischer Wissenschaft eine
Methode oder ein Ergebnis der Forschung als liberal oder orthodox

bezeichnet wird, so ist das immer ein Zeichen dafür, daß

für diejenigen, welche diese Bezeichnung verwenden, in der zur
Diskussion stehenden Frage eine grundlegende Position ihres
Glaubens tangiert ist, die als solche offenbar wissenschaftlich
nicht mehr entschieden werden kann. Hinter der Verwendung
dieser Bezeichnungen steht immer ein Glaubensentscheid. Die
Taxierung eines Standpunktes als liberal oder orthodox ist stets
Ausdruck eines Glaubens, wie sie denn auch ihr Objekt auf



F. Buri, Über Orthodoxie und Liberalismus hinaus 35

seinen Glaubensgehalt hin ins Auge faßt. Aus diesem Grunde
wird insonderheit die Dogmatik zum Tummelplatz dieser
fragwürdigen Begriffe. In ihr geht es um die letzten Voraussetzungen,

aber auch um die zentralen Gehalte des Glaubens. Hier ist
der eigentliche Ort der gefürchteten rabies theologorum, und
von hier aus erfolgt denn auch die theologische Lagerbildung
bis ins Kirchenpolitische hinein mit Hilfe der entsprechenden
Parteibezeichnungen. Gerade in diesem Zusammenhang
offenbaren die Begriffe orthodox und liberal das allerstärkste
Engagement der sie Verwendenden an der so bezeichneten Sache.
Es handelt sich hier um eine jede Neutralität ausschließende
existentielle Beteiligtheit an der Auseinandersetzung um die
vertretenen, bzw. bekämpften theologischen Positionen. Liberalismus

und Orthodoxie sind immer Bezeichnungen von Gegnern
und spielen deshalb stets die Rolle von Kampfparolen. In dem
existentiellen Charakter der unter den Schlagworten orthodox
und liberal erfolgenden theologischen und kirchenpolitischen
Auseinandersetzungen liegt denn auch die alle ihre am Tage
liegende Problematik überwindende Lebenskraft dieser
Begriffe, die sie auch dort immer wieder in Aktion treten läßt, wo
man sich der Einsicht in ihre Fragwürdigkeit nicht entziehen
kann.

Es wäre nun aber verfehlt, wenn man in dem damit geschilderten

Zur-Verwendung-kommen der Bezeichnungen orthodox
und liberal etwa nur die Folge einer charakterlichen Unzulänglichkeit

der sie Verwendenden sehen möchte und wenn man
meinte, diesem Ärgernis in Theologie und Kirche durch
Ermahnungen zur Sachlichkeit und Verträglichkeit steuern zu
können. Wenn die Kämpfe um Orthodoxie und Liberalismus
auch je und je Menschlich-Allzumenschliches in Erscheinung
treten lassen, so gründet dieser Sachverhalt doch nicht in einer
durch etwas guten Willen zu behebenden menschlichen
Unzulänglichkeit. Das moralisch Böse, das hier allenfalls zur
Auswirkung kommt, gründet in einem Sachverhalt, den man nur als
das verstehen könnte, was in der Lehre von der Erb- oder besser

Ursünde gemeint ist: in der in allem Sich-bezogen-wissen
auf Gott, d. h. in der theologischen Existenz, zur Auswirkung
kommenden Problematik des Menschseins schlechthin. In der
paradoxen Situation, daß die Verwendung der Begriffe ortho-



36 F. Buri, Über Orthodoxie und Liberalismus hinaus

dox und liberal als unzureichend empfunden werden muß, ihr
Auftreten aber gleichzeitig das Signal dafür ist, daß es jetzt
nicht um Adiaphora, sondern um das Letzte geht, spiegelt sich
die Grundproblematik der Theologie überhaupt. Die durch
diese Begriffe gekennzeichnete Situation stellt geradezu einen
Exponenten dieser grundlegenden Fragwürdigkeit aller Theologie

dar.

2. Die Grundproblematik aller Theologie.

Warum wird das theologische Reden, wie es in der einleitend

ins Auge gefaßten Sachlage am Tage liegt, gerade da
unsachlich und unzureichend, wo es um das Entscheidende, um
das Zentrale geht? Das ist deshalb so, weil im Mittelpunkt aller
Theologie und insonderheit der christlichen Theologie etwas
steht, das seinem Wesen nach nicht zu einem Gegenstand
menschlichen Redens werden kann, das vielmehr, wenn es, wie
es in der Theologie der Fall ist, zu einem solchen Gegenstand
wird, in seinem Wesen eine grundlegende Veränderung erfährt.
Theologie als erkenntnismäßige Bemühung um die Wahrheit
menschlichen Redens von Gott in seinem Verhältnis zur
Letztbestimmung des Menschen ist nicht ein Reden Gottes oder ein
Reden aus Gott, ist nicht der Logos Gottes selber, sondern
eben menschlicher Logos, das Reden des Menschen über Gott
und seine Offenbarung. Weder eine Identitätsphilosophie noch
ein Ausgehen von einem mystischen Einheitserlebnis noch eine
Berufung auf ein Eingehen Gottes und seines Wortes in eine
Erscheinung von Raum und Zeit vermögen die Diskrepanz
aufzuheben, die mit jeglichem bewußten Versuch eines denkend
erkennenden Erfassens dieses Gegenstandes der Theologie
unweigerlich aufbricht zwischen Gott in seinem Verhältnis
zum Menschen als dem Objekt und dem Menschen, der hier
über Gott und sein Verhältnis zu ihm redet, als dem Subjekt
dieses Erkennens. Weder der Identitätsphilosoph noch der
Mystiker noch der Offenbarungsgläubige werden, wenn sie
überhaupt erkennen wollen, ihr Ich als das den Erkenntnisakt
vollziehende Subjekt übersehen können, sondern sind genötigt,
diesem ihrem Subjektsein Rechnung zu tragen. Damit ist aber



F. Buri, Über Orthodoxie und Liberalismus hinaus 37

auch das andere anerkannt, daß Gott und sein Verhalten
nunmehr zum Objekt menschlichen Erkennens geworden sind. Wir
haben es also erkennend weder mit Gott an sich noch mit dem
Menschen in seinem Verhältnis zu Gott an sich zu tun,
sondern stets nur so mit Gott oder dem Absoluten — aber auch mit
uns selber und unserer Beziehung zum Letztsein — wie diese
Größen und ihre gegenseitigen Beziehungen sich für uns
darstellen. Von einem nachprüfbaren und mitteilbaren Erkennen,
auf das jedenfalls auch die Theologie als methodische
Erkenntnisbemühung um die Wahrheit des christlichen Glaubens nicht
weniger als die Philosophie Anspruch erhebt, kann ohne In-
Rechnung-stellen des Unterschiedes von Objekt und Subjekt
nicht die Rede sein. Der Inhalt eines Denkvollzuges und einer
Erkenntnisaussage ist stets Objekt für ein Subjekt.

Wohl gibt es im Umgang des erkennenden Subjekts mit
seinen Objekten Situationen, in denen dieses Subjekt-Objektschema

dahinfällt, indem entweder das Objekt für das Subjekt
verschwindet oder mit dem Subjekt zusammenfällt, und die
Beziehung, in der beide Größen zueinander stehen, identisch
wird mit dem Vollzug des Bewußtseinsprozesses im
erkennenden Subjekt. In diesen Grenzsituationen des bewußten
Erkennens, von denen wir gleich noch zu reden haben werden,
hört aber ein allgemein nachprüfbares und mitteilbares Erkennen

zugleich auf. Solange es sich aber um ein solches Erkennen
handelt, befinden wir uns innerhalb der Spaltung von Subjekt
und Objekt und haben keine Möglichkeit, ihr zu entrinnen.
Daran ist festzuhalten auch gegenüber den theologischen
Spekulationen über eine theologia archetypa im Himmel im Unterschied

zu der theologia viatorum auf Erden oder einem Reden

vom Denken des Seins in seinem Selbstvollzug vor oder nach
unserem gegenständlichen Denken, aber auch im Blick auf eine
Theologie des Wortes, die meint, von einem selbstredenden
Wort Gottes sprechen zu können. Mag das begriffliche Reden
im Subjekt-Objektschema im Vergleich zu einer solchen Theologie

der Engel oder einer solchen Ontologie oder einem
solchen Reden Gottes auch als ein defizienter Modus des Erkennens,

als eine Folge des Sündenfalls erscheinen: sobald jedoch
eine solche Theologie oder Ontologie auftreten, finden sich ihre
Vertreter mit ihr im Subjekt-Objektschema alles begrifflichen



38 F. Buri, Über Orthodoxie and Liberalismus hinaus

Erkennens vor — wenn anders sie sich selber verstehen und
sieh anderen verständlich machen wollen, was allerdings nicht
immer der Fall zu sein scheint. Gott, der Weltgeist oder das
Sein müßten schon selber in Person aus ihnen reden oder in
ihnen Wort geworden sein — aber dann würden uns in ihnen
nicht mehr endliche, menschliche Personwesen begegnen. Die
zu ihrem Verstanden-werden immer noch der Interpretation
bedürftigen Erscheinungen des Propheten, des inkarnierten
Logos, des inspirierten Buches — aber auch des Seinsdenkens
— sind Zeugen dieser Problematik.

Das bedeutet nicht, daß dasjenige Denken, das sich des
unentrinnbaren Yerhaftetseins seines Erkennens in die Spannung
von Subjekt und Objekt bewußt ist, kein Verständnis für diese

jenseits dieser Voraussetzung seines Erkennens stehenden
Größen hätte. Im Gegenteil: im Blick auf sie und in der
Respektierung seiner Grenzen gelangt es zu der Einsicht, daß

gerade diejenigen Gegenstände, um die es in der Theologie und
irgendwie immer auch in der Philosophie geht, für es letztlich
unzugänglich sind. Wie für eine Theologie oder auch
Philosophie, die sich des Subjekt-Objektschemas bewußt sind, in dem
sie sich mit jeder Aussage begrifflichen Erkennens bewegen,
Gott und sein Wort, bzw. das Sein im Ganzen oder das Absolute

nur Grenzbegriffe darstellen, die etwas bezeichnen, über
das keine objektiven Aussagen gemacht werden können, so
wird auch eine Anthropologie — ganz gleich welcher Art —
unter den gleichen Voraussetzungen über ihren Gegenstand
keine letzten Aussagen machen können. Gott und das Ich können

für das durch die Gespaltenheit in Subjekt und Objekt
bestimmte Erkennen nur gerade als Grenze visiert, aber in
keiner Weise aussagbar erfaßt werden. Gott ist kein Gegenstand

für ein endliches Subjekt, und ein sich oder anderen zum
Objekt gewordenes Subjekt ist etwas anderes als das Subjekt,
das um sich und alles andere als um seine Objekte weiß. Der
Gott für mich kann in diesem Rahmen ebensowenig zum
Objekt werden als das Ich-selbst des Ichs — es sei denn, dieses
Ich-selbst versteht sich in seinem Selbstwerden in der Bezogen-
heit auf die Transzendenz als das Objekt jenes Gottes.

Ein derartiges Selbstverständnis, wie es in irgendeiner
Weise zu aller Theologie und Religionsphilosophie gehört, ist



F. Buri, Über Orthodoxie und Liberalismus hinaus 39

aber gerade nicht mehr Gegenstand eines subjekt-objekthaf-
ten Erkennens, sondern sprengt dessen Schema und verwirklieht

sich eben in diesem Transzendieren zu Wirklichkeiten
und Bezügen, deren Objektivität sich nicht mehr im Rahmen
des Suhjekt-Ohjektschemas erfassen und beweisen läßt,
sowenig als die Subjektivität, die dieses Transzendieren
vollzieht, noch das Subjekt jenes Schemas ist. Der menschliche
Logos, der durch die Subjekt-Objektspaltung seines Erkennens
bestimmt ist, kann im Logos Gottes in allen seinen Formen
und Erscheinungen nicht seinesgleichen erkennen, sondern
nur Mythologie, Göttergeschichte, deren Wahrheit er entweder
ablehnen und auflösen muß oder die er nur im Widerspruch
zu sich selber festhalten und behaupten kann -— es sei denn, er
bescheide sich zu einer dritten Alternative. Diese dritte
Möglichkeit besteht darin, daß er das, was ihm sowohl nach ihrer
objektiven als auch subjektiven Seite als seinem Wesen fremde
und unzugängliche Wirklichkeit erscheint, nach beiden Seiten
hin — in Selbstbegrenzung seiner eigenen Kompetenz — nur
umkreist und in ihrer Bedeutung zu erhellen versucht, ihre Wahrheit

aber Sache eines Selbstverständnisses sein läßt, das wir
um seines Bezogenseins auf den Logos Gottes, auf das
Sprechendwerden der Transzendenz in Raum und Zeit in der
Geschichte willen als Glauben bezeichnen.

*

In der damit umrissenen Situation liegt das Wesen der
Grundproblematik aller Theologie und der Ursprung der
vorangehend geschilderten Problematik ihrer Aufspaltung in
Orthodoxie und Liberalismus in einem beschlossen. Die
Grundproblematik besteht darin, daß die Theologie menschliches
Reden von Gottes Wort ist, und daß dieses menschliche Reden um
seiner Subjekt-Objektgespaltenheit willen entweder auf seinen
Gegenstand oder auf seinen Charakter als Wissenschaft
verzichten muß — es sei denn, es eröffne sich ihm die Dimension
des Glaubens. Aus dem Ringen um diese Alternativen und die
Bedeutung ihrer Gehalte jedoch erwachsen Orthodoxie und
Liberalismus mit ihren unausweichlichen Unsachlichkeiten und
unaufgebbaren Glaubenspositionen.



40 F. Buri, Uber Orthodoxie und Liberalismus hinaus

3. Orthodoxie und Liberalismus als Auswirkungen der
Grundproblematik der Theologie.

Der Orthodoxie — von ihrer Ausbildung in den Nachfolgern
der Reformation auf lutherischer und reformierter Seite bis zu
August Friedr. Chr. Vilmars «Theologie der Tatsachen wider
die Theologie der Rhetorik» (1856) und darüber hinaus bis in
den Konfessionalismus und Fundamentalismus unserer Tage
— geht es darum, eine der Offenbarung Gottes und dem sich
auf sie beziehenden Glauben sowie beider Verschiedenheit von
menschlichem Reden und Wissen entsprechende Theologie
aufzustellen. Auch dort, wo sie Kants Vernunftkritik, das
moderne historische Denken oder Karl Jaspers' philosophische
Logik noch nicht kennt oder sich auf die in dieser Linie offenbar

gewordenen Aspekte nicht einläßt, erfährt sie es zur
Genüge, daß Gottes Wort im Menschen eben zu Menschenwort
wird, und daß der Glaube trotz aller Objektbezogenheit doch
eine Angelegenheit des Subjekts ist. Die Kirchen und Bekenntnisse,

die sich im Glauben an Gottes Wort halten möchten,
haben schon zur Zeit der Reformation — nicht nur außerhalb,
sondern auch innerhalb dieser Bewegung — dieses Wort Gottes

sehr verschieden verstanden. Ob man darum weiß oder
nicht weiß, darum wissen will oder darum nicht wissen will:
die Subjekt-Objektspaltung der Struktur alles menschlichen
Denkens und die Tatsache, daß weder Gott oder das Sein noch
das Ich und sein Glaubensbezug auf Offenbarung sich in
diesem Schema einfangen lassen, machen sich geltend und bereiten

dem Reden von Gott und dem Glauben ihre Schwierigkeiten.

Diesen Schwierigkeiten versucht die Orthodoxie zu allen
Zeiten dadurch zu begegnen, daß sie im Angefochtensein durch
die Zerrissenheit der Theologie und Kirche der Offenbarung
eine möglichst objektive Gestalt zu geben versucht, um dann
ganz von dieser Objektivität des Wortes Gottes und des darauf

gerichteten Glaubens aus zu denken. Die Offenbarung wird
objektiv festgelegt in einem göttlich inspirierten Kanon, in
einem Prinzip des im Zusammenhang mit dem Schriftkanon
wirksam werdenden Zeugnisses des Heiligen Geistes, in auf
die Schrift und die Erleuchtung durch den Heiligen Geist sich



F. Buri, Über Orthodoxie und Liberalismus hinaus 41

berufenden kirchlichen Bekenntnissen und schließlich in einer
sich auf Schrift und Bekenntnisse stützenden reinen Lehre —
das alles in verschiedener Abstufung dieser Größen und als
Gegenwurf gegen die den Anspruch auf alleinige Orthodoxie
erhebende Offenbarungsinstitution der römischen Papstkirche und
gegen die Weltanschauungssysteme der säkularen Vernunft.
In eine entsprechende Objektivität wird auch die subjektive
Seite der Offenbarung, die Heilsaneignung in dem sich auf die
bezeugten Heilstatsachen berufenden Glauben gefaßt, indem
diesem die Form eines Wort und Sakrament, Kirche und Amt,
sogar die letzten Dinge einschließenden ordo salutis gegeben
wird.

Die Ausstattung der die Heilstatsachen bezeugenden
Offenbarung wie des sie aneignenden Glaubens mit übernatürlichen,
irrationalen Qualitäten verdankt ihre Überzeugungskraft dem

unleugbaren Tatbestand, daß sowohl Gott und das Ich als auch
der gegenseitige Bezug dieser beiden Größen aus dem Subjekt-
Objektschema des endlichen Geistes herausfallen. Aber sowie
die Orthodoxie auf diesen Sachverhalt eintritt und es
unternimmt, das Verhältnis, in dem ihre Heilstatsachen und ihr
Heilsweg des Glaubens zu der natürlichen Vernunft und Ethik
stehen, negativ und dann doch in gewissem Maße auch positiv
zu bestimmen, tritt die Fragwürdigkeit ihrer Positionen in
Erscheinung. Ihre übernatürliche Offenbarung gerät unwillkürlich

ins Fahrwasser einer natürlichen Theologie, und ihr
Heilsweg der göttlichen Gnade nimmt in zunehmendem Maße
sehr innermenschliche, biographisch-psychologische Formen
an. Orthodoxie ist nur ein Übergang zu Aufklärung und Pietismus,

wenn sie sich nicht in Glaubenskämpfen aufreiben oder
ins Museum stellen lassen will.

Nicht weniger problematisch jedoch ist der Weg des
Liberalismus, der die unausbleibliche Reaktion auf jede Orthodoxie
darstellt. Im Unterschied zu der ihm fraglich gewordenen
Objektivität der Heilstatsachen und des Glaubensweges der
Orthodoxie legt der Liberalismus alles Gewicht auf die subjektive
Seite der Offenbarung und ihres Empfanges im Bereich des

Menschlichen, um dann von hier aus zu einer neuen, nicht
übernatürlich-göttlichen, sondern natürlichen Objektivität des
menschlichen Geistes zu gelangen. Nichts vermag so sehr den



42 F. Buri, Über Orthodoxie und Liberalismus hinaus

menschlich-allzumenschlichen Charakter der orthodoxen
Glaubenspositionen zu offenbaren wie die Intoleranz, mit der sie
vertreten werden, und wie die Glaubenskriege, zu denen sie
schon geführt haben. Das Satthahen an beiden Auswüchsen
der Orthodoxie weckt den gesunden Menschenverstand und gibt
ihm Mut, sich zum Menschlichen zu bekennen. Im Vertrauen
auf das allgemeine Wesen des Menschen und seiner Geschichte
beginnt der Geist das Gewordene zu erforschen, nach Vergänglichem

und Bleibendem zu fragen und schwingt sich auf zu
neuen, umfassenden Konstruktionen in Theorie und Praxis,
die einen Ersatz für die zerbrochenen Gehäuse bieten sollen.

Das aus dem Wesen des Menschen und seiner Geschichte
abgeleitete «natürliche System der Geisteswissenschaften» wird
zum Wirklichkeitskriterium und zum Deutungsprinzip des ganzen

erfahrbaren und erdenkbaren Kosmos. Die Heilsgeschichte
wird zur rational gedeuteten Mythologie, das Schicksal der
Seele zum Gegenstand der Psychologie, die Theologie zur
Anthropologie, die Dogmatik zur Religionswissenschaft und
Religionsphilosophie. Vernunft und Geschichte werden die beiden
Hauptstützen des Liberalismus, wobei die Vernunft sich
bemüht, sowohl dem Quantitativ-Meßbaren wie dem Qualitativ-
Erlebbaren gerecht zu werden und beide in ein Verhältnis zu
setzen, die Geschichte aber sowohl Gegenstand der historischen

Forschung ist als auch den Bereich der Spekulation über
das Ziel der Welt- und Menschheitsentwicklung darstellt.

Neben dieser Vernunfttheologie, die in einem bald breiten,
bald schmäleren, bald seichteren, bald auch sich vertiefenden
Strom von der Aufklärung des 18. Jahrhunderts bis zu der
spekulativ-liberalen Theologie des 19. und beginnenden 20.
Jahrhunderts und bis zu Albert Schweitzer und seinen Schülern
verläuft und den eigentlichen Gegenpol zu der altprotestantischen

Orthodoxie und ihren Ausläufern und Weiterbildungen
darstellt, gibt es aber auch noch eine besondere Ausprägung
liberaler Theologie, die eine Art Mittelweg zwischen Orthodoxie

und Liberalismus einzuschlagen versucht. Sie setzt ein mit
Schleiermacher, umfaßt sowohl die sog. Erlanger-Theologie als
auch Albrecht Ritsehl und seine Schule bis zu Harnack und
Tröltsch und reicht bis zu Paul Althaus und Paul Tillich in
unseren Tagen. Diese Art von Liberalismus stellt der ortho-



F. Buri, Über Orthodoxie und Liberalismus hinaus 43

doxen Heilstatsachentheologie nicht einfach die sich
verabsolutierende menschliche Vernunft gegenüber, sondern denkt vom
Menschen aus, insofern er sich als religiöses Subjekt erlebt,
und zwar in einer Art und Weise, daß dieses religiöse Erleben
als Bezug des Menschen zu Gott und seiner Offenbarung in der
Geschichte gegenüber dem Dogma wie gegenüber dem Rationalismus

einen besonderen Erkenntnisweg darstellen soll.
Insofern diese Theologen dann aber doch wiederum versuchen,

ihre Glaubenswahrheiten irgendwie historisch und
religionspsychologisch auszuweisen, führen die von ihnen
eingeschlagenen Auswege nicht über die Problematik der Orthodoxie

und des Liberalismus hinaus. Hier überall wird entweder
vom Objekt oder vom Subjekt oder vom Bezug beider, «von
Gott und der Seele, der Seele und ihrem Gott» so gesprochen,
als ob dies ohne Berücksichtigung der alles begriffliche Denken

beherrschenden Subjekt-Objektspaltung möglich sei. Von
dieser falschen Voraussetzung aus meint man, von Gott und
vom Menschen und von der Beziehung beider, wie sie auch
gerade durch den christlichen Glauben in besonderer Weise
bestimmt ist, angemessene Aussagen machen zu können. Die
Folge dieser Nichtbeachtung der Unvereinbarkeit des
«Gegenstandes» der Theologie mit einem durch das Subjekt-Objektschema

bestimmten Denken besteht notwendigerweise darin,
daß der Liberalismus der Orthodoxie eine unhaltbare Objektivierung

und die Orthodoxie dem Liberalismus eine falsche Sub-

jektivierung des Glaubensgehaltes zum Vorwurf machen müssen.

Beide aber berufen sich in diesen gegenseitigen Vorwürfen

auf das Subjekt-Objektschema, das sie in ihren eigentlichen
Intentionen als Theologie — leider aber auf illegitime Weise —
in Frage stellen. Deshalb müssen sie beide wieder die Erfahrung

machen, daß sie gerade durch das in Frage Gestellte
selber in Frage gestellt werden.

Bevor wir die aus der Einsicht in diese Grundproblematik
der Theologie sich ergehende Konsequenz als Weg zu einer
Überwindung der fragwürdigen Gegensätze von Orthodoxie
und Liberalismus entfalten, wollen wir nun aber noch einen
Blick auf die entsprechende Situation in der Theologie der
Gegenwart werfen, indem unser Thema uns nicht so sehr
historisch interessiert, sondern von uns angesichts derjenigen



44 F. Buri, Über Orthodoxie und Liberalismus hinaus

Positionen beantwortet sein will, in denen es uns heute
bedrängt.

4. Orthodoxie und Liberalismus in der gegenwärtigen
theologischen Situation.

Wenden wir uns nunmehr der gegenwärtigen theologischen
Lage zu, so können wir hier feststellen, daß, wenngleich —
wie eingangs erwähnt — mit Ausnahme einiger Liberaler
eigentlich niemand mehr orthodox oder liberal sein will, die
von uns im vorangehenden theologiegeschichtlich
herausgearbeiteten Typen von Orthodoxie und Liberalismus ihre
Fortsetzungen gefunden haben, wenn auch in mehr oder weniger,
z. T. auch in völlig neuen, weil unter ganz anderen Vorzeichen
als den bisherigen stehenden Formen.

Wenn das, was wir als eigentlichen Liberalismus bezeichnet

haben, schon in der Vergangenheit im Vergleich zu den

übrigen theologischen Strömungen nur ein schmales,
allerdings tiefgehendes Gewässer darstellte, so ist seine Fortsetzung

in der Gegenwart noch dünner geworden. Als sozusagen
einziger Vertreter einer ausgesprochen liberalen Theologie von
Format steht heute nur noch der unentwegte Albert Schweitzer-
Schüler Martin Werner auf dem Plan. Ulrich Neuenschwander
hat sich alle Mühe gegeben, ihn aus einer alten in eine «neue
liberale Theologie» hinüberzuretten, ist dabei aber selber nicht
aus dem alten vertrockneten Bachbett herausgekommen,
sondern hat nur etwas tiefer nach Wasser gegraben. Worum geht
es in diesem — mir von früher her aus der Erfahrung eigener
Versuche nicht unbekannten — alt-neu-liberalen theologischen
Wasser-graben?

Es geht hier darum, daß im Kähmen einer allgemeinen
Religionswissenschaft die Geschichte des Christentums historischkritisch

untersucht wird, und daß sodann aus dem Resultat
dieser Analyse — durch eine Konfrontation desselben mit der
philosophisch-ethischen Frage nach dem Sinn des menschlichen
Daseins in der Welt — der wissenschaftlich-philosophisch
vertretbare Wahrheitsgehalt des christlichen Glaubens gewonnen
wird, wobei die Funktion des Glaubens darin besteht, sich
durch die erkannte Wahrheit in seinem ganzen Verhalten
bestimmen zu lassen. Auf Grund der von Schweitzer und Werner



F. Biiri, Uber Orthodoxie und Liberalismus hinaus 45

verwendeten geschichtswissenschaftlichen Methoden und
Gesichtspunkten gelangt man hier zu der sog. konsequent-escha-
tologischen Sicht des Ursprungs und der Geschichte des
Christentums, derzufolge das Gesetz, nach dem es angetreten ist und
nach dem es sich vollenden muß, in der durch das Ausbleiben
der Parusie bewirkten fortschreitenden Enteschatologisierung
der christlichen Glaubenswelt besteht.

Der konsequent-eschatologische Gesichtspunkt wird von
seinen Vertretern aber nicht nur zur Diagnose und Prognose
der Geschichte des Christentums verwendet, sondern sie
erblicken von ihrer Sinnphilosophie her in der urchristlichen
Eschatologie und ihrer «Desavouierung durch den tatsächlichen

Geschichtsverlauf» auch einen einzigartigen Ausdruck
für die Sinnproblematik der menschlichen Existenz. Wo nur
immer im Menschen angesichts der Sinnzweideutigkeit des
Seins im Ganzen die Frage nach dem Sinn des Daseins akut
wird und es ihm möglich wird, aus dem Sich-bestimmen-lassen
durch diese Frage ein Licht in der Finsternis anzuzünden und
sich im Dienste dieses Lichtes zu verzehren, da ist das wahre
Christusprinzip gefunden, da ist Christuswirklichkeit, da sind
wir «in Christus». Diese ethische Christusmystik bedarf keiner

heilsgeschichtlichen Vollendung. Jede derartige Konstruktion

erscheint ihr vielmehr als illusionäre Bedürfnisbefriedigung

im Sinne der Kritik Feuerbachs.
Karl Barth hat bei verschiedenen Gelegenheiten die

konsequente Eschatologie mit nicht sehr schmeichelhaften Prädikaten

versehen, zuletzt noch, indem er sie «die in ihrer Art größte
Trivialität aller Zeiten» genannt hat.2 Die Heftigkeit seiner
Reaktion, mit der er jene Hypothese natürlich keineswegs
widerlegt hat, bezeugt, daß diese Art Liberalismus den äußersten
Gegensatz zu seiner eigenen Position darstellt. Die Verehrung,
die er bei aller von ihm je und je betonten Distanzierung von
der altprotestantischen Orthodoxie deren Vertretern entgegenbringt,

und die positive Verwendung, die er bei allen
Abweichungen von ihrem Gedankengut macht, läßt uns in ihm denn
auch den Repräsentanten des historischen Gegenpols des
Liberalismus sehen: die zeitgemäße und gegenwartsmächtige
Ausprägung dessen, was wir als Orthodoxie bezeichnet haben.

2 K.Barth, Die kirchliche Dogmatik, IV, 3, 1 (1959), S. 340.



46 F. Biiri, Uber Orthodoxie und Liberalismus hinaus

Diese Einschätzung Barths rechtfertigt sich auch bei einem
Vergleich seiner Theologie sowohl mit dem, was etwa heute
den Anspruch erhebt, echt lutherisch oder reformiert zu sein,
als auch mit der — gleich noch ins Auge zu fassenden —
heutigen Weiterführung der anderen Form liberaler Theologie,
nämlich derjenigen Schleiermachers bei Bultmann und dessen

Umgebung. In dieser Umwelt erscheint heute Die kirchliche
Dogmatik als die neue Orthodoxie — wenn sie es auch selber
nicht sein will.

Das Eigentümliche der Theologie Karl Barths besteht darin,

daß sie ohne jede Voraussetzung — weder einer
geschichtswissenschaftlich-religionsphilosophischen noch einer irgendwie
ontologischen — an die Bibel herantreten will, außer mit der
von der Bibel selber erhobenen, daß sie nämlich Gottes Wort
ist, insofern sie als das Zeugnis von seiner Fleischwerdung in
Jesus Christus anerkannt und von hier aus verstanden wird,
wobei die Zeugniskraft und damit das Annehmen von Gottes
Wort Gottes eigene Sache in seinem Wirksamwerden als
Heiliger Geist ist.

In diesem Sinne entfaltet Barth in seiner Dogmatik im
Gegensatz zu aller anthropologischen Subjektivität, in der er
jegliche Art von Ontologie nicht weniger als alle Geschichtswissenschaft

befangen sieht, die Objektivität der in der Schrift
bezeugten göttlichen Heilstatsachen, in die für ihn auch noch die
Verwirklichung des sich auf sie beziehenden Selbstverständnisses

des Glaubens einbezogen ist. Das christologische
Heilsgeschehen ist für Barth von einer derartigen Objektivität, daß
es auch noch die Subjektivität des Gläubigen, in der es als
objektives Geschehen anerkannt wird, in sich schließt.

Während das, was sich als Liberalismus bezeichnet, hier
überhaupt nicht mehr mitkommt, setzt an diesem Punkte
diejenige Theologie mit ihrer Kritik an Barth ein, welche sich in
der Linie Schleiermacher—Kitsehl—Herrmann—Tröltsch heute
bei Bultmann, Gogarten, Ebeling u. a. weiterentwickelt hat, und
die wohl diejenige Form von Liberalismus darstellt, von der
Regin Prenter in seiner Schrift über den «Protestantismus in
unserer Zeit» erst kürzlich feststellen mußte, daß er in der
Dänischen Volkskirche vollständig gesiegt habe, und von dem ein
deutscher Bischof in einem Vorwort dieser Publikation eine



F. Buri, Uber Orthodoxie und Liberalismus hinaus 47

ähnliche Gefahr für Deutschland befürchtet. Die Bedeutung,
welche der Theologie Bultmanns und seiner Freunde für die
theologische und auch kirchenpolitische Lage der Gegenwart
zukommt, wird jedenfalls auch ersichtlich in dem Ausmaß und
der Heftigkeit der durch sie ausgelösten Diskussion um die

Frage der Entmythologisierung.
Der Zusammenhang mit dem Ritschlianismus zeigt sich in

dem Interesse, welches auch hier dem Problem «Glaube und
Geschichte» entgegengebracht wird. Im Unterschied zu seinen
Vorläufern geht es aber Bultmann nicht so sehr um einen für
das religiöse Erleben bedeutsamen sog. historischen Jesus —
dessen Gestalt ihm um der besonderen Form der Überlieferung
willen nur noch in wenigen Zügen erkennbar erscheint —,
sondern um die urchristliche Botschaft von Jesus Christus, die
bereits eine Deutung des Glaubens darstellt und nur vom Glauben

aus verstanden werden kann. Während der Glaube für
Bultmann ein mit wissenschaftlich-psychologischen Begriffen
nicht mehr faßbares, existentielles Betroffensein in der Kontingenz

der Geschichtlichkeit des Daseins darstellt, bilden für ihn
die Erkenntnis des kerygmatischen Charakters der Überlieferung

des Glaubens wie das Verständnis derselben eine Sache
und Aufgabe der Wissenschaft. Das Kerygma ist nach seiner
Form wie nach seinem Inhalt ein Objekt der formgeschichtlichen
Analyse, das Verstehen seines Inhalts eine Angelegenheit der
existentialen Interpretation, deren Ziel darin besteht, in
wissenschaftlich objektiverWeise das falsche Ärgernis des

Mythologischen aus dem Wege zu räumen und statt dessen das echte
Paradox des christlichen Glaubens — die Geschichtlichkeit
seiner Christushezogenheit — mit Hilfe der Heideggerschen Exi-
stentialontologie ins Licht zu stellen. Im Unterschied zu dem
liberalen Historismus und der orthodoxen Heilstatsachentheologie

soll die von einem allgemeinen, sich aber durch das Kerygma

korrigieren lassenden Vorverständnis ausgehende existen-
tiale Interpretation den pro-ine-Charakter des Inhalts der
Christushotschaft als dessen wahre Geschichtlichkeit zur Geltung
bringen.

Dem aus diesem Grunde gegenüber Bultmann erhobenen
Vorwurf der subjektivistischen Auflösung der Objektivität der
Heilstatsachen ist vor allem Gogarten entgegengetreten, indem



48 F. Buri, Über Orthodoxie und Liberalismus hinaus

er sehr scharfsinnig geltend gemacht hat, daß dieser Vorwurf
des Subjektivismus und dieses Sich-berufen auf Heilstatsachen
einem noch im Subjekt-Objektschema befangenen Denken
entspringe, das in Heideggers Seinsdenken, auf das sich Bultmann
stütze, als ein defizienter Modus des Denkens gerade überwunden

sei. Wie Ott es in seinem Beitrag in «Kerygma und Mythos
IV» für Barth versucht, so möchte auch Gogarten von Heidegger

aus Bultmanns Theologie eine ontologische Fundierung
geben, durch die das Suhjekt-Objektschema, mit dem sie die
Grundproblematik der Theologie überhaupt mit Recht
verhängt sehen, als ephemer beseitigt werden soll.

Nachdem wir unserseits das Problem Orthodoxie-Liberalismus
bereits als im Zusammenhang mit jener Grundstruktur

alles bewußten Denkens stehend erkannt haben, wollen wir
nunmehr prüfen, wie sich uns die Situation in bezug auf unser
Thema in den skizzierten Positionen heutiger Theologie
darstellt.

5. Die Unzulänglichkeiten der Hauptgestalten
heutiger Theologie.

Setzen wir bei dem ein, was sich heute noch selber bewußt
als liberale Theologie bezeichnet, so stellen wir zunächst fest,
daß hier der Subjekt-Objektstruktur unseres Erkennens insofern

Rechnung getragen wird, als diese Theologie sich einerseits

der subjektiven Bedingtheit aller Resultate unseres
Erkennens bewußt ist, anderseits aber danach strebt, diese
Subjektivität mit allen Mitteln auszuschalten und so zu größtmöglicher

Objektivität zu gelangen. Jene Selbstkritik wie dieses
Ziel gehören zu den Grundvoraussetzungen wissenschaftlichen
Forschens und Erkennens. Nach ihnen richten sich die
Forschungsmethoden, und sie verleihen dem Erkenntniswillen einen
unaufhörlichen Antrieb. Wissenschaftliches Erkennen ist nach
Umfang und Ziel unabschließbar.

Die in diesem Sinne von dieser Theologie betonte
Wissenschaftlichkeit wird von ihr aber nicht nur in negativ einschränkendem,

sondern auch in positiv ausschließendem Sinne in
Anschlag gebracht. Bei allen Eingeständnissen des hypotheti-



F. Buri, Über Orthodoxie und Liberalismus hinaus 49

sehen Charakters der Resultate ihres Erkennens erklärt sie

nämlich, daß es Wahrheit nur im Rahmen wissenschaftlichen
Erkennens im Sinne allgemein einsichtig zu machender
Richtigkeit gebe. Hier aber liegt der kritische Punkt dieses
theologischen Rationalismus, an dem er entweder in Widerspruch
zu seinen eigenen Erkenntnisprinzipien geraten oder dann den

Anspruch aufgeben muß, noch Theologie treiben zu können,
indem dann die wesensmäßigen Gegenstände der Theologie aus
seinem Erkenntnisbereich herausfallen, bzw. — wenn sie von
ihm weiterhin behandelt werden — von ihm nur mißverstanden
werden können.

LTber «Gott und die Seele, die Seele und ihren Gott», worin
nach der berühmten Definition Harnacks der Gegenstand der
Theologie besteht, können nämlich im Rahmen eines der unauf-
hebbaren Subjekt-Objektstruktur begrifflichen Denkens Rechnung

tragenden rationalen Erkennens überhaupt keine positiven

Aussagen gemacht werden. Legitimerweise könnten diese
Begriffe und ihre gegenseitigen Bezüge für diese «Theologie»
nur als Grenzbegriffe ohne jeglichen positiven Aussagecharakter

in Frage kommen. Wenn Werner und seine Anhänger mit
Tillich hier trotzdem von Gott als Seins- und Sinngrund und
von einem Christusprinzip als dessen besonderer Sinnoffenbarung

in der Geschichte meinen reden und sich dafür auf
Existenzphilosophie stützen zu können, so machen sie damit
Aussagen über Transzendenz und Existenz, die ihnen jedenfalls
gerade Jaspers innerhalb des Denkens im Subjekt-Objektschema

niemals gestattet. Ohne es zu wissen und ohne es
wahr haben zu wollen, wenn man ihn darauf aufmerksam
macht, wird dieser Rationalismus, wenn er über seinen mystischen

Agnostizismus hinausgeht, pseudospekulativ und
pseudomythologisch, besitzt aber gerade deswegen — wie Schweitzers

Sicht von Wesen und Gehalt der Philosophie und Werners
Auffassung des Ursprungs und der Geschichte des Christentums

zeigen — auch kein Verständnis für die wahre Bedeutung
philosophischer Spekulation und biblisch-christlicher Mythologie.

Auch Karl Barth — um damit das andere Extrem kritisch
ins Auge zu fassen — hat nichts übrig für Spekulation und
Mythologie als den sachgemäßen Aussageweisen eines um sei-

4



50 F. Buri, Über Orthodoxie und Liberalismus hinaus

ne& Gegründetseins in einem auf das christliche Kerygma
bezogenen Selhstverständnis des Glaubens willen das Subjekt-
Objektschema transzendierenden Denkens. Aber das Große an
Barths Dogmatik im Unterschied zu jenem spekulativ und
mythologisch verarmten heutigen Liberalismus besteht darin, daß
sie von großartiger spekulativer Kraft und mythologischer
Phantasie ist. Bis zu einem gewissen Grade gehört auch die
Naivität der Unbewußtheit dieses ihres spekulativ-mythologischen

Charakters zur Größe dieser Theologie.
Dieser Vorzug wirkt sich aber ebenso katastrophal wie der

.Rationalismus des Liberalismus in dem Augenblicke aus, in
welchem Barth meint, um der Wahrung der Objektivität der
göttlichen Heilsgeschichte und um der Abwehr eines anthropologischen

Subjektivismus willen sich grundsätzlich gegen
Philosophie gleich welcher Prägung abgrenzen zu müssen und von
Mythologie in der Bibel und in der christlichen Theologie nichts
wissen zu dürfen. Keine Kunst der Dialektik und auch keine
diktatorischen Sätze vermögen es jedoch zu verhindern oder
darüber hinwegzutäuschen, daß er bei diesem Unternehmen,
das den Lebensnerv des ganzen Riesencorpus seiner Dogmatik
darstellt, einem unkritischen Geschichtsobjektivismus verfällt,
der ihn z. B. von der Auferstehung in einer Art und Weise
reden läßt, die Bultmann zu dem Urteil veranlaßt, Barth wisse
hier offenbar nicht, was er meine. Das ist die Situation, die
Heinrich Ott den von Barth selber abgelehnten Versuch
unternehmen läßt, den Meister ontologisch besser zu begründen und
zu verstehen als er selber. Andere, weniger differenzierte
Kritiker wollen hier — auch nicht ganz ohne Grund — einfach
Orthodoxie im alten Sinne oder gar schlimmer: bloßen
Fundamentalismus sehen, womit man Barth natürlich nicht gerecht
wird.

Bultmann und noch mehr Gogarten dagegen hätten eigentlich

das Zeug, aus den Niederungen, aber auch aus den
unüberbrückbar scheinenden Positionen alten und neuen Liberalismus'

und alter und neuer Orthodoxie in ihren verschiedenen
Spielarten hinauszuführen. Sie wissen um das Wesen des
Selbstverständnisses des Glaubens, das in seiner Geschichtlichkeit

von dem durch das Subjekt-Objektschema bestimmten Denken

nicht erfaßt und zum Ausdruck gebracht werden kann. In



F. Buri, Über Orthodoxie und Liberalismus hinaus 51

der existentialen Interpretation des christlichen Kerygmas
seheint sich ein neues, jenseits von Liberalismus und Orthodoxie

stehendes Verständnis und Zur-Geltung-Bringen seiner
Wahrheit aus Glauben und auf Glauben hin aufzutun.

Aber diese Hoffnung täuscht, denn diese Theologen
verlegen sich den von ihnen so verheißungsvoll beschrittenen
neuen Weg mit derartigen Hindernissen, daß sie auf ihm über
das alte Problem der Ritschlschen Theologie von Glaube und
Geschichte, von dem sie ausgegangen sind, im Grunde nicht
hinauskommen — sondern nur ausweglos tiefer in es

hineingeraten.

Das eine selbstgeschaffene Hindernis besteht in dem
Versuch, aus der existentiellen Bedeutung der Inhalte des Kerygmas

sog. Existentiale, d. h. Aussageformen und Aussageinhalte
eines allgemein wissenschaftlich ausweisbaren Verständnisses
der Wirklichkeit der Geschichte abzuleiten. Karl Jaspers wie
Karl Barth haben von ganz verschiedenen Seiten her erklärt,
daß sie weder überzeugt sind, Bultmann in dieser Sache eigentlich

zu verstehen, noch, wo sie meinen, ihn verstanden zu
haben, ihm beipflichten zu können. Auch durch das, was neuerdings

Ernst Fuchs zu diesem Thema veröffentlicht hat, ist die
existentiale Interpretation nicht klarer oder überzeugender
geworden. Der Versuch, die Gehalte existentieller Betroffenheit
in Existentialen zum Ausdruck zu bringen, stellt nur eine —
auf anderer Ebene unternommene — Wiederholung des
Ritschlschen Versuches dar, auf Grund von Werturteilen zu
Seinsurteilen zu gelangen. Der frühere und der neue Weg beruhen
aber gleicherweise auf einer Verkennung des Wesens und der
Grenzen des Subjekt-Objektschemas unseres Denkens.

Das zweite unübersteigbare Hindernis zeigt sich in der
Meinung, den Anspruch des christlichen Kerygmas von der
alleinigen Erlösung in Jesus Christus in der Einmaligkeit der
historischen Erscheinung Jesu begründen zu müssen, statt ihr
in der Unbedingtheit des auf diese Botschaft gerichteten Glaubens

zu entsprechen. Anstatt in der Unbedingtheit des Bezuges
des Selbstverständnisses des christlichen Glaubens auf das zu
seiner Geschichtlichkeit gehörende Kerygma das Subjekt-Objektschema

wirklich transzendiert sein zu lassen, versucht man
hier, dieses Transzendieren innerhalb der durch das Subjekt-



52 F. Buri, Uber Orthodoxie und Liberalismus hinaus

Objektschema strukturierten Historie zu erfassen, wie es sich
in den erneuten Bemühungen z. B. Conzelmanns um den
historischen Jesus und Ebelings um die Psychologie des Oster-
erlebnisses zeigt. Auf was für altliberalem Boden begegnen wir
hier diesen Jüngern Bultmanns! Sie scheinen trotz des
komplizierten Apparates ihrer Hermeneutik noch nicht über den
Gegensatz Wilhelm Hermann — Martin Kähler hinaus zu sein,
sondern ihn in der eigenen Brust zu tragen.

In jener formalen wie in dieser materialen Problematik
dieser Theologie rächt es sich, daß man hier allzu rasch meinte,
mit Heidegger den Subjekt-Objektcharakter unseres Erkennens
als bloß ephemere Erscheinung des neuzeitlichen Geistes
hinstellen und das Seinsdenken dieses Philosophen als ontologi-
sche Basis für ein Wortdenken verwenden zu können. Das
Auftreten der unvereinbaren Tendenzen zu einer auf ein Minimum

reduzierten orthodoxen Heilsgeschichtstheologie einerseits

und zu einer liberalen Geschichtstheologie andererseits
bei Bultmann und seinen Freunden beweist, daß das Subjekt-
Objektschema unseres Denkens sich nicht ungestraft am
falschen Ort außer Kurs setzen läßt.

Die positive Ausführung dieser Feststellung eröffnet uns
den Weg, auf dem eine Überwindung der Problematik von
Liberalismus und Orthodoxie, in die wir nunmehr auch die
protestantische Theologie unserer Tage verstrickt kennen
gelernt haben, uns als möglich erscheint. Der Andeutung dieses
Weges wenden wir uns zum Abschluß der Behandlung unseres
Themas zu.

6. Die Überwindung der Orthodoxie und des Liberalismus.

Es liegt auf der Hand, daß es sich in diesem Rahmen nur
um eine Andeutung der positiven Konsequenzen handeln kann,
die sich aus dem im vorangehenden negativ-kritisch verwendeten

Gesichtspunkt der Subjekt-Objektstruktur aller theologischer

Erkenntnis für die Überwindung des Gegensatzes von
Orthodoxie und Liberalismus ergeben. Wie wir in den
kritisierten Ausformungen dieser beiden Typen theologischen Denkens

uns auf die in ihnen zum Ausdruck kommende Grund-



F. Bari, Über Orthodoxie und Liberalismus hinaus 53

Problematik beschränkt und von ihrer Auswirkung auf die
einzelnen Teile der dogmatischen Systeme abgesehen haben, so
werden wir es auch hier bei einigen Bemerkungen zum
Grundsätzlichen bewenden lassen und auch nur von einer Skizzierung
der sich daraus ergebenden Gestaltung der Hauptpunkte
unserer Dogmatik Umgang nehmen müssen.

Klar dürfte zum vornherein aber auch das sein, daß es sich
in dem uns vor Augen stehenden Ziel nur um eine jenseits des

Gegensatzes von Orthodoxie und Liberalismus stehende
Dogmatik handeln kann und nicht um irgendeine Synthese angeblich

gereinigter Formen bisheriger orthodoxer und liberaler
Theologie. Auf diesem Wege einer solchen Synthese würde die
offenbar gewordene Fragwürdigkeit der Orthodoxie und des
Liberalismus nicht überwunden, sondern in irgendeiner neuen
Mischform eines zur Orthodoxie hinneigenden Liberalismus
oder einer liberalen Orthodoxie gerade verewigt. Das
Unbequeme, aber zugleich auch Verheißungsvolle des von uns bisher
verwendeten Gesichtspunktes der Grundstruktur des menschlichen

Logos, an der auch die Theologie als Erkenntnisbemühung

um den Logos Gottes teilhat, besteht darin, daß er uns
jeglicher Art von Orthodoxie und jeglicher Art von Liberalismus

den Abschied geben läßt, insofern als solche Bildungen
nur unter Mißachtung der negativen und positiven Bedeutung
der unabdingbaren Subjekt-Objektstruktur aller unserer
Erkenntnisbemühungen möglich sind und denn auch, wie wir
gesehen haben, die Kosten dieses Selbstverständnisses reichlich
zu bezahlen haben.

Das ist es denn auch, was uns die an sich liebevollen und
liebenswürdigen Bemühungen F. J. Leenhardts um eine
«Orthodoxie libérale» als — bei aller Sorgfalt seiner Analysen und
bei allem anerkennenswerten guten Willen, zu einer Versöhnung

der Gegensätze zu gelangen — nicht wahrhaft weiterführend

erscheinen läßt.3 Es genügt nicht — um einen etwas
handfesten Vergleich zu verwenden —, zwei Messerhelden, die
hintereinandergeraten sind, freundlich zuzureden, indem man
ihnen begreiflich zu machen versucht, wie sie einander gegenseitig

in ihrer naturgegebenen Verschiedenartigkeit ergänzen
3 F. Leenhardt, Pour une orthodoxie libérale: Revue de Théologie et

de Philosophie 8, 3 (1958), S. 161—186.



54 F. Buri, Über Orthodoxie und Liberalismus hinaus

könnten, daß sie auf diese Weise weiter kämen und in solcher
Harmonie zu rechten Jüngern des Herrn Jesus werden würden.

Es genügt auch nicht, einfach darauf zu vertrauen, daß
Christus seiher über die Streitenden mächtig werden und sie
in Liehe vereinigen könnte. Solches Ermahnen und solches
Hoffen bleiben fromme Wünsche und können zu einer gefährlichen

Selbsttäuschung führen, wenn man den beiden Kampf-
liähnen nicht zuerst das Messer aus der Hand nimmt. Tut man
das nicht, so ist nämlich zu befürchten, daß sie plötzlich wieder
in Versuchung kommen, von der Waffe Gebrauch zu machen,
wenn sie sich bedroht fühlen, und dann nicht nur von neuem
übereinander, sondern gemeinsam auch über den ihnen so
wohlmeinend Zuredenden herfallen. Ich fürchte, daß je nach
Situation und Temperament Orthodoxe und Liberale Leenhardt

das gleiche Schicksal bereiten könnten, wie es schon so
manchem Ireniker und Vermittler in der Kirchen- und
Theologiegeschichte zuteil geworden ist.

Man muß der Theologie die Waffe aus der Hand nehmen,
mit der sie in Orthodoxie und Liberalismus einen so unsachlichen

und fanatischen, unheilvollen, selbstzerstörerischen
Gebrauch macht, wenn von ihren Vertretern gilt, daß sie «eifern
um Gott, aber mit Unverstand» (Rom. 10, 2). Erst wenn sie zur
Vernunft gebracht sind, werden sie «das Schwert des Geistes,
welches ist das Wort Gottes» (Eph. 6,17), recht zu führen
verstehen, so daß sie «bestehen können gegen die listigen Anläufe
des Teufels» (Eph. 6, 11). «Der Friede Gottes», der zugleich
«höher ist als alle Vernunft», wird erst dann ihre «Herzen und
Sinne bewahren in Christus Jesus unserem Herrn» (Phil. 4, 7).
Diese Entwaffnung sich selber in ihrem Glauben mißverstehender

Geister und die Anleitung zum rechten Gebrauch des

Schwertes des Geistes nicht in falscher Selbstbehauptung
gegenüber Gott und Menschen, sondern im «liebenden Kampf»
(Karl Jaspers) um die Wahrheit als den in Jesus Christus
erschienenen Logos Gottes ist die erste und nie abgeschlossene,
durch alle ihre Teile hindurchgehende Aufgabe der Theologie,
insonderheit der Dogmatik.

Ein Stück dieser dogmatischen Entwaffnungsaktion haben
wir in unserer Darstellung der Problematik der Orthodoxie und
des Liberalismus in ihrem Wesen wie in ihren Ausprägungen



F. Buri, Über Orthodoxie und Liberalismus hinaus 55

in der heutigen theologischen Situation durchzuführen versucht.
Wir haben gezeigt, wie die Fragwürdigkeit dieses Gegensatzes
sowohl im Ganzen als auch in seinen einzelnen Erscheinungen
letztlich in nichts anderem ihren Ursprung hat als in dem
Verkennen der Subjekt-Objektstruktur alles bewußten, begrifflich
erkennenden Denkens, an der auch die Theologie teilhat, wenn
anders sie einen rechtmäßigen Anspruch auf methodische
Erkenntnisbemühung erheben darf. Hinter der Problematik der
Orthodoxie und des Liberalismus in ihren klassischen Ausprägungen

wie in ihren heutigen Um- und Weiterbildungen steht
immer in irgendeiner Weise ein Mißachten dieser Grundstruktur

unseres erkennenden Denkens. Schon im ersten Ansatzpunkt

oder dann an irgendeiner Stelle oder auf der ganzen
Linie werden hier Aussagen gemacht, in denen sich entweder
das Subjekt verabsolutiert, indem es meint, Gott, sich selber
und die Beziehungen dieser beiden Größen zu seinen Objekten
machen zu können, oder aber indem von diesen Größen so
geredet wird, als ob es nicht immer der Mensch in seiner
Geschichtlichkeit wäre, der das Subjekt solchen Redens ist und
bleibt. Unsere Darlegungen der Unhaltbarkeiten, in die orthodoxe

und liberale Theologie aller Schattierungen durch die
Mißachtung des Wesens und der Konsequenzen der mit jedem
Denkakt gegebenen Subjekt-Objektspaltung unausweichlich
geraten, dürften etwas zu der hier notwendigen Entwaffnung
beigetragen haben.

Man komme uns hier nicht erneut mit dem Einwand, das sei
Subjektivismus, und es gebe ein durch die Objektivität der
Offenbarung Gottes gebundenes Reden von Gott, oder: das In-
Anschlag-bringen dieses Subjekt-Objektschemas sei nur eine
bestimmte geistesgeschichtliche Erscheinung, der in der
Geschichte andere Denkweisen gegenüberständen, oder: es gebe
Möglichkeiten mystischer oder spekulativer Art, über diese
Spaltung hinauszugelangen. Solche Einwände beweisen schon
durch ihr objektives Ausgesprochenwerden, das ihren subjektiven

Nachvollzug zum Zwecke hat, die in allem Erkennen sich
manifestierende unüberholbare Subjekt-Objektstruktur. Für
bewußtes Denken gibt es weder ein Zurück hinter diese seine
Grundstruktur noch ein Über-sie-hinaus. Hier kann man nur
die Waffen niederlegen — nicht um damit auf Theologie und



56 F. Buri, Über Orthodoxie und Liberalismus hinaus

Denken überhaupt zu verzichten, sondern um es nun wirklich
mit dem Logos, auch dem Logos der Theologie und darin in
Wahrheit auch mit dem Logos Gottes zu tun zu bekommen.

Diese Möglichkeit echter Theologie jenseits von Orthodoxie
und Liberalismus eröffnet sich uns in dem Augenblick, in
welchem wir jene Subjekt-Objektstruktur unseres Denkens nicht
mehr nicht wahr haben wollen, sondern uns zu ihr bescheiden
und uns anschicken, den rechten Gebrauch von den uns in ihr
gegebenen Möglichkeiten zu machen. Es ist nämlich keineswegs

etwa so, wie man vielleicht befürchten möchte, daß die
Verwendung des Subjekt-Objektschemas als Antidoton gegen
alle Verabsolutierungen orthodoxer und liberaler Theologie
nur von negativ-kritischer Wirkung wäre, indem sie die Theologie,

zu der nun einmal Aussagen über Gott und die Seele und
den «Verkehr des Menschen mit Gott», aber auch über den
Verkehr Gottes mit den Menschen wesensmäßig gehören,
überhaupt aufhöbe. Im Gegenteil: Erst dadurch, daß das Denken
frei wird von jenem sich und seine Objekte verabsolutierenden
Selbstmißverständnis, wird es offen und fähig, sachgemäß von
Gott oder der Transzendenz und vom Ich oder der Existenz zu
reden, und das heißt im Räume der Überlieferung christlichen
Glaubens und christlicher Theologie: für den Vollzug des in
seiner Geschichtlichkeit auf das Kerygma von der entscheidenden

Heilstat Gottes in Christus bezogenen gläubigen
Selbstverständnisses und damit für eine Theologie, die nicht nur die
Aussagen des Selbstverständnisses des Glaubens ex analogia
fidei interpretiert, sondern auch ständig um die Reinhaltung
des kerygmatischen Charakters der theologischen Aussagen
und um die Sachgemäßheit ihrer Interpretation besorgt ist.

Weder im Vollzug des Selbstverständnisses des Glaubens
noch in dem Kerygma, auf das es sich bezieht, noch in dem
Bekenntnis, in dem es sich ausspricht — geschweige denn in
der Dogmatik, die von dem allem in systematischer Ordnung handelt

— haben wir es mit irgendwelchen unkontrollierbaren
Irrationalismen zu tun. Wenn im Vollzug des Selbstverständnisses

des Glaubens — sagen wir konkret: im Gebet — die Sub-

jekt-Objekt-Welt auch transzendiert wird, und der Glaubende
als mit sich identisch sich nicht noch einmal zuschauen kann,
so erfolgt das Transzendieren und Zu-sich-selber-kommen doch



F. Buri, Über Orthodoxie und Liberalismus hinaus 57

stets im Raum und mit den Mitteln bewußten Denkens, und werden

alle seine Ausdrucksweisen ständig umkreist und geprüft
durch die ihrer Grenzen bewußte Ratio. Nur so kann sich Glauben

ereignen, der nicht Aberglaube ist, kann Überlieferung
Botschaft, kann Gottes Wort Ereignis, kann Heilsgeschichte
Wirklichkeit werden. Die im Glauben angeeignete Überlieferung ist
Wahrheit — unbedingt in aller Relativität ihrer bekenntnismäßigen

Aussage, Antwort und Anruf, Frage und
Selbst-Infragestellung zugleich. So wie es nicht möglich ist,
vorangängig des Vollzuges des Selbstverständnisses des Glaubens
und ohne Bezugnahme auf dieses gläubige Selbstverständnis
sachgemäß von den Gehalten des christlichen Kerygmas zu
reden, so offenbaren diese Gehalte ihre Wahrheit, redet der
Logos Gottes aus dem Logos der Theologie, wenn die Theologie

sich dazu bescheidet, in ihren ständig scheiternden, alle
ihre Aussagen immer wieder ins Schweben bringenden
Denkbewegungen das Kerygma zu umkreisen, um so das Wort
hören und bezeugen zu können, das in all unserem Hören und
Bezeugen nicht unser, sondern Gottes je und je ergehendes
Wort ist.

Noch einmal: es kann sich nicht darum handeln, hier zu
entwickeln, wie sich die damit gewonnene Grundhaltung in der
Behandlung der verschiedenen dogmatischen Loci auswirken
wird. Das ist Sache einer Dogmatik christlicher Liberalität und
der aus ihr erwachsenden kirchlichen Verkündigung, die beide
ebenso im Streite stehen mit einer bloß philosophischen
Liberalität, wie sie Karl Jaspers vertritt, wie mit jeder Art von
Orthodoxie und Liberalismus in Theologie und Kirche. Wer aber,
nachdem er das hier Ausgeführte aufmerksam verfolgt hat,
unsere Beurteilung der Orthodoxie und des Liberalismus und
den Weg, der sich uns hier zu beider Überwindung eröffnet
hat, von neuem nur entweder als liberal oder als orthodox
bezeichnen möchte, der bewiese damit, daß er vorläufig offenbar

rettungslos diesen für eine Theologie des Glaubens
überholten und unmöglich gewordenen Positionen verfallen ist.

Aber: orthodox oder liberal — wer könnte das jetzt noch
im Ernst sein wollen? Wer wollte schon zurück zu diesen
Fleischtöpfen Ägyptens, nachdem sie sich als leer erwiesen
oder ihr Inhalt sich als ungenießbar herausgestellt hat? Wer



58 F. Buri, Uber Orthodoxie und Liberalismus hinaus

möchte das Manna in den Gefäßen der Orthodoxie und des
Liberalismus noch länger stinkend werden lassen?

Es ist Zeit des Aufbruchs. Christus geht mit uns durch die
«dürftige Zeit» der Wüste, in der die Bescheidung zur
Grundstruktur unseres Denkens, in der die Grundproblematik unserer

Theologie begründet ist, uns arm und hart werden läßt.
Aber das gelobte Land der Fülle der Überlieferung unseres
Glaubens liegt vor uns — wie ein reicher Garten.

Basel. Fritz Buri.


	Über Orthodoxie und Liberalismus hinaus

