
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 16 (1960)

Heft: 1

Artikel: Voraussetzungen der Schweizer Abendmahlslehre

Autor: Staedtke, Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878723

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878723
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Yoraussetzungen
der Schweizer Abendmahlslehre.

Es kann und soll sich im folgenden nicht darum handeln,
die umfassende Arbeit Walther Köhlers auf dem Gebiete der
historischen Erforschung der Schweizer Abendmahlslehre in
einer anderen Form zu wiederholen oder auch zu berichtigen.1
Vielmehr soll versucht werden, gewissen theologischen
Überlieferungen, besonders aus dem Spätmittelalter, nachzugehen, die
bislang in ihrer Bedeutung für die Schweizer Sakramentsauffassung

wenig hervorgehoben wurden und in ihrer spezifischen
Eigenart auch kaum Gegenstand der historischen Erforschung
gewesen sind. Das trifft zum Beispiel für die dogmengeschichtlichen

Voraussetzungen der Abendmahlslehre Bullingers zu,
die zwar immer wieder in einem Atemzug mit der Zwingiis
genannt wird2, aber trotz ihrer augenfälligen Verwandtschaft
nicht mit der des Zürcher Reformators identisch ist.3

1.

Es ist ein bislang ungelöstes Problem, welchen
dogmengeschichtlichen Quellenvorlagen Bullinger seine Abendmahlsauffassung

entnommen hat.4 Daß er sie nicht von Zwingli
übernahm, ist sicher.5 Quellenmäßig leicht zu belegen ist die von

1 W. Köhler, Zwingli und Luther, 1 (1924).
2 So schon A. J. van 't Hooft, De Theologie van Heinrich Bullinger

(1888), S. 30: «We zagen reeds hoe beiden eenstemmig dachten over het
Avondmaal. Zwingiis beschouwing over het gezag. was ook die van
Bullinger.» Ebenfalls J. M. Usteri in Theol. Stud. u. Krit. 56 (1883), S, 741.

Ähnlich W. Kolfhaus, Der Verkehr Bullingers mit Calvin: Calvin-Studien
(1909), u. a.

3 Im anderen Falle wäre das Zustandekommen des Consensus Tiguri-
nus von 1549 in dieser Form nicht möglich gewesen. Vgl. 0. E. Straßer in
Zwingliana 9 (1949), S. 1 ff.

4 Siehe F. Blanke, Der junge Bullinger (1942), S. 77. 171.
5 Bullinger sagt in seinem Diarium (hrsg. von E. Egli, 1904), S. 9,

eindeutig, daß seine Abendmahlslehre feststand, bevor er über sie mit Zwingli
theologische Fühlung aufnahm. Wie er in seinem Brief an Leo Jud vom
17. April 1525 (Manuskript auf der Zentralbibliothek Zürich, Msc. S. 13,

p. 53) mitteilt, fällt seine Verwerfung der römischen Transsubstantiations-



20 J. Staedtke, Voraussetzungen der Schweizer Abendmahlslehre

ihm immer wieder behauptete Übereinstimmung seiner Lehre
mit der Alten Kirche, besonders Augustin. Eine Schwierigkeit
entsteht allerdings dadurch, daß Bullinger unterstellt, er habe
seine Abendmahlsdeutung aus einer Schrift der Waldenser
geschöpft. 0

Es ist hier hinzuweisen auf die im Vergleich interessante
Beobachtung, daß auch von Zwingli im März 1525 plötzlich die
Waldenser als Kronzeugen der symbolischen Abendmahlslehre
genannt werden.7 Der Zürcher Reformator gibt jedoch keine
Quelle an und behauptet, nur über sie gehört zu haben, denn
gelesen hat er von der waldensischen Literatur offenbar nichts.8
«Woher hat Zwingli von diesen Gesinnungsgenossen gehört?» 9

Walther Köhler vermutet, daß hier an Luther zu denken sei, und
daß Zwingli Luthers unpräzise und irreführende Bezeichnung
der Böhmischen Brüder als Waldenser einfach übernehme.
Wenn das zutreffen sollte, bleibt aber die Frage, wie der an dieser

Stelle in einem Atemzug von Zwingli genannte Wicliff
dahineinpaßt, der hei Luther nicht erwähnt wird. Köhlers Frage
läßt sich jedoch von einer ganz anderen Seite her präzis
beantworten: Zwingli hat die dogmengeschichtliche Begründung
seiner symbolischen Abendmahlslehre mit den Waldensern von
Bullinger übernommen. Am 12. September 1524 fand ein privates
Gespräch zwischen Zwingli und Bullinger statt über die Frage
der Abendmahlsauslegung, in welchem Bullinger Zwingli gegenüber

seine Anschauung darlegte und umgekehrt.10 Er habe sie,
so betont Bullinger, aus zwei Quellen geschöpft: den Waldensern

und Augustin.11 Hier wird Zwingli im Zusammenhang mit
lehre bereits in das Jahr 1521. Dieses Datum darf als sicher gelten. Vgl.
auch Blanke (A. 4), S. 76 f., und C. Pestalozzi, Heinrich Bullinger (1858),
S. 26.

6 Diarium (A. 5), S. 9.
7 Zwingli, Commentarius, Corp. ref. III, S. 795.
8 «Audio, ut hoc primo loco dicam, Viclevum olim et Valdenses etiam

hodie in hac esse sententia, ut 'est' hie sit positum pro 'significat', quorum
tarnen ipse fundamenta scripturae non vidi.» Corp. ref. III, 795, 12 ff.

» Köhler (A. 1), S. 91.
10 Zum Jahre 1524 bemerkt Bullinger in seinem Diarium, S. 9: «12. Sep-

tembris primo aperuit mihi mentem suam Zuinglius, quid sentiret de
Sacramento corporis et sanguinis Domini.»

11 «Nam bona fide illi exponebam sententiam meam, quam hauseram ex
scripto quodam fratrum Vualdens. et Augustini libris.» Diarium, S. 9.



J. Staedtke, Voraussetzungen der Schweizer Abendmahlslehre 21

der Abendmahlslehre den Namen der Waldenser gehört haben.
Auch seine Angabe des 'audio' wird gut auf das Gespräch vom
12. September 1524 zu beziehen sein.12

Aber damit bleibt immer noch die Frage offen, wie die
Zürcher Theologen zu ihrem dogmengeschichtlichen Nachweis
gelangen. Bullinger allein behauptet bis zum Jahre 1528 an drei
verschiedenen Stellen, daß die Waldenser ein symbolisches
Verständnis des Abendmahles gelehrt hätten.13 Nun hat schon Fritz
Blanke in unserem Zusammenhang darauf hingewiesen, daß
«sich in den uns bekannten Schriften der mittelalterlichen
Waldenser, aber auch in denjenigen ihrer Gegner, nirgends ein
Zeugnis dafür findet, daß sie die symbolische Abendmahlslehre
vertreten hätten».14 Man wird das — jedenfalls für die
sogenannte vorhussitische Periode der Waldenser — bis zum Erweis
des Gegenteils weiterhin behaupten müssen. Denn die Frage der
waldensischen Abendmahlsauffassung läßt sich vorderhand
nicht ganz eindeutig beantworten. Nach den Forschungen von
A. W. Dieckhoff 15 und Herzog 16 ist bis zum Einfluß der hussi-
tischen Theologie im 15. Jahrhundert bei den Waldensern in
diesem Punkt kein Gegensatz zur römischen Lehre nachzuweisen.

Das Problem ist allerdings erheblich belastet durch den
Umstand, daß die handschriftliche Literatur schlecht gesichtet
und von den Übersetzungen und Überarbeitungen, die unter dem
Einfluß der Reformation vorgenommen wurden, nicht genau
abgehoben ist. Vor allem ist auch auf Grund der im 16. Jahrhundert

allgemein geläufigen Namensverwechslung die Abgrenzung
gegenüber den Böhmischen Brüdern in der waldensischen Lite-

12 Außerdem ist zu bemerken, daß die bei Zwingli, Corp. ref. III, 795,
überraschende Zusammenstellung von Wicliff und Waldensern eine typische

und oft wiederkehrende Wendung Bullingers ist, z. B. in seiner
gedruckten Abendmahlsschrift «De origine erroris» von 1528.

13 Im Diarium, S. 9, in der Schrift 'Von warer und falscher leer',
Manuskript auf der Stadtbibliothek Vadiana, St. Gallen, Msc. Nr. 376 und in
der Abendmahlsschrift «De origine erroris». Auch Bullingers erster
Biograph Josias Simler sagt in seiner Narratio (Zürich 1575), S. 11, daß
Bullinger die Erkenntnis seiner neuen Auffassung durch Waldenserschriften
erhalten habe.

" Blanke (A. 4), S. 171.
15 A. W. Dieckhoff, Die Waldenser im Mittelalter (1851).
16 J. J. Herzog, Die romanischen Waldenser (1853).



22 J. Staedtke, Voraussetzungen der Schweizer Abendmahlslehre

ratur schlecht erkennbar. Dieckhoff sagt zusammenfassend:
«Der Gegensatz gegen die römische Transsubstantiationslehre
ist nach dem Vorgänge Berengars erst wieder durch Wikleff in
die oppositionelle Sektenentwicklung des späteren Mittelalters
eingeführt... Diese wikleffitisch-hussitische Lehrentwicklung
scheint dann auch den späteren Waldensern des 15. und 16.
Jahrhunderts nicht fremd geblieben zu sein.» 17 Doch haben z. B. die
Waldenser im Tale Pragela im Jahre 1495 noch erklärt, daß sie
an der realen Gegenwart Christi im Sakrament und der
Konsekration des Brotes in den Leib Christi festhalten.18 Ganz anders
allerdings redet der Waldensertheologe Georg Morel in seinem
Schreiben an Oecolampad: «Credimus etiam Sacramenta sacrae
rei tantummodo esse signa, aut invisibilis gratiae visibilem
formant.» 19 Doch hat Herzog ausführlich nachgewiesen20, daß
Morel und seine Kreise um das Jahr 1530 deutlich unter hussi-
tischem Einfluß stehen und keineswegs genuin waldensische
Lehre vortragen.

Man muß abschließend urteilen, daß die waldensische
Abendmahlslehre nach Ort, Zeit und Einfluß differiert. Seit der
Berührung mit der hussitischen Theologie kann man im 15.
Jahrhundert je nach Einflußgebiet verschiedene Lehren nachweisen.
Auch ist zu bemerken, daß die bei den Waldensern vorkommende

Verwerfung der Hostienanbetung noch keine
Abendmahlslehre im Sinne der Schweizer Reformatoren meint. Auf
jeden Fall ist Bullingers fest vertretene Ansicht, daß Waldus
von Lyon selbst symbolisch gelehrt habe ", nach unserem
historischen Wissen als unzutreffend zurückzuweisen.

17 Dieckhoff (A. 15), S. 360. 18 Dieckhoff, ebd.
19 Dieckhoff, S. 365. Vgl. dazu G. Gönnet, Beziehungen der Waldenser

zu den oberdeutschen Reformatoren vor Calvin: Zeitschr. f. Ki.gesch. 64

(1952/53), S. 308 ff.
20 Herzog (A. 16), S. 333—376.
21 So Bullinger: «Aber der guetig Gott sandt abermols einen propheten

in disen dicken naebel, der hiesz Valdo, wz ein einfalter gantz frommer
Christenlicher man, burger ze Lyon, er wz traeffenlich rych und gab all
sin hab den armen durch Gottes willen und laart under anderen Christen-
lichen articklen, wie die Eucharistien anfenglich nitt were ingsetzt für
fleisch und blu°t, sunder für ein zeichen der selben mitt inen danckzu°sagen,
etc. Und fand der leer vil bystands, dorumb sy noch gruen in viler hertzen
lag von zyten Berengarii har.» Handschriftlich auf der Stadtbibliothek Ya-
diana, St. Gallen, Msc. Nr. 376.



J. Staedtke, Voraussetzungen der Schweizer Abendmahlslehre 23

Immerhin haben nicht nur die Schweizer Reformatoren,
sondern auch deren Gegner die Behauptung aufgestellt, daß die
Schweizer Abendmahlslehre, besonders die tropische Deutung
der Einsetzungsworte, ihre Vorlage in der Auffassung der Wal-
denser hätte. Im Sommer 1529 erschien in Deutschland eine
kleine anonyme Schrift mit dem Titel 'Von dem rech/ten wahr-
haffti/gen verstanndt der / wort des abentmals. / Das ist mein
leyb etc / 1529'.22 Sie machte immerhin soviel von sich reden, daß
kein Geringerer als Schwenckfeld sich veranlaßt fühlte, mit
einer Gegenschrift auf die darin erhobenen Vorwürfe zu
antworten. 23 Die aus lutherischen Kreisen stammende Schrift
polemisiert mit dem Nachweis, daß die Schweizer mit ihrer Auffassung

in einer langen Ketzertradition ständen, die von Marcion
bis Hieronymus von Prag reiche. In dieser Kette nähmen auch
die Waldenser eine hervorragende Stelle ein. Der Anonymus
nennt allerdings auch keine Quellen. Vor allem wird aber die
Kronzeugenschaft der ketzerischen Waldenser, wohl ohne Wissen

und gegen die Absicht des Verfassers, sachlich dadurch
erschüttert, daß er im Anschluß von Wicliff sagt, dieser habe «wie
die Waldenser» gepredigt.24

Das Problem kann auch hier nicht mit Sicherheit gelöst werden,

da an keiner Stelle Quellen angegeben werden. Aber es
sollen wenigstens zwei Möglichkeiten untersucht werden, die
im Rahmen des historisch Gegebenen nicht ausgeschlossen
erscheinen.

Erstens läßt sich, wie bei Zwingli, so auch für Bullinger
vermuten, daß er auf Grund von Luthers Namensverwechslung von
Waldensern und Böhmischen Brüdern, die sich sogar im Titel
der Schrift 'Von Anbeten des Sakraments des heiligen Leichnams

Christi' von 1523 ausdrückt25, den W'aldensern zuschreibt,

22 Als Verfasser kommen Johann Rurer oder wahrscheinlicher Andreas
Althamer in Frage. Vgl. Corpus Schwenckfeldianorum, 3 (1913), S. 513.

23 Warhafftig vrsach / das der leyb Christi / nit jn der / Creatur deß
brotts / aber durchs wort gotts jm Nacht / mal vnd hertzen der glaubigen
sey / ohn alle schimpfie / rung vnd Zanckreden / vngeferlich in 300 argument

/ kurtzlich vorfasset. Anno 1529. Corp. Schwenckf., 3, S. 514 ff.
24 Vgl. W. Köhler, Zwingli und Luther, 2 (1953), S. 67.
25 Luther, Weim. Ausg., 11, 417 ff. Vgl. dazu ausführlich E. Peschke, Die

Theologie der böhmischen Brüder (1935), bes. das Kapitel 'Luther und die
Böhmischen Brüder', S. 333 ff.



24 J.Staedtke, Voraussetzungen der Schweizer Abendmahlslehre

was in Wahrheit theologische Lehre der Böhmischen Brüder
war. Aber es läßt sich nicht beweisen, daß Bullinger Luthers
Schrift gelesen hat. Sie war jedoch in Zürich bekannt, und
Zwingli hat sie studiert.26

Näher liegt aber eine zweite Möglichkeit. In den Jahren 1510
bis 1512 erschienen bei Melchior Lotter in Leipzig die 'Confes-
sio Fidei Fratrum Waldensium Regi Vladislao ad Hungariam
missa' sowie die 'Apologia Fratrum Waldensium' der
obengenannten Konfession mit Gegenschriften von Augustin Olmütz
und Jakob Ziegler. In Wahrheit handelt es sich auch hier um
Schriften der Böhmischen Brüder, die allerdings später von
romanischen Waldensern als Bekenntnisschriften übernommen
wurden.27 Doch das spielt für unsere Frage keine große Rolle,
da der Leipziger Druck nur von waldensischen Bekenntnissen
redet. Diese Schriften sind in der Schweiz nicht unbekannt
gebliehen, denn ihr Herausgeher Jakob Ziegler stand in Verbindung

mit Erasmus.28
Die Konfession enthält keine symbolische Abendmahlslehre

im Sinne der Schweizer Reformatoren. Die Realpräsenz wird
festgehalten, allerdings eine Gegenwart des Leibes, 'der für uns
dahingegehen ist'.29 Die genannte Apologie der Bekenntnisschrift

jedoch präzisiert dahingehend, daß die körperliche
Substanz des Leibes zur Rechten des Vaters sitzt, infolgedessen
nicht 'corporaliter' im Mahl genossen wird.30 Dieser theolo-

26 Köhler (A. 1), S. 91.
27 Die Bekenntnisschriften wurden in den Jahren 1504—08 dem König

Wladislaus von Seiten der Böhmischen Brüder übergeben. Es scheint, daß
die französischen Waldenser in der Provence sich 1530 gegenüber den
oberdeutschen Reformatoren Bucer und Oecolampad auf sie beriefen. Bei Dieck-
hoff (A. 15), S. 71.

28 Vgl. K. Schottenloher, Jakob Ziegler, Reform.-gesch. Stud. u. Texte,
8—10 (1910), S. 22 ff. 380 f.

29 Wir zitieren nach der Edition von Balthasar Lydius, 2 (Rotterdam
1616), S. 10 : «Hoc est corpus meum. Hie est sanguis meus. Testificatus fuerit :

confestim praesens panis est Corpus Christi in mortem pro nobis oblatum.
Vinum similiter praesens est sanguis eius effusus in peccatorum remissio-
nemj

30 «Sicque cum suo substantiali assumpto corpore, quo cum sedet nunc ad
dexteram dei, non potest multiplicari, sed solum unus totus verus existenter
manet in coelo et non potest corporaliter sumi a fidelibus animalibus, sed

solum spiritualités (folgt Joh. 6, 63 f.!).



J. Staedtke, Voraussetzungen der Schweizer Abcndmahlslehre 25

gische Satz wird interessanterweise begründet mit dem Schriftbeweis

Joh. 6, 63 f., der nachher in Zürich und Basel eine so
tragende Bedeutung bekommt. Eine geistliche Ubiquität des

Leibes wird allerdings beibehalten.31 Sakrament und die Rechte
des Vaters lokalisieren demnach zwei verschiedene Seinsweisen
Christi. Verehrt werden muß der 'personale' Christus zur Rechten

des Vaters.32 Schon das alttestamentliche Sakrament kann
nicht 'corporaliter' genossen worden sein (nach 1. Kor. 10,
1 ff.).33 Von diesen Voraussetzungen wird die römische Trans-
substantiationslehre verworfen. Einmal weil sie den
Einsetzungsworten der Schrift widerspricht34, und zweitens auf Grund
der für einen Theologen wie Lukas von Prag so charakteristischen

Substanz- und Akzidenztrennung von Leib und Blut
Christi.35 Man wird wegen der behaupteten Realpräsenz nicht
von einer symbolischen Abendmahlslehre reden können. Doch
ist im gesamten eine stark spiritualisierende Tendenz nicht zu
verkennen, wie )a z. B. auch Lukas von Prag die lutherische
Konsubstantiationslehre verworfen hat.36

Den Grund, weshalb wir diese Bekenntnisse etwas ausführlicher

herangezogen haben, meinen wir darin zu erblicken, daß
diese Konfessionen vermutlich die einzigen 'Waldenserschriften'
gewesen sind, die mit einer spiritualisierenden Abendmahlslehre

31 «Ideo credimus et ex fide sentimus, quamvis Christus non est hic cum
corpore naturali, mansione existenter et corporaliter, est tarnen spirituali-
ter, potenter, benedicte, in virtute. Quod cum hoc mansione non abiit et non
abibit a suis, sed ubique ubi vult est infinitis locis h u i u s corporis et
sanguinis Veritas augmentatur et potest multiplicari ad omnem necessitatem
suorum fidelium et electorum.» Lydius (A. 29), S. 74.

32 «Christus cum corpore suo et sanguine in mansione benedictionis est,
sicut in dextera dei, sed non simili mansione ut in coelis. Ideo non debemus
eum venerari in benedictione sacramenti, quae fit et fieri debet in essentia
personali existenti in dextera dei.» Lydius, S. 74.

33 «Tarnen nullus concedit, quod hi patres manducaverunt corpus et san-
guinem Christi corporaliter, sive quod in naturali substantia substantialiter
essent usi, quia nondum fuit incarnatus, etc. Certe non corporali sed spiri-
tuali figura, qui futurus erat, cum quo se communicat in sacramento novi
testamenti.» Lydius, S. 75.

34 «Non habet fundamentum in verbis Domini nostri Jesu Christi, qui
nullum verbum dixit de conversione substantiae, neque quod dixisset sub his
speciebus.» Lydius, S. 41.

35 Siehe Peschke (A. 25), S. 293 f. Lydius, S. 78.
36 Peschke (A. 25), S. 288 f.



26 J. Staedtke, Voraussetzungen der Schweizer Abendmahlslehre

zur Reformationszeit in der Schweiz bekannt waren. Daß die
Zürcher Reformatoren sie gelesen haben, läßt sich nicht
nachweisen und soll auch nicht unterstellt werden. Wir haben
jedoch schon darauf hingewiesen, daß Erasmus von ihnen wußte.
Noch wichtiger aber dürfte die Tatsache sein, daß Oecolampad
die waldensischen Konfessionen kannte.37 Wie allerdings
Bullinger von Oecolampad auf sie aufmerksam gemacht worden
sein kann, muß eine offene Frage bleiben angesichts der
Tatsache, daß er den Basler Reformator erst am 27. Oktober 1525

persönlich kennenlernte.38 Wenigstens hingewiesen werden soll
noch auf die Möglichkeit, daß Bullinger die waldensischen
Schriften durch den St. Galler Reformator Yadian kannte, der
am 12. Juli 1524 in Kappel zu Gast weilte.39 Der Herausgeber
der waldensischen Schriften, Jakoh Ziegler, hatte 1512 noch die
Fertigstellung der Drucklegung in Leipzig abgewartet und sich
dann auf den Weg nach Wien begeben40, wo sich ebenfalls
Vadian zu dieser Zeit aufhielt.41 Auch treffen Ziegler und
Yadian 1518 wieder in Ofen zusammen.42 Von da an blieb die
Verbindung dieser beiden Gelehrten bis zu ihrem Lehensende,
wie aus ihrem Schriftwechsel zu ersehen ist.43 Daß Vadian Zieglers

Edition kannte, ist sehr naheliegend. Über die allgemeine
Verbreitung der waldensischen Schriften kann man wenig
ausmachen. Aller Wahrscheinlichkeit nach hat auch Luther sie
gekannt.44

37 In seinem ersten Gutachten für die Waldenser vom 13. Oktober 1530

beruft sich Oecolampad gegenüber den waldensischen Gesandten Georg
Morel und Peter Masson auf die von uns zitierten waldensischen Bekenntnisschriften:

«Sane dogmata vestrae fraternitatis olim cognovimus ex his, quae
ante multos annos Vladislao, Ungariae regi, responsa.» Bei E. Staehelin,
Briefe und Akten zum Leben Oekolampads, 2 (1934), S. 511. Vgl. dazu Dieek-
hoff (A. 15), S. 71, Gönnet (A. 19), S. 309, und Staehelin, Das theologische
Lebenswerk J. Oekolampads (1939), S. 625 ff.

38 Diarium (A. 5), S. 10, 5 f.
39 Diarium, S. 9. Vgl. auch Blanke (A. 4), S. 71.
40 Vgl. Schottenloher (A. 28), S. 35.
41 Vgl. W. Näf, Vadian und seine Stadt St. Gallen, 1 (1944), S. 117 ff.
42 Schottenloher (A. 28), S. 36.
43 Vadianische BriefSammlung, hrsg. von E. Arbenz und H. Wartmann,

St. Gallen (1888—1906), 4, S. 34 ff., Nr. 466; 5, S. 52 f., Nr. 679 und öfter.
44 Siehe Weim. Ausg. 11, 487, und W. Köhler, Luther und die

Kirchengeschichte I, 1 (1900), S. 164.



J. Staedtke, Voraussetzungen der Schweizer Abendmahlslehre 27

2.

Die weiteren dogmengeschichtlichen Voraussetzungen der
Schweizer Abendmahlslehre lassen sich relativ leicht abgrenzen.
Wegen der grundlegenden Arbeiten von Walther Köhler brauchen

wir darauf nicht weiter einzugehen.45 Sehr deutlich tritt
der Einfluß des Erasmus hervor. Die Charakterisierung des

Mahles als Kennzeichen des Todes Christi4e, die Betonung des

Glaubens, die starke Unterstreichung des Wiedergedächtnisses
und auch die Beibehaltung einer mystischen Realpräsenz in der
frühen Schweizer Lehre finden sich vollständig schon bei Erasmus,

besonders in seinen Paraphrasen zum Neuen Testament.
Über Köhler hinausgehend dürfen wir aber noch auf eine

dogmengeschichtliche Besonderheit hinweisen, die jedenfalls
auch die Schweizer Abendmahlslehre indirekt vorbereitet und
mitgeprägt hat. Der Brief des holländischen Juristen Cornelius
Hoen war ja keine Einzelerscheinung in der niederländischen
Theologie gewesen sondern vertrat eine verbreitete Auffassung,

deren spiritualistischer Kern besonders in den intellektuellen

Kreisen gewisser spätmittelalterlicher Orden, wie der
Beghinen und Begardhen oder der Brüder vom Gemeinsamen
Leben, wiederzufinden ist. Der dem Reformstreben der
niederländischen Devotio Moderna allgemein zugrundeliegende
Spiritualismus befand sich gerade in der Abendmahlslehre in einem
inneren und äußeren Gegensatz zum kirchlichen Dogma. Hier
dürften vermutlich noch bislang unbeachtete Vorlagen für die
gesamte Schweizer Abendmahlslehre zu suchen sein. Die
Entwicklung hebt bereits bei Thomas a Kempis an, der auf der
individualistischen Grundlage einer ethisierenden Reformtheo-

45 Wir verweisen allgemein auf die Darstellung von Köhler (A. 1),
S. 61 ff., wo die Einflüsse des Cornelius Hoen und das Auftreten Karlstadts
in der Schweiz in ihrer Bedeutung für die Schweizer Abendmahlslehre
ausführlich beschrieben worden sind.

46 Bullingers Begriffsdeutung des Wortes 'symbolum' dürfte von Erasmus

stammen. Näheres bei Köhler (A. 1), S. 52, und bei Fr. Loofs, Symbolik
(1902), S. 2 f.

47 Vgl. A. W. Dieckhoff, Die evang. Abendmahlslehre im Reformationszeitalter,

1 (1854), S. 275 ff., und Köhler (A. 1), S. 61 ff.



28 J. Staedtke, Voraussetzungen der Schweizer Abendmahlslehre

logie die Heilsvollkommenheit des Menschen pelagianisch mit
der bona voluntas des Menschen koordiniert. "

Es ist zwar konsequent, aber doch beachtenswert, daß Thomas

von dieser theologischen Basis aus in der Abendmahlslehre
zu der Behauptung kommen kann, daß der Fromme im Grunde
auch eine vom Sakrament unabhängige Kommunion mit Christus

eingehen kann. In dem vierten Buch seiner Nachfolge 'Von
der heiligen Kommunion' schreibt er: «Wenn er (sc. der Devote)
aber rechtmäßig verhindert ist, wird er doch immer den guten
Willen und die fromme Meinung, zu kommunizieren, haben und
so nicht der Frucht des Sakraments entbehren. Denn jeglicher
Andächtige kann alle Tage und zu jeder Stunde zur geistlichen
Kommunion Christi heilsam und ohne Hinderung treten. Denn
jedesmal kommuniziert er in mystischer Weise ...» 49

Aber auch ein Bruder vom Gemeinsamen Leben wie Geert
Groote 60 hatte dem Sakrament nur Kraft zugesprochen, sofern
es eine geistig-sittliche Wirkung zeitigt, und damit bereits
grundsätzlich die römische Lehre vom opus operatum
gesprengt. 51 Die Auflösung des römischen Sakramentsverständnisses

ist in der Devotio Moderna keine Einzelerscheinung
gewesen. Auch die für Cornelius Hoen so wesentlich gewordene
Deutung eines Wessel Gansfort52 wird man grundsätzlich in
diesen Zusammenhang hineinzustellen haben. Schon ein Niederländer

wie Johannes von Ruysbroeck53, der in seiner
Sakramentslehre bereits auch mit Joh. 6 arbeitet, hatte in einer stark
spiritualistischen Auffassung für den Empfang des Mahles das
«bloße Schauen ohne bildhafte Vorstellungen» 54 als das Wesent-

48 Thomas a Kempis, Imitatio Christi, I, 7, 7 f. : «Fac, quod in te est et
Deus aderit bonae voluntati tuae.»

49 Imitatio IV, 10, 67. Zitierte Übersetzung von F.Kern (1947), S. 195.
59 Auf die umstrittene Identität der Verfasserschaft der Imitatio von

Thomas a Kempis und Geert Groote soll hier nicht eingegangen werden.
51 «Sacramentis, aiebat, enim nullam messe virtutem, nisi ea homines

iuvarent ad mores emendandos incitandamque pietatem.» Aus der Moralis
adhortatio Geert Grootes bei Bonet-Maury, De opera scholastica fratrum
communis vitae (1888), S. 27.

52 Die Abhängigkeit C. Hoens von Wessel Gansfort bei Dieckhoff (A. 4,

7), S. 275 ff.
53 Vgl. Joseph Kuckhoff, Johannes von Ruysbroeck (1938).
54 cSal uwe bloete ghesichte stadighen in onghebeeltheit.» Ruysbroeck,



J. Staedtke, Voraussetzungen der Schweizer Abendmahlslehre 29

liehe angegeben. In der Tat war die Geringachtung des im
römischen Verständnis Sakramentalen in diesen spätmittelalterlichen

Kreisen vorherrschender, als man heute anzunehmen
geneigt sein möchte. Nicht nur bei den Niederländern, sondern
auch z. B. bei Mechthild von Magdeburg und ihren Nachfolgerinnen

im Beghinenkloster von Helfta ist ebenfalls ein religiöser
Individualismus erkennbar, der zu einer starken Lockerung der
Abhängigkeit vom Mittleramt der Kirche führt. Wohl schätzten
die Beghinen die Sakramente, jedoch:55 «Unbedingt notwendig
waren sie ihnen nicht: so oft, spricht der Herr zu Gertrud, du es

von mir hegehrst, hin ich, der höchste Priester und wahre
Bischof, bei dir und erneuere jedesmal die sieben Sakramente
kräftiger in deiner Seele, als irgendein Priester oder Bischof es

auf siebenmal vollenden könnte. Man findet selbst das Wort, daß,

wer das Abendmahl nicht wirklich, sondern im Begehren
genießt, reichere Frucht davon hat, als wer die Hostie empfängt.
Durch solche Anschauungen kam besonders das kirchliche
Bußinstitut ins Schwanken: der Reuige ist auch ohne Absolution so

wahrhaftig von Gott geheiligt, wie der Aussätzige rein war, zu
dem der Herr sprach: Ich will es tun. Deshalb kann Kommunion
ohne Beichte geradezu als verdienstlich erscheinen. Eine
ungerechte Exkommunikation aber schadet nichts. Sie ist ein Schnitt
mit einem hölzernen Messer.» Diese Auffassungen haben sehr
stark weitergewirkt nach Süddeutschland und der Schweiz.
Heinrich von Nördlingen und die sogenannten 'Gottesfreunde'
in den oberdeutschen Städten, vor allem die Nonnen in Unter-
linden und Klingenthal, wie auch im Kloster Ötenbach in Zürich
und an zahllosen anderen Stätten dieses Raumes, vertraten eine
so starke mystische Personalunion des Frommen mit Christus,
daß die Einzigartigkeit der Christusbegegnung in der
Sakramentskommunion im Grunde aufgehoben wird.57 So wird von
einer Nonne des Klosters Ötenbach in Zürich berichtet: «Do

man es reicht (sc. das Sakrament), daß es essen sölt, do daucht

Das Buch von den sieben Entschließungen, Kapitel 3, bei Kuckhoff (A. 53),
S. 187.

55 A. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands, 5, 1 (1953), S. 433 f.
5,1 Zürcher Taschenbuch (1889), S. 241 ff. : «Und wenn si zu dem heiligen

sacrament gieng, das tet si nit dar umb, daß sie keinen trost von got hette.»



30 J. Staedtke, Voraussetzungen der Schweizer Abendmahlslehre

es, es were unmüglichen, daß es essen möchte und daß kein leip-
liche speis im notturftig were.» 57

Geht man nun einmal der Theologie der Brüder vom Gemeinsamen

Leben näher nach, so kann man die nicht uninteressante
Üheraschung erleben, daß die sowohl für Erasmus als auch für
die Schweizer Reformatoren so wichtige und dominierende
Begründung der spiritualistischen Abendmahlslehre mit dem
Schriftheweis Joh. 6, 63, die ja auch schon bei den Böhmischen
Brüdern auftaucht, eine in den Kreisen der Devotio Moderna
geläufige Erscheinung war. Wir zitieren z. B. aus den von Peter
Dieppurch verfaßten Annalen des Brüderhauses zu Hildesheim,
in denen die Frage aufgeworfen wird, wie im Falle eines
Verbotes der Sakramentsgottesdienst aufrechtzuerhalten sei: «In
tali enim casu ad cor suum redire, se ipsum discutere, scire
templum Dei se ipsum esse, non tarn sacramenta, quam rem
sacramenti quaerere, spiritualiter manducare et hibere et passio-
nibus Christi communicare, nulli dubium, quin salubriori studio
fructiosius exerceatur animus, purgatur affectus, illuminetur
intellectus extra ecclesias quam si sacramentalibus tantum my-
steriis occuparetur quis corporaliter in ecclesia constitutus
Spiritus enim est, qui vivificat, nec prosunt quicquam absolute
vel caro aut infirma elementa. Debemus ergo quandoque exur-
gere a visibilibus et spiritualia spiritualibus comparare.»

68

Es ist für die vorreformatorische Zeit immerhin beachtenswert,

daß von dieser spiritualistischen Konzeption aus die den
römischen Sakramentalismus konstituierende Klassifizierung
von Priester und Laie durchbrochen wird und die reformatorische

Lehre vom allgemeinen Priestertum einen gewissen
Vorläufer erhält: «Hic accede securus, quandocumque et ubicumque
volueris tu minister, tu levita, tu sacerdos huius spiritualis com-
munionis, quamvis sis laicus, omnis enim sanctus secundum
Chris sacerdos, sed non omnis sacerdos sanctus.» 59

Wenn auch die Devoten und Beginnen sich grundsätzlich

57 Zürcher Taschenbuch (A. 56), S. 258.
58 Doebner, Annalen und Akten der Brüder des gemeinsamen Lebens im

Lüchtenhofe zu Hildesheim in den Quellen und Darstellungen zur
Geschichte Niedersachsens, 9 (1903), S. 144—150, das Zitat S. 144.

59 Doebner (A. 58), S. 149. Hier findet sich nochmals die Begründung
durch wörtliche Zitierung von Joh. 6, 63.



J. Staedtke, Voraussetzungen der Schweizer Abendmahlslehre 31

nicht als außerhalb der Kirche stehend gefühlt haben: es gibt
hei ihnen Elemente subjektiver Frömmigkeit, die sich z. B. bei
Männern wie Erasmus und Bullinger, die ja beide aus den
Kreisen der Devotio Moderna in Deventer und Emmerich stammen,

und indirekt dann auch bei Zwingli60 unter neuen
Voraussetzungen zu neuen theologischen Erkenntnissen ausreifen.
Wir glauben nicht wesentlich zu vergröbern, wenn wir sagen,
daß — dogmengeschichtlich gesehen — der spiritualistische
Kern der Schweizer Abendmahlslehren vor Calvin auf den
Schulen der niederländischen Devotenmystik gepflanzt wurde.

3.

Außer den Lehren der Waldenser und der Brüder vom
Gemeinsamen Leben treten bei den Schweizer Reformatoren aber
auch noch andere Spuren mittelalterlicher Abendmahlsauffassungen

hervor. Sie sollen hier aber keine Darstellung mehr
erhalten, z. T. weil sie bekannt sind, z. T. weil ihre Erforschung
ein Spezialstudium erforderte. Abgesehen von Berengar von
Tours, den man in Zürich gerne zitiert61, ist ja vor allem Wicliff
ein oft angerufener Kronzeuge der symbolischen Lehre. Zwingli
erwähnt ihn wiederholt62, und Bullinger meint 1527, es sei «ein
wolgeleert und wolberedt maan Joannes Vuicklene gewaesen,
der hat wider die Messen und Transsubstantiation traeffenlich
geleert und wie die wort Christi 'Das ist min lib' nitt koennind

60 Es dürfte nicht schwer fallen, den Nachweis zu erbringen, daß Zwingli
einen Teil seines dogmengeschichtlichen Materials für seine großen Abend-
mahlsscliriften von dem jungen Bullinger bezog. Das darf nicht nur für die
Begründung mit Wicliff und den Waldensern im Commentarius gelten. In
seiner letzten großen Abendmahlsschrift 'Über Doktor Martin Luthers
Buch, Bekenntnis genannt' von 1528 erklärt Zwingli sogar öffentlich, daß
ein Teil der patristischen Nachweise in diesem Buch von Bullinger stamme.
SS 2, 2, S. 184. Dazu L. Lavater, Vom laeben und tod, usw. (1576), S. 8: «Eehe
aber Zwinglin sin meinung von deß Herren Nachtmal hab offenlichen lassen

ußgan, hat er vorhin sich von dem handel mit sinen guoten und vetruw-
ten fründen underredt, under welchen ouch Bullinger gewesen ist.» Als
dogmengeschichtliche Nachweise gibt Lavater Beringar und Augustin an,
Zwingli selbst Tertullian und Ambrosius.

61 Abgesehen von zahllosen Bezugnahmen Bullingers auch Zwingli,
Corp. ref. III, 783 f. und öfter.

62 Corp. ref. III, 795 f. und öfter.



32 J. Staedtke, Voraussetzungen der Schweizer Abendmahlslehre

noch moegind waesenlich verstanden werden, dann sy vom her-
ren figürlich geredt syend.» 63 Von Johannes Hus und Hieronymus

von Prag sei nur erwähnt, daß Bullinger sich schon um
1525 eingehend mit diesen Theologen beschäftigt und auch über
sie geschrieben hat.64 Gerade die böhmischen Traditionen mochten

in der Schweiz lebendiger sein, als man heute vielleicht
anzunehmen geneigt ist, vor allem was die Feier des Mahles unter
beiderlei Gestalt betraf. «Hatten doch schon die Väter der
Konzilien zu Konstanz und zu Basel zur Genüge Gelegenheit
gehabt, im Zusammenhang mit der Hussitenfrage das Problem der
Spendung 'sub utraque specie' eingehend zu erörtern. Und dem
Volke war damals, zumal in Basel, die Möglichkeit eines
derartigen Abendmahles praktisch vor Augen geführt worden
durch die hussitischen Gesandten, die in den ihnen vom Konzil
zugewiesenen Quartieren nicht nur im engeren Kreise ihrer
Angehörigen, sondern auch in einer weiteren Öffentlichkeit unter
eifrigem Zuspruch der Basler Bürgerschaft die Eucharistie in
in der wiclifitischen Art feierten, bis der Rat dem Wehgeschrei
der Konzilsväter nachgab und seinen Mitbürgern den Zutritt
zu diesen Feiern zu verbieten begann. So war es nicht nur zu
einem weit über die Kreise des Konzils hinausgehenden
Diskutieren dieser Fragen gekommen, sondern, ganz abgesehen
von den mannigfachen Bemühungen sektiererischer Kreise,
durch praktische Anschauung, die nicht so schnell vergessen
wurde, der Boden für eine Neugestaltung vorbereitet.» 65

Freren, Kr. Lingen/Ems. Joachim Staedtke.

93 Handschriftlich auf der Stadtbibliothek Vadiana, St. Gallen, Msc.
Nr. 376.

94 Besonders verfaßte er eine 'Declaratio 24 articulorum Ioannis Huss',
die aber leider verloren ist. Diarium, 16, 3.

65 J. Schweizer, Reformierte Abendmahlsgestaltung in der Schau Zwing-
lis (o. J.), S. 71.


	Voraussetzungen der Schweizer Abendmahlslehre

