Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 16 (1960)

Heft: 1

Artikel: Voraussetzungen der Schweizer Abendmahlslehre
Autor: Staedtke, Joachim

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878723

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878723
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Voraussetzungen

der Schweizer Abendmahlslehre.

Ks kann und soll sich im folgenden nicht darum handeln,
die umfassende Arbeit Walther Kohlers auf dem Gebiete der
historischen Erforschung der Schweizer Abendmahlslehre in
einer anderen Form zu wiederholen oder auch zu berichtigen.*
Vielmehr soll versucht werden, gewissen theologischen Uberlie-
ferungen, besonders aus dem Spdtmittelalter, nachzugehen, die
bislang in ihrer Bedeutung fiir die Schweizer Sakramentsauf-
fassung wenig hervorgehoben wurden und in ihrer spezifischen
Eigenart auch kaum Gegenstand der historischen Erforschung
gewesen sind. Das trifft zum Beispiel fiir die dogmengeschicht-
lichen Voraussetzungen der Abendmahlslehre Bullingers zu,
die zwar immer wieder in einem Atemzug mit der Zwinglis ge-
nannt wird? aber trotz ihrer augenfilligen Verwandtschaft
nicht mit der des Ziircher Reformators identisch ist. ®

1.

Es ist ein bislang ungeldstes Problem, welchen dogmenge-
schichtlichen Quellenvorlagen Bullinger seine Abendmahlsauf-
fassung entnommen hat.* Dal} er sie nicht von Zwingli iiber-
nahm, ist sicher.® QuellenmdfBig leicht zu belegen ist die von

1 W. Kéhler, Zwingli und Luther, 1 (1924).
2 So schon A. J. van 't Hooft, De Theologie van Heinrich Bullinger

(1888), S.30: «We zagen reeds hoe beiden eenstemmig dachten over het
Avondmaal. Zwinglis beschouwing over het gezag... was ook die van

Bullinger.» Ebenfalls J. M. Usteri in Theol. Stud. u. Krit. 56 (1883), S. 741.
Ahnlich W. Kolfthaus, Der Verkehr Bullingers mit Calvin: Calvin-Studien
(1909), u. a.

3 Im anderen Falle wire das Zustandekommen des Consensus Tiguri-
nus von 1549 in dieser Form nicht méglich gewesen. Vgl. O. E. Strafier in
Zwingliana 9 (1949), S.1 ff.

4 Siehe F. Blanke, Der junge Bullinger (1942), S.77. 171.

5 Bullinger sagt in seinem Diarium (hrsg. von E. Egli, 1904), S.9, ein-
deutig, dal seine Abendmahlslehre feststand, bevor er iiber sie mit Zwingli
theologische Fiithlung aufnahm. Wie er in seinem Brief an Leo Jud vom
17. April 1525 (Manuskript auf der Zentralbibliothek Ziirich, Msc. S.13,
p- 53) mitteilt, fillt seine Verwerfung der romischen Transsubstantiations-



20 J. Staedtke, Voraussetzungen der Schweizer Abendmahlslehre

ihm immer wieder behauptete Ubereinstimmung seiner Lehre
mit der Alten Kirche, besonders Augustin. Eine Schwierigkeit
entsteht allerdings dadurch, daf Bullinger unterstellt, er habe
seine Abendmahlsdeutung aus einer Schrift der Waldenser ge-
schopft. ®

Fs ist hier hinzuweisen auf die im Vergleich interessante
Beobachtung, dafl auch von Zwingli im Mérz 1525 plotzlich die
Waldenser als Kronzeugen der symbolischen Abendmahlslehre
genannt werden.’ Der Ziircher Reformator gibt jedoch keine
Quelle an und behauptet, nur iiber sie gehort zu haben, denn
gelesen hat er von der waldensischen Literatur offenbar nichts.*
«Woher hat Zwingli von diesen Gesinnungsgenossen gehort?» °
Walther Kohler vermutet, dafd hier an Luther zu denken sei, und
dafl Zwingli Luthers unprézise und irrefiithrende Bezeichnung
der Bohmischen Briider als Waldenser einfach iibernehme.
Wenn das zutreffen sollte, bleibt aber die Frage, wie der an die-
ser Stelle in einem Atemzug von Zwingli genannte Wicliff da-
hineinpafit, der bei Luther nicht erwéahnt wird. Kéhlers Frage
14t sich jedoch von einer ganz anderen Seite her priizis beant-
worten: Zwingli hat die dogmengeschichtliche Begriindung sei-
ner symbolischen Abendmahlslehre mit den Waldensern von
Bullinger tibernommen. Am 12. September 1524 fand ein privates
Gesprich zwischen Zwingli und Bullinger statt iiber die Frage
der Abendmahlsauslegung,in welchem Bullinger Zwingli gegen-
iiber seine Anschauung darlegte und umgekehrt. ** Er habe sie,
so betont Bullinger, aus zwei Quellen geschopft: den Walden-
sern und Augustin. " Hier wird Zwingli im Zusammenhang mit
lehre bereits in das Jahr 1521. Dieses Datum darf als sicher gelten. Vgl
auch Blanke (A.4), S.76f.,, und C. Pestalozzi, Heinrich Bullinger (1858),
S. 26.

¢ Diarium (A.5), S.9.

7 Zwingli, Commentarius, Corp. ref. III, S. 795.

8 ¢Audio, ut hoc primo loco dicam, Viclevum olim et Valdenses etiam
hodie in hac esse sententia, ut ‘est’ hic sit positum pro ‘significat’, quorum
tamen ipse fundamenta scripturae non vidi.» Corp. ref. III, 795, 12 ff.

® Kohler (A.1), S.91.

10 Zum Jahre 1524 bemerkt Bullinger in seinem Diarium, S. 9: «12. Sep-
tembris primo aperuit mihi mentem suam Zuinglius, quid sentiret de sacra-
mento corporis et sanguinis Domini.»

11 ¢«Nam bona fide illi exponebam sententiam meam, quam hauseram ex
scripto quodam fratrum Vualdens. et Augustini libris.» Diarium, S. 9.



J. Staedtke, Voraussetzungen der Schweizer Abendmahlsiehre 21

der Abendmahlslehre den Namen der Waldenser gehort haben.
Auch seine Angabe des ‘audio’ wird gut auf das Gespréach vom
12. September 1524 zu beziehen sein. **

Aber damit bleibt immer noch die Frage offen, wie die Ziir-
cher Theologen zu ihrem dogmengeschichtlichen Nachweis ge-
langen, Bullinger allein behauptet bis zum Jahre 1528 an drei
verschiedenen Stellen, dafl die Waldenser ein symbolisches Ver-
stindnis des Abendmahles gelehrt hétten. ** Nun hat schon Fritz
Blanke in unserem Zusammenhang darauf hingewiesen, daf}
«sich in den uns bekannten Schriften der mittelalterlichen Wal-
denser, aber auch in denjenigen ihrer Gegner, nirgends ein
Zeugnis dafiir findet, daB sie die symbolische Abendmahlslehre
vertreten hitten».™ Man wird das — jedenfalls fiir die soge-
nannte vorhussitische Periode der Waldenser — bis zum Erweis
des Gegenteils weiterhin behaupten miissen. Denn die Frage der
waldensischen Abendmahlsauffassung 14t sich vorderhand
nicht ganz eindeutig beantworten. Nach den Forschungen von
A. W. Dieckhoff * und Herzog * ist bis zum Einflull der hussi-
tischen Theologie im 15. Jahrhundert bei den Waldensern in
diesem Punkt kein Gegensatz zur romischen Lehre nachzu-
weisen. Das Problem ist allerdings erheblich belastet durch den
Umstand, daBl die handschriftliche Literatur schlecht gesichtet
und von den Ubersetzungen und Uberarbeitungen, die unter dem
Einflull der Reformation vorgenommen wurden, nicht genau ab-
gehoben ist. Vor allem ist auch auf Grund der im 16. Jahrhun-
dert allgemein geldufigen Namensverwechslung die Abgrenzung
gegeniiber den Béhmischen Briidern in der waldensischen Lite-

12 Aullerdem ist zu bemerken, dafl die bei Zwingli, Corp. ref. III, 795,
iiberraschende Zusammenstellung von Wicliff und Waldensern eine typi-
sche und oft wiederkehrende Wendung Bullingers ist, z. B. in seiner ge-
druckten Abendmahlsschrift «De origine errorisy von 1528.

13 ITm Diarium, 8.9, in der Schrift ‘Von warer und falscher leer’, Ma-
nuskript auf der Stadtbibliothek Vadiana, St. Gallen, Msc. Nr. 376 und in
der Abendmahlsschrift «De origine erroris»>. Auch Bullingers erster Bio-
graph Josias Simler sagt in seiner Narratio (Ziirich 1575), S. 11, dall Bul-
linger die Erkenntnis seiner neuen Auffassung durch Waldenserschriften
erhalten habe.

4 Blanke (A.4), S.171.

15 A. W. Dieckhoff, Die Waldenser im Mittelalter (1851).

16 J, J. Herzog, Die romanischen Waldenser (1853).



22 J. Staedtke, Voraussetzungen der Schweizer Abendmahlslehre

ratur schlecht erkennbar. Dieckhoff sagt zusammenfassend:
«Der Gegensatz gegen die romische Transsubstantiationslehre
ist nach dem Vorgange Berengars erst wieder durch Wikleff in
die oppositionelle Sektenentwicklung des spiteren Mittelalters
eingefiihrt ... Diese wikleffitisch-hussitische Lehrentwicklung
scheint dann auch den spiateren Waldensern des 15. und 16. Jahr-
hunderts nicht fremd geblieben zu sein.» ' Doch haben z. B. die
Waldenser im Tale Pragela im Jahre 1495 noch erklart, daf sie
an der realen Gegenwart Christi im Sakrament und der Konse-
kration des Brotes in den Leib Christi festhalten. ** Ganz anders
allerdings redet der Waldensertheologe Georg Morel in seinem
Schreiben an Oecolampad: «Credimus etiam Sacramenta sacrae
rei tantummodo esse signa, aut invisibilis gratiae visibilem for-
mam.»>" Doch hat Herzog ausfiihrlich nachgewiesen *, dal}
Morel und seine Kreise um das Jahr 1530 deutlich unter hussi-
tischem Einflull stehen und keineswegs genuin waldensische
Lehre vortragen.

Man muf abschliefend urteilen, daf die waldensische Abend-
mahlslehre nach Ort, Zeit und Einflul} differiert. Seit der Be-
rithrung mit der hussitischen Theologie kann man im 15. Jahr-
hundert je nach Einfluligebiet verschiedene Lehren nachweisen.
Auch ist zu bemerken, dall die bei den Waldensern vorkom-
mende Verwerfung der Hostienanbetung noch keine Abend-
mahlslehre im Sinne der Schweizer Reformatoren meint. Auf
jeden Fall ist Bullingers fest vertretene Ansicht, dal Waldus
von Lyon selbst symbolisch gelehrt habe *, nach unserem histo-
rischen Wissen als unzutreffend zuriickzuweisen.

17 Dieckhoff (A.15), S.360. 1 Dieckhoff, ebd.

19 Dieckhoff, S.365. Vgl. dazu G. Gonnet, Beziehungen der Waldenser
zu den oberdeutschen Reformatoren vor Calvin: Zeitschr. f. Ki.gesch. 64
(1952/53), S. 308 ff.

20 Herzog (A.16), S.333—376.

2t So Bullinger: <Aber der guetig Gott sandt abermols einen propheten
in disen dicken naebel, der hiesz Valdo, wz ein einfalter gantz frommer
Christenlicher man, burger ze Lyon, er wz traeffenlich rych und gab all
sin hab den armen durch Gottes willen und laart under anderen Christen-
lichen articklen, wie die Eucharistien anfenglich nitt were ingsetzt fiir
fleisch und blut, sunder fiir ein zeichen der selben mitt inen danckzu®sagen,
ete. Und fand der leer vil bystands, dorumb sy noch gruen in viler hertzen

lag von zyten Berengarii har.» Handschriftlich auf der Stadtbibliothek Va-
diana, St. Gallen, Msc. Nr. 376.



J. Staedtke, Voraussetzungen der Schweizer Abendmahlslehre 23

Immerhin haben nicht nur die Schweizer Reformatoren, son-
dern auch deren Gegner die Behauptung aufgestellt, dafl die
Schweizer Abendmahlslehre, besonders die tropische Deutung
der Einsetzungsworte, ihre Vorlage in der Auffassung der Wal-
denser hétte. Im Sommer 1529 erschien in Deutschland eine
kleine anonyme Schrift mit dem Titel “Von dem rech/ten wahr-
haffti/gen verstanndt der / wort des abentmals. / Das ist mein
leyb etc /1529, * Sie machte immerhin soviel von sich reden, dal}
kein Geringerer als Schwenckfeld sich veranlafBt fiihlte, mit
einer Gegenschrift auf die darin erhobenen Vorwiirfe zu ant-
worten. ® Die aus lutherischen Kreisen stammende Schrift pole-
misiert mit dem Nachweis, dal die Schweizer mit ihrer Auffas-
sung in einer langen Ketzertradition stinden, die von Marcion
bis Hieronymus von Prag reiche. In dieser Kette nihmen auch
die Waldenser eine hervorragende Stelle ein. Der Anonymus
nennt allerdings auch keine Quellen. Vor allem wird aber die
Kronzeugenschaft der ketzerischen Waldenser, wohl ohne Wis-
sen und gegen die Absicht des Verfassers, sachlich dadurch er-
schiittert, dafl er im Anschlufl von Wicliff sagt, dieser habe «wie
die Waldensery gepredigt. *

Das Problem kann auch hier nicht mit Sicherheit gelést wer-
den, da an keiner Stelle Quellen angegeben werden. Aber es
sollen wenigstens zwei Moglichkeiten untersucht werden, die
im Rahmen des historisch Gegebenen nicht ausgeschlossen er-
scheinen.

Erstens 1d6t sich, wie bei Zwingli, so auch fiir Bullinger ver-
muten, dafl er auf Grund von Luthers Namensverwechslung von
Waldensern und Béhmischen Briidern, die sich sogar im Titel
der Schrift ‘Von Anbeten des Sakraments des heiligen Leich-
nams Christi’ von 1523 ausdriickt *, den Waldensern zuschreibt,

22 Als Verfasser kommen Johann Rurer oder wahrscheinlicher Andreas
Althamer in Frage. Vgl. Corpus Schwenckfeldianorum, 3 (1913), S. 513.

2 Warhafftig vrsach / das der leyb Christi / nit jn der / Creatur del
brotts / aber durchs wort gotts jm Nacht / mal vnd hertzen der glaubigen
sey / ohn alle schimpfie / rung vnd Zanckreden / vngeferlich in 300 argu-
ment / kurtzlich vorfasset. Anno 1529. Corp. Schwenck{., 3, S. 514 ff.

2 Vgl. W. Kéhler, Zwingli und Luther, 2 (1953), S. 67.

2 Luther, Weim. Ausg., 11, 417 ff. Vgl. dazu ausfiihrlich E. Peschke, Die
Theologie der bohmischen Briider (1935), bes. das Kapitel ‘Luther und die
Bohmischen Briider’, S. 333 ff.



24 J. Staedtke, Voraussetzungen der Schweizer Abendmahlslehre

was in Wahrheit theologische Lehre der Bohmischen Briider
war. Aber es lidft sich nicht beweisen, dal Bullinger Luthers
Schrift gelesen hat. Sie war jedoch in Ziirich bekannt, und
Zwingli hat sie studiert. *

Niher liegt aber eine zweite Moglichkeit. In den Jahren 1510
bis 1512 erschienen bei Melchior Lotter in Leipzig die ‘Confes-
sio Fidei Fratrum Waldensium Regi Vladislao ad Hungariam
missa’ sowie die ‘Apologia Fratrum Waldensium’ der obenge-
nannten Konfession mit Gegenschriften von Augustin Olmiitz
und Jakob Ziegler. In Wahrheit handelt es sich auch hier um
Schriften der Béhmischen Briider, die allerdings spéter von
romanischen Waldensern als Bekenntnisschriften tibernommen
wurden. ¥ Doch das spielt fiir unsere Frage keine grofle Rolle,
da der Leipziger Druck nur von waldensischen Bekenntnissen
redet. Diese Schriften sind in der Schweiz nicht unbekannt ge-
blieben, denn ihr Herausgeber Jakob Ziegler stand in Verbin-
dung mit Erasmus. 2

Die Konfession enthiilt keine symbolische Abendmahlslehre
im Sinne der Schweizer Reformatoren. Die Realprisenz wird
festgehalten, allerdings eine Gegenwart des Leibes, ‘der fiir uns
dahingegeben ist’.* Die genannte Apologie der Bekenntnis-
schrift jedoch prizisiert dahingehend, daB die korperliche Sub-
stanz des Leibes zur Rechten des Vaters sitzt, infolgedessen
nicht ‘corporaliter’ im Mahl genossen wird.? Dieser theolo-

26 Kohler (A.1), S. 91.

27 Die Bekenntnisschriften wurden in den Jahren 1504—08 dem Konig
Wiladislaus von seiten der Béhmischen Briider iibergeben. Es scheint, daf
die franzosischen Waldenser in der Provence sich 1530 gegeniiber den ober-
deutschen Reformatoren Bucer und Oecolampad auf sie beriefen. Bei Dieck-
hoff (A.15), S. 71.

28 Vgl. K. Schottenloher, Jakob Ziegler, = Reform.-gesch. Stud. u. Texte,
8—10 (1910), S. 22 ff. 380 f.

2 Wir zitieren nach der Edition von Balthasar Lydius, 2 (Rotterdam
1616),S.10: «Hoc est corpus meum. Hic est sanguis meus. Testificatus fuerit:
confestim praesens panis est Corpus Christi in mortem pro nobis oblatum.
Vinum similiter praesens est sanguis eius effusus in peccatorum remissio-
nem.»

30 ¢Sicque cum suo substantiali assumpto corpore, quo cum sedet nunc ad
dexteram dei, non potest multiplicari, sed solum unus totus verus existenter
manet in coelo et non potest corporaliter sumi a fidelibus animalibus, sed
solum spiritualiters> (folgt Joh. 6, 63 £.1).



J. Staedtke, Voraussetzungen der Schweizer Abendmahlslehre 25

gische Satz wird interessanterweise begriindet mit dem Schrift-
beweis Joh. 6, 63 f., der nachher in Ziirich und Basel eine so
tragende Bedeutung bekommt. Eine geistliche Ubiquitidt des
Leibes wird allerdings beibehalten. * Sakrament und die Rechte
des Vaters lokalisieren demnach zwei verschiedene Seinsweisen
Christi. Verehrt werden muf} der ‘personale’ Christus zur Rech-
ten des Vaters.* Schon das alttestamentliche Sakrament kann
nicht ‘corporaliter’ genossen worden sein (nach 1. Kor. 10,
1ff.).* Von diesen Voraussetzungen wird die romische Trans-
substantiationslehre verworfen. Einmal weil sie den Einset-
zungsworten der Schrift widerspricht®, und zweitens auf Grund
der fiir einen Theologen wie Lukas von Prag so charakteri-
stischen Substanz- und Akzidenztrennung von Leib und Blut
Christi. ® Man wird wegen der behaupteten Realpridsenz nicht
von einer symbolischen Abendmahlslehre reden kénnen. Doch
ist im gesamten eine stark spiritualisierende Tendenz nicht zu
verkennen, wie ja z. B. auch Lukas von Prag die lutherische
Konsubstantiationslehre verworfen hat. *

Den Grund, weshalb wir diese Bekenntnisse etwas ausfiihr-
licher herangezogen haben, meinen wir darin zu erblicken, dafl
diese Konfessionen vermutlich die einzigen ‘Waldenserschriften’
gewesen sind, die mit einer spiritualisierenden Abendmahlslehre
mredimus et ex fide sentimus, quamvis Christus non est hic cum
corpore naturali, mansione existenter et corporaliter, est tamen spirituali-
ter, potenter, benedicte, in virtute. Quod cum hoc mansione non abiit et non
abibit a suis, sed ubique ubi vult est infinitis locis huius corporis et san-
guinis veritas augmentatur et potest multiplicari ad omnem necessitatem
suorum fidelium et electorum.» Lydius (A. 29), S. 74.

32 ¢Christus cum corpore suo et sanguine in mansione benedictionis est,
sicut in dextera dei, sed non simili mansione ut in coelis. Ideo non debemus
eum venerari in benedictione sacramenti, quae fit et fieri debet in essentia
personali existenti in dextera dei.» Lydius, S. 74.

3 «Tamen nullus concedit, quod hi patres manducaverunt corpus et san-
guinem Christi corporaliter, sive quod in naturali substantia substantialiter
essent usi, quia nondum fuit incarnatus, etc. Certe non corporali sed spiri-
tuali figura, qui futurus erat, cum quo se communicat in sacramento novi
testamenti.» Lydius, S. 75.

34 ¢Non habet fundamentum in verbis Domini nostri Jesu Christi, qui
nullum verbum dixit de conversione substantiae, neque quod dixisset sub his
speciebus.» Lydius, S. 41.

35 Siehe Peschke (A.25), S. 293 . Lydius, S. 78.

3 Peschke (A.25), S.288 1.



26 J. Staedtke, Voraussetzungen der Schweizer Abendmahlslehre

zur Reformationszeit in der Schweiz bekannt waren. Dal} die
Ziircher Reformatoren sie gelesen haben, 146t sich nicht nach-
weisen und soll auch nicht unterstellt werden. Wir haben je-
doch schon darauf hingewiesen, dafl Erasmus von ihnen wulfite.
Noch wichtiger aber diirfte die Tatsache sein, dafl Oecolampad
die waldensischen Konfessionen kannte. * Wie allerdings Bul-
linger von Oecolampad auf sie aufmerksam gemacht worden
sein kann, muf} eine offene Frage bleiben angesichts der Tat-
sache, dall er den Basler Reformator erst am 27. Oktober 1525
personlich kennenlernte. *® Wenigstens hingewiesen werden soll
noch auf die Mdéglichkeit, daB Bullinger die waldensischen
Schriften durch den St. Galler Reformator Vadian kannte, der
am 12. Juli 1524 in Kappel zu Gast weilte. *® Der Herausgeber
der waldensischen Schriften, Jakob Ziegler, hatte 1512 noch die
Fertigstellung der Drucklegung in Leipzig abgewartet und sich
dann auf den Weg nach Wien begeben*, wo sich ebenfalls
Vadian zu dieser Zeit aufhielt.* Auch treffen Ziegler und
Vadian 1518 wieder in Ofen zusammen. * Von da an blieb die
Verbindung dieser beiden Gelehrten bis zu ihrem Lebensende,
wie aus ihrem Schriftwechsel zu ersehen ist. *® Dall Vadian Zieg-
lers Edition kannte, ist sehr naheliegend. Uber die allgemeine
Verbreitung der waldensischen Schriften kann man wenig aus-
machen. Aller Wahrscheinlichkeit nach hat auch Luther sie
gekannt, *

37 In seinem ersten Gutachten fiir die Waldenser vom 13. Oktober 1530
beruft sich Oecolampad gegeniiber den waldensischen Gesandten Georg
Morel und Peter Masson auf die von uns zitierten waldensischen Bekenntnis-
schriften: «Sane dogmata vestrae fraternitatis olim cognovimus ex his, quae
ante multos annos Vladislao, Ungariae regi, responsa.» Bei E. Staehelin,
Briefe und Akten zum Leben Oekolampads, 2 (1934), S. 511. Vgl. dazu Dieck-
hoff (A.15), S.71, Gonnet (A.19), S.309, und Staehelin, Das theologische
Lebenswerk J. Oekolampads (1939), S. 625 ff.

38 Diarium (A.5), S.10, 5 1.

3 Diarium, S.9. Vgl. auch Blanke (A.4), S. 71.

40 Vgl. Schottenloher (A.28), S. 35.

1 Vgl. W.Nif, Vadian und seine Stadt St. Gallen, 1 (1944), S. 117 ff.

42 Schottenloher (A. 28), S. 36.

%3 Vadianische Briefsammlung, hrsg. von E. Arbenz und H. Wartmann,
St. Gallen (1888—1906), 4, S. 34 ff., Nr. 466; 5, S. 52 ., Nr. 679 und o6fter.

4 Siehe Weim. Ausg. 11, 487, und W. Kéhler, Luther und die Kirchen-
geschichte I, 1 (1900), S. 164.



J. Staedtke, Voraussetzungen der Schweizer Abendmahlslehre 27

2.

Die weiteren dogmengeschichtlichen Voraussetzungen der
Schweizer Abendmahlslehre lassen sich relativleicht abgrenzen.
Wegen der grundlegenden Arbeiten von Walther Kohler brau-
chen wir darauf nicht weiter einzugehen, * Sehr deutlich tritt
der Einflull des Erasmus hervor. Die Charakterisierung des
Mahles als Kennzeichen des Todes Christi *®, die Betonung des
Glaubens, die starke Unterstreichung des Wiedergeddchtnisses
und auch die Beibehaltung einer mystischen Realprésenz in der
frithen Schweizer Lehre finden sich vollstdndig schon bei Eras-
mus, besonders in seinen Paraphrasen zum Neuen Testament.

Uber Kohler hinausgehend diirfen wir aber noch auf eine
dogmengeschichtliche Besonderheit hinweisen, die jedenfalls
auch die Schweizer Abendmahlslehre indirekt vorbereitet und
mitgeprigt hat. Der Brief des hollindischen Juristen Cornelius
Hoen war ja keine Einzelerscheinung in der niederléndischen
Theologie gewesen ¥, sondern vertrat eine verbreitete Auffas-
sung, deren spiritualistischer Kern besonders in den intellek-
tuellen Kreisen gewisser spdtmittelalterlicher Orden, wie der
Beghinen und Begardhen oder der Briider vom Gemeinsamen
Leben, wiederzufinden ist. Der dem Reformstreben der nieder-
lindischen Devotio Moderna allgemein zugrundeliegende Spiri-
tualismus befand sich gerade in der Abendmahlslehre in einem
inneren und dulleren Gegensatz zum kirchlichen Dogma. Hier
diirften vermutlich noch bislang unbeachtete Vorlagen fiir die
gesamte Schweizer Abendmahlslehre zu suchen sein. Die Ent-
wicklung hebt bereits bei Thomas a Kempis an, der auf der
individualistischen Grundlage einer ethisierenden Reformtheo-

4 Wir verweisen allgemein auf die Darstellung von Kéhler (A.1),
S. 61 ff., wo die Einfliisse des Cornelius Hoen und das Auftreten Karlstadts
in der Schweiz in ihrer Bedeutung fiir die Schweizer Abendmahlslehre aus-
fiihrlich beschrieben worden sind.

46 Bullingers Begriffsdeutung des Wortes ‘symbolum’ diirfte von Eras-
mus stammen. Ndheres bei Kohler (A.1), S. 52, und bei Fr. Loofs, Symbolik
(1902), S. 2 1.

47 Vgl. A. W. Dieckhoff, Die evang. Abendmahlslehre im Reformations-
zeitalter, 1 (1854), S. 275 ff., und Kohler (A. 1), S. 61 ff.



28 J. Staedtke, Voraussetzungen der Schweizer Abendmahlislehre

logie die Heilsvollkommenheit des Menschen pelagianisch mit
der bona voluntas des Menschen koordiniert. **

Es ist zwar konsequent, aber doch beachtenswert, dafl Tho-
mas von dieser theologischen Basis aus in der Abendmahlslehre
zu der Behauptung kommen kann, dafl der Fromme im Grunde
auch eine vom Sakrament unabhéngige Kommunion mit Chri-
stus eingehen kann. In dem vierten Buch seiner Nachfolge ‘Von
der heiligen Kommunion’ schreibt er: «Wenn er (sc. der Devote)
aber rechtméflig verhindert ist, wird er doch immer den guten
Willen und die fromme Meinung, zu kommunizieren, haben und
so nicht der Frucht des Sakraments entbehren. Denn jeglicher
Andichtige kann alle Tage und zu jeder Stunde zur geistlichen
Kommunion Christi heilsam und ohne Hinderung treten. Denn
jedesmal kommuniziert er in mystischer Weise . . .» **

Aber auch ein Bruder vom Gemeinsamen Lieben wie Geert
Groote * hatte dem Sakrament nur Kraft zugesprochen, sofern
es eine geistig-sittliche Wirkung zeitigt, und damit bereits
grundsitzlich die romische Lehre vom opus operatum ge-
sprengt. ** Die Auflésung des romischen Sakramentsverstind-
nisses ist in der Devotio Moderna keine Einzelerscheinung ge-
wesen. Auch die fiir Cornelius Hoen so wesentlich gewordene
Deutung eines Wessel Gansfort® wird man grundsitzlich in
diesen Zusammenhang hineinzustellen haben. Schon ein Nieder-
linder wie Johannes von Ruysbroeck **, der in seiner Sakra-
mentslehre bereits auch mit Joh. 6 arbeitet, hatte in einer stark
spiritualistischen Auffassung fiir den Empfang des Mahles das
«blofle Schauen ohne bildhafte Vorstellungen» * als das Wesent-

%8 Thomas a Kempis, ITmitatio Christi, I, 7, 7{.: «<Fac, quod in te est et
Deus aderit bonae voluntati tuae.»

9 Tmitatio IV, 10, 67. Zitierte Ubersetzung von F. Kern (1947), S.195.

50 Auf die umstrittene Identitit der Verfasserschaft der Imitatio von
Thomas a Kempis und Geert Groote soll hier nicht eingegangen werden.

5 ¢Sacramentis, aiebat, enim nullam inesse virtutem, nisi ea homines
iuvarent ad mores emendandos incitandamque pietatem.» Aus der Moralis
adhortatio Geert Grootes bei Bonet-Maury, De opera scholastica fratrum
communis vitae (1888), S. 27.

52 Die Abhingigkeit C. Hoens von Wessel Gansfort bei Dieckhoff (A. 4,
7), 8. 275 If.

5 Vgl. Joseph Kuckhoff, Johannes von Ruysbroeck (1938).

3 «Sal uwe bloete ghesichte stadighen in onghebeeltheit.» Ruysbroeck,



J. Staedtke, Voraussetzungen der Schweizer Abendmahlslehre 29

liche angegeben. In der Tat war die Geringachtung des im ro-
mischen Verstindnis Sakramentalen in diesen spéitmittelalter-
lichen Kreisen vorherrschender, als man heute anzunehmen ge-
neigt sein mdchte. Nicht nur bei den Niederlindern, sondern
auch z. B. bei Mechthild von Magdeburg und ihren Nachfolge-
rinnen im Beghinenkloster von Helfta ist ebenfalls ein religitser
Individualismus erkennbar, der zu einer starken Lockerung der
Abhingigkeit vom Mittleramt der Kirche fiihrt. Wohl schiitzten
die Beghinen die Sakramente, jedoch: ** «Unbedingt notwendig
waren sie ihnen nicht: so oft, spricht der Herr zu Gertrud, du es
von mir begehrst, bin ich, der hochste Priester und wahre
Bischof, bei dir und erneuere jedesmal die sieben Sakramente
kriftiger in deiner Seele, als irgendein Priester oder Bischof es
auf siebenmal vollenden konnte. Man findet selbst das Wort, daB,
wer das Abendmahl nicht wirklich, sondern im Begehren ge-
nielit, reichere Frucht davon hat, als wer die Hostie empfingt.
Durch solche Anschauungen kam besonders das kirchliche Buf-
institut ins Schwanken: der Reuige ist auch ohne Absolution so
wahrhaftig von Gott geheiligt, wie der Aussitzige rein war, zu
dem der Herr sprach: Ich will es tun. Deshalb kann Kommunion
ohne Beichte geradezu als verdienstlich erscheinen. Kine unge-
rechte Exkommunikation aber schadet nichts. Sie ist ein Schnitt
mit einem hélzernen Messer.» Diese Auffassungen haben sehr
stark weitergewirkt nach Siiddeutschland und der Schweiz.
Heinrich von Nordlingen und die sogenannten ‘Gottesfreunde’
in den oberdeutschen Stiddten, vor allem die Nonnen in Unter-
linden und Klingenthal, wie auch im Kloster Otenbach in Ziirich
und an zahllosen anderen Stéitten dieses Raumes, vertraten eine
so starke mystische Personalunion des Frommen mit Christus,
daBl die Einzigartigkeit der Christusbegegnung in der Sakra-
mentskommunion im Grunde aufgehoben wird.* So wird von
einer Nonne des Klosters Otenbach in Ziirich berichtet: «Do
man es reicht (sc. das Sakrament), dall es essen s6lt, do daucht

Dags Buch von den sieben EntschlieBungen, Kapitel 3, bei Kuckhoff (A. 53),
S. 187.

5% A. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands, 5, 1 (1953), S. 433 f.

58 Ziircher Taschenbuch (1889), S.241ff.: «Und wenn si zu dem heiligen
sacrament gieng, das tet si nit dar umb, daB sie keinen trost von got hette.»



30 J. Staedtke, Voraussetzungen der Schweizer Abendmabhlslehre

es, es were unmiiglichen, daf} es essen mochte und daf} kein leip-
liche speis im notturftig were.» *

Geht man nun einmal der Theologie der Briider vom Gemein-
samen Leben niher nach, so kann man die nicht uninteressante
Uberaschung erleben, dafl die sowohl fiir Erasmus als auch fiir
die Schweizer Reformatoren so wichtige und dominierende
Begriindung der spiritualistischen Abendmahlslehre mit dem
Schriftbeweis Joh. 6, 63, die ja auch schon bei den B6hmischen
Briidern auftaucht, eine in den Kreisen der Devotio Moderna
geldufige Erscheinung war. Wir zitieren z. B. aus den von Peter
Dieppurch verfaliten Annalen des Briiderhauses zu Hildesheim,
in denen die Frage aufgeworfen wird, wie im Falle eines Ver-
botes der Sakramentsgottesdienst aufrechtzuerhalten sei: «In
tali enim casu ad cor suum redire, se ipsum discutere, scire
templum Dei se ipsum esse, non tam sacramenta, quam rem
sacramenti quaerere, spiritualiter manducare et bibere et passio-
nibus Christi communicare, nulli dubium, quin salubriori studio
fructiosius exerceatur animus, purgatur affectus, illuminetur
intellectus extra ecclesias quam si sacramentalibus tantum my-
steriis occuparetur quis corporaliter in ecclesia constitutus...
Spiritus enim est, qui vivificat, nec prosunt quicquam absolute
vel caro aut infirma elementa. Debemus ergo quandoque exur-
gere a visibilibus et spiritualia spiritualibus comparare.» *

Es ist fiir die vorreformatorische Zeit immerhin beachtens-
wert, dall von dieser spiritualistischen Konzeption aus die den
romischen Sakramentalismus konstituierende Klassifizierung
von Priester und Laie durchbrochen wird und die reformato-
rische Lehre vom allgemeinen Priestertum einen gewissen Vor-
ldufer erhilt: «Hic accede securus, quandocumque et ubicumque
volueris tu minister, tu levita, tu sacerdos huius spiritualis com-
munionis, quamvis sis laicus, omnis enim sanctus secundum
Chris (?) sacerdos, sed non omnis sacerdos sanctus.» *

Wenn auch die Devoten und Beghinen sich grundsitzlich

57 Ziircher Taschenbuch (A.56), S.258.

58 Doebner, Annalen und Akten der Briider des gemeinsamen Lebens im
Liichtenhofe zu Hildesheim in den Quellen und Darstellungen zur Ge-
schichte Niedersachsens, 9 (1903), S. 144—150, das Zitat S. 144.

5 Doebner (A.58), S.149. Hier findet sich nochmals die Begriindung
durch wortliche Zitierung von Joh. 6, 63.



J. Staedtke, Voraussetzungen der Schweizer Abendmahlslehre 31

nicht als aullerhalb der Kirche stehend gefiihlt haben: es gibt
bei ihnen Elemente subjektiver Frommigkeit, die sich z. B. bei
Ménnern wie Erasmus und Bullinger, die ja beide aus den
Kreisen der Devotio Moderna in Deventer und Emmerich stam-
men, und indirekt dann auch bei Zwingli * unter neuen Voraus-
setzungen zu neuen theologischen Erkenntnissen ausreifen.
Wir glauben nicht wesentlich zu vergrébern, wenn wir sagen,
dal — dogmengeschichtlich gesehen — der spiritualistische
Kern der Schweizer Abendmahlslehren vor Calvin auf den
Schulen der niederldndischen Devotenmystik gepflanzt wurde.

3.

Auller den Lehren der Waldenser und der Briider vom Ge-
meinsamen Leben treten bei den Schweizer Reformatoren aber
auch noch andere Spuren mittelalterlicher Abendmahlsauffas-
sungen hervor. Sie sollen hier aber keine Darstellung mehr er-
halten, z. T. weil sie bekannt sind, z. T. weil ihre Erforschung
ein Spezialstudium erforderte. Abgesehen von Berengar von
Tours, den man in Ziirich gerne zitiert *, ist ja vor allem Wicliff
ein oft angerufener Kronzeuge der symbolischen Lehre. Zwingli
erwihnt ihn wiederholt ®, und Bullinger meint 1527, es sei «ein
wolgeleert und wolberedt maan Joannes Vuicklene gewaesen,
der hat wider die Messen und Transsubstantiation traeffenlich
geleert und wie die wort Christi ‘Das ist min lib’ nitt koennind

6 Is diirfte nicht schwer fallen, den Nachweis zu erbringen, dall Zwingli
einen Teil seines dogmengeschichtlichen Materials fiir seine grolen Abend-
mahlsschriften von dem jungen Bullinger bezog. Das darf nicht nur fiir die
Begriindung mit Wicliff und den Waldensern im Commentarius gelten. In
seiner letzten grofen Abendmahlsschrift ‘Uber Doktor Martin Luthers
Buch, Bekenntnis genannt’ von 1528 erklirt Zwingli sogar &ffentlich, dal
ein Teil der patristischen Nachweise in diesem Buch von Bullinger stamme.
SS 2, 2, S. 184, Dazu L. Lavater, Vom laeben und tod, usw. (1576), S. 8: «Eehe
aber Zwinglin sin meinung von defl Herren Nachtmal hab offenlichen las-
sen ullgan, hat er vorhin sich von dem handel mit sinen guoten und vetruw-
ten friinden underredt, under welchen ouch Bullinger gewesen ist.» Als
dogmengeschichtliche Nachweise gibt Lavater Beringar und Augustin an,
Zwingli selbst Tertullian und Ambrosius.

81 Abgesehen von zahllosen Bezugnahmen Bullingers auch Zwingli,
Corp. ref. III, 783 f. und o&fter.

62 Corp. ref. ITI, 795 f. und o6fter.



32 J. Staedtke, Voraussetzungen der Schweizer Abendmahlislehre

noch moegind waesenlich verstanden werden, dann sy vom her-
ren figiirlich geredt syend.» ® Von Johannes Hus und Hierony-
mus von Prag sei nur erwéhnt, dafl Bullinger sich schon um
1525 eingehend mit diesen Theologen beschéftigt und auch iiber
sie geschrieben hat. * Gerade die bohmischen Traditionen moch-
ten in der Schweiz lebendiger sein, als man heute vielleicht an-
zunehmen geneigt ist, vor allem was die I'eier des Mahles unter
beiderlei Gestalt betraf. <Hatten doch schon die Viter der Kon-
zilien zu Konstanz und zu Basel zur Geniige Gelegenheit ge-
habt, im Zusammenhang mit der Hussitenfrage das Problem der
Spendung ‘sub utraque specie’ eingehend zu erdrtern. Und dem
Volke war damals, zumal in Basel, die Méglichkeit eines der-
artigen Abendmahles praktisch vor Augen gefiihrt worden
durch die hussitischen Gesandten, die in den ihnen vom Konzil
zugewiesenen Quartieren nicht nur im engeren Kreise ihrer An-
gehorigen, sondern auch in einer weiteren Offentlichkeit unter
eifrigem Zuspruch der Basler Biirgerschaft die Eucharistie in
in der wiclifitischen Art feierten, bis der Rat dem Wehgeschrei
der Konzilsviter nachgab und seinen Mithiirgern den Zutritt
zu diesen Feiern zu verbieten begann. So war es nicht nur zu
einem weit iiber die Kreise des Konzils hinausgehenden Dis-
kutieren dieser Fragen gekommen, sondern, ganz abgesehen
von den mannigfachen Bemiihungen sektiererischer Kreise,
durch praktische Anschauung, die nicht so schnell vergessen
wurde, der Boden fiir eine Neugestaltung vorbereitet.» %

Freren, Kr. Lingen/Ems. Joachim Staedtke.

8 Handschriftlich auf der Stadtbibliothek Vadiana, St. Gallen, Mse.
Nr. 376.

84 Besonders verfalte er eine ‘Declaratio 24 articulorum Ioannis Huss’,
die aber leider verloren ist. Diarium, 16, 3.

8 J. Schweizer, Reformierte Abendmahlsgestaltung in der Schau Zwing-
lis (0. J.), S. 71.



	Voraussetzungen der Schweizer Abendmahlslehre

