
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 16 (1960)

Heft: 1

Artikel: Feldrede und Bergpredigt : Redaktionsarbeit in Luk. 6.

Autor: Bartsch, Hans-Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878722

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878722
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Feldrede und Bergpredigt.

Redaktionsarbeit in Luk. 6.

Der Unterschied zwischen der matthäischen und lukani-
schen Fassung der Bergpredigt wird durch die einfache
Beobachtung erkenntlich, daß im Bewußtsein der Christenheit
bis heute die Bergpredigt in der matthäischen Form
gegenwärtig ist. Die Seligpreisungen gehören nach der in Matth. 5,

8—12 gegebenen Form zum Lerngut des kirchlichen Unterrichts,

das Vater-Unser ist in der von Matth. 6, 9—13 vertretenen

Form das Gebet der Christenheit geworden, und selbst das
die Bergpredigt abschließende Doppelgleichnis vom Hausbau
ist mit dem bei Matth. 7, 24—27 zu findenden Gegensatz vom
Bauen auf einen Fels bzw. auf Sand und nicht mit dem in Luk.
6, 48 f. zu findenden Gegensatz vom Bauen mit bzw. ohne
Fundament im Bewußtsein der Christen lebendig. Der Grund
dafür, daß derart der Matthäus-Fassung der Bergpredigt allgemein

der Vorzug gegeben wird, ist darin zu sehen, daß die
Matthäus-Fassung den Bedürfnissen der Gemeinde nach einer
einprägsamen Form stärker entgegenkommt als die Fassung
des Lukas. Die literarische Form, die diesem Bedürfnis der
Gemeinde entspricht, ist die urchristliche Paränese, wie wir
sie auch in den Briefen des Neuen Testaments, etwa Rom. 12

und 13; Eph. 5 und 6; 1. Petr. 2 und 3 und öfter, finden. Die
genannte Beobachtung weist damit darauf, daß die Bergpredigt
bei Matthäus ein Stück der urchristlichen Paränese ist, während

die sogenannte Feldrede bei Lukas dieser literarischen
Form weniger entspricht.

Diese noch näher zu belegende Beobachtung bedeutet
jedoch lediglich in negativer Richtung eine Vorentscheidung für
die Beurteilung der Redaktionsarbeit des Lukas. Sie besagt
lediglich, daß diese Redaktionsarbeit eine Stufe in der literarischen

Entwicklung der neutestamentlichen Überlieferung
markiert, die vor der hinter der Bergpredigt des Matthäus stehenden

Redaktionsarbeit liegt. Daraus ergibt sich erst die
Aufgabe, positiv die Motive für die Redaktionsarbeit des Lukas
zu erarbeiten. Nur, wenn dies gelingt, wird sich unsere
Beobachtung bestätigen.



6 H.-W. Bartsch, Feldrede und Bergpredigt

Wir gehen dabei von der Voraussetzung aus, daß die Par-
änese nicht zu den literarischen Formen gehört, die am Anfang
der urchristlichen Verkündigung stehen. Steht am Anfang der
urchristlichen Überlieferung die der Predigt entsprechende
literarische Form, die Martin Dihelius das Paradigma genannt
hat, Beispielserzählungen für die Predigt, so ist der Unterschied

in der Zielsetzung beider Formen deutlich: der
Verkündigung, daß in Jesus von Nazareth der Christus begegnet,
steht die Belehrung gegenüber, die das Verhalten derjenigen
regelt, die an diesen Jesus Christus glauben. Dieser Unterschied

bedingt einen für beide Formen verschiedenen Zuhörerbzw.

Leserkreis. Die Verkündigung wendet sich in der Predigt
an alle, an das Volk, während die Paränese sich an den engeren

Kreis der Gemeinde, der Jünger wendet. Von daher wird
der Rahmen, in den die Evangelisten die Predigt gefügt haben,
für die Beurteilung von Bedeutung sein.

I.

Bekanntlich fügen beide Evangelisten die Predigt an
verschiedenen Stellen in den Markus-Zusammenhang ein. Während

Matthäus die Bergpredigt zwischen Mark. 1, 21 und 22

einfügt, läßt Lukas die Feldrede auf Mark. 3, 13—19 folgen.
Aber dieser Unterschied ist sachlich insofern nicht gravierend,
als sowohl Mark. 3,13—19 Luk. 6,12—16) wie Mark. 1,16
bis 20 Matth. 4,18—22) eine Jüngerberufung berichten. Die
Situation ist also bei beiden Evangelisten ähnlich gezeichnet.
Um so entscheidender erscheint dann aber der Unterschied in
der Auffassung des Zuhörerkreises hei Matthäus und Lukas.
Gemeinsam ist beiden noch die Erwähnung der Nachfolger in
Mark. 3, 7 f., die Matthäus in 4, 25 einfügt, während Lukas den

ganzen Abschnitt Mark. 3, 7—12 zu der Szenerie für die Predigt

selbständig in 6,17—19 gestaltet. Danach setzt jedoch
Matthäus die Bergpredigt betont von der vorher berichteten
Heilung und dem Zusammenströmen der Nachfolger ab: Jesus
geht auf den Berg, d. h. an den Ort der Einsamkeit, des Gebetes,

der Offenbarung.1 Scheinbar verfährt Lukas ebenso, wenn
1 H. Conzelmann, Die Mitte der Zeit2 (1957), S. 34 f.



H.-W. Bartsch, Feldrede und Bergpredigt 7

er in 6, 20 die Predigt mit den Worten beginnen läßt: «Und
er hob seine Augen auf, richtete sie auf seine Jünger und
sprach ...» Von daher hat man gemeinhin die Situation der
Predigt bei beiden Evangelisten gleich verstanden: Die Predigt

richtet sich an die Jünger.2 Die dieses Verständnis
begründende Parallelisierung von Luk. 6, 20 a mit Matth. 5, 1 f.
übersieht jedoch den Unterschied, daß Matth. 5,1 f. als eigene
Bildung des Matthäus die Predigt von dem Vorhergehenden
absetzt, während Luk. 6, 20 a die Predigt mit dem
Vorhergehenden verbindet. Lukas hat dagegen die Situation der Predigt

vorher durch 6, 17—19 gezeichnet. Die Cäsur zwischen
der Predigt und dem Vorhergehenden liegt bei 6, 17: «Und
er stieg mit ihnen herab und trat auf einen ebenen Platz.»
Die Berufung der Jünger erfolgte nach vorhergehendem Gebet
in der Einsamkeit des Berges. Danach steigt Jesus herab zu
einer ebenen Fläche, und die Menge umgibt ihn. Das ist die
Situation der Predigt, während sich 6, 20 a dann allein auf
die Seligpreisungen bezieht. Dieses Nebeneinander einer
Situationsangabe für einen größeren Zusammenhang mit einer den

folgenden Spruch oder das Gleichnis interpretierenden kurzen
Bemerkungen findet sich bei Lukas häufiger. So schildert Luk.
8, 1—3 in eigenen Worten — vielleicht unter Verwertung von
Mark. 15, 40 f. — die Szenerie für die Gleichnisrede, und 8, 4

leitet das erste Gleichnis ein. Luk. 4, 14 f. stellt ebenfalls in
eigener Formulierung Mark. 1, 14 f. der Predigt in Nazareth
voran, die dann mit einem neuen Satz eingeleitet wird. In Luk.
12,1 ist die Situationsschilderung mit der Einleitung des ersten
Wortes zwar verbunden, dennoch sind die einleitenden Worte
deutlich abgesetzt: «Er begann zunächst zu seinen Jüngern zu
reden ...» Ähnlich eingeschränkt ist die Bedeutung des die
Feldrede einleitenden Satzes. Schon die Weherufe sind durch
TrXrjv abgesetzt, und 6, 27 setzt wiederum neu ein: «Euch aber,
meinen Zuhörern, sage ich ...» Luk, 6, 39 ist ein weiterer neuer
Einsatz. Wir dürfen darum für Lukas annehmen, daß er die

2 T. W. Manson, The Sayings of Jesus (1949), S. 47; E. Klostermann,
Das Lukasevangelium2 (1929), z. St.; K. H. Rengstorf, Das Evangelium nach
Lukas7 (1955), z. St.; K. Bornhäuser, Die Bergpredigt, 2 (1927), S. 5 ff.; mit
Einschränkung auch K.L.Schmidt, Der Rahmen der Geschichte Jesu (1919),
S. 69 f.



8 H.-W. Bartsch, Feldrede und Bergpredigt

Worte als an das Volk gerichtet verstanden wissen will, während

Matthäus sie als Belehrung der Jünger versteht.3 Bestätigt

wird dies indirekt auch durch den Abschluß der Rede.

Zwar schließt auch Matth. 7, 28 mit der Erwähnung der Menge
(oi öxXoi) die Rede ab, aber er ist dabei von Mark. 1, 22 abhängig.

Eine Absicht des Matthäus, den Kreis der Zuhörerschaft
damit festzustellen, ist also in der abschließenden Bemerkung
nicht zu sehen. Bei Lukas ist die abschließende Bemerkung 7,1
dagegen selbständige Bildung: «Nachdem er alle seine Worte
vor den Ohren des Volkes beendet hatte, ging er nach Kaper-
naum hinein.» Bei ihm dürfen wir darum hier einen weiteren

Hinweis darauf sehen, daß die Feldrede Predigt für das
Volk ist.

Welche Bedeutung dieser Wechsel der Zuhörerschaft hat,
wird an dem parallelen Vorgang hei einigen Gleichnissen deutlich.

So ist das Gleichnis vom verlorenen Schaf in Luk. 15, 3—7
an die murrenden Pharisäer gerichtet und will die erbarmende
Liebe Gottes zeigen, die gerade die Verlorenen umfaßt. In
Matth. 18,12 ff. richtet sich das Gleichnis an die Jünger und
gibt eine Anweisung für das Verhalten innerhalb der Gemeinde,

daß der Sünder nicht verstoßen werden soll. Größer noch
ist der Unterschied bei dein Gleichnis vom Gang zum Richter,
das nach Matth. 5, 25 f. Versöhnlichkeit innerhalb der
Gemeinde anrät, während es in Luk. 12, 58 f. an das Volk gerichtet

auf das letzte Gericht weist, das vor der Tür steht. Der
Wechsel in der Zuhörerschaft markiert eine Verschiebung des
Akzentes vom Eschatologischen zum Paränetischen 4, von der
Verkündigung zur Belehrung.

3 Bornhäuser (A. 2) will in der Wendung àvoiEaç to aràpa aiixoO einen
Hinweis darauf sehen, daß Jesus laut habe reden müssen, also doch das Volk
ihm zugehört habe. Aber er belegt allein das Gegenteil, daß Flüstern zu
einer Geheimlehre gehört. Daß das Auftun des Mundes die öffentliche Predigt

vor einer Menge und damit erhobene Lautstärke bedeute, ist nicht zu
belegen, vielmehr findet sich die Wendung auch bei der Predigt des
Philippus vor dem Kämmerer (Act. 8, 34) und weist wie das Zitat aus Ps. 78

in Matth. 13, 35 darauf, daß damit lediglich der feierliche Charakter der
Rede unterstrichen wird.

4 J.Jeremias, Die Gleichnisse Jesu2 (1952), S. 19 ff. 29; dort weitere
Beispiele.



H.-W. Bartsch, Feldrede und Bergpredigt 9

II.
Die Akzentverschiebung von der Verkündigung zur Par-

änese zeigt sich in der unterschiedlichen Form der Seligpreisungen

bei Lukas und Matthäus. Die Prioritätsfrage ist
unterschiedlich beantwortet worden, je nachdem, oh man die direkte
Anrede in der zweiten Person für ursprünglich hält5, oder die
von Matthäus benutzte dritte Person. Makarismen begegnen
durchgängig sowohl im Alten Testament wie in der spätjüdischen

Literatur in der dritten Person 6, wo jedoch die zweite
Person verwandt wird, ist der Unterschied erkennbar. Von Jo-
sua ben Chananja wird berichtet, daß er nach einem Erlebnis
mit einem jüdischen Knaben, das dessen Klugheit zeigte,
gesagt habe: «Heil euch, Israeliten; denn ihr seid alle große
Weise.» Niemand wird diesen Ausspruch als Makarismus
bezeichnen. Er ist vielmehr veranlaßt durch ein konkretes Ereignis

und somit direkte Anrede an die Zeugen der Klugheit des
Knaben. Diesen direkten Zuspruch paKdpioç ei finden wir ebenfalls

mit Beziehung auf eine bestimmte Situation in Matth. 16,
17 an Petrus gerichtet und in Luk. 14,14 an einen Gastgeber,
dem Jesus sagt, er solle nicht Freunde und Verwandte,
sondern Arme und Krüppel einladen: «Dann bist du selig, weil sie
nicht haben, dir zu vergelten.» In gleicher Weise ist die direkte
Anrede in der lukanischen Form der Seligpreisungen zu
verstehen als der direkte Zuspruch an die Anwesenden.7 Dieser
Zuspruch richtet sich bei Lukas an «die Armen», ohne daß

5 Manson (A. 2), S. 47.
8 P. Billerbeck, Kommentar, 1 (1922), S. 189; P. Fiebig, Jesu

Bergpredigt (1924), S. 1.
7 Ein Beispiel für die Umwandlung einer Aussage in der zweiten Person,

der direkten Anrede, in eine in dritter Person gibt die Zitierung von Jes.
6, 9 in Mark. 4, 12. Jes. 6, 9: «Sage diesem Volk; Ihr werdet hören und nicht
verstehen und sehen und nicht wahrnehmen.» Aus dieser prophetischen
Anrede an das verstockte Volk wird in Mark. 4, 12 die objektive Aussage;
«Sehend sehen sie und nehmen nicht wahr, und hörend hören sie und
verstehen nicht.» Wie Jeremias (A. 4) im Gefolge von T. W. Manson, The
Teaching of Jesus2 (1948), S. 77, darlegt, rührt diese Umwandlung des
Zitates daher, daß Markus dem Targum und nicht dem hebräischen Text
oder der LXX folgt. Die Auslegung des Targum bedeutet aber eine
Literarisierung des prophetischen Wortes, das nicht mehr als Anrede, sondern als
auszulegendes literarisches Produkt verstanden wurde.



10 H.-W. Bartsch, Feldrede und Bergpredigt

eine besondere Charakterisierung der Armut wie bei Matthäus
gegeben wird. Der direkte Zuspruch an die Armen ohne nähere
Charakterisierung ist darin begründet, daß die äußere Lage
der Armen diese für den Empfang des kommenden Reiches
bereit macht. Die nähere Charakterisierung der Armen im Geiste,
der Hungernden nach der Gerechtigkeit bedeutet eine Umwandlung

des Zuspruchs auf Grund eines Seins, das dem Menschen
gegeben ist, in den Aufruf zu einer Haltung, durch die der
Mensch seine Bereitschaft für das Kommen zeigt.8 Daß die
größere Zahl der Seligpreisungen bei Matthäus eine Erweiterung

bedeutet, ist allgemein anerkannt.
Die Weherufe gelten allgemein als Sondergut des Lukas.

Nun sind jedoch in der prophetischen Scheltrede nicht nur
Weherufe häufig, sondern auch die Antithese von Heilruf und
Weheruf findet sich in der spätjüdischen Literatur, so im
babylonischen Talmud Joma 87 a: «Heil den Gerechten; denn nicht
genug, daß sie selber Verdienste erwerben, vielmehr verschaffen

sie Verdienste ihren Kindern und Kindeskindern bis zum
Ende der Geschlechter. Wehe den Frevlern; denn nicht genug,
daß sie sich selbst verschulden, vielmehr machen sie schuldig
ihre Kinder und Kindeskinder bis zum Ende aller Geschlechter.»

Der Parallelismus ist bis ins Letzte ausgebaut.9 Damit
könnte jedoch die Antithetik der Seligpreisungen und Wehrufe
gerade als spätere Bildung verstanden werden — lediglich, daß
sie im Judentum zur Zeit Jesu eine vorhandene Form war, ist
nachgewiesen —; jedoch gibt es in der Bergpredigt bei
Matthäus Hinweise, daß auch die Weherufe dem Matthäus bekannt
waren. In den Worten über das Almosengeben, Beten und Fasten,
Matth. 6, 2—18, begegnet uns dreimal eine Wendung, die in
direkter Parallele zum ersten Weherufe steht: «Sie haben ihren
Lohn dahin» (Vers 2. 5.16). Der erste Weheruf hat die gleiche
Wendung in der zweiten Person: «Jedoch wehe euch Reichen;
denn ihr habt euren Trost dahin.» Durch die Wendung auf-

8 Der Unterschied ist nicht mit Rengstorf (A. 2) zu Luk. 6, 20 mit den

verschiedenartigen Gemeinden, für die Lukas bzw. Matthäus schreibt, zu
erklären. Er ist ebenso wie die Erweichung anderer Sprüche ein Ergebnis
der Literarisierung.

9 Weitere Belege bei R. Bultmann, Geschichte der synoptischen Tradition2

(1931), S. 117.



H.-W. Bartsch, Feldrede und Bergpredigt 11

merksam gemacht, dürfte die Parallelität der drei Weherufe
zu den Worten über das Almosengeben, Fasten und Beten als
nicht zufällig erscheinen. Dem Wehe über die Reichen
entspricht das Wort über die Almosen, dem über die Satten das
Wort vom Fasten und dem über die Lachenden das Wort vom
Beten. Dann ist aber auch der letzte Weheruf bei Matthäus
mitaufgenommen. Darin wird denen das Wehe zugerufen, die
«alle Leute» loben. In den Worten über das Almosengeben, Beten

und Fasten ist es aber das Scheinen «vor den Leuten», das
verwerflich erscheint. So wenig sich daraus eine direkte oder
indirekte Abhängigkeit beider Texte voneinander erweisen
läßt, so sehr läßt doch die inhaltliche Parallelität wie die
formale im ersten Weheruf die Wandlung erkennen, die der Stoff
der Bergpredigt durchgemacht hat. An die Stelle der Verwerfung

des Reichtums, der vom Heil ausschließt, ist eine Anweisung

für den rechten Gebrauch, das rechte Almosengeben
getreten. Die gleiche Wendung, die bei Lukas den Reichtum selbst
trifft, in dem der Reiche seinen Trost dahin hat, besagt bei
Matthäus etwas sachlich anderes. Die öffentliche gute Tat
erhält durch die Öffentlichkeit bereits den Lohn. Damit erweist
sich aber für die Intention der lukanischen Redaktion, daß diese
Worte in der Form des Zuspruchs, der Verkündigung bringt,
vom kommenden Ende bestimmt, das Erwägungen über die
Nützlichkeit oder auch nur über eine Änderung des verworfenen

Status nicht zuläßt. Das ist weder in der Form noch im
Inhalt Paränese, es ist vielmehr eschatologische Predigt.
Dagegen zeigt Matthäus die Wandlung zur Paränese. Sowohl in
den Seligpreisungen wie in den Almosen-usw. Worten ist aus
dem direkten Zuspruch des Heils bzw. Unheils die Ermahnung
geworden, die zeigt, welches Verhalten dem kommenden Heil
angemessen ist. Eine gemeinsame Grundschrift für beide
anzunehmen, erscheint auch bei den Seligpreisungen als kaum
möglich.

III.
Für die folgenden Sprüche von der Feindesliebe ist eine

gemeinsame Vorlage für beide Evangelisten nicht herzustellen.10
10 Bultmann (A. 9), S. 100, zeigt die Schwierigkeiten, die die Erklärung

aus einer gemeinsamen Vorlage bereitet.



12 H.-W. Bartsch, Feldrede und Bergpredigt

Es läßt sich lediglich das Motiv erkennen, das für Matthäus
und Lukas bei der Redaktion leitend war. Matthäus fügt die
Sprüche von der Feindesliebe und von der Vergeltung in die
Reihe der Gegensatzsprüche, einer größeren literarischen Einheit

5, 21—48. Der parallele Abschnitt bei Lukas besteht aus
zwei ursprünglich selbständigen Einheiten, 6, 27—31 und 32
bis 35; Vers 36 ist Einleitng für das Folgende. Die erste
Spruchreihe ist durch die formale Gleichheit der Sprüche
zusammengehalten: Das Verhalten soll dem des Gegenüber
gegensätzlich korrespondieren, der Feindschaft soll die Liebe,
dem Segen der Fluch entsprechen. Die goldene Regel ist
angehängt, obwohl sie ein anderes Korrespondieren, nämlich dem
vom Gegenüber erwarteten Verhalten fordert. Damit ist diese
Reihe von Gesichtspunkten der Paränese geprägt. Nimmt man
eine gemeinsame Vorlage für Lukas und Matthäus an, so wäre
die Spruchreihe bei Lukas durch Analogiebildungen erweitert
und auch damit die Anfügung der goldenen Regel zu erklären.
Die zweite Spruchreihe trägt einen anderen Charakter. Zwar
herrscht auch hier die formale Parallelität der einzelnen Glieder:

Das Wohltun gegenüber Menschen, von denen man Gleiches

erwartet, ist nichts Besonderes. Aber der Blick ist auf das
Gericht Gottes gerichtet: «Und euer Lohn wird groß sein und
ihr werdet Söhne des Höchsten sein; denn auch er ist gnädig
über die Undankbaren und Bösen.» Die den Undankbaren und
Bösen zugewandte Liehe entspricht dem Handeln Gottes, wie
es die Gläubigen im Gericht erwarten. Darum soll ihr Verhalten

von dieser Erwartung bestimmt sein, damit sie im Gericht
zu Söhnen Gottes erklärt werden. Die Fassung in Matth. 5, 4-5

bis 48 richtet demgegenüber den Blick auf das Sein des Christen

in dieser Welt, V. 45: «... auf daß ihr Söhne eures
himmlischen Vaters werdet; denn er läßt die Sonne scheinen über
Böse und Gute und läßt regnen über Gerechte und
Ungerechte.» Nicht das Gerichtshandeln Gottes ist der Maßstab,
sondern sein Handeln in dieser Zeit. Die Christen sollen damit,
daß sie sich verhalten, wie Gott sich hier verhält, jetzt und hier
zu Söhnen Gottes werden. Am deutlichsten wird der Unterschied

gerade dort, wo Matthäus abschließend die gleiche
Vokabel verwendet wie Lukas, nämlich in V. 48: «Ihr sollt (werdet)

nun vollkommen sein, wie euer himmlischer Vater voll-



H.-W. Bartsch, Feldrede und Bergpredigt 13

kommen ist.» Die gleichlautende Form euecrhe blickt bei Lukas
auf das kommende Gericht, bei Matthäus dagegen auf das
innerweltlich sichtbare Ergebnis des Handelns.

Die Sprüche sind in der Didache 1, S—5 und hei Justin in
der 1. Apologie, sowie im 2. Clemensbrief zitiert, jedoch ist es
nicht eindeutig, welcher Text zitiert wird. Weder auf Lukas
noch auf Matthäus lassen sich die Zitate zurückführen. Ebenso

unklar sind die Beziehungen späterer Zitate in Tatians Dia-
tessaron (Afrah. Horn. 9, 4) 11 und in der Syrischen Didaskalia
(ed. Achelis & Flemming, S. 2 f.). Führt die Suche nach einer
schriftlichen Vorlage zu keinem befriedigenden Ergebnis, so
kommen wir einen Schritt weiter, wenn wir die verschiedenen
Zitierungen untereinander vergleichen. Wie R. Glover 12

nachgewiesen hat, stimmen Justins Zitate mit denen der Didache
oft gegen die Synoptiker üherein. Der daraus gezogene Schluß,
daß von Justin und der Didache weder Lukas noch Matthäus
zitiert werden, sondern beide auf eine hinter den Evangelien
stehende Überlieferung zurückgreifen, ist zwingend.13

An einem Justin-Zitat läßt sich zudem zeigen, welchen Weg
die Entwicklung von der lukanischen Spruchreihe 6, 32—35 zu
den matthäischen Gegensatzsprüchen gegangen ist, Just. Apol.
1,15, 62C: «Wenn ihr die lieht, die euch lieben, was tut ihr
Neues? Das tun auch die Hurer. Ich aber sage euch: Betet für
eure Feinde und liebt, die euch hassen, segnet die euch verfluchen

und betet für die, die euch beschimpfen.» Der Anfang
entspricht dem Anfang der lukanischen Spruchreihe, Luk. 6, 32

(Matth. 5,46), läßt dann aber die Matthäus eigene Formel der
Gegensatzsprüche folgen. In den Gegensatzsprüchen ist also
lediglich die Feststellung des Tuns, «wenn ihr liebt», ersetzt
durch das diesem Tun zugrunde liegende Gebot: «Ihr habt ge-

11 Th. Zahn, Forschungen zur Geschichte des neutestamentlichen
Kanons, 1 (1881), S. 133 f. ; R.Knopf, Lehre der zwölf Apostel (1920), S. 9.

12 R. Glover, The Didache's Quotations and the Synoptic Gospels: New
Test. Stud. 5 (1958), S. 12 ff.

13 Ob es sich dabei um schriftliche Überlieferung, wie sie als Q für
Matthäus und Lukas zugrunde liegend angenommen wird, oder um mündliche

handelt, muß dahingestellt bleiben. J. Jeremias, Zur Hypothese einer
schriftlichen Logienquelle Q: Zeitschr. neut. Wiss. 29 (1930), S. 147 ff.,
weist im Gefolge von Th. Soiron auf die Stichwortverbindungen hin, die
eine mündliche Überlieferung wahrscheinlicher erscheinen lassen.



14 H.-W. Bartsch, Feldrede und Bergpredigt

hört, daß gesagt ist: du sollst deinen Nächsten lieben und
deinen Feind hassen.» Wir dürfen darum annehmen, daß die von
Justin zitierte Spruchreihe in der literarischen Entwicklung
zwischen der des Lukas und den matthäischen Gegensatzsprüchen

steht.

IV.

Luk. 6, 36, «Werdet harmherzig, wie euer Vater barmherzig
ist», leitet die folgenden Sprüche ein, die darum nicht wie die
Matthäus-Parallele 7,1—5 unter dem Motto vom Richten,
sondern eher «von der Barmherzigkeit» zusammenzufassen sind.
Matth. 5, 48 ist keine Parallele zu dem einleitenden Spruch, da
jener die Gegensatzsprüche abschließt: «Seid nun vollkommen,
wie euer Vater vollkommen ist!» Einer ist Analogiebildung
zum anderen, ohne daß wir über die Priorität etwas sagen können.

Analogiebildungen sind auch die über Matthäus
hinausgehenden Sprüche über das Geben. Sie geben dem beiden
gemeinsamen Spruch, «Mit welchem Maß ihr messet, wird euch
wieder gemessen werden», Luk. 6, 88, eine unterschiedliche
Bedeutung. Bei Matthäus ist das Maß auf das Richten, bei Lukas
auf das Geben bezogen. Noch augenfälliger ist der Unterschied
in dem Gleichnis von den blinden Blindenleitern, Luk. 6, 39:
«Kann etwa ein Blinder einen Blinden führen? Werden sie
nicht beide in die Grube fallen?», Matth. 15,14: «Laßt sie! Sie
sind blinde Blindenführer. Wenn aber ein Blinder einen Blinden

führt, fallen beide in die Grube.» Das auch im Profanen
bekannte Sprichwort14 ist bei Matthäus auf die Pharisäer
bezogen, während bei Lukas die Frageform dem Maschal
entspricht. In einem Talmud-Traktat, Baba Qamma 52 a, findet
sich das Gleichnis: «Wenn ein Hirt über seine Herde zürnt,
macht er den Leithammel blind.» 15 Das stehende Bild Hirte
Gott macht die Einfügung in den Zusammenhang durch Lukas
verständlich: Wer unter dem Zorn des Hirten steht, hat nicht
die Fähigkeit andere zu führen. Wer durch eigene Unbarmher-
zigkeit sich das Gericht Gottes zuzieht, kann nicht andere füh-

14 Belege bei Klostermann, Das Matthäusevangelium2 (1927), zu Matth.
15, 14, und Das Lukasev. (A. 2), zu Luk. 6, 39; vgl. Sextus Empiricus 605, 23

Bekker: «Ein Blinder kann einen Blinden nicht fiihren.>
15 Billerbeck (A. 6), S. 721; Bultmann (A. 9), S, 103.



H.-W. Bartsch, Feldrede und Bergpredigt 15

ren, wird vielmehr diejenigen, die er zu führen unternimmt,
selbst in die Grube, in das Gericht Gottes, hineinreißen. Die
allgemeine Geltung dieses Wortes ist bei Matthäus durch die
Beziehung auf die Pharisäer verengt, und damit ist auch die
direkte Beziehung auf das Gericht verlorengegangen.

Auch der Spruch vom Schüler und Lehrer, Luk. 6, 40
(Matth. 10, 24 f.), hat ein entsprechendes Sprichwort als
Parallele, das zudem im Spätjudentum häufiger begegnet.10 Auch
hier ist die Verwendung durch Matthäus und Lukas
unterschiedlich. Matthäus bringt den Spruch im Zusammenhang der
Aussendungsrede an die Jünger gerichtet mit dem Sinn: Die
Jünger sollen sich nicht wundern, wenn ihnen das gleiche
Schicksal widerfährt wie ihrem Meister. Bei Lukas ist auch
dieser Spruch in den Zusammenhang der Sprüche gestellt, die
auf das kommende Gericht blicken, um von daher das Verhalten

zu bestimmen. Er sagt darum: Der Jünger soll sich durch
Richten nicht über den barmherzigen Herrn stellen. Er ist
vollkommen, wenn er in der Barmherzigkeit seinem Meister gleich
wird.17 In dieser Beziehung auf das Richten dürfen wir die
redaktionelle Arbeit des Lukas sehen.

Auch das folgende Gleichnis von dem Splitter und Balken
im Auge, das in fast wörtlicher Übereinstimmung von Lukas
und Matthäus gebracht wird, geht auf ein sprichwörtliches
Gleichnis zurück, das jedoch in der Bergpredigt in schockierender

Absicht umgekehrt ist. Rabbi Tarphon hat in einer Ba-
raita gesagt (Arak. 16 b) : «Es sollte mich wundern, wenn es in
dieser Generation einen gäbe, der Zurechtweisung annimmt.
Wenn man ihm sagen würde: Nimm den Splitter aus deinen
Augen fort, so würde er antworten: Nimm den Balken aus
deinen Augen.» 18 Jesu Wort entspricht dem des gescholtenen
Zeitgenossen, er verwehrt denen, die dazu berufen erscheinen, das
Richten. Aus dem bevorstehenden Gericht nimmt Jesus das
Recht zu dieser Umkehrung des Sprichwortes.

Das folgende Gleichnis vom guten und faulen Baum, Luk.
6, 43, ist bei Matthäus doppelt überliefert. In der Bergpredigt

18 Belege bei Billerbeck (A. 6), S. 577 f.
17 «Es gibt nur eine richterliche Autorität, Jesus»: Bultmann (A. 9),

S. 103.
18 Billerbeck (A. 6), S. 446.



16 H.-W. Bartsch, Feldrede und Bergpredigt

steht es als Kriterium für die echten und falschen Propheten,
die man an ihren Taten erkennen soll, denen die Früchte des
Baums entsprechen, Matth. 7,16—21. Did. 11, 3—13, 2 gibt eine
ausgeführte Anweisung für die Praktizierung dieser
Unterscheidung. Der Zusammenhang aber, in dem es in Matth. 12,
33 f. begegnet, entspricht mehr dem lukanischen Zusammenhang.

Ihm schließt sich bei Matthäus eine Anklage der
Verurteilung Jesu durch die Pharisäer an. Die böse Frucht ist die
Verurteilung Jesu. Der Zusammenhang mit dem Eichten ist
also auch Matthäus bekannt. Bei Lukas ist der Spruch jedoch
allgemeiner gehalten, Angebot an alle Zuhörer: wer die
Barmherzigkeit Gottes erfahren hat, wird als die gute Frucht auch
Barmherzigkeit gegenüber seinen Nächsten hervorbringen. Das
auch im Matthäus-Zusammenhang sich findende Bildwort von
dem Hausvater besagt das gleiche, und ebenso das abschließende

Logion: «Aus dem Überfluß des Herzens redet der
Mund.»

Das abschließende knappe Wort Luk. 6, 46 könnte dazu
verleiten, in ihm eine kürzende Zusammenfassung des längeren
Wortes bei Matthäus zu sehen. Aber beide Worte sind derart
unterschiedlich, daß auch hier keine gemeinsame Grundlage
angenommen werden kann, noch das eine von dem andern her
zu erklären ist. Bezeichnend für die Motive der Redaktionsarbeit

beider Evangelisten ist aber die Form der Sprüche. Bei
Matthäus findet sich die thetische Aussage, 7, 21: «Nicht jeder,
der zu mir sagt 'Herr, Herr!', wird in das Himmelreich
eingehen», die zudem eine Wendung ins Kultische genommen hat:
die Anrufung Jesu.10 Zugleich bezieht sich notwendig das
geforderte Tun auf die Gesamtheit der Bergpredigt. Bei Lukas
ist durch die Anrede in zweiter Person, V. 46: «Was nennt ihr
mich Herr, Herr und tut nicht, was ich euch sage?», die Beziehung

auf das unmittelbar Vorhergehende gewahrt. Darum heißt
Tun, was Jesus sagt, hier Barmherzigkeit üben, auf das Richten

verzichten.
Für das Schlußgleichnis vom Hausbau erweist sich die mat-

thäische Form durch das einprägsamere Bild des Bauens auf
den Fels bzw. auf Sand, Matth. 7, 24—27, als die den Bedürfnissen

der Paränese angepaßtere gegenüber der umständliche-
19 Vgl. Klostermann (A. 14), zu Matth. 7, 21.



H.-W. Bartsch, Feldrede und Bergpredigt 17

ren bei Lukas, 6, 48: «... der grub und ausschachtete und den
Grundstein auf den Fels legte.» Ebenso weist die direkte
Anrede bei Lukas darauf hin, daß die von ihm gegebene Form
des Gleichnisses der Verkündigung näher steht, während die
matthäische Form durch die Entwicklung zur Literaturform
geprägt ist.

V.

Im Gegensatz zu der üblichen Auslegung verstehen wir die
Feldrede Luk. 6 als einen geschlossenen Zusammenhang. Die
übliche Einteilung in Seligpreisungen und Weherufe als
Einleitung, Gebote zur Nächstenliebe als zweiten Abschnitt und
Sprüche zum Jüngertum als dritten Abschnitt, interpretiert die
Feldrede von der matthäischen Bergpredigt her.20 Wir
verstehen dagegen die Seligpreisungen und Weherufe als Angebot
des in Jesus gekommenen Gottesreiches. Aus diesem Angebot
bzw. aus seiner Annahme ergibt sich das geforderte Verhalten,
das nur unter dem einen Aspekt beschrieben wird, daß die
Gewißheit der Vergebung und Aufnahme in das kommende Reich
ein Verhalten bewirkt, das Verzicht auf das Richten und
vergebende Liebe gegenüber dem Nächsten bedeutet. Obwohl auch
im lukanischen Zusammenhang Elemente zu entdecken sind,
die den Einfluß literarischer Formung erkennen lassen, wie
vor allem die Aneinanderreihung der Sprüche von der Feindesliebe

in Luk. 6, 27—30, abschließend mit der goldenen Regel
und die Analogiebildungen zu dem Verbot des Richtens in
6, 37 f., ist der Gesamtzusammenhang und damit die
Redaktionsarbeit des Lukas doch von der Verkündigung des
kommenden Reiches bestimmt und widersteht den Zielsetzungen
paränetischer Spruchsammlungen. Das wird gerade im
Vergleich mit der Bergpredigt bei Matthäus deutlich. Ihr geht es

um das rechte Verhalten insgesamt, das allerdings vor das
Forum des Gerichtes Gottes gestellt wird, aber die Entscheidung

fällt durch das Verhalten in dieser Zeit, durch das der
Mensch hier und jetzt entweder sich als Sohn Gottes erweist
oder nicht. Auch die matthäische Paränese bleibt eschatolo-

20 So Rengstorf (A. 2), S. 86 f. Dagegen sei nach Bultmann (A. 9),
S. 349 f., Luk. 6, 27—42 bereits in einem Stück verbunden gewesen. Wir
möchten dies zunächst der Redaktionsarbeit des Lukas zuschreiben.

2



18 H.-W. Bartsch, Feldrede und Bergpredigt

gisch bestimmt, aber diese Bestimmung wird allein in dem

Schlußgleichnis sichtbar, während die einzelnen Regeln diese
Bestimmung weithin eingebüßt haben. Lukas verkündigt den

Hörern, daß ein Ausrichten des eigenen Verhaltens auf das
kommende Gericht, darum das Verzichten auf das Richten, die
Liebe zum Feind und das bereitwillige Geben das Empfangen
der Gnade Gottes bezeugt. Darum sind seine Seligpreisungen
nicht Makarismen, sondern Zuspruch, darum gehen seine
Ermahnungen nicht auf ein innerweltlich sich als «christlich»
erweisendes Tun, sondern richten das Verhalten ausschließlich
auf die Gewißheit der Gnade Gottes.

Seit kurzer Zeit kennen wir ein Beispiel von frühchristlichen

Spruchsammlungen durch das in koptischer Sprache
erhaltene Thomas-Evangelium. Dieses Beispiel zeigt, daß das
Charakteristikum dieser Spruchsammlungen das Aneinanderreihen

von Sprüchen ohne gedanklichen Zusammenhang,
allein durch mnemotechnische Hilfen verbunden, ist. In den
genannten Stücken der Feldrede, die literarische Formung stärker

erkennen lassen, finden sich auch diese Charakteristiken.
Für den Gesamtzusammenhang werden wir aber kaum eine
derartige Spruchsammlung als für Lukas und Matthäus
gemeinsame Quelle annehmen können. Vielmehr werden wir stärker

die Bedeutung der mündlichen Überlieferung in Rechnung
zu stellen haben und damit dem Evangelisten ein größeres Maß

an Verantwortung für den Gesamtzusammenhang zuweisen
müssen. Tun wir das, so werden wir die Redaktionsarbeit des

Lukas als der urchristlichen Verkündigung von dem kommenden

Gottesreich näher stehend beurteilen, während die
Redaktionsarbeit des Matthäus der frühchristlichen Paränese näher
steht.21

Krumbach (über Gießen). Hans-Werner Bartsch.

21 T. Wanngard, Lärjungen och världen. En studie tili Lukas' Bergs-
predikan, 6: 20—49 (Diss. Uppsala 1943), betont auch den geschlossenen und
persönlichen Charakter der Feldrede im Luk., S. 80. 82, obwohl er geneigt
ist, die Bergpredigt des Matth, für die Quelle zu halten, S. 97.


	Feldrede und Bergpredigt : Redaktionsarbeit in Luk. 6.

