
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 15 (1959)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszellen 451

Der Verlag C. F. Müller, der nach Hebels Tod die Verlagsrechte
erwarb, setzt seine Ehre darein, an der Spitze zu bleiben. So brachte er in
schwerer Zeit 1946 die Biblischen Geschichten mit einer feinsinnigen
Einleitung von Otto Frommel heraus. An ihre Stelle tritt eine von Dr. W. Zentner

besorgte mit neuer Einleitung, gleichfalls S. 5—24.4 Sprach aus Frommel
der sinnige Poet und an der Badischen Kirchengeschichte aktiv Mitbeteiligte,

so ist es in Zentner der Stammgenosse und Spezialforscher, wie wir
ihn aus vielen Arbeiten und Ausgaben kennen und hochschätzen gelernt
haben.

Cambridge. Peter Katz.

Rezensionen.
Angelo Breiich, Gli eroi greci. Un problema storico-religioso. Università di

Roma. Pubblicazioni della Scuola di studi storico-religiosi, 4. Roma,
Edizioni dell'Ateneo, 1958. XII + 410 S. Lire 3800.

Zu den vielen verdienstvollen Eigenschaften dieses Buches gehört
zunächst, daß sich der Verfasser über die Kompliziertheit des griechischen
Heroenproblems, die einstweilen eine wissenschaftlich genügende Lösung
verunmöglicht, klar ist. Mit gutem Rechte verwirft er die bisherigen
Versuche, der Schwierigkeiten dadurch Herr zu werden, daß man das
überreiche und zum Teil heterogene Material in eine einfache Formel
zusammendrängt. So leitete Rodhe den Heroenkult aus dem Ahnenkult her,
während Usener das Hauptgewicht darauf legte, daß der Wirkungskreis
der Heroen beschränkter erschien als derjenige der olympischen Götter,
so daß er die Anfänge des Heroenkultes auf die Verehrung von an Spezial-
funktionen gebundenen «Sondergöttern» zurückführen wollte. Zwischen
diesen beiden Hypothesen hält Farnell die Mitte, indem er durch siebenteilige

Klassifizierung Heroen sowohl menschlichen als göttlichen
Ursprungs Platz bereitete. Es läßt sich auch nicht bestreiten, daß diese
Theorie mehr als die vorigen auf die Tatsachen Bezug nimmt. Die
griechischen Heroen sind indessen «eine sehr bunte Gesellschaft» (M. P. Nils-
son), und der gemeinsame Nenner für so disparate Glaubensvorstellungen
ist um so schwieriger zu finden, als die griechische Antike keinen einzigen
Mythus in einem rituellen Zusammenhang überliefert hat (S. 35). Außerdem

haben schon die Vorsokratiker aus wissenschaftlichen und ethischen
Gesichtspunkten an den mythologischen Vorstellungen Kritik geübt, und
diese äußert sich auch indirekt in der griechischen Literatur vom 6.

Jahrhundert an in der hervortretenden Neigung, den ursprünglichen Inhalt der
Mythen in verstandesmäßiger und moralisch tadelloser Richtung zu deuten.

Breiich lehnt entschieden die Meinung ab, es müsse ein Mythus, um
als religiös bedeutsam bezeichnet werden zu können, etwas Eigenartiges
enthalten, was ihn von anderen Mythen oder vom Märchenhaften unter-

4 Johann Peter Hebel, Biblische Geschichten. Eingeleitet und hrsg. von
Wilhelm Zentner. C. F. Müller, Karlsruhe, 1959. 259 S. DM 7.50.



452 Rezensionen

scheidet. Als beispielsweise E. Bethe in seinem Buche Märchen, Sage,
Mythus (1923) den Perseusmythus analysierte, schaltete er alle Bestandteile

desselben aus, die sich auch in anderen Mythen finden (Parthenogenese,
Ausgesetztwerden, Befreiung einer von einem Ungeheuer bedrohten Jungfrau,

unsichtbar machender Helm usw.), und behielt nur die Medusalegende,
welche den einzig echten Zug der Perseussage darstellen sollte, während
die übrigen Erzählungen als Allerweltsmotive und somit als folkloristisches

Gut betrachtet wurden. Demgegenüber betont der Verfasser mit
Recht, daß die angebliche Eigenart des Grundmotivs in diesem Falle
beschränkte Gültigkeit hat, insofern sich dieses ganz natürlich auf das

allgemeine Motiv <Streit eines Heroen mit einem Ungeheuer» zurückführen

läßt.
Wie mir scheint, kann man die Ergebnisse Breiichs in zwei Hauptpunkte

zusammenfassen. 1. Man hat bisher den Unterschied zwischen Göttern

und Heroen übertrieben. Eine scharfe Grenze zwischen diesen beiden
Kategorien zu ziehen, ist durch nichts begründet, weshalb die Frage, ob

die Heroen als degradierte Götter zu betrachten sind oder als Menschen,
die göttlichen Rang erhalten haben, zwecklos erscheint. Nur soviel ließe
sich behaupten: die Heroen sind irgendwie mit der menschlichen Sphäre
verknüpft. Sie haben einmal gelebt, sind dann gestorben, haben an Kriegen
und Wettspielen teilgenommen, spielen eine gewisse Rolle in Mantik und
Heilkunst usw. Einige unter ihnen sind durch Monstrosität und Unvoll-
kommenheit in physischer oder moralischer Hinsicht gekennzeichnet.
2. Die Sondereigenschaften der verschiedenen Heroen sind nicht als etwas
Ursprüngliches anzusehen, sondern als Ergebnis eines Differenzierungsprozesses,

der nach Breiich auch in der olympischen Götterwelt
stattgefunden hat.

Zuletzt sei bemerkt, daß die Arbeit schon als Materialsammlung für
weitere Studien zur griechischen Religionsgeschichte anregend wirkt.
Dazu kommt noch die Meisterschaft, mit der Breiich den umstrittenen
Stoff behandelt. Sicher wird die Untersuchung auch für angrenzende
Forschungsgebiete, z. B. das Aufkommen des Christentums, von Nutzen sein.

Uppsala. David Tabachovitz.

Norman K. Gottwald, A Light to the Nations. An Introduction to the Old
Testament. New York, Harper & Brothers, 1959. 615 S. $6.50.

Wer immer Notwendigkeit und Schwierigkeit kennt, den jungen
Theologiestudenten wie den fragenden Nichttheologen in sinnvoller Weise mit
den Ergebnissen der historisch-kritischen Erforschung des Alten Testaments

bekannt zu machen, wird das von dem amerikanischen Gelehrten
vorgelegte Werk mit großen Erwartungen in die Hand nehmen, verspricht
es doch in dem Sinne der längst vergriffenen Arbeit von Meinhold, aber
mit einer stärkeren pädagogischen und theologischen Zielsetzung, eine
Einführung in das Alte Testament zu geben. Fehlt es nicht an glänzenden und
zuverlässigen Darstellungen der Geschichte Israels, der Einleitung und
der Theologie des Alten Testaments, so doch an einer zuverlässigen und
sowohl das Interesse des jungen Studenten wie des Nichttheologen wecken-



Rezensionen 453

den Einführung, welche die Ergebnisse der drei genannten Disziplinen
sinnvoll vereinigt. Es ist dankenswert, daß sich Gottwald dieser Aufgabe
gestellt hat, ehe sie von unberufener Seite erkannt und aufgegriffen wurde.

Gottwald gliedert seinen Stoff in dreizehn Kapitel, die von grundsätzlichen

Erwägungen über Methode und Ziel des Werkes, Geschichte der
Entstehung der Schrift, des Kanons und der Übersetzungen, die Welt und
Umwelt des Alten Testaments ausgehend dem Gang der Glaubensgeschichte
von der Väterzeit bis zur Erneuerung des Judentums im hellenistischen
Zeitalter folgen. In einem umfangreichen Anhang werden wichtige
außerbiblische Quellen von der babylonischen Schöpfungsgeschichte bis zum
Kyros-Cylinder in Übersetzung geboten. 34 Kartenskizzen, 9 Tabellen und
49 Abbildungen unterstützen das Verständnis des Textes. Die Besprechung
der Quellenschriften der historischen Bücher wie der Propheten und der
Poesie im Rahmen und in der Reihenfolge des geschichtlichen Ablaufes gibt
dem Werk den Charakter einer Literaturgeschichte. Der Stil des Werkes
ist flüssig. In seiner wissenschaftlichen Haltung vermeidet der Autor die
Extreme. Er weiß sich literarkritischer Methode ebenso wie traditionsgeschichtlicher

Forschung verbunden. Sein Bild der Geschichte Israels hält
etwa die Mitte zwischen dem von Albright und Wright auf der einen und
Alt und Noth auf der anderen Seite. Die Korrektur des traditionellen
Geschichtsbildes wird mit großem Takt vorgenommen. Immer wieder sucht
Gottwald zu zeigen, daß das kritische Bild der Geschichte Israels und der
Entstehung des Alten Testaments dem Glauben keinen Abbruch tut.

Bei aller Zurückstellung persönlicher theologischer Überzeugung im
einzelnen, die Gottwald mit dem Willen begründet, den Leser unmittelbar
mit dem alttestamentlichen Zeugnis zu konfrontieren, ist ein Buch
entstanden, das mehr als die erste Neugier befriedigt, wie denn eigentlich das
Alte Testament entstanden ist, welche Begebenheiten ihm zugrunde liegen
und was es bezeugen will. Wer selbst in der Tradition der Schule Alts
steht, wird an vielen Punkten, zumal in der Rekonstruktion der Vor- und
Frühgeschichte Israels, anderer Meinung sein als Gottwald. Er wird aber
seine Achtung dem auf sauberen Vorarbeiten beruhenden und der Verbreitung

wissenschaftlicher Erkenntnis dienenden Werk nicht versagen. Trotz
seiner der pädagogischen Tendenz und dem Wirkungsfeld Gottwalds
entstammenden Verwurzelung im angelsächsischen Raum, die sich in den
Beispielen und Parallelen wie in den Literaturhinweisen spiegelt, wird das
Buch auch hier auf dem Kontinent seinen beabsichtigten Dienst tun können.

Seine Lektüre hinterläßt den Wunsch, es möchte sich auch in unsrem
Sprachraum ein Kollege finden, der sich derselben Aufgabe mit gleichem
theologischem Takt und gleicher pädagogischer Fähigkeit entledigt.

TUhingen. Otto Kaiser.

Daniel Lys, Nèphèsh. Histoire de l'âme dans la révélation d'Israël au sein des

religions proches-orientales. Etudes d'histoire et de philosophie
religieuses, 50. Paris, Presses Universitaires de France, 1959. 214 S. 1200 ffr.

Johannes Pedersen hatte in seinem grundlegenden Werk «Israel>
(1926/40) den Seelenbegriff ins Zentrum des hebräischen Denkens gestellt.



454 Rezensionen

Als Schlüssel und Führer dienten ihm dabei die «primitiven»
Seelenvorstellungen, so daß sein Israel weitgehend als ein primitives Volk erscheint.
Pedersen geht so weit, auch Jahwe in dieses primitive Vorstellungsgut
einzubeziehen.

Der Verfasser der vorliegenden Arbeit tut, unter Verwendung der
Einsichten Pedersens und seiner Schüler, einen entscheidenden Schritt über
diese hinaus. Er will nämlich nicht nur eine semantische Studie des nefes-

Begriffes geben, sondern gleichzeitig der Tatsache gerecht werden, daß
das Alte Testament Offenbarungsdokument zu sein beansprucht. Es ver-
verkiindet, unter Verwertung bereitliegenden Vorstellungs- und
Sprachmaterials, eine neue Botschaft, die zu einem Ziele drängt und als Erklärung
des wahren Seins auch für uns bedeutsam ist.

Dementsprechend ist das erste Kapitel (Le problème de l'être)
philosophisch-grundsätzlicher Art. Die Offenbarung hat das zeitgenössische
Denken in Israel und seiner Umgebung aufgenommen. Bedeutet das, daß
die biblischen Konzeptionen überholt und für uns belanglos wären? Nein;
denn es ist die Existenz des Menschen (sein Benehmen) zu unterscheiden
von seiner Essenz (seinem wahren Wesen), obwohl beide nicht voneinander

zu trennen sind. Die anthropologischen Begriffe der Bibel betreffen
sowohl Existenz wie Essenz des Menschen, sie sind zugleich psychologischer

wie «animischer» (animique) Art. Als psychologische Termini
betreffen sie die Existenz des Menschen, sein Leben in der Geschichte,
und sind daher mit der Geschichte veränderlich. Sie mögen also als Psychologie

für uns belanglos sein. Indem sie aber zugleich auch die Essenz des

Menschen umschreiben, das heißt sein wahres Wesen als Mensch-vor-Gott,
haben sie auch für uns Geltung. «Aus der Sprache der Menschen heraus
(d. h. aus den psychologischen Begriffen Israels) hilft uns der Gott-zum-
Menschen-hin (der Gott-der-sich-gibt), das Wesen des authentischen
Menschen zu verstehen, dessen, den er schafft und den er zu retten kommt»
(S. 47). Auf Grund dieser Überlegungen gibt sich der Verfasser ein 6-punk-
tiges Arbeitsprogramm. Kap. 2 und 3 seines Werkes führen die ersten
beiden Punkte aus.

Zunächst wird, in engster Anlehnung an religionsgeschichtliche
Forschungen, die Seelenvorstellung überhaupt aus dem Begriff der Potentia-
lität erklärt und in ihren Abwandlungen in der Umwelt Israels geschildert.
Sodann wird der Begriff nefes gründlich untersucht und seine geschichtliche

Entwicklung von den ältesten Texten bis zur späten Weisheit
verfolgt. Von größtem Interesse ist die Folgerung, daß sich der hebräische
«Seelen»-Begriff im Vergleich zur Umwelt Israels verengt und geklärt
hat; es fehlen zum Beispiel der Kult der nefes und die Spekulationen über
ihr Ergehen im «Jenseits».

Das Werk ist ein Torso. Wichtige Punkte des vorgeschlagenen
Arbeitsprogrammes sind noch nicht ausgeführt (Analyse der alten Übersetzungen,
Studium der Parallelbegriffe, Geschichte des nefes-Begriffes im Rahmen
der politischen Geschichte Israels, Aufweis der «animischen» Tragweite
des Begriffes, d.h. seiner Bedeutung als Offenbarung über den Menschen).



Rezensionen 455

Man wird also mit einem endgültigen Urteil noch zuwarten. Immerhin muß
man die hermeneutische Probität bewundern, die Ernst macht mit der
Offenbarung in der Geschichte. Der Verfasser hat einen Weg gewiesen, das
Ineinander von Geschichtlichkeit und Endgültigkeit im Handeln Gottes
zu verstehen.

Kleinere Bedenken sind da und dort anzumelden. Der Paragraph über
die Etymologie ist völlig ungenügend und müßte neu geschrieben werden.
Auch wundert man sich, daß in der Transkription das Shewa quiescens
konsequent ignoriert wird — um zu schweigen von dem im Französischen
offenbar unausrottbaren männlichen Artikel vor «sheöl».

Lausanne. Carl A. Keller.

H. H. Rowley, The Dead Sea Scrolls and the New Testament. London, SPCK,
1957. 32 S. Sh. 2/.

Das vorliegende Bändchen will die vielen ungenauen Urteile über die
Qumranfunde, die sich durch die Leichtgläubigkeit schlechtinformierter
Kreise geformt haben, ein für allemal beseitigen. Zu diesem Zwecke
behandelt es die Texte im Blick auf wichtige Einzelthemata (z. B. die Essäer,
das «Kreuz» und die «Auferstehung» des Lehrers der Gerechtigkeit, die
Sakramente usw.). Wie immer in Rowleys Werken, verbindet sich hier
Einfachheit des Stils mit Gründlichkeit der Forschung; dadurch wird das
Bändchen in weiten Kreisen Wichtiges leisten.

Buenos Aires. J. Alberto Soggin.

René Marié S. J., Bultmann und die Interpretation des Neuen Testamentes.
Deutsch von J. Kremeyer (Konfessionskundliche und kontroverstheologische

Studien, hrsg. vom J.-A. Möhler-Institut). Paderborn, Verlag
Bonifacius-Druckerei, 1959. 210 S. DM 14.80.

Das Verdienst dieser Veröffentlichung ist durch folgende Fakten
hinreichend charakterisiert: Sie wurde bereits in zwei Sprachen übersetzt.
Vor allem hat Bultmann selbst — der so oft Anlaß fand, sich über
Mißverständnisse zu beklagen — seine tiefe Genugtuung über das klare
Verständnis seines Denkens, das sich in diesem Buch bekundet, zum Ausdruck
gebracht. So konnte er erklären: «Ich bin überzeugt, daß es zur Klärung
der gegenwärtigen Lage der Theologie Wesentliches beitragen kann»
(Theol. Lit.-zeit. 82, 1957, Sp. 241—250).

Kapitel I ordnet Bultmann sehr glücklich in den Zusammenhang der
heutigen protestantischen Theologie ein und hebt besonders sein Bemühen
hervor, die religiösen Ansprüche der dialektischen Theologie und die
kritischen Forderungen der liberalen Theologie zu vereinen. Es werden die
Grenzen und die Eigenart seines Beitrages zur formgeschichtlichen und
religionsgeschichtlichen Schule dargestellt. Schließlich wird gezeigt, daß
die geheime Antriebskraft seiner ganzen theologischen Arbeit das Streben
ist, die Grundlagen zu legen für eine Theologie, die in den Kategorien der
Existenzphilosophie «eine Theologie unserer Zeit und für unsere Zeit sein
soll» (S. 32). Die Kapitel II, III und IV zeigen die Durchführung dieses
Programms im einzelnen im Prozeß der Entmythologisierung der Botschaft



456 Rezensionen

des Neuen Testamentes und in der existentialen Interpretation dieser
Botschaft, die auf anthropologischen Voraussetzungen bewußt Heideggerscher

Struktur beruht, auf Voraussetzungen, die aber das unabdingbare
Element des christlichen Glaubens nicht ersticken, sondern es gerade zur
Geltung bringen wollen. Kapitel V greift das zentrale Problem 'Jesus' an
und untersucht das Ereignis von Kreuz und Auferstehung im Hinblick auf
die Bedeutung, die ihm Bultmann im Gesamtaufbau seines Denkens
verleiht. Es folgen der Schluß, ein Nachwort des Herausgebers und die
Bibliographie.

Ohne zu zögern, können wir sagen, daß dieses Buch der katholischen
Theologie Ehre macht: durch die ausführliche und genaue Darstellung,
durch das ständige gewissenhafte Bemühen, die Stellung des zugrunde
gelegten Autors von Grund auf, in ihrer tiefsten Intention, in ihren
eigensten Zügen und den ihr eigenen Kategorien zu verstehen, ohne sie in
äußerliche und entstellende Schemata zu zwängen, schließlich durch den
klaren und organischen Aufbau. Das Werk ist geradezu ein Idealfall
unvoreingenommener Information auf dem so heiklen Gebiet der
interkonfessionellen Beziehungen, wo leider deutlich gegenteilige Beispiele im
Überfluß vorhanden sind. Es ist ein verheißungsvolles Zeichen, daß dieses
Buch als erster Band der vom Johann-Adam-Möhler-Institut herausgegebenen

Reihe 'Konfessionskundliche und kontroverstheologische Studien'
erschienen ist. Es ist besonders zu betonen, daß die kritischen Bemerkungen
frei sind von jeglicher Selbstgefälligkeit, aber getragen sind von
Taktgefühl, Achtung und Verständnis. Sie gewinnen sich dadurch die spontane
Zustimmung des Lesers, nicht nur durch die nüchterne Zurückhaltung, mit
der sie vorgebracht werden, sondern gerade durch ihre Gültigkeit und
Stichhaltigkeit. Das gilt auch für Probleme, wo ein Mißverständnis —
besonders für ein in einer anderen Schule beheimatetes Denken — hätte
gefährlich werden können, so zum Beispiel für das Problem der
Auferstehung. Die gesamte kritische Untersuchung Mariés scheint von einer
Voraussetzung getragen, die nach dem Willen des Verfassers den Wert
eines Prinzips für die katholische Theologie überhaupt annehmen soll :

«Erste Voraussetzung ist für sie allerdings, daß sie sich nicht hinter
pharisäischer Selbstgefälligkeit verschanzt in der irrigen Vorstellung, alle
ihre Pflichten gegenüber der Wahrheit schon damit erfüllt zu haben, daß
sie sie grundsätzlich schon besitzt» (S. 192).

Aber gerade die ständig spürbare Bemühung um Verständnis und
Objektivität, die so höfliche Kontrolle der Reaktionen und die Zurückhaltung

im Urteil stellen ein grundsätzliches Problem. Handelt es sich
nur um eine Gewohnheit der Wissenschaft, die sich über konfessionelle
Streitigkeiten und Polemik zu erheben vermag, oder aber um einen neuen
Ton in den konfessionellen Beziehungen überhaupt, der getragen ist von
ökumenischem Geist? Bei aller formalen Korrektheit sollte man doch Kritik

nicht verschweigen, wenn man das theologische Gespräch nicht seiner
Grundlage berauben und damit zum Verstummen bringen will. Marié
schließt zwar jedes Kapitel seines Buches mit durchaus zutreffenden
kritischen Überlegungen, aber er richtet den Blick des Lesers nach vorne, so daß



Rezensionen 457

dieser bis zum Ende des Buches auf eine grundsätzliche Kritik wartet, die
die wesentlichen Gründe der Meinungsverschiedenheit herausstellt. Diese
Kritik jedoch bleibt aus, oder vielmehr verschiebt sie sich im Schluß von
der Hermeneutik Bultmanns auf die dogmatische Situation des Protestantismus,

mit einer Angleichung, die sehr fraglich bleibt.
Wie erklärt sich dieses Phänomen? Das katholische Interesse für

Bultmann ist ja hinreichend bekannt, ebenso im übrigen das Interesse für
Kierkegaard (die Beziehung ist nicht zufällig!). Nicht umsonst erklärt Marié,
daß gerade die katholische Theologie, besser als jede andere, aus der
Berührung mit dem Denken Bultmanns befruchtende Ergebnisse ziehen kann
und auch ihrerseits den Gesprächen, die an seinen Namen geknüpft sind,
fruchtbare Impulse vermitteln kann (S. 192). Man hat sich zu fragen, ob
dieser Einklang der Interessen und diese gegenseitigen Anregungen sich
nicht aus einer unbewußten paradoxen Verwandtschaft ableiten lassen.
Wir glauben diese Verwandtschaft in jenem gnoseologischen Synergismus
erkennen zu können, der so sehr im Gegensatz steht zu den Voraussetzungen

der Reformation, weshalb sowohl die vortridentinische und dann vor
allem die nachtridentinische katholische Tradition als auch der Marburger
Exeget auf ganz verschiedenen Wegen dazu kommen, die Möglichkeit einer
Anthropologie außerhalb der Offenbarung zu behaupten. Sie beschränken
dabei den christlichen Beitrag gegenüber der philosophischen Ethik auf
die tatsächliche Verwirklichung eines Heils und einer Befreiung von der
Sünde und vom Bösen, das heißt auf eine Wiederherstellung des Menschen
in seiner ursprünglichen schöpfungsmäßigen Existenz (S. 122 f.). Dieser
gnoseologische Synergismus bekundet sich im übrigen nicht nur auf
anthropologischem Gebiet, sondern auf viel allgemeinerer Ebene in einer gemeinsamen

Aufgeschlossenheit für die Philosophie und in der gemeinsamen
Behauptung ihrer Notwendigkeit als Voraussetzung der theologischen
Arbeit. Wir glauben jedoch, das tieferliegende Motiv der Verwandtschaft in
der gemeinsamen Betonung — wenn freilich in vollkommen verschiedenem
Zusammenhang — der Gegenwärtigkeit des Heils unter Verzicht auf
Vergangenheit und Zukunft, erkennen zu können. Es ist symptomatisch, daß
Marié nicht kritisiert, wenn Bultmann den Einfluß der Gnosis auf die neu-
testamentlichen Autoren höher bewertet als den Einfluß des Alten
Testaments, und ebenso symptomatisch ist es, daß er nicht radikal die Aushöhlung

des zukünftigen Moments (in der Form der Eliminierung mythologischer

Reste) in der eschatologischen Konzeption Bultmanns kritisiert. Alles
konzentriert sich auf das gegenwärtige existentiale Selbstverständnis, das
durch das Kerygma vermittelt wird: die Tatsache Christi als 'eschatologi-
sches Ereignis' ist nie Vergangenheit, sondern immer Gegenwart, und sie
scheint sich im Bewußtsein dessen, der daran glaubt, aufzulösen. Dieser
Vorgang, in dem, wie Althaus deutlich hervorgehoben hat, die neutesta-
mentliche Formel vom fleischgewordenen Wort sich in die Formel des zum
Kerygma gewordenen Wortes verwandelt zu haben scheint1, ist — trotz

1 P. Althaus, Das sogenannte Kerygma und der historische Jesus
(1958), S. 27.



458 Rezensionen

der nicht zu unterschätzenden Unterschiede — viel zu nahe verwandt mit
dem Prozeß des Lehramtes der Kirche, die in sich die Wirklichkeit des
Heils zusammenfaßt und das ephapax Christi relativiert, als daß er den
katholischen Gelehrten zum grundsätzlichen Widerspruch herausfordern
könnte. Und das erklärt gleichzeitig das Unbehagen des protestantischen
Beobachters gegenüber dem exegetischen und theologischen Unternehmen
der «existentialen Interpretation» des Neuen Testaments.

Rom. Vittorio Subilia.

Hugh T.Kerr, The First Systematic Theologian, Origen of Alexandria.
Princeton Pamphlets 11. Princeton, 1958. 43 S. $0.50.

Man muß wohl mehr als hundert Jahre zurückgehen, ehe man auf die
letzte zusammenfassende Darstellung des origenistischen Systems in
deutscher Sprache stößt (Redepenning, 1846). Was inzwischen an
ähnlicher Literatur erschien, stammt entweder aus dem französischen (de
Faye, Daniélou) oder dem englischen Sprachgebiet (Bigg). Schon diese
Tatsache mag zeigen, welche unerledigte Aufgabe hier auf die
Dogmengeschichte wartet.

Es wäre indessen verfehlt, wollte man auf Grund des Titels, den Kerr
über seine kleine Schrift setzt, auch nur eine teilweise Bewältigung dieses
Problems in Angriff genommen sehen. Auf 43 Seiten und in Pamphlet-Form
läßt sich Origenes nun einmal nicht bewältigen. So erschöpfen sich Kerrs
Ausführungen im wesentlichen darin, daß er auf einen kurzen Lebenslauf
des Alexandriners eine hie und da paraphrasierende Inhaltsangabe von
'De principiis' vorträgt, die offensichtlich keine neuen Gesichtspunkte
vermitteln, sondern nur Bekanntes komprimieren will. Darin liegt denn auch
die praktische Brauchbarkeit der Abhandlung, deren Wert als knappe und
übersichtliche Einführung in das weitschichtige und komplexe Gefüge der
origenistischen Theologie nicht bestritten werden soll.

Stuttgart. Gotthold Müller.

Martin Grabmann, Mittelalterliches Geistesleben. Abhandlungen zur Geschichte
der Scholastik und Mystik, 3. Mit der Bibliographie M. Grabmanns hrsg.
von Ludwig Ott. München, Max Hueber, 1956. XI + 479 S. DM 29.80.

Martin Grabmann starb am 9. Januar 1949, bevor er seinen Plan, den
1926 und 1936 erschienenen (und 1956 photomechanisch nachgedruckten)
zwei Bänden seiner gesammelten Aufsätze einen dritten folgen zu lassen,
verwirklichen konnte. Daß dieser Band nun als ein in jeder Hinsicht
würdiges Monument von der schier unglaublichen Leistung eines Forschers
zeugt, an dem keiner vorbeikommt, der sich mit mittelalterlichem Geistesleben

beschäftigt, verdanken wir Grabmanns Schüler Ludwig Ott. Dieser
ging zunächst daran, Grabmanns Bibliographie zusammenzustellen (S. 10

bis 34). Sie zählt 416 Veröffentlichungen aus den Jahren 1897 bis 1952 auf;
nur 55 unter ihnen sind Rezensionen. Aus dem seit dem Erscheinen des

zweiten Bandes Veröffentlichten wählte der Herausgeber dann zwanzig
Abhandlungen aus und brachte sie auf den neuesten Stand der Forschung,
prüfte auch die angeführten handschriftlichen Texte und die Zitate nach

Möglichkeit nach.



Rezensionen 459

In den Aufsätzen versteht es der Verfasser, nicht nur Entlegenes
auszuforschen, sondern auch, es an seinem Platz mit schon Bekanntem
einzuordnen und zusammenzufassen. Wer immer sich mit den einschlägigen Fragen

zu beschäftigen hat, erhält von Verfasser und Herausgeber eine
ungewöhnlich zuverlässige Führung auf den verschlungensten Wegen. Durch
all die Beschreibungen und reichlichen Zitierungen von Handschriften,
Erörterungen literarischer Zusammenhänge, Beiträge zur Universitäts- und
Bibliotheksgeschichte, Literaturhinweise und Forschungsberichte hindurch
kommt man immer wieder an Punkte, von denen aus sich größere
Zusammenhänge überschauen lassen, oft in neuartigen, nur auf diesen mühseligen
Wegen zu erreichenden Perspektiven (z. B. im 7. Aufsatz, «Siger von
Brabant und Dante», S. 180-196, einer besonders reizvollen Untersuchung, und
im folgenden, «Das Aristotelesstudium in Italien zur Zeit Dantes», S. 197

bis 212).
Wenn in den vorliegenden Arbeiten mehr das literatur- als das

ideengeschichtliche Interesse auf seine Rechnung kommt, so kann man den
Verfasser nicht tadeln, diese Grenze selber nicht gesehen zu haben. Etwa
zehnmal liest man die Bemerkung, daß wegen der gebotenen Kürze oder

wegen noch nicht weitergeführter Studien «nur der literargeschichtliche
Standpunkt behandelt» werden konnte, «ohne auf die inhaltliche Seite näher
einzugehen» (S. 157), daß vorerst «nur neues Material» vorzulegen war
(S. 166) u. ä. Überhaupt pflegte Grabmann sehr genau anzugeben, was
erreicht ist und behauptet werden kann und wo die Hypothesen und die
zukünftigen Aufgaben einsetzten. So gibt der zweite Aufsatz, «Bedeutung
und Aufgaben der Erforschung des mittelalterlichen Aristotelismus»
(S. 50-63), alle wünschbare Klarheit über die Frage, was noch zu tun bleibt,
bis sich «endgültig eine zusammenfassende und erschöpfende Darstellung
über ,Aristoteles im Mittelalter'» schreiben lassen wird (S. 62).

Es fehlt dabei nicht an erhellenden Werturteilen, sei es über die
Wichtigkeit eines Komplexes (z. B. der mittelalterlichen Aristotelesexegese,
der Kommentare zu den Werken des Thomas von Aquino, der Arbeit der
Pariser Artistenfakultät, der mittelalterlichen Sprachlogik) für die
gesamte Geistesgeschichte, sei es über die Bedeutung einzelner bisher kaum
bekannter oder falsch beurteilter Personen oder Richtungen, z. B. Abaelard,
Petrus Heliae, der spekulative Grammatiker, Petrus Ilispanus (als Papst
Johannes XXI.), der einflußreiche Logiker, der «ganz große Naturphilosoph

und Physiker Nikolaus von Oresme», «vielleicht der größte Denker
der ganze Spätscholastik» (S. 222). Diese und andere Namen begegnen uns
immer wieder durch das ganze Buch, und durch die Bekanntschaft mit ihrer
wirklichen, aus zeitgenössischer Vergegenwärtigung gewerteten Bedeutung

hört manches Mittelalterliche auf, «dunkel» zu sein, und das
Selbstbewußtsein des «modernen Menschen» wird erheblich gedämpft, wenn er
lernt, wie so manche seiner «Errungenschaften» auf Jahrhunderte zurückgehen,

mit denen er wenig anzufangen wußte. Dabei wird (wie es am
Beispiel Abaelards besonders deutlich wird) niemals dramatisiert, hingegen
die wahre Modernität an ihrem wirklichen Einsatzpunkt (der oft weit
entfernt von den Stellen ist, wo Spätere geistesgeschichtliche Sensationen



460 Rezensionen

suchten) gezeigt. Im Zusammenhang mit Nikolaus von Oresme u. a. würdigt

Grabmann (S. 388 f.) auch die positive Seite des so oft geschmähten
spätmittelalterlichen Nominalismus. Daß diese allerdings nur auf dem
Gebiete der Naturphilosophie und nicht auf dem der Theologie liegen soll,
wird man ihm nicht ohne weiteres abnehmen. Aber wer will mit ihm
rechten, wenn er am Schluß des 16. Aufsatzes, über Albert von Brescia
(S. 323—351), den Leser bittet, ihm eine «persönliche Bemerkung» über
sein Verhältnis zum Aquinaten zu gestatten? Sie schließt folgendermaßen:
«Ich muß rückblickend dankbaren Herzens bekennen, daß, je mehr ich mich
in die wissenschaftliche Individualität und Arbeitsweise, in das Seelenleben

des Doctor communis et angelicus versenkt habe, je mehr ich spekulativ

und historisch die Monumentalität seines philosophisch-theologischen
Gedankenbaues zu ergründen und zu begreifen mich bemüht habe, ich auch
in steigendem Maße seelisch die Wahrheit der Worte erfahren und erlebt
habe, die der Dominikanergeneral Franz Sylvestris von Ferrara im
Widmungsschreiben seines Kommentars zur Summa contra Gentiles an Papst
Clemens VIII. niedergeschrieben hat: ,Nunquam Thoman Aquinatem con-
veni, quin abierim doctior eiusque amantior.'»

Neunzehn der Aufsätze gruppieren sich um zwei große Themen. —
Das eine ist das Problem des mittelalterlichen Aristotelismus, dem Grabmann
«mehr als fünfzig Untersuchungen und Veröffentlichungen» (S. 60)
gewidmet hat. Unter den hier diesem Thema zugeordneten Aufsätzen 2—12

greift der 3. (S. 64—127) am weitesten aus: «Aristotelesim 12. Jahrhundert»
(1950 zuerst erschienen; die Ergänzungen des Herausgebers sind hier
besonders wichtig). Was man bis jetzt über den verwickelten Gang der
mittelalterlichen Aristotelesrezeption (Übersetzungen, Kommentare, Anteil des

Boethius, jüdischer, arabischer, byzantinischer Vermittler usw.) bis zur
Schwelle des 13. Jahrhunderts weiß oder vermutet, wird hier aufs klarste
dargelegt. Zugleich erhalten wir in diesem wie in anderen Aufsätzen reiche
Einblicke in das, was man den «Humanismus des 12. Jahrhunderts» nennt.
Eine zusammenfassende Würdigung dieses Begriffes eröffnet den 1.

Aufsatz, «Die Aphorismata philosophica des Wilhelm von Doncaster» (S. 36

bis 49), in dem ein Stück des Fortlebens der Antike außerhalb des
aristotelischen Kreises vor uns ersteht. — Das zweite Hauptthema des Bandes,
dem die Aufsätze 13—20 gewidmet sind, könnte man so formulieren:
Freunde, Mitstreiter, Nachfolger, Verteidiger und Ausleger des Thomas
von Aquino. Wenig bekannte Gestalten und Werke der Hoch- und
Spätscholastik werden uns nahegebracht, wie Romanus de Roma (f 1273),
Adenulf von Anagni (f 1290), Albert von Brescia O.P. (f 1314). Die
wichtigste Abhandlung dieser Gruppe aber beschäftigt sich mit einem Bekannteren,

Johannes Capreolus O.P. (f 1444) und seiner Stellung in der
Geschichte der Thomistenschule (S. 370-410). Mit Liebe geht Grabmann den
«laudes Sancti Thomae» nach, wo immer sie im Symposium der Thomisten
erklingen.

Darin, daß dieser Band vieles sehr Entlegene und Spezielle thematisch
so gut zusammenordnet, wird man die Frage beantwortet finden, warum
der Herausgeber gerade diese Aufsätze auswählte. Nicht oft betreten wir



Rezensionen 461

in der nun vorliegenden Sammlung theologiegeschichtliches Gebiet im
engeren, inhaltlichen Sinn, so etwa im 3. Aufsatz, wenn die Auswirkung der
Fortschritte in der Logik auf die Theologie geschildert wird (S. 117 ff.),
oder im 13., «Die Summa de astris des Gerhard von Feltre O.P.» (S. 254—279),
wenn die antiastrologischen Aussagen dieses Werkes über Fatum und
Providenz gewürdigt werden (S. 265 ff.). Wir wollen aber lieber noch
einige jener vielen Einzelheiten hervorheben, welche die aus den Quellen
entstehenden und belegenden Darstellungen immer wieder erfreulich
beleben. Nachdenklich vernimmt man, daß das im 1. Aufsatz beschriebene
ethische Werk, in starkem Gegensatz zu dem Moralium dogma philoso-
phorum aus der Schule von Chartres, keine Beachtung und Verbreitung
fand, obwohl es nach Grabmanns Urteil das philosophisch wertvollere ist
(S. 48). Im 3. Aufsatz ist besonders interessant, was man gelegentlich aus
den Quellen über das Verhältnis von Logik und biblischer Exegese
erfährt (S. 98. 116). Der 14. Aufsatz bringt wertvolle Mitteilungen über
damalige Universitätsgebräuche (S. 288 ff.). Im 18. Aufsatz (S. 379) sehen

wir, wie bei aller Ehrerbietung auch Capreolus gelegentlich sich erlaubte,
seinen Meister inkonsequent zu finden; denn — nach Horazens Poetik —:
«Quandoque bonus dormitat Homerus. Verum opere in longo fas est obre-
pere somnum.» Zur Thomaslegende gehört eine angebliche Übersetzung
der Summa contra Gentiles ins Türkische auf Wunsch Mohammeds II.
(S. 423—439). Erhebend für den Ordo academicus (besonders von Amerika
aus betrachtet) ist, wie nach dem 20. Aufsatz im anonymen Kommentar
zu dieser Summa die Frage «Utrum magis sit credendum determination!
Ecclesiae aut determinationi doctoris theologiae» beantwortet wird
(S. 444 f.). Und wenn dort wenigstens der Papst — nicht jedoch die Bischöfe
und Kardinäle — dem Professor übergeordnet bleibt, so heißt es ein wenig
weiter über ersteren: «Unde si Summus Pontifex simul cum Concilio deter-
minarent, quod canis Thobie non habuisset caudam, non esset eis credendum»

(S. 445).
San Anselmo, California. Martin Anton Schmidt.

Ernst Gerhard Rüsch, Vom Heiligen in der Welt. Beiträge zur Kirchen- und
Geistesgeschichte. Zollikon-Zürich, Evangelischer Verlag, 1959. 256 S.

Neun Aufsätze aus verschiedenen Gebieten der Geistes- und
Kirchengeschichte sind in dieser Schrift vereinigt.

Während der Kunsthistoriker P. Meyer von den St. Galler Miniaturen
als von befremdlichen Erscheinungen gesprochen hat, versucht Rüsch in
seinem ersten Aufsatz «Vom Geheimnis der irischen Buchmalerei» von der
Geistesgeschichte her eine Lösung, indem er auf die Verwandtschaft mit
Clemens von Alexandrien und seinem Werk Stromateis hinweist. Und in
der Studie «Die Schönheit der Heiligen» stellt der Verfasser aus der
Legenda aurea des Jacobus de Voragine die Stellen über die Schönheit und
deren Bedeutung zusammen.

Im nächsten Abschnitt «Maria in der Basler Reformation» wird an Hand
von Aussagen über Maria, die Mutter Jesu, dargestellt, wie Oekolampad
von der katholisch-mittelalterlichen Geistesweit über den christlichen



462 Rezensionen

Humanismus sich zur reformatorischen Erkenntnis durchringt. «Erasmus
in St. Gallen» bietet uns seine Zusammenstellung der Zeugnisse über die
Auswirkungen des Gedankengutes des großen Humanisten in der
Geistesgeschichte St. Gallens bis ins 19. Jahrhundert hinein.

Eingehend werden «Die Erziehungsgrundsätze Huldrych Zwingiis»
dargestellt. Das Ziel der Erziehungsarbeit Zwingiis sieht der Verfasser
in der Vollendung der irdischen Gaben durch den Glauben.

Mit Mörike hat sich Eüsch schon in einer in dieser Zeitschrift
veröffentlichten Arbeit beschäftigt. Diesmal geht es ihm um «Das Christusbild

Eduard Mörikes», und er glaubt es vor allem in dem Jesusknaben
«voll Gnade bei Gott und den Menschen» zu finden.

In die weltanschaulichen Diskussionen der Gegenwart hinein greift
die Auseinandersetzung mit Oswald Spengler in «Oswald Spenglers
Geschichtsphilosophie in christlicher Sicht». Vier Problemkreise werden
herausgegriffen: Der «erhabenen Zwecklosigkeit» im Kommen und Gehen der
Kulturen wird gegenübergestellt, daß alles vor Gott geschieht und für
ihn da ist. Die von Spengler behauptete Unvergleichbarkeit der Kulturen
konfrontiert der Verfasser mit der neutestamentlichen Auffassung, daß
das ganze Menschengeschlecht eine Einheit sei. Die Schicksalsidee der
Spenglerschen Konzeption stellt er neben die Verheißung Gottes: «Siehe,
ich mache alles neu», und dem Relativismus hält er entgegen, daß uns in
Jesus Christus die Wahrheit begegnet. Es muß anerkannt werden, daß sich
Rüsch ehrlich bemüht hat, Spengler wirklich zu verstehen, und sich die
Auseinandersetzung nicht leicht machte.

Der Aufsatz «Über ein Liebesgedicht von Ricarda Huch» ist in dieser
Zeitschrift (1957) erstmals veröffentlicht worden. Der Verfasser sucht
das Gedicht aus der romantischen Naturphilosophie der Verfasserin heraus
zu erklären und stellt es in ihre Lebensgeschichte hinein.

Am umfangreichsten ist der Abschnitt, der überschrieben ist mit «Der
Kampf um den christlichen Gehalt des eidgenössischen Staatsgedankens in
der Zeit vom ersten bis zum zweiten Weltkrieg». Der Verfasser läßt
Politiker, Historiker, protestantische und katholische Theologen zum Wort
kommen, die sich in diesem Zeitabschnitt darum gemüht haben, das christliche

Moment im eidgenössischen Staatsgedanken darzustellen, und schließt
daran etliche Schlußfolgerungen an, die in einem Aufruf zur Überwindung
des Kleinglaubens und Unglaubens im eigenen Innern gipfeln.

So verschiedenartig auch die vom Verfasser angeschnittenen Themen
sind, immer hat er dazu etwas Entscheidendes zu sagen. Er eröffnet unserem

Blick neue Perspektiven und vermag das Heilige in der Unscheinbarkeit

seiner irdischen Erscheinung aufzuweisen.
Lausanne. Paul Handschin.

Charisteria Iohanni Kopp octogenario oblata. Papers of the Estonian
Theological Society in Exile, 7. Stockholm, c/o Dean Jakob Aunver, 1954.

304 S. $5.-.

Auf diese Festschrift, die ein stattliches Monument über die
fortgesetzte geisteswissenschaftliche Arbeit der Estländer im Ausland bildet,



Rezensionen 463

möchten wir noch aufmerksam machen. Dem ehemaligen Professor der
Praktischen Theologie und Rektor der Universität Dorpat werden von
Schülern und Freunden 14 Aufsätze gewidmet. Über chesed, akolouthein,
ego eimi, über syrische Askese, über Evanston, Eschatologie in USA, über
die Philosophen Teichmüller, Tennmann, Berdjaeff sowie über verschiedene

Gebiete der Kultur- und Kirchengeschichte Estlands werden hier
gediegene, z. T. temperamentvolle Studien geboten. Von allgemeinem Interesse

ist besonders eine Übersicht der theologischen Arbeit in Estland
während der Freiheitsjahre, geschrieben von A. Vööbus, dem hervorragenden

Kenner der syrischen Kirchengeschichte.
Basel. Bo Reicke.

Poul H. Jörgensen, Die Ethik Schleiermachers. Forschungen zur
Geschichte und Lehre des Protestantismus X, 14. München, Chr. Kaiser Verlag,

1959. 223 S.

Es gibt kaum ein Buch, das das Schleiermacher'sche Denksystem in
solcher Klarheit vor Augen stellt wie die jetzt in deutscher Sprache
erschienene Arbeit von Jörgensen. Die Grundkonzeption der Schleiermacher-
schen Ontologie — der kosmische Prozeß — wird dem Leser in verschiedenen

Aspekten geradezu eingehämmert; denn «das System und dessen

Sieg (ist) für Schleiermacher doch das Stärkste» (S. 106). In scharfer
Analyse werden von der Philosophie her die Konsequenzen für die
theologische Ethik entfaltet. Man könnte diese Folgerungen in dem Satz
zusammenfassen: Eine spezifisch theologische Ethik hat im System Schleiermachers

keinen Raum. Seine ganze Theologie unterscheidet sich überhaupt
nur formal von seiner Philosophie. Die «Christliche Sitte» beschreibt den
kosmischen Prozeß, die «Nichtdifferenz» (S. 105) von Geist und Materie
nur auf einer höheren Entwicklungsstufe, aber es ist derselbe kosmische
Prozeß, der auch den Inhalt der philosophischen Ethik bestimmt.

So überzeugend diese Gedankenführung auch sein mag, sie wird dem

Theologen Schleiermacher nicht gerecht. Aber das ist eine Grundfrage der
Methode theologiegeschichtlichen Arbeitens.

Wenn man von der philosophischen Grundkonzeption her an die Theologie

Schleiermachers herangeht, dann kann am Ende der einzelnen
Untersuchungen nur jene «Würdigung» stehen (S. 18 ff.; 36 ff.; 102 ff.; 165 ff.),
für die man ehrlicherweise besser Kritik oder Verurteilung sagen sollte.
Wie leicht kann man von der orthodox-reformatorischen Theologie her mit
Schleiermacher 'fertig' werden! Allerdings ist fraglich, ob man mit dem
Zitat des Liebesgebotes Jesu «einigermaßen festen Boden für eine
theologische Würdigung» (S. 110) gewinnen kann und ob mit der Dialektik von
Imperativ und Indikativ das Problem von Gesetz und Evangelium wirklich
erfaßt ist (S. 166).

Sollte man es nicht ernster nehmen, daß Schleiermacher mindestens
formal ein eigenständiges theologisches System aufgebaut hat, ehe man
dessen Inhalt verurteilt?

Sollte man sich vorschnell die Möglichkeit nehmen, auch von der Theologie

Schleiermachers zu lernen, ehe man sie dogmatisch abtut, weil sie



464 Rezensionen

«völlig dem entgegengesetzt ist, worin wir das christliche Anliegen sehen»

(S. 199)?
Sollte man nicht mehr staunen darüber, daß in der «Christlichen Sitte»

immer wieder vom pneuma hagion die Rede ist, und fragen, welche Relevanz

dieses pneuma bei Schleiermacher für die Welt, für verschiedene
Sphären menschlichen Lebens hat?

Das wäre eine Würdigung, die uns heute weiter führt, als Schleiermacher

schließlich des Krypto-Katholizismus (S. 220) zu bezichtigen.
Eine solche Methode theologiegeschichtlichen Arbeitens hätte die

vorliegende Schrift zu einer spezifisch theologischen Arbeit gemacht, wie sie
der Verfasser bei Schleiermacher vergeblich gesucht hat.

Mainz-Kastel. Holger Samson.

Oskar Niederberger, Kirche — Mission — Rasse. Die Missionsauffassung der
niederländisch-reformierten Kirchen von Südafrika. Neue Zeitschrift für
Missionswissenschaft, Supplementa, 9. Schöneck-Beckenried, Neue Zeit-
schr. f. Miss., 1959. XVII + 402 S. Fr. 28.—.

Es ist außerordentlich schwierig, sich über die wirklichen Verhältnisse
in Südafrika ins Bild setzen zu lassen, so daß man nicht durch gefärbte
Berichte in eine Voreingenommenheit hineingerät, die den klaren Blick
für die tatsächliche Lage trübt. Zeitungsnachrichten, die aus
handelspolitischen Überlegungen heraus die weiterdauernde Vorherrschaft der
Weißen begrüßen, sind ebenso ungenießbar wie nationalistische
Hetzkampagnen, die von weißen Teufeln reden. Je mehr man aber durch sachliche

Berichte in die wirklichen Geschehnisse und Tendenzen Einblick
erhält, um so schwerer fällt es dem Unterrichteten, in einer bloß abwägenden
Neutralität zwischen beiden Extremen zu verharren. So ausweglos die Lage
für beide Teile zu sein scheint, es ist heute nicht mehr abzustreiten, daß die
Schale der Schuld sich schwer zu Ungunsten der Weißen neigt.

Das Buch Niederbergers, das reichlich südafrikanische Quellen sprechen

läßt, hat es nicht im allgemeinen mit Land und Leuten zu tun, sondern
untersucht die Missionsauffassung der niederländisch-reformierten
Kirchen. Der Verfasser möchte «zum besseren Verständnis einer protestantischen

Kirche» und «zur Lockerung der gespannten Beziehungen zwischen
ihr und der katholischen Kirche» (S. V) einen Beitrag leisten. Er sieht das
Endziel aller kirchlichen und missionarischen Arbeit in der Einheit, die
«im unsichtbaren innergöttlichen Leben wurzelt, aber bis in die äußere
Erscheinung der Kirche durchdringt, so daß diese vor der Welt zu einem
strahlenden Ausweis der Sendung Christi wird» (S. 386).

In vier Abschnitten behandelt Niederberger den Kirchenbegriff der
niederländisch-reformierten Kirche (I), den Anfang der niederländischreformierten

Missionstätigkeit (II), die Missionstätigkeit im 19.

Jahrhundert (III) und den Ausbau und die Rechtfertigung dieser Missionstätigkeit

im 20. Jahrhundert (IV). Das Buch ist in bemerkenswerter
Sachlichkeit geschrieben. Nur selten läßt der Verfasser seinen eigenen
katholischen Standpunkt anklingen. Er versucht, sofern ihm das von seinem
katholischen Standort aus möglich ist, dem Kirchenbegriff und also der



Rezensionen 465

ganzen reformierten Lehrtradition gerecht zu werden. Wer als reformierter
Theologe aus diesem Buch vorgesetzt bekommt, wozu calvinisch-reformatorische

Ekklesiologie in der Praxis Südafrikas die strengen Gläubigen
geführt hat, der wird als Glied der ecclesia semper reformanda sich fragen
müssen, ob er mit diesem Kirchenbegriff einig gehen kann. Niederberger
weist nach, wie es den vier niederländisch-reformierten Kirchen im
Kapgebiet, in Transvaal, im Oranje-Freistaat und in Natal auf die unsichtbare
mystische Einheit des Leibes Christi ankommt. Das gestattet ihnen, in der
Sichtbarkeit zwischen Weißen und Schwarzen getrennte Kirchen zu
befürworten, ja als das einzig Gebotene hinzustellen. Der Keil, der sich
zwischen die geglaubte Unsichtbarkeit des Leibes Christi und die nur um
so mehr praktizierte Sichtbarkeit der getrennten Kirchen hineinzwängte,
war das — scheinbar — theologisch begründete Rassendenken, das man
mit Niederberger auf den calvinischen «Determinismus» zurückführen
kann, das aber, bei Licht besehen, nichts anderes ist als das Kennzeichen
einer Kirche, die ihre Botschaft an das Volk und die Selbsterhaltung des

eigenen Volkes preisgegeben hat.
Dazu kommt ein völlig uneschatologisches Denken, was bei der

Vernachlässigung der Eschatologie bei den Reformatoren nur zu gut verständlich

ist. Dieses uneschatologische Denken läßt die südafrikanischen Theologen

eifrig die Verschiedenartigkeit der einzelnen Völker von Gott her
bejahen, läßt sie aber auch völlig blind sein gegenüber der Aktualität der
wirklichen Eschatologie. Daß die kommende Offenbarung des
Totalherrschers Jesus Christus jetzt schon eine Gemeinde für sich beansprucht,
die «die Gemeinde für die Welt» und «das Volk Gottes im Weltgeschehen»
ist1, das können die um die Weiterexistenz der Weißen in Südafrika
besorgten Väter der niederländisch-reformierten Kirchen nicht glauben. Was
hilft aber dem, der das fürchterliche Dilemma vor sich sieht, entweder in
der Überzahl der schwarzen Bevölkerung auf- und unterzugehen oder
durch eine Bartholomäusnacht größten Stils der Vernichtung anheimzufallen,

der krampfhafte Versuch, das Werk der Selbsterhaltung
theologisch zu rechtfertigen? Wird da nicht die Drohung des Jesuslogions in
Erfüllung gehen: «Wer sein Leben retten will, wird es verlieren» (Matth.
16, 25)? Mutatis mutandis kann das, was die südafrikanische Theologie
versucht, ein Warnungszeichen sein für alle anderswo getätigten nationalen

oder regionalen Selbstbehauptungsanstrengungen, die vergessen,
daß wir in einem globalen Verhängnis, aber noch viel mehr unter einer
globalen Verheißung stehen. Wenn die südafrikanischen Theologen von
einer eschatologischen Wirklichkeit «am Ziele der Zeiten» (S. 288), von
einer «unzugänglichen geistigen und eschatologischen Ferne» (S. 344)
sprechen, so erinnert diese Sicht an die landläufig gewordene Interpretation

der lukanisehen Apostelgeschichte, die auf ihre Richtigkeit hin noch

genauer untersucht werden müßte.
Die Oekumene kann die südafrikanischen Kirchen nur insofern etwas

angehen, als in ihr eine spirituell gefärbte Ekklesiologie (S. 191) an sie

1 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, IV, 3, 2 (1959), § 72, 1. 2.

30



466 Rezensionen

herantritt. Lebendige Oekumene müßte die Kirchen in Südafrika ihre
eigene kirchlich-theologische Vergangenheit prüfen lassen. Sie würden
dann vielleicht erkennen, daß jener Beschluß der Synode von Dordrecht,
die den Supralapsarismus verurteilte und dem Infralapsarismus anheimfiel

2, schon die Weiche in eine falsche Richtung gestellt hat. Denn damit
war Jesus Christus in noch stärkerem Maße als beim reinigungsfähigen
Supralapsarismus zu einem Moment innerhalb der Heilsgeschichte degradiert

worden, und es konnte von da aus die Gegebenheit des geschöpflichen
Daseins mit seinen Farben und Rassen eine statische Wichtigkeit
bekommen, die man dann nachträglich theologisch zu rechtfertigen suchte.
Nahm man aber einmal den geschaffenen und gefallenen Menschen an und
für sich wichtig, so konnte es nicht ausbleiben, daß man dann auch bald die
Kirche an und für sich wichtig nahm, die sich nur noch behaupten, aber
nicht mehr im letzten Sinn preisgeben konnte. Diese im Namen und für ihr
Volk sich behauptende Kirche konnte dann aber nur eine gnadenlose
Gestalt annehmen, wie sie in erschütternder Weise in der Figur Jakobs
van Viaanderen uns vor Augen tritt, den Alan Paton in seinem Roman
«Aber das Wort sagte ich nicht» so meisterhaft zu zeichnen verstand.

Unheimlich berührt es uns, daß gerade diese sich selber und ihr
rassisches Tun so begründende Kirche die Missionsapathie des 19.

Jahrhunderts völlig überwunden zu haben scheint und von einem Missionseifer
erfüllt ist, der missionsmüde Kirchen neidisch machen müßte, wenn nicht
die Angst vor dem eigenen Untergang der schwere dunkle Rand auch dieser
rühmenswerten und lichten Tätigkeit bedeutete. Was kann auf einer
solchen Mission für ein Segen ruhen, wenn sie letzten Endes darauf ausgeht,
sich selber mit ihrem Volk zu behaupten?

Niederberger meint, daß der unzerstörbare Wert der Einzelpersönlichkeit
in den südafrikanischen Kirchen ganz neu entdeckt werden müßte

(S. 385). Wir können uns nicht dazu entschließen, in dieser anthropologischen

Auskunft einen guten Rat zu sehen. Ist denn damit, daß man
vom Volkstum abrückt und die Einzelpersönlichkeit des Bantu wichtig
nimmt, an der grundsätzlich falschen Einstellung etwas geändert worden?
Die Theologen in Südafrika werden sofort die Antwort bereit haben,
daß bei einer intensiven missionarischen Bearbeitung der farbigen
Menschen im Laufe der Zeit auch der einzelne Bantu dazu kommen werde, im
Rahmen des ihm Möglichen den Wert seiner Einzelpersönlichkeit zu
entdecken. Uns will vielmehr scheinen, es handle sich hier keineswegs um die
Neuentdeckung des Menschen, sondern um die Neuentdeckung des
Menschensohnes Jesus Christus, der der leidende und der kommende Herr
dieser zerquälten und sich selber zerquälenden weißen und schwarzen
Kreaturen Gottes in Südafrika ist. Nicht anthropologische, sondern christo-
Iogische Besinnung tut in den südafrikanischen Kirchen not. Diese
Besinnung würde sie aus dem verkrampften Rassendenken hinausführen nicht
in einen humanitären Liberalismus, den die orthodoxen Calvinisten
ablehnen, nicht in einen Internationalismus, der mit Schlagworten und miß-

2 Barth, ebd., II, 2 (1948), S. 136—157.



Rezensionen 467

brauchbaren Begriffen keinem Menschen wirklich helfen kann, nicht in
einen Kommunismus, der weder den Menschen noch den Menschensohn
will, sondern hinein in eine globale Menschheitsverantwortung. Von dieser
christologischen Besinnung aus würde dann der südafrikanischen Kirche
die Märtyrerstimmung vergehen, in der sie sich mitten in der übrigen
Christenheit verkannt vorkommt. Sie würde ein neues ökumenisches Ohr
bekommen und, vielleicht in letzter Stunde, der nicht zum Untergang,
sondern zur gemeinsamen Aufgabe gerufenen weißen und schwarzen
Bevölkerung einen dringend nötigen Dienst tun.

Basel. Werner Bieder.

Alfred de Quervain, Ethik, II, 3. Ruhe und Arbeit, Lohn und Eigentum.
Zollikon-Zürich, Evangelischer Verlag, 1956. 196 S. Fr. 17.20.

Der Verfasser hat mit diesem Bande den abschließenden Teil seiner
Ethik vorgelegt, indem er einige Hauptprobleme der Wirtschafts- und
Gesellschaftsethik behandelt: Arbeit, Freizeit, Lohn und Eigentum, die
Ordnung der Gesellschaft. So wenig ein Zweifel darüber bestehen kann,
daß hiermit entscheidende Fragen und Aufgaben der heutigen evangelischen

Wirtschaftsethik ausgewählt worden sind, so bedauert es der Leser
doch, daß diesem Bande nicht die umfassende Ausführlichkeit der früheren
eignet, und daß daher wesentliche andere Fragengebiete nicht dargestellt
werden, die uns heute viele Mühe bereiten, so z. B. das Verhältnis der
Sozialparteien zu einander, der Betrieb als soziales Gefüge, die christliche
Beurteilung sozialer Auseinandersetzungen, besonders in der Klassengesellschaft

u. a. m. Wenngleich manche dieser Fragen natürlich berührt
werden mußten, so sind sie doch nicht eigens zum Thema gemacht.

Eigenart und Bedeutung dieser Wirtschaftsethik möchten wir vor
allem in folgendem sehen: theologische Ethik und Verkündigung sind hier
aufs engste verbunden; der Verkündigung und Seelsorge dient die ethische
Erwägung, die oft selbst in den Stil der Verkündigung übergeht. Zweitens
kommt es dem Verfasser darauf an, die Fragen und Nöte des heutigen
Arbeitsmenschen zu hören und zu sehen, besonders die des Fabrikarbeiters
und des Bauern, und ihre Belastung durch die Verhältnisse der modernen
Wirtschaft zu erfassen. Drittens wird der Verfasser, wie schon in seinen
früheren Schriften, nicht müde, Verkündigung und theologische Ethik
scharf abzuheben von allen Weltanschauungen, Ideologien und Systemen.
Keine Gesellschafts- und Wirtschaftsordnung kann den Willen Gottes
verwirklichen. Aber diese kritische Haltung dient dem Verfasser nicht etwa
dazu, die Gemeinde von der Verantwortung zum sozialen Handeln zu
befreien, im Gegenteil, der ganze Mensch in allen seinen Bedrängnissen und
Verflechtungen ist ihr befohlen. Die eschatologische Freiheit der Kinder
Gottes, der Gemeinde •— ein Grundmotiv, das de Quervain immer neu
abzuwandeln versteht — führt nicht zur Selbstabsonderung der Kirche von
der Gesellschaft, sondern zu der helfenden Liebe, welche die Lasten der
Brüder in der Welt mitzutragen versucht. Die wiederholte Warnung vor
christlichen wie säkularen Ideologien hat nicht den Sinn, die christliche
Gemeinde zu lähmen, vom Handeln fernzuhalten und also praktisch durch



468 Rezensionen

Tatenlosigkeit das Bestehende zu rechtfertigen. Ein starkes und gesundes
Caivinisehes Erbteil wirkt sieh darin aus, was aber den Verfasser nicht
hindert, auch an Calvin Kritik zu üben. Der leitende Gesichtspunkt ist
durchgehends die Frage nach der Entscheidung und dem Handeln des

Christen, wobei dieser immer als Glied der Gemeinde, nicht isoliert, in
Anspruch genommen wird. Er ist der Mensch, der in der Gemeinde das

Wort Gottes hört und durch Gebot und Gnade zum Handeln aufgerufen
und ermächtigt wird.

Verbindet sich dieser Grundgedanke mit demjenigen der kritischen
Nüchternheit und Wachsamkeit gegenüber allen Ideologien und Systemen,
so wird freilich auch eine negative Wirkung dieses Ansatzes bzw. dieser
Gedankenverbindung deutlich: Eine Analyse der gesellschaftlichen und
wirtschaftlichen Strukturen und Verfassungen (die ihrerseits so mächtig
auf den modernen Menschen einwirken, etwa in Gestalt der Massenverbände)

findet nirgends statt, worauf sicher auch die Ablehnung sowohl der
Theologie der Ordnungen wie des Naturrechts von Einfluß gewesen ist.
Sofern es dabei um die Ablehnung irgendeiner Metaphysik der Gesellschaft
geht, machen auch wir sie uns zu eigen, aber dem Phänomen des Naturrechts,

z. B. in Gestalt einer faktisch gegebenen, gesellschaftlichen Moral
oder einer sozialen Bewegung, die nach der Neuordnung der Gesellschaft
verlangt, ist nicht genügend Rechnung getragen. Die Verkündigung stößt
doch aber ständig auf dieses in Strukturen verdichtete Phänomen; sie hat
es doch mit der sozialen Vernunft und der sozialen Ordnung zu tun, in
vielerlei geschichtlichen Gestalten, und wenn nun die christliche Gemeinde
in der Gesellschaft handeln soll, dann dürfte es nicht genügen, die soziale
Vernunft und die sozialen Ordnungen lediglich zu relativieren und die
Gemeinde vor der Verherrlichung von Systemen zu warnen. Ohne die theologische

Strukturanalyse kann man m. E. nicht zur Aufstellung positiver
Aufgaben für das Handeln der christlichen Gemeinde gelangen. Wer das
Naturrecht und die Theologie der Ordnungen ablehnt (was mit Recht
geschieht), der ist gehalten, einen anderen Weg zur theologischen Interpretation

der «weltlichen» Phänomene und Probleme der Gesellschaft
einzuschlagen.

A. de Quervain will — in Gemeinschaft mit K. Barth — die theologische

Ethik ganz aus der Erkenntnis und gläubigen Annahme der
schenkenden Güte Gottes entwickeln. Dementsprechend soll z. B. auch die
Eigentumsordnung als «Ausdruck der schenkenden Güte Gottes in einer bestimmten

Situation» (S. 113) verstanden werden. Dieser wie verwandte Sätze
erwecken den Eindruck einer Gnadenlehre bzw. Christologie, die nicht
in ein klares Verhältnis zu den weltlichen Konstituentien von Eigentum
oder Arbeit oder Gesellschaftsordnung gesetzt ist. Sollen wir uns denn
an diesem Punkte mit einem theologischen Positivismus genügen lassen,
der einfach gegebene Situationen hinnimmt? Das kann nicht die Absicht
eines Verfassers sein, der ein Leben lang der politischen und sozialen
Problematik unserer Welt so viel Aufmerksamkeit gewidmet hat. Aber
der theologische Ansatz läßt doch die Welt des Gesetzes, der Justitia
civilis, in ihren eigentümlichen Strukturen und Institutionen, nicht zu



Rezensionen 469

ihrem Rechte kommen, die immer jeweils schon da ist, wenn das Evangelium

verkündigt wird. Darum wirkt auch die wiederholte Kritik des Naturrechts

nicht überzeugend, insofern dieses ja wahrlich nicht reine Spekulation

darstellt, sondern auf der Auseinandersetzung mit den großen,
geschichtlichen Ordnungen in Staat und Gesellschaft beruht, wie fragwürdig
immer seine Theologie oder Metaphysik sein mag. Und sowie wir — auch
de Quervain tut dies und muß es tun — von Freiheit, Gerechtigkeit und
Menschenwürde sprechen und derartige Forderungen in unserer Gesellschaft

erheben, so müssen wir ja wohl etwas sagen, was auch Nichtchristen
verstehen, fordern und tun können. Darum scheint mir unsere Auseinandersetzung

mit dem Naturrecht weder durch Barth noch durch de Quervain
abgeschlossen worden zu sein.

Gegenüber dem, was der Verfasser zu den Fragen der Ordnung und
der Neuordnung der Gesellschaft sagt, insbesondere zur Abwehr der
sozialen Utopie, lassen sich ähnliche Fragen stellen. Der Christ kennt
keine endgültige Ordnung der Welt, ihm kommt es auf die «nötigen Hilfs-
versuche> in der bestimmten Situation an (S. 157, vgl. 152 f. 165). Ja, aber
bedarf nicht heute ein solches Handeln des Planes und des Zieles? Wer
könnte in der heutigen Gesellschaft ohne diese handeln? Wenn de Quervain
es mit Recht ablehnt, die christliche Gemeinde auf «vermittelnde Lösungen»
festzulegen (S. 158), kommt es dann nicht gerade darauf an, daß sie
sich ein Bild von der notwendigen Neuordnung mache? Sonst wird sie
doch praktisch immer nur den Konservativen in die Hände arbeiten, was
der Verfasser mit gutem Grunde auch seinerseits verhüten möchte.

Derartige, leicht zu vermehrende Anfragen sollen nun aber nicht
verdunkeln, wie eindringlich und oft überzeugend der Verfasser die Gemeinde
zu ihrer verantwortlichen Tat ruft, und wie reiche Belehrung ihm jeder
Leser verdankt, nicht nur der theologische Ethiker und Sozialethiker. Dies
gilt besonders von der Beschreibung der rechten Haltung des Christen zu
Arbeit und Eigentum und dem Aufweis der Pervertierungen, die da möglich

und wirklich sind; an diesen Punkten steckt viel an der sozialen
Wirklichkeit gereifte und von ihr gesättigte Predigt und Seelsorge in diesem
Buche. Die Abwehr der falschen Ideale vom Menschen hindert de Quervain
nicht, liebend die Lasten zu erkennen, die heute den Fabrikarbeiter und
den Bauern drücken und zu fragen, wie es in ihrer realen Situation «um
den Menschen steht» (S, 69). Und dies ist in der Tat eine der Grund- und
Hauptfragen der heutigen evangelischen Sozialethik. Ohne diesen
anthropologischen Leitfaden würde sie ihre Aufgabe verfehlen. Von hier aus
kann de Quervain dann auch Anliegen des Sozialismus oder liberaler
Sozialreformer gerecht würdigen und versuchen, sowohl dem Ideal der
Planwirtschaft als auch demjenigen der freien Wirtschaft ihre Grenze zu
ziehen. Eindrücklich sind auch die Abschnitte über die Befreiung der
Arbeit von der Sorge, die dem Diener Gottes auf dem Wege des Glaubens
und der Heiligung zuteil wird, oder die tiefe Einsicht in das christlich
geordnete Verhältnis von Feier, Ruhe und Freizeit, die der Entfaltung
der wahren Menschlichkeit dienen soll. Trotz der kritischen Fragen, die
wir andeuteten, ist es angesichts dieser und anderer Erkenntnisse und



470 Rezensionen

Themen des Buches doch klar, daß sich der Schatz unserer gemeinsamen,
sozialethischen Einsichten mehrt. Das geschieht nicht zuletzt durch die
reiche Arbeit de Quervain's, dem alle Mitarbeiter in dieser Sache großen
Dank schulden, und zwar nicht erst seit dem Erscheinen des hier angezeigten

Bandes.

Münster, Westfalen. Heinz-Dietrich Wendland.

Max Thurian, Evangelische Beichte. München, Chr. Kaiser Verlag, 1958. 176 S.

Fr. 10.—.

Das Buch ist entsprungen aus dem Denken und Leben der «Communauté

von Taizé», der Max Thurian als führender Denker angehört.
Das einleitende Kapitel stellt die Beichte in das lebendige Ganze

kirchlichen Seins und Handelns hinein: «... Diese Solidarität in der Sünde ohne

irgendein gegen den Sünder gerichtetes Urteil, diese gemeinsame Bitte um
Vergebung, dieser Kampf gegen den Satan — das sind die charakteristischen

Zeichen einer lebendigen, echt gemeindlich verfaßten Kirche, in
der die Beichte wirksam vollzogen werden kann ...» (S. 20).

Es folgt dann die Kennzeichnung des besondern Orts, der der Beichte
im Zusammenhang dieses lebendigen Seins der Kirche zukommt. Hier
kommt es zur Bestimmung der die Einzelbeichte begründenden und
erfüllenden Absolution als eines Sakraments. Thurian geht aus von Matth. 16,

19; 18, 18: «... Es geht hier nicht allein um das Predigtamt, sondern wirklich

um ein Wort und eine Handlung, die das bewirken, was sie bedeuten.
Christus sagt hier nicht, daß denen, die Sünden vergeben werden, die sich
im Glauben die Verheißung der Vergebung zu eigen machen, wie sie ihnen
in der Predigt verkündigt wird. Er sagt: ,Welchen ihr die Sünden erlaßt,
denen sind sie erlassen.' Hier haben wir ein Beispiel für eine sakramentale
Handlung. Nach der Theologie der Kirchenväter handelt es sich um ein
Sakrament, wo die Kirche auf Verheißung Jesu Christi hin glaubt, daß

Gott gleichzeitig mit und in einem Zeichen wirksam handelt, das sie dem

Glaubenden darbietet...» (S. 25 f.). Hier melden sich unsere Fragen an.
Die Unterscheidung zwischen dem «bloß» verkündigenden Tun der Predigt
und dem bewirkenden Tun des Sakraments der Absolution scheint uns un-
bibliscli. Thurian neigt dazu, das schöpferische Tun Christi und seines
Geistes, statt es im Wort und im Zeichen, im Zeichen und im Wort frei
walten zu lassen, im Wort bloß angekündigt und erst im Zeichen wirksam
vollzogen zu finden. Das ist der romanisierende Zug, der durch sein ganzes
Werk hindurchgeht. So gut die evangelische Theologie tut, den
Sakramentsbegriff aus der Isolierung und Erstarrung zu befreien, in die er
unter dem Gegensatz zu Rom seit der Reformationszeit geraten ist, so

fragwürdig ist die Überbetonung des Sakraments auf Kosten des Worts als
solchem und die damit zusammenhängende allzu direkte Identifikation
zwischen der Aktion Christi selber und der sakramentalen Aktion der
Kirche.

Der drohende — nur gerade drohende? — Sakramentalismus Thurians
kann uns nicht hindern, für die praktisch-seelsorgerliche Erkenntnis und



Rezensionen 471

Weisung dankbar zu sein, die er uns in den weitern Kapiteln seines Werks
vermittelt. Es werden hier nicht eigentlich neue Dinge gesagt, aber sie
werden mit neuer Kraft gesagt, so daß wir sie neu hören und beherzigen
müssen. Vgl. die Ausführungen über die Notwendigkeit der Beichte vor
dem Bruder (der dann freilich allzu direkt mit dem ordinierten Amtsträger
der Kirche gleichgesetzt wird) : «... durch die Gegenwart eines Zeugen
Gottes und der Kirche wird uns ganz neu konkret vor Augen geführt, daß
Gott da ist, daß er hört, betrübt ist, vergibt. Der Beichtiger gibt, indem
er Gottes heilige Gegenwart gleichsam anzeigt, unserer Beichte den
Charakter des Verbindlichen und Unwiderruflichen und hilft uns damit zur
Demut. Auf der andern Seite erlaubt es die Gegenwart des Beichtigers
aber auch, das befreiende Wort der Absolution wirklich zu hören» (S. 53).
Vgl. weiter die Weisungen, die für das Sein und Verhalten des Beichtigers
als solches gegeben werden (S. 87 ff.). Wenn Thurian für die Praxis der
Beichte «liturgische Form» fordert, so gibt er doch gleich darauf der
Forderung eine Begründung, die sie begrenzt, ja als Forderung aufhebt:
«Wenn die Beichte auch ohne jede Bedingung äußerer Art ganz schlicht
und natürlich möglich sein soll, so wird man doch allmählich danach
streben, ihr eine liturgische Form zu geben, die für viele eine Hilfe und
eine praktische Erleichterung bedeuten wird... Wir wollen zwar nicht
den Beichtstuhl einführen, aber nach Wegen suchen, die es dem Schamgefühl

des Menschen erleichtern, sein Inneres zu öffnen, ohne daß der
Beichte etwas von ihrer Schlichtheit genommen würde...» (S. HO). Vgl.
endlich die Forderung konkreter Beichte : «... es ist leicht und oberflächlich,

wenn man sagt, man sei hochmütig, egoistisch oder unrein. Man soll
diese Sünden konkretisieren, indem man die Geschehnisse beichtet, an
denen sie offenbar geworden sind ...» (S. 114).

Gewisse Fragen werden am Schluß nochmals wach, wo es um die
«Gewissenserforschung» geht. Führen Thurians Weisungen nicht in eine
Kasuistik hinein, die der Beichte einen gesetzlichen Zug verleiht (der ihr
von ihrem sakramentalistischen Verständnis her nur zu nahe liegt)
Gewinnt hier die Beichte als solche nicht doch wieder ein selbständiges
Gewicht, das ihr, nachdem Christus die ganze Last auf sich genommen hat,
nun gerade nicht zukommen kann? Nun, Thurian zitiert selber Luthers
Wort: «... wer auf sein Werk hingehet, wie rein er seine Beichte getan
habe, der bleibe nur davon. Wir vermahnen aber, Du sollst beichten und
Deine Not anzeigen nicht darümb, daß Du es für ein Werk tuest, sondern
hörest, was Dir Gott sagen lässet. Das Wort, sage ich, oder Absolutio
sollst Du ansehen, groß und teuer achten als einen trefflichen großen
Schatz, mit allen Ehren und Dank anzunehmen ...» (S. 141).

Benken, Kt. Baselland. Eduard Buess.


	Rezensionen

