Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 15 (1959)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszellen 451

Der Verlag C. F. Miiller, der nach Hebels Tod die Verlagsrechte er-
warb, setzt seine Ehre darein, an der Spitze zu bleiben. So brachte er in
schwerer Zeit 1946 die Biblischen Geschichten mit einer feinsinnigen Ein-
leitung von Otto Frommel heraus. An ihre Stelle tritt eine von Dr. W. Zent-
ner besorgte mit neuer Einleitung, gleichfalls S.5—24.4 Sprach aus Frommel
der sinnige Poet und an der Badischen Kirchengeschichte aktiv Mitbetei-
ligte, so ist es in Zentner der Stammgenosse und Spezialforscher, wie wir
ihn aus vielen Arbeiten und Ausgaben kennen und hochschitzen gelernt
haben.

Cambridge. Peter Katz.

Rezensionen.

Angelo Brelich, Gli eroi greci. Un problema storico-religioso. = Universita di
Roma. Pubblicazioni della Scuola di studi storico-religiosi, 4. Roma,
Edizioni dell’Ateneo, 1958. XII + 410 S. Lire 3800.

Zu den vielen verdienstvollen Eigenschaften dieses Buches gehért zu-
nichst, dall sich der Verfasser iiber die Kompliziertheit des griechischen
Heroenproblems, die einstweilen eine wissenschaftlich geniigende Lésung
verunmoglicht, klar ist. Mit gutem Rechte verwirft er die bisherigen Ver-
suche, der Schwierigkeiten dadurch Herr zu werden, dal man das iiber-
reiche und zum Teil heterogene Material in eine einfache Formel zusam-
mendringt. So leitete Rodhe den Heroenkult aus dem Ahnenkult her,
wihrend Usener das Hauptgewicht darauf legte, dall der Wirkungskreis
der Heroen beschréankter erschien als derjenige der olympischen Gotter,
so daB er die Anféinge des Heroenkultes auf die Verehrung von an Spezial-
funktionen gebundenen «Sondergotterny zuriickfithren wollte. Zwischen
diesen beiden Hypothesen hilt Farnell die Mitte, indem er durch sieben-
teilige Klassifizierung Heroen sowohl menschlichen als goéttlichen Ur-
sprungs Platz bereitete. Es 148t sich auch nicht bestreiten, daB diese
Theorie mehr als die vorigen auf die Tatsachen Bezug nimmt. Die grie-
chischen Heroen sind indessen «eine sehr bunte Gesellschafty (M. P. Nils-
son), und der gemeinsame Nenner fiir so disparate Glaubensvorstellungen
ist um so schwieriger zu finden, als die griechische Antike keinen einzigen
Mythus in einem rituellen Zusammenhang iiberliefert hat (S.35). Aufler-
dem haben schon die Vorsokratiker aus wissenschaftlichen und ethischen
Gesichtspunkten an den mythologischen Vorstellungen Kritik geiibt, und
diese dullert sich auch indirekt in der griechischen Literatur vom 6. Jahr-
hundert an in der hervortretenden Neigung, den urspriinglichen Inhalt der
Mythen in verstandesmifliger und moralisch tadelloser Richtung zu deuten.

Brelich lehnt entschieden die Meinung ab, es miisse ein Mythus, um
als religios bedeutsam bezeichnet werden zu kénnen, etwas Eigenartiges
enthalten, was ihn von anderen Mythen oder vom Méarchenhaften unter-

4 Johann Peter Hebel, Biblische Geschichten. Eingeleitet und hrsg. von
Wilhelm Zentner. C. F. Miiller, Karlsruhe, 1959. 259 S. DM 7.50.



452 Rezensionen

scheidet. Als beispielsweise E.Bethe in seinem Buche Mirchen, Sage,
Mythus (1923) den Perseusmythus analysierte, schaltete er alle Bestand-
teile desselben aus, die sich auch in anderen Mythen finden (Parthenogenese,
Ausgesetztwerden, Befreiung einer von einem Ungeheuer bedrohten Jung-
frau, unsichtbar machender Helm usw.), und behielt nur die Medusalegende,
welche den einzig echten Zug der Perseussage darstellen sollte, wihrend
die iibrigen Erzdhlungen als Allerweltsmotive und somit als folklori-
stisches Gut betrachtet wurden. Demgegeniiber betont der Verfasser mit
Recht, daB die angebliche Eigenart des Grundmotivs in diesem Falle be-
schrinkte Giiltigkeit hat, insofern sich dieses ganz natiirlich auf das
allgemeine Motiv «Streit eines Heroen mit einem Ungeheuer» zuriick-
{iithren 1aft.

Wie mir scheint, kann man die Ergebnisse Brelichs in zwei Haupt-
punkte zusammenfassen. 1. Man hat bisher den Unterschied zwischen Got-
tern und Heroen iibertrieben. Eine scharfe Grenze zwischen diesen beiden
Kategorien zu ziehen, ist durch nichts begriindet, weshalb die Frage, ob
die Heroen als degradierte Gotter zu betrachten sind oder als Menschen,
die gottlichen Rang erhalten haben, zwecklos erscheint. Nur soviel liefle
sich behaupten: die Heroen sind irgendwie mit der menschlichen Sphire
verkniipft. Sie haben einmal gelebt, sind dann gestorben, haben an Kriegen
und Wettspielen teilgenommen, spielen eine gewisse Rolle in Mantik und
Heilkunst usw. Einige unter ihnen sind durch Monstrositdt und Unvoll-
kommenheit in physischer oder moralischer Hinsicht gekennzeichnet.
2. Die Sondereigenschaften der verschiedenen Heroen sind nicht als etwas
Urspriingliches anzusehen, sondern als Ergebnis eines Differenzierungs-
prozesses, der nach Brelich auch in der olympischen Gotterwelt statt-
gefunden hat.

Zuletzt sei bemerkt, dall die Arbeit schon als Materialsammlung fiir
weitere Studien zur griechischen Religionsgeschichte anregend wirkt.
Dazu kommt noch die Meisterschaft, mit der Brelich den umstrittenen
Stoff behandelt. Sicher wird die Untersuchung auch fiir angrenzende
Forschungsgebiete, z. B. das Aufkommen des Christentums, von Nutzen sein.

Uppsala. David Tabachovitz.

Norman K. Gottwald, A Light to the Nations. An Introduction to the Old
Testament. New York, Harper & Brothers, 1959. 615 S. $6.50.

Wer immer Notwendigkeit und Schwierigkeit kennt, den jungen Theo-
logiestudenten wie den fragenden Nichttheologen in sinnvoller Weise mit
den Ergebnissen der historisch-kritischen Erforschung des Alten Testa-
ments bekannt zu machen, wird das von dem amerikanischen Gelehrten
vorgelegte Werk mit groflen Erwartungen in die Hand nehmen, verspricht
es doch in dem Sinne der lédngst vergriffenen Arbeit von Meinhold, aber
mit einer stirkeren péddagogischen und theologischen Zielsetzung, eine Ein-
fithrung in das Alte Testament zu geben. Fehlt es nicht an glinzenden und
zuverldssigen Darstellungen der Geschichte Israels, der FEinleitung und
der Theologie des Alten Testaments, so doch an einer zuverlissigen und
sowohl das Interesse des jungen Studenten wie des Nichttheologen wecken-



Rezensionen 453

den Einfiihrung, welche die Ergebnisse der drei genannten Disziplinen
sinnvoll vereinigt. Es ist dankenswert, dafl sich Gottwald dieser Aufgabe
gestellt hat, ehe sie von unberufener Seite erkannt und aufgegriffen wurde.
Gottwald gliedert seinen Stoff in dreizehn Kapitel, die von grundsitz-
lichen Erwigungen iiber Methode und Ziel des Werkes, Geschichte der
Entstehung der Schrift, des Kanons und der Ubersetzungen, die Welt und
Umwelt des Alten Testaments ausgehend dem Gang der Glaubensgeschichte
von der Viterzeit bis zur Erneuerung des Judentums im hellenistischen
Zeitalter folgen. In einem umfangreichen Anhang werden wichtige aufler-
biblische Quellen von der babylonischen Schiépfungsgeschichte bis zum
Kyros-Cylinder in Ubersetzung geboten. 34 Kartenskizzen, 9 Tabellen und
49 Abbildungen unterstiitzen das Verstindnis des Textes. Die Besprechung
der Quellenschriften der historischen Biicher wie der Propheten und der
Poesie im Rahmen und in der Reihenfolge des geschichtlichen Ablaufes gibt
dem Werk den Charakter einer Literaturgeschichte. Der Stil des Werkes
ist fliissig. In seiner wissenschaftlichen Haltung vermeidet der Autor die
Extreme. Er weill sich literarkritischer Methode ebenso wie traditionsge-
schichtlicher Forschung verbunden. Sein Bild der Geschichte Israels hilt
etwa die Mitte zwischen dem von Albright und Wright auf der einen und
Alt und Noth auf der anderen Seite. Die Korrektur des traditionellen Ge-
schichtsbildes wird mit grolem Takt vorgenommen. Immer wieder sucht
Gottwald zu zeigen, dall das kritische Bild der Geschichte Israels und der
Entstehung des Alten Testaments dem Glauben keinen Abbruch tut.

Bei aller Zuriickstellung personlicher theologischer Uberzeugung im
einzelnen, die Gottwald mit dem Willen begriindet, den Lieser unmittelbar
mit dem alttestamentlichen Zeugnis zu konfrontieren, ist ein Buch ent-
standen, das mehr als die erste Neugier befriedigt, wie denn eigentlich das
Alte Testament entstanden ist, welche Begebenheiten ihm zugrunde liegen
und was es bezeugen will. Wer selbst in der Tradition der Schule Alts
steht, wird an vielen Punkten, zumal in der Rekonstruktion der Vor- und
Friihgeschichte Israels, anderer Meinung sein als Gottwald. Er wird aber
seine Achtung dem auf sauberen Vorarbeiten beruhenden und der Verbrei-
tung wissenschaftlicher Erkenntnis dienenden Werk nicht versagen. Trotz
seiner der piddagogischen Tendenz und dem Wirkungsfeld Gottwalds ent-
stammenden Verwurzelung im angelsiichsischen Raum, die sich in den Bei-
spielen und Parallelen wie in den Literaturhinweisen spiegelt, wird das
Buch auch hier auf dem Kontinent seinen beabsichtigten Dienst tun kén-
nen. Seine Lektiire hinterldt den Wunsch, es michte sich auch in unsrem
Sprachraum ein Kollege finden, der sich derselben Aufgabe mit gleichem
theologischem Takt und gleicher piddagogischer Fahigkeit entledigt.

Tiibingen. Otto Kaiser.

Daniel Lys, Néphésh. Histoire de I'dme dans la révélation d’Israél au sein des
religions proches-orientales. = Itudes d’histoire et de philosophie reli-
gieuses, 50. Paris, Presses Universitaires de France, 1959. 214 S. 1200 ffr.

Johannes Pedersen hatte in seinem grundlegenden Werk <«Israel»
(1926/40) den Seelenbegriff ins Zentrum des hebriischen Denkens gestellt.



454 Rezensionen

Als Schliissel und Fiihrer dienten ihm dabei die «primitiven» Seelenvor-
stellungen, so daf} sein Israel weitgehend als ein primitives Volk erscheint.
Pedersen geht so weit, auch Jahwe in dieses primitive Vorstellungsgut
einzubeziehen.

Der Verfasser der vorliegenden Arbeit tut, unter Verwendung der
Einsichten Pedersens und seiner Schiiler, einen entscheidenden Schritt iiber
diese hinaus. Er will ndmlich nicht nur eine semantische Studie des nefes-
Begriffes geben, sondern gleichzeitig der Tatsache gerecht werden, dal
das Alte Testament Offenbarungsdokument zu sein beansprucht. Es ver-
verkiindet, unter Verwertung bereitliegenden Vorstellungs- und Sprach-
materials, eine neue Botschaft, die zu einem Ziele dréngt und als Erklédrung
des wahren Seins auch fiir uns bedeutsam ist.

Dementsprechend ist das erste Kapitel (Lie probléme de I'étre) philo-
sophisch-grundsitzlicher Art. Die Offenbarung hat das zeitgendssische
Denken in Israel und seiner Umgebung aufgenommen. Bedeutet das, daB
die biblischen Konzeptionen iiberholt und fiir uns belanglos wéren? Nein;
denn es ist die Existenz des Menschen (sein Benehmen) zu unterscheiden
von seiner Essenz (seinem wahren Wesen), obwohl beide nicht vonein-
ander zu trennen sind. Die anthropologischen Begriffe der Bibel betreffen
cowohl Existenz wie Issenz des Menschen, sie sind zugleich psycholo-
gischer wie <«animischers (animique) Art. Als psychologische Termini
Letreffen sie die Existenz des Menschen, sein Leben in der Geschichte,
und sind daher mit der Geschichte verdnderlich. Sie mégen also als Psycho-
logie fiir uns belanglos sein. Indem sie aber zugleich auch die Essenz des
Menschen umschreiben, das heilt sein wahres Wesen als Mensch-vor-Gott,
haben sie auch fiir uns Geltung. «Aus der Sprache der Menschen heraus
(d. h. aus den psychologischen Begriffen Israels) hilft uns der Gott-zum-
Menschen-hin (der Gott-der-sich-gibt), das Wesen des authentischen Men-
schen zu verstehen, dessen, den er schafft und den er zu retten kommt»
(S.47). Auf Grund dieser Uberlegungen gibt sich der Verfasser ein 6-punk-
tiges Arbeitsprogramm. Kap. 2 und 3 seines Werkes fiihren die ersten
beiden Punkte aus.

Zunichst wird, in engster Anlehnung an religionsgeschichtliche For-
gchungen, die Seelenvorstellung iiberhaupt aus dem Begriff der Potentia-
litidt erklirt und in ihren Abwandlungen in der Umwelt Israels geschildert.
Sodann wird der Begriff nefe$ griindlich untersucht und seine geschicht-
liche Entwicklung von den iltesten Texten bis zur spiten Weisheit ver-
folgt. Von grioftem Interesse ist die Folgerung, dafl sich der hebriische
«Seeleny-Begriff im Vergleich zur Umwelt Israels verengt und geklart
hat; es fehlen zum Beispiel der Kult der nefe§ und die Spekulationen iiber
ihr Ergehen im «Jenseits».

Das Werk ist ein Torso. Wichtige Punkte des vorgeschlagenen Arbeits-
programmes sind noch nicht ausgefiihrt (Analyse der alten Ubersetzungen,
Studium der Parallelbegriffe, Geschichte des nefes-Begriffes im Rahmen
der politischen Geschichte Israels, Aufweis der «animischen» Tragweite
des Begriffes, d. h. seiner Bedeutung als Offenbarung iiber den Menschen).



Rezensionen 455

Man wird also mit einem endgiiltigen Urteil noch zuwarten. Immerhin muf}
man die hermeneutische Probitit bewundern, die Ernst macht mit der
Offenbarung in der Geschichte. Der Verfasser hat einen Weg gewiesen, das
Ineinander von Geschichtlichkeit und Endgiiltigkeit im Handeln Gottes
zu verstehen.

Kleinere Bedenken sind da und dort anzumelden. Der Paragraph iiber
die Etymologie ist véllig ungeniigend und miiite neu geschrieben werden.
Auch wundert man sich, dafl in der Transkription das Shewa quiescens
konsequent ignoriert wird — um zu schweigen von dem im Franzdsischen
offenbar unausrottharen ménnlichen Artikel vor «shedls.

Lausanne. Carl A. Keller.

H. H. Rowley, The Dead Sea Scrolls and the New Testament. Loondon, SPCK,
1957. 32 S. Sh. 2/.

Das vorliegende Bindchen will die vielen ungenauen Urteile iiber die
Qumranfunde, die sich durch die Leichtgldubigkeit schlechtinformierter
Kreise geformt haben, ein fiir allemal beseitigen. Zu diesem Zwecke be-
handelt es die Texte im Blick auf wichtige Einzelthemata (z. B. die Essier,
das «Kreuz» und die «Auferstehungs des Lehrers der Gerechtigkeit, die
Sakramente usw.). Wie immer in Rowleys Werken, verbindet sich hier
Einfachheit des Stils mit Griindlichkeit der Forschung; dadurch wird das
Biéndchen in weiten Kreisen Wichtiges leisten.

Buenos Aires. J. Alberto Soggin.

René Marlé S.J., Bultmann und die Interpretation des Neuen Testamentes.
Deutsch von J. Kremeyer (Konfessionskundliche und kontroverstheo-
logische Studien, hrsg. vom J.-A. Mohler-Institut). Paderborn, Verlag
Bonifacius-Druckerei, 1959. 210 S. DM 14.80.

Das Verdienst dieser Verdffentlichung ist durch folgende Fakten hin-
reichend charakterisiert: Sie wurde bereits in zwei Sprachen iibersetzt.
Vor allem hat Bultmann selbst — der so oft AnlaB fand, sich iiber Mil-
verstiindnisse zu beklagen — seine tiefe Genugtuung iiber das klare Ver-
stindnis seines Denkens, das sich in diesem Buch bekundet, zum Ausdruck
gebracht. So konnte er erkliren: «Ich bin iiberzeugt, dall es zur Klirung
der gegenwirtigen Lage der Theologie Wesentliches heitragen kann»
(Theol. Lit.-zeit. 82, 1957, Sp. 241—250).

Kapitel I ordnet Bultmann sehr gliicklich in den Zusammenhang der
heutigen protestantischen Theologie ein und hebt besonders sein Bemiihen
hervor, die religidsen Anspriiche der dialektischen Theologie und die
kritischen Forderungen der liberalen Theologie zu vereinen. Iis werden die
Grenzen und die Eigenart seines Beitrages zur formgeschichtlichen und
religionsgeschichtlichen Schule dargestellt. Schliefilich wird gezeigt, dal
die geheime Antriebskraft seiner ganzen theologischen Arbeit das Streben
ist, die Grundlagen zu legen fiir eine Theologie, die in den Kategorien der
Existenzphilosophie «eine Theologie unserer Zeit und fiir unsere Zeit sein
solly (S.32). Die Kapitel II, III und IV zeigen die Durchfiihrung dieses
Programms im einzelnen im Prozell der Entmythologisierung der Botschaft



456 Rezensionen

des Neuen Testamentes und in der existentialen Interpretation dieser Bot-
schaft, die auf anthropologischen Voraussetzungen bewullt Heidegger-
scher Struktur beruht, auf Voraussetzungen, die aber das unabdingbare
Element des christlichen Giaubens nicht ersticken, sondern es gerade zur
Geltung bringen wollen. Kapitel V greift das zentrale Problem ‘Jesus’ an
und untersucht das Ereignis von Kreuz und Auferstehung im Hinblick auf
die Bedeutung, die ihm Bultmann im Gesamtaufbau seines Denkens ver-
leiht. Es folgen der SchluBl, ein Nachwort des Herausgebers und die
Bibliographie.

Ohne zu zdgern, kénnen wir sagen, dall dieses Buch der katholischen
Theologie Ehre macht: durch die ausfiihrliche und genaue Darstellung,
durch das stindige gewissenhafte Bemiihen, die Stellung des zugrunde
gelegten Autors von Grund auf, in ihrer tiefsten Intention, in ihren
eigensten Ziigen und den ihr eigenen Kategorien zu verstehen, ohne sie in
dulerliche und entstellende Schemata zu zwingen, schliefilich durch den
klaren und organischen Aufbau. Das Werk ist geradezu ein Idealfall un-
voreingenommener Information auf dem so heiklen Gebiet der interkon-
fessionellen Beziehungen, wo leider deutlich gegenteilige Beispiele im
Uberflul} vorhanden sind. Es ist ein verheiflungsvolles Zeichen, dall dieses
Buch als erster Band der vom Johann-Adam-Mohler-Institut herausgegebe-
nen Reihe ‘Konfessionskundliche und kontroverstheologische Studien’ er-
schienen ist. Es ist besonders zu betonen, dall die kritischen Bemerkungen
frei sind von jeglicher Selbstgefilligkeit, aber getragen sind von Takt-
gefiihl, Achtung und Verstindnis. Sie gewinnen sich dadurch die spontane
Zustimmung des Lesers, nicht nur durch die niichterne Zurtickhaltung, mit
der sie vorgebracht werden, sondern gerade durch ihre Giiltigkeit und
Stichhaltigkeit. Das gilt auch fiir Probleme, wo ein Mifiverstindnis — be-
sonders fiir ein in einer anderen Schule beheimatetes Denken — hiitte
gefihrlich werden konnen, so zum Beispiel fiir das Problem der Auf-
erstehung. Die gesamte kritische Untersuchung Marlés scheint von einer
Voraussetzung getragen, die nach dem Willen des Verfassers den Wert
eines Prinzips fiir die katholische Theologie iiberhaupt annehmen soll:
<«Erste Voraussetzung ist fiir sie allerdings, dall sie sich nicht hinter
phariséischer Selbstgefilligkeit verschanzt in der irrigen Vorstellung, alle
ihre Pflichten gegeniiber der Wahrheit schon damit erfiillt zu haben, daf}
sie sie grundsétzlich schon besitzty (S.192).

Aber gerade die stidndig spiirbare Bemiihung um Verstindnis und
Objektivitit, die so hofliche Kontrolle der Reaktionen und die Zuriick-
haltung im Urteil stellen ein grundsitzliches Problem. Handelt es sich
nur um eine Gewohnheit der Wissenschaft, die sich iiber konfessionelle
Streitigkeiten und Polemik zu erheben vermag, oder aber um einen neuen
Ton in den konfessionellen Beziehungen iiberhaupt, der getragen ist von
dkumenischem Geist? Bei aller formalen Korrektheit sollte man doch Kri-
tik nicht verschweigen, wenn man das theologische Gespriich nicht seiner
Grundlage berauben und damit zum Verstummen bringen will. Marlé
schliefit zwar jedes Kapitel seines Buches mit durchaus zutreffenden kriti-
schen Uberlegungen, aber er richtet den Blick des Lesers nach vorne, so daf}



Rezensionen 457

dieser bis zum Ende des Buches auf eine grundsétzliche Kritik wartet, die
die wesentlichen Griinde der Meinungsverschiedenheit herausstellt. Diese
Kritik jedoch bleibt aus, oder vielmehr verschiebt sie sich im Schlufl} von
der Hermeneutik Bultmanns auf die dogmatische Situation des Protestan-
tismus, mit einer Angleichung, die sehr fraglich bleibt.

Wie erklirt sich dieses Phinomen? Das katholische Interesse fiir Bult-
mann ist ja hinreichend bekannt, ebenso im iibrigen das Interesse fiir Kier-
kegaard (die Beziehung ist nicht zufillig!). Nicht umsonst erklirt Marlé,
dafl gerade die katholische Theologie, besser als jede andere, aus der Be-
rithrung mit dem Denken Bultmanns befruchtende Ergebnisse ziehen kann
und auch ihrerseits den Gespriichen, die an seinen Namen gekniipft sind,
fruchtbare Impulse vermitteln kann (S.192). Man hat sich zu fragen, ob
dieser Einklang der Interessen und diese gegenseitigen Anregungen sich
nicht aus einer unbewulBten paradoxen Verwandtschaft ableiten lassen.
Wir glauben diese Verwandtschaft in jenem gnoseologischen Synergismus
erkennen zu konnen, der so sehr im Gegensatz steht zu den Voraussetzun-
gen der Reformation, weshalb sowohl die vortridentinische und dann vor
allem die nachtridentinische katholische Tradition als auch der Marburger
Exeget auf ganz verschiedenen Wegen dazu kommen, die Méglichkeit einer
Anthropologie aullerhalb der Offenbarung zu behaupten. Sie beschrinken
dabei den christlichen Beitrag gegeniiber der philosophischen Ethik auf
die tatsichliche Verwirklichung eines Heils und einer Befreiung von der
Stinde und vom Bosen, das heilit auf eine Wiederherstellung des Menschen
in seiner urspriinglichen schipfungsmifligen Existenz (S.1221.). Dieser
gnoseologische Synergismus bekundet sich im iibrigen nicht nur auf anthro-
pologischem Gebiet, sondern auf viel allgemeinerer Ebene in einer gemein-
samen Aufgeschlossenheit fiir die Philosophie und in der gemeinsamen
Behauptung ihrer Notwendigkeit als Voraussetzung der theologischen Ar-
beit. Wir glauben jedoch, das tieferliegende Motiv der Verwandtschaft in
der gemeinsamen Betonung — wenn freilich in vollkommen verschiedenem
Zusammenhang — der Gegenwirtigkeit des Heils unter Verzicht auf Ver-
gangenheit und Zukunft, erkennen zu kénnen. Es ist symptomatisch, daBl
Marlé nicht kritisiert, wenn Bultmann den Einflull der Gnosis auf die neu-
testamentlichen Autoren hioher bewertet als den Einflull des Alten Testa-
ments, und ebenso symptomatisch ist es, daBl er nicht radikal die Aushgh-
lung des zukiinftigen Moments (in der Form der Eliminierung mythologi-
scher Reste) in der eschatologischen Konzeption Bultmanns kritisiert. Alles
konzentriert sich auf das gegenwirtige existentiale Selbstverstindnis, das
durch das Kerygma vermittelt wird: die Tatsache Christi als ‘eschatologi-
sches Ereignis’ ist nie Vergangenheit, sondern immer Gegenwart, und sie
scheint sich im Bewuflitsein dessen, der daran glaubt, aufzulésen. Dieser
Vorgang, in dem, wie Althaus deutlich hervorgehoben hat, die neutesta-
mentliche Formel vom fleischgewordenen Wort sich in die Formel des zum
Kerygma gewordenen Wortes verwandelt zu haben scheint?, ist — trotz

1 P. Althaus, Das sogenannte Kerygma und der historische Jesus
(1958), S. 27.



458 Rezensionen

der nicht zu unterschétzenden Unterschiede — viel zu nahe verwandt mit
dem Prozel des Lehramtes der Kirche, die in sich die Wirklichkeit des
Heils zusammenfaft und das ephapax Christi relativiert, als daB er den
katholischen Gelehrten zum grundsitzlichen Widerspruch herausfordern
konnte. Und das erkldrt gleichzeitig das Unbehagen des protestantischen
Beobachters gegeniiber dem exegetischen und theologischen Unternehmen
der «existentialen Interpretations des Neuen Testaments.
Rom. Vittorio Subilia.

Hugh T.Kerr, The First Systematic Theologian, Origen of Alexandria. =
Princeton Pamphlets 11. Princeton, 1958. 43 S. $0.50.

Man mull wohl mehr als hundert Jahre zuriickgehen, ehe man auf die
letzte zusammenfassende Darstellung des origenistischen Systems in
deutscher Sprache stofit (Redepenning, 1846). Was inzwischen an #hn-
licher Literatur erschien, stammt entweder aus dem franzosischen (de
Faye, Daniélou) oder dem englischen Sprachgebiet (Bigg). Schon diese
Tatsache mag zeigen, welche unerledigte Aufgabe hier auf die Dogmen-
geschichte wartet.

Es wire indessen verfehlt, wollte man auf Grund des Titels, den Kerr
iiber seine kleine Schrift setzt, auch nur eine teilweise Bewiltigung dieses
Problems in Angriff genommen sehen. Auf 43 Seiten und in Pamphlet-Form
148t sich Origenes nun einmal nicht bewiltigen. So erschopfen sich Kerrs
Ausfithrungen im wesentlichen darin, daf} er auf einen kurzen Lebenslauf
des Alexandriners eine hie und da paraphrasierende Inhaltsangabe von
‘De principiis’ vortrigt, die offensichtlich keine neuen Gesichtspunkte ver-
mitteln, sondern nur Bekanntes komprimieren will. Darin liegt denn auch
die praktische Brauchbarkeit der Abhandlung, deren Wert als knappe und
iibersichtliche Einfiihrung in das weitschichtige und komplexe Gefiige der
origenistischen Theologie nicht bestritten werden soll.

Stuttgart. Gotthold Miiller.

Martin Grabmann, Mittelalterliches Geistesleben. Abhandlungen zur Geschichte
der Scholastik und Mystik, 3. Mit der Bibliographie M. Grabmanns hrsg.
von Ludwig Ott. Miinchen, Max Hueber, 1956. XI + 479 S. DM 29.80.

Martin Grabmann starb am 9. Januar 1949, bevor er seinen Plan, den
1926 und 1936 erschienenen (und 1956 photomechanisch nachgedruckten)
zwei Binden seiner gesammelten Aufsitze einen dritten folgen zu lassen,
verwirklichen konnte. Dal} dieser Band nun als ein in jeder Hinsicht wiir-
diges Monument von der schier unglaublichen Leistung eines Forschers
zeugt, an dem keiner vorbeikommt, der sich mit mittelalterlichem Geistes-
leben beschiftigt, verdanken wir Grabmanns Schiiler Ludwig Ott. Dieser

ging zunichst daran, Grabmanns Bibliographie zusammenzustellen (8. 10

bis 34). Sie zdhlt 416 Versffentlichungen aus den Jahren 1897 bis 1952 auf;

nur 55 unter ihnen sind Rezensionen. Aus dem seit dem FErscheinen des
zweiten Bandes Veroffentlichten wihlte der Herausgeber dann zwanzig

Abhandlungen aus und brachte sie auf den neuesten Stand der Forschung,

priifte auch die angefiihrten handschriftlichen Texte und die Zitate nach

Méglichkeit nach.



Rezensionen 459

In den Aufsitzen versteht es der Verfasser, nicht nur Entlegenes aus-
zuforschen, sondern auch, es an seinem Platz mit schon Bekanntem einzu-
ordnen und zusammenzufassen. Wer immer sich mit den einschlédgigen Fra-
gen zu beschiftigen hat, erhilt von Verfasser und Herausgeber eine un-
gewdohnlich zuverlissige Fithrung auf den verschlungensten Wegen. Durch
all die Beschreibungen und reichlichen Zitierungen von Handschriften, Er-
orterungen literarischer Zusammenhinge, Beitrige zur Universitidts- und
Bibliotheksgeschichte, Literaturhinweise und Forschungsberichte hindurch
kommt man immer wieder an Punkte, von denen aus sich gréflere Zusam-
menhinge iiberschauen lassen, oft in neuartigen, nur auf diesen miihseligen
Wegen zu erreichenden Perspektiven (z.B. im 7. Aufsatz, «Siger von Bra-
bant und Dantey, S.180-196, einer besonders reizvollen Untersuchung, und
im folgenden, «Das Aristotelesstudium in Ttalien zur Zeit Dantesy, S.197
bis 212).

Wenn in den vorliegenden Arbeiten mehr das literatur- als das ideen-
geschichtliche Interesse auf seine Rechnung kommt, so kann man den Ver-
fasser nicht tadeln, diese Grenze selber nicht gesehen zu haben. Etwa
zehnmal liest man die Bemerkung, dall wegen der gebotenen Kiirze oder
wegen noch nicht weitergefithrter Studien «nur der literargeschichtliche
Standpunkt behandelty> werden konnte, «ohne auf die inhaltliche Seite néher
einzugehens (S.157), dall vorerst «nur neues Material> vorzulegen war
(S.166) u.d. Uberhaupt pflegte Grabmann sehr genau anzugeben, was
erreicht ist und behauptet werden kann und wo die Hypothesen und die
zukiinftigen Aufgaben einsetzten. So gibt der zweite Aufsatz, «Bedeutung
und Aufgaben der Erforschung des mittelalterlichen Aristotelismus»
(8. 50-63), alle wiinschbare Klarheit iiber die Frage, was noch zu tun bleibt,
bis sich «endgiiltig eine zusammenfassende und erschipfende Darstellung
iiber ,Aristoteles im Mittelalter’s schreiben lassen wird (S. 62).

Es fehlt dabei nicht an erhellenden Werturteilen, sei es iiber die Wich-
tigkeit eines Komplexes (z.B. der mittelalterlichen Aristotelesexegese,
der Kommentare zu den Werken des Thomas von Aquino, der Arbeit der
Pariser Artistenfakultit, der mittelalterlichen Sprachlogik) fiir die ge-
samte Geistesgeschichte, sei es iiber die Bedeutung einzelner bisher kaum
bekannter oder falsch beurteilter Personen oder Richtungen, z. B. Abaelard,
Petrus Heliae, der spekulative Grammatiker, Petrus Hispanus (als Papst
Johannes XXI.), der einflufireiche Logiker, der «ganz groBle Naturphilo-
soph und Physiker Nikolaus von Oresme», «vielleicht der griofite Denker
der ganze Spitscholastiky (S.222). Diese und andere Namen begegnen uns
immer wieder durch das ganze Buch, und durch die Bekanntschaft mit ihrer
wirklichen, aus zeitgenotssischer Vergegenwirtigung gewerteten Bedeu-
tung hort manches Mittelalterliche auf, «dunkely zu sein, und das Selbst-
bewulBtsein des «modernen Menschen» wird erheblich geddmpft, wenn er
lernt, wie so manche seiner «Errungenschafteny auf Jahrhunderte zuriick-
gehen, mit denen er wenig anzufangen wulte. Dabei wird (wie es am Bei-
gpiel Abaelards besonders deutlich wird) niemals dramatisiert, hingegen
die wahre Modernitidt an ihrem wirklichen Einsatzpunkt (der oft weit ent-
fernt von den Stellen ist, wo Spitere geistesgeschichtliche Sensationen



460 Rezensionen

suchten) gezeigt. Im Zusammenhang mit Nikolaus von Oresme u.a. wiir-
digt Grabmann (S.3881.) auch die positive Seite des so oft geschmihten
spatmittelalterlichen Nominalismus. Dall diese allerdings nur auf dem
Gebiete der Naturphilosophie und nicht auf dem der Theologie liegen soll,
wird man ihm nicht ohne weiteres abnehmen. Aber wer will mit ihm
rechten, wenn er am Schlull des 16. Aufsatzes, iiber Albert von Brescia
(S.323—351), den Leser bittet, ihm eine «persionliche Bemerkung» iiber
sein Verhiltnis zum Aquinaten zu gestatten? Sie schlielit folgendermafien:
¢«Ich muf} riickblickend dankbaren Herzens bekennen, daf}, je mehr ich mich
in die wissenschaftliche Individualitit und Arbeitsweise, in das Seelen-
leben des Doctor communis et angelicus versenkt habe, je mehr ich speku-
lativ und historisch die Monumentalitit seines philosophisch-theologischen
Gedankenbaues zu ergriinden und zu begreifen mich bemiiht habe, ich auch
in steigendem Mafle seelisch die Wahrheit der Worte erfahren und erlebt
habe, die der Dominikanergeneral Franz Sylvestris von Ferrara im Wid-
mungsschreiben seines Kommentars zur Summa contra Gentiles an Papst
Clemens VIII. niedergeschrieben hat: ,Nunquam Thoman Aquinatem con-
veni, quin abierim doctior eiusque amantior.’>

Neunzehn der Aufsdtze gruppieren sich um zwei grolle Themen. —
Das eine ist das Problem des mittelalterlichen Aristotelismus, dem Grabmann
«<mehr als fiinfzig Untersuchungen und Verdffentlichungens (S.60) ge-
widmet hat. Unter den hier diesem Thema zugeordneten Aufsitzen 2—12
greift der 3. (S.64—127) am weitesten aus: «Aristoteles im 12. Jahrhundert»
(1950 zuerst erschienen; die Ergiinzungen des Herausgebers sind hier be-
sonders wichtig). Was man bis jetzt iiber den verwickelten Gang der mittel-
alterlichen Aristotelesrezeption (Ubersetzungen, Kommentare, Anteil des
Boethius, jiidischer, arabischer, byzantinischer Vermittler usw.) bis zur
Schwelle des 13. Jahrhunderts weill oder vermutet, wird hier aufs klarste
dargelegt. Zugleich erhalten wir in diesem wie in anderen Aufséitzen reiche
Einblicke in das, was man den ¢«Humanismus des 12. Jahrhundertsy nennt.
Eine zusammenfassende Wiirdigung dieses Begriffes eroffnet den 1. Auf-
satz, «Die Aphorismata philosophica des Wilhelm von Doncaster» (S. 36
bis 49), in dem ein Stiick des Fortlebens der Antike aullerhalb des aristo-
telischen Kreises vor uns ersteht. — Das zweite Hauptthema des Bandes,
dem die Aufséitze 13—20 gewidmet sind, konnte man so formulieren:
I'reunde, Mitstreiter, Nachfolger, Verteidiger und Ausleger des Thomas
von Aquino. Wenig bekannte Gestalten und Werke der Hoch- und Spiit-
scholastik werden uns nahegebracht, wie Romanus de Roma ({ 1273),
Adenulf von Anagni (f 1290), Albert von Brescia O.P. (f 1314). Die wich-
tigste Abhandlung dieser Gruppe aber beschéftigt sich mit einem Bekann-
teren, Johannes Capreolus O.P. (4 1444) und seiner Stellung in der Ge-
schichte der Thomistenschule (S.370-410). Mit Liebe geht Grabmann den
«laudes Sancti Thomae» nach, wo immer sie im Symposium der Thomisten
erklingen.

Darin, daf} dieser Band vieles sehr Entlegene und Spezielle thematisch
so gut zusammenordnet, wird man die Frage beantwortet finden, warum
der Herausgeber gerade diese Aufsidtze auswihlte. Nicht oft betreten wir



Rezensionen 461

in der nun vorliegenden Sammlung theologiegeschichtliches Gebiet im en-
geren, inhaltlichen Sinn, so etwa im 3. Aufsatz, wenn die Auswirkung der
Fortschritte in der Logik auf die Theologie geschildert wird (S.117 ff.),
oder im 13., «<Die Summa de astris des Gerhard von Feltre O.P.» (S.254—279),
wenn die antiastrologischen Aussagen dieses Werkes iiber Fatum wund
Providenz gewiirdigt werden (8S.265 ff.). Wir wollen aber lieber noch
einige jener vielen LKinzelheiten hervorheben, welche die aus den Quellen
entstehenden und belegenden Darstellungen immer wieder erfreulich be-
leben. Nachdenklich vernimmt man, dafl das im 1. Aufsatz beschriebene
ethische Werk, in starkem Gegensatz zu dem Moralium dogma philoso-
phorum aus der Schule von Chartres, keine Beachtung und Verbreitung
fand, obwohl es nach Grabmanns Urteil das philosophisch wertvollere ist
(S.48). Im 3. Aufsatz ist besonders interessant, was man gelegentlich aus
den Quellen iiber das Verhiltnis von Logik und biblischer Exegese er-
fahrt (S.98. 116). Der 14. Aufsatz bringt wertvolle Mitteilungen iiber da-
malige Universititsgebrauche (S.288ff.). Im 18. Aufsatz (S.379) sehen
wir, wie bei aller Ehrerbietung auch Capreolus gelegentlich sich erlaubte,
seinen Meister inkonsequent zu finden; denn — nach Horazens Poetik —:
«Quandoque bonus dormitat Homerus. Verum opere in longo fas est obre-
pere somnum.» Zur Thomaslegende gehort eine angebliche Ubersetzung
der Summa contra Gentiles ins Tiirkische auf Wunsch Mohammeds II.
(8.423—439). Erhebend fiir den Ordo academicus (besonders von Amerika
aus betrachtet) ist, wie nach dem 20. Aufsatz im anonymen Kommentar
zu dieser Summa die Frage «Utrum magis sit credendum determinationi
Ecclesiae aut determinationi doctoris theologiae» beantwortet wird
(S.444 £.). Und wenn dort wenigstens der Papst — nicht jedoch die Bischofe
und Kardinéile — dem Professor iibergeordnet bleibt, so heil}t es ein wenig
weiter iiber ersteren: «Unde si Summus Pontifex simul cum Concilio deter-
minarent, quod canis Thobie non habuisset caudam, non esset eis creden-
dumy (S.445).
San Anselmo, California. Martin Anton Schmidt.

Ernst Gerhard Riisch, Vom Heiligen in der Welt. Beitrdige zur Kirchen- und
Geistesgeschichte. Zollikon-Ziirich, Evangelischer Verlag, 1959. 256 S.

Neun Aufsidtze aus verschiedenen Gebieten der Geistes- und Kirchen-
geschichte sind in dieser Schrift vereinigt.

‘Wihrend der Kunsthistoriker P. Meyer von den St. Galler Miniaturen
als von befremdlichen Erscheinungen gesprochen hat, versucht Riisch in
seinem ersten Aufsatz «Vom Geheimnis der irischen Buchmalerei» von der
Geistesgeschichte her eine Losung, indem er auf die Verwandtschaft mit
Clemens von Alexandrien und seinem Werk Stromateis hinweist. Und in
der Studie <«Die Schonheit der Heiligen» stellt der Verfasser aus der
Legenda aurea des Jacobus de Voragine die Stellen iiber die Schiénheit und
deren Bedeutung zusammen.

Im nichsten Abschnitt «Maria in der Basler Reformationy wird an Hand
von Aussagen iiber Maria, die Mutter Jesu, dargestellt, wie Oekolampad
von der katholisch-mittelalterlichen Geisteswelt iiber den christlichen



462 Rezensionen

Humanismus sich zur reformatorischen Erkenntnis durchringt. «<Erasmus
in St. Gallen» bietet uns seine Zusammenstellung der Zeugnisse iiber die
Auswirkungen des Gedankengutes des groflen Humanisten in der Geistes-
geschichte St. Gallens bis ins 19. Jahrhundert hinein.

Eingehend werden «Die Erziehungsgrundsiitze Huldrych Zwinglis»
dargestellt. Das Ziel der Erziehungsarbeit Zwinglis sieht der Verfasser
in der Vollendung der irdischen Gaben durch den Glauben.

Mit Mérike hat sich Riisch schon in einer in dieser Zeitschrift ver-
offentlichten Arbeit beschiftigt. Diesmal geht es ihm um <«Das Christus-
bild Eduard Morikes», und er glaubt es vor allem in dem Jesusknaben
«voll Gnade bei Gott und den Menschen» zu finden.

In die weltanschaulichen Diskussionen der Gegenwart hinein greift
die Auseinandersetzung mit Oswald Spengler in «Oswald Spenglers Ge-
schichtsphilosophie in christlicher Sicht». Vier Problemkreise werden her-
ausgegriffen: Der «erhabenen Zwecklosigkeity im Kommen und Gehen der
Kulturen wird gegeniibergestellt, dafl alles vor Gott geschieht und fiir
ihn da ist. Die von Spengler behauptete Unvergleichbarkeit der Kulturen
konfrontiert der Verfasser mit der neutestamentlichen Auffassung, dafl
das ganze Menschengeschlecht eine Einheit sei. Die Schicksalsidee der
Spenglerschen Konzeption stellt er neben die Verheilung Gottes: «Siehe,
ich mache alles neu», und dem Relativismus hilt er entgegen, dall uns in
Jesus Christus die Wahrheit begegnet. IZs mull anerkannt werden, daf} sich
Riisch ehrlich bemiiht hat, Spengler wirklich zu verstehen, und sich die
Auseinandersetzung nicht leicht machte.

Der Aufsatz «Uber ein Liebesgedicht von Ricarda Huchy ist in dieser
Zeitschrift (1957) erstmals verdffentlicht worden. Der Verfasser sucht
das Gedicht aus der romantischen Naturphilosophie der Verfasserin heraus
zu erkldren und stellt es in ihre Lebensgeschichte hinein.

Am umfangreichsten ist der Abschnitt, der iiberschrieben ist mit «Der
Kampf um den christlichen Gehalt des eidgendssischen Staatsgedankens in
der Zeit vom ersten bis zum zweiten Weltkrieg». Der Verfasser lilt Poli-
tiker, Historiker, protestantische und katholische Theologen zum Wort
kommen, die sich in diesem Zeitabschnitt darum gemiiht haben, das christ-
liche Moment im eidgenéssischen Staatsgedanken darzustellen, und schliel}t
daran etliche Schlufifolgerungen an, die in einem Aufruf zur Uberwindung
des Kleinglaubens und Unglaubens im eigenen Innern gipfeln.

So verschiedenartig auch die vom Verfasser angeschnittenen Themen
sind, immer hat er dazu etwas Entscheidendes zu sagen. Er eréffnet unse-
rem Blick neue Perspektiven und vermag das Heilige in der Unscheinbar-
keit seiner irdischen Erscheinung aufzuweisen.

Lausanne. Paul Handschin.

Charisteria Iohanni Kdpp octogenario oblata. = Papers of the Estonian
Theological Society in Exile, 7. Stockholm, ¢/o Dean Jakob Aunver, 1954.
304 S. $5.-.

Auf diese Festschrift, die ein stattliches Monument iber die fort-
gesetzte geisteswissenschaftliche Arbeit der Estlinder im Ausland bildet,



Rezensionen 463

moéchten wir noch aufmerksam machen. Dem ehemaligen Professor der
Praktischen Theologie und Rektor der Universitit Dorpat werden von
Schiilern und Freunden 14 Aufsiitze gewidmet. Uber chesed, akolouthein,
ego eimi, iiber syrische Askese, iiber Evanston, Eschatologie in USA, iiber
die Philosophen Teichmiiller, Tennmann, Berdjaeff sowie iiber verschie-
dene Gebiete der Kultur- und Kirchengeschichte Estlands werden hier
gediegene, z. T. temperamentvolle Studien geboten. Von allgemeinem Inter-
esse ist besonders eine Ubersicht der theologischen Arbeit in Estland
wihrend der Freiheitsjahre, geschrieben von A. Vagbus, dem hervorragen-
den Kenner der syrischen Kirchengeschichte.
Basel. Bo Reicke.

Poul H. Jorgensen, Die Ethik Schleiermachers. = Forschungen zur Ge-
schichte und Lehre des Protestantismus X, 14. Miinchen, Chr. Kaiser Ver-
lag, 1959. 223 S.

Es gibt kaum ein Buch, das das Schleiermacher’sche Denksystem in
solcher Klarheit vor Augen stellt wie die jetzt in deutscher Sprache er-
schienene Arbeit von Jorgensen. Die Grundkonzeption der Schleiermacher-
schen Ontologie — der kosmische Prozef — wird dem Leser in verschie-
denen Aspekten geradezu eingehdmmert; denn «das System... und dessen
Sieg (ist) ... fiir Schleiermacher doch das Stdrkste» (S.106). In scharfer
Analyse werden von der Philosophie her die Konsequenzen fiir die theo-
logische Ethik entfaltet. Man konnte diese Folgerungen in dem Satz zu-
sammenfassen: Eine spezifisch theologische Ethik hat im System Schleier-
machers keinen Raum. Seine ganze Theologie unterscheidet sich iiberhaupt
nur formal von seiner Philosophie. Die «Christliche Sitte» beschreibt den
kosmischen Prozef}, die «Nichtdifferenz» (S.105) von Geist und Materie
nur auf einer hoheren Entwicklungsstufe, aber es ist derselbe kosmische
Prozel}, der auch den Inhalt der philosophischen Ethik bestimmt.

So iiberzeugend diese Gedankenfiihrung auch sein mag, sie wird dem
Theologen Schleiermacher nicht gerecht. Aber das ist eine Grundfrage der
Methode theologiegeschichtlichen Arbeitens.

Wenn man von der philosophischen Grundkonzeption her an die Theo-
logie Schleiermachers herangeht, dann kann am Ende der einzelnen Unter-
suchungen nur jene «Wiirdigung» stehen (S. 18 ff.; 36 ff.; 102 ff.; 165 ff.),
fiir die man ehrlicherweise besser Kritik oder Verurteilung sagen sollte.
Wie leicht kann man von der orthodox-reformatorischen Theologie her mit
Schleiermacher ‘fertig’ werden! Allerdings ist fraglich, ob man mit dem
Zitat des Liebesgebotes Jesu «einigermaflien festen Boden fiir eine theo-
logische Wiirdigung» (S. 110) gewinnen kann und ob mit der Dialektik von
Imperativ und Indikativ das Problem von Gesetz und Evangelium wirklich
erfalit ist (S. 166).

Sollte man es nicht ernster nehmen, dafll Schleiermacher mindestens
formal ein eigenstindiges theologisches System aufgebaut hat, ehe man
dessen Inhalt verurteilt?

Sollte man sich vorschnell die Méglichkeit nehmen, auch von der Theo-
logie Schleiermachers zu lernen, ehe man sie dogmatisch abtut, weil sie



464 Rezensionen

«vollig dem entgegengesetzt ist, worin wir das christliche Anliegen sehen»
(S.199)?

Sollte man nicht mehr staunen dariiber, dal in der «Christlichen Sitte»
immer wieder vom pneuma hagion die Rede ist, und fragen, welche Rele-
vanz dieses pneuma bei Schleiermacher fiir die Welt, fiir verschiedene
Sphiren menschlichen Lebens hat?

Das wire eine Wiirdigung, die uns heute weiter fiihrt, als Schleier-
macher schlieBlich des Krypto-Katholizismus (8. 220) zu hezichtigen.

Eine solche Methode theologiegeschichtlichen Arbeitens hétte die vor-
liegende Schrift zu einer spezifisch theologischen Arbeit gemacht, wie sie
der Verfasser bei Schleiermacher vergeblich gesucht hat.

Mainz-Kastel. Holger Samson.

Oskar Niederberger, Kirche — Mission — Rasse. Die Missionsauffassung der
niederldndisch-reformierten Kirchen von Siidafrika. = Neue Zeitschrift fiir
Missionswissenschaft, Supplementa, 9. Schoneck-Beckenried, Neue Zeit-
schr. f. Miss., 1959. XVII + 402 8. Fr. 28.—.

Es ist aullerordentlich schwierig, sich iiber die wirklichen Verhiltnisse
in Siidafrika ins Bild setzen zu lassen, so dall man nicht durch gefdrbte
Berichte in eine Voreingenommenheit hineingerit, die den klaren Blick
fiir die tatsiichliche Lage triibt. Zeitungsnachrichten, die aus handels-
politischen Uberlegungen heraus die weiterdauernde Vorherrschaft der
Weillen begriifen, sind ebenso ungenielbar wie nationalistische Hetz-
kampagnen, die von weillen Teufeln reden. Je mehr man aber durch sach-
liche Berichte in die wirklichen Geschehnisse und Tendenzen Einblick er-
hilt, um so schwerer fillt es dem Unterrichteten, in einer blofl abwigenden
Neutralitit zwischen beiden Extremen zu verharren. So ausweglos die Lage
fiir beide Teile zu sein scheint, es ist heute nicht mehr abzustreiten, dal die
Schale der Schuld sich schwer zu ungunsten der Weillen neigt.

Das Buch Niederbergers, das reichlich siidafrikanische Quellen spre-
chen ldfit, hat es nicht im allgemeinen mit L.and und Leuten zu tun, sondern
untersucht die Missionsauffassung der niederlindisch-reformierten Kir-
chen. Der Verfasser mdchte «zum besseren Verstindnis einer protestan-
tischen Kirche» und «zur Lockerung der gespannten Beziehungen zwischen
ihr und der katholischen Kirche» (S.V) einen Beitrag leisten. Er sieht das
Endziel aller kirchlichen und missionarischen Arbeit in der Einheit, die
«im unsichtbaren innergéttlichen Leben wurzelt, aber bis in die #ulere
Erscheinung der Kirche durchdringt, so dafll diese vor der Welt zu einem
strahlenden Ausweis der Sendung Christi wird» (S. 386).

In vier Abschnitten behandelt Niederberger den Kirchenbegriff der
niederlindisch-reformierten Kirche (I), den Anfang der niederldndisch-
reformierten Missionstidtigkeit (II), die Missionstitigkeit im 19. Jahr-
hundert (III) und den Ausbau und die Rechtfertigung dieser Missions-
tiatigkeit im 20. Jahrhundert (IV). Das Buch ist in bemerkenswerter Sach-
lichkeit geschrieben. Nur selten lifit der Verfasser seinen eigenen katho-
lischen Standpunkt anklingen. Er versucht, sofern ihm das von seinem
katholischen Standort aus méglich ist, dem Kirchenbegriff und also der



Rezensionen 465

ganzen reformierten Lehrtradition gerecht zu werden. Wer als reformier-
ter Theologe aus diesem Buch vorgesetzt bekommt, wozu calvinisch-refor-
matorische Ekklesiologie in der Praxis Siidafrikas die strengen Gldubigen
gefiithrt hat, der wird als Glied der ecclesia semper reformanda sich fragen
miissen, ob er mit diesem Kirchenbegriff einig gehen kann. Niederberger
weist nach, wie es den vier niederléndisch-reformierten Kirchen im Kap-
gebiet, in Transvaal, im Oranje-Freistaat und in Natal auf die unsichtbare
mystische Einheit des Leibes Christi ankommt. Das gestattet ihnen, in der
Sichtbarkeit zwischen Weillen und Schwarzen getrennte Kirchen zu be-
furworten, ja als das einzig Gebotene hinzustellen. Der Keil, der sich
zwischen die geglaubte Unsichtbarkeit des Leibes Christi und die nur um
so mehr praktizierte Sichtbarkeit der getrennten Kirchen hineinzwingte,
war das — scheinbar — theologisch begriindete Rassendenken, das man
mit Niederberger auf den calvinischen <«Determinismusy zuriickfiihren
kann, das aber, bei Licht besehen, nichts anderes ist als das Kennzeichen
einer Kirche, die ihre Botschaft an das Volk und die Selbsterhaltung des
eigenen Volkes preisgegeben hat.

Dazu kommt ein viéllig uneschatologisches Denken, was bei der Ver-
nachlissigung der Eschatologie bei den Reformatoren nur zu gut verstind-
lich ist. Dieses uneschatologische Denken lifit die siidafrikanischen Theo-
logen eifrig die Verschiedenartigkeit der einzelnen Vélker von Gott her
bejahen, 1408t sie aber auch vé6llig blind sein gegeniiber der Aktualitit der
wirklichen KEschatologie. Dall die kommende Offenbarung des Total-
herrschers Jesus Christus jetzt schon eine Gemeinde fiir sich beansprucht,
die «die Gemeinde fiir die Welt> und «das Volk Gottes im Weltgeschehen»
ist 1, das konnen die um die Weiterexistenz der Weillen in Siidafrika be-
sorgten Viter der niederldndisch-reformierten Kirchen nicht glauben. Was
hilft aber dem, der das fiirchterliche Dilemma vor sich sieht, entweder in
der Uberzahl der schwarzen Beviélkerung auf- und unterzugehen oder
durch eine Bartholom#usnacht grofiten Stils der Vernichtung anheimzu-
fallen, der krampfhafte Versuch, das Werk der Selbsterhaltung theo-
logisch zu rechtfertigen? Wird da nicht die Drohung des Jesuslogions in
Erfiilllung gehen: «Wer sein Leben retten will, wird es verlieren» (Matth.
16, 25)? Mutatis mutandis kann das, was die siidafrikanische Theologie
versucht, ein Warnungszeichen sein fiir alle anderswo getitigten natio-
nalen oder regionalen Selbstbehauptungsanstrengungen, die vergessen,
dall wir in einem globalen Verhingnis, aber noch viel mehr unter einer
globalen Verheilung stehen. Wenn die siidafrikanischen Theologen von
einer eschatologischen Wirklichkeit «am Ziele der Zeiten» (S.288), von
einer <«unzugiinglichen geistigen und eschatologischen Ferne» (S.344)
sprechen, so erinnert diese Sicht an die landldufig gewordene Interpreta-
tion der lukanischen Apostelgeschichte, die auf ihre Richtigkeit hin noch
genauer untersucht werden miilite.

Die Ockumene kann die stidafrikanischen Kirchen nur insofern etwas
angehen, als in ihr eine spirituell gefirbte Ekklesiologie (S.191) an sie

1 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, IV, 3, 2 (1959), § 72, 1. 2.

30



466 Rezensionen

herantritt. Lebendige Oekumene miilite die Kirchen in Siidafrika ihre
eigene kirchlich-theologische Vergangenheit priifen lassen. Sie wiirden
dann vielleicht erkennen, daB jener Beschlull der Synode von Dordrecht,
die den Supralapsarismus verurteilte und dem Infralapsarismus anheim-
fiel 2, schon die Weiche in eine falsche Richtung gestellt hat. Denn damit
war Jesus Christus in noch stirkerem Mafle als beim reinigungsfihigen
Supralapsarismus zu einem Moment innerhalb der Heilsgeschichte degra-
diert worden, und es konnte von da aus die Gegebenheit des geschopflichen
Daseins mit seinen Farben und Rassen eine statische Wichtigkeit be-
kommen, die man dann nachtriglich theologisch zu rechtfertigen suchte.
Nahm man aber einmal den geschaffenen und gefallenen Menschen an und
fiir sich wichtig, so konnte es nicht ausbleiben, dafl man dann auch bald die
Kirche an und fiir sich wichtig nahm, die sich nur noch behaupten, aber
nicht mehr im letzten Sinn preisgeben konnte. Diese im Namen und fiir ihr
Volk sich behauptende Kirche konnte dann aber nur eine gnadenlose
Gestalt annehmen, wie sie in erschiitternder Weise in der Figur Jakobs
van Vlaanderen uns vor Augen tritt, den Alan Paton in seinem Roman
«Aber das Wort sagte ich nicht» so meisterhaft zu zeichnen verstand.

Unheimlich berithrt es uns, daBl gerade diese sich selber und ihr
rassisches Tun so begriindende Kirche die Missionsapathie des 19. Jahr-
hunderts vollig itberwunden zu haben scheint und von einem Missionseifer
erfiillt ist, der missionsmiide Kirchen neidisch machen miiite, wenn mnicht
die Angst vor dem eigenen Untergang der schwere dunkle Rand auch dieser
rithmenswerten und lichten Titigkeit bedeutete. Was kann auf einer sol-
chen Mission fiir ein Segen ruhen, wenn sie letzten Endes darauf ausgeht,
sich selber mit ihrem Volk zu behaupten?

Niederberger meint, dall der unzerstorbare Wert der Einzelpersonlich-
keit in den siidafrikanischen Kirchen ganz neu entdeckt werden miilite
(S.385). Wir konnen uns nicht dazu entschliefen, in dieser anthropo-
logischen Auskunft einen guten Rat zu sehen. Ist denn damit, dal man
vom Volkstum abriickt und die Einzelpersoénlichkeit des Bantu wichtig
nimmt, an der grundsitzlich falschen Einstellung etwas geiindert worden?
Die Theologen in Siidafrika werden sofort die Antwort bereit haben,
dall bei einer intensiven missionarischen Bearbeitung der farbigen Men-
schen im Laufe der Zeit auch der einzelne Bantu dazu kommen werde, im
Rahmen des ihm Moglichen den Wert seiner Kinzelpersonlichkeit zu ent-
decken. Uns will vielmehr scheinen, es handle sich hier keineswegs um die
Neuentdeckung des Menschen, sondern um die Neuentdeckung des Men-
schensohnes Jesus Christus, der der leidende und der kommende Herr
dieser zerquilten und sich selber zerquilenden weillen und schwarzen
Kreaturen Gottes in Siidafrika ist. Nicht anthropologische, sondern christo-
logische Besinnung tut in den siidafrikanischen Kirchen not. Diese Be-
sinnung wiirde sie aus dem verkrampften Rassendenken hinausfiihren nicht
in einen humanitiren Liberalismus, den die orthodoxen Calvinisten ab-
lehnen, nicht in einen Internationalismus, der mit Schlagworten und mil-

2 Barth, ebd., II, 2 (1948), S. 136—157.



Rezensionen 467

brauchbaren Begriffen keinem Menschen wirklich helfen kann, nicht in
einen Kommunismus, der weder den Menschen noch den Menschensohn
will, sondern hinein in eine globale Menschheitsverantwortung. Von dieser
christologischen Besinnung aus wiirde dann der stidafrikanischen Kirche
die Méartyrerstimmung vergehen, in der sie sich mitten in der iibrigen
Christenheit verkannt vorkommt. Sie wiirde ein neues Skumenisches Ohr
bekommen und, vielleicht in letzter Stunde, der nicht zum Untergang,
sondern zur gemeinsamen Aufgabe gerufenen weillen und schwarzen Be-
vilkerung einen dringend nétigen Dienst tun.
Basel. Werner Bieder.

Alfred de Quervain, Ethik, II, 3. = Ruhe und Arbeit, Lohn und Eigentum.
Zollikon-Ziirich, Evangelischer Verlag, 1956. 196 S. Fr. 17.20.

Der Verfasser hat mit diesem Bande den abschliefenden Teil seiner
Ethik vorgelegt, indem er einige Hauptprobleme der Wirtschafts- und
Gesellschaftsethik behandelt: Arbeit, Freizeit, Lohn und Eigentum, die
Ordnung der Gesellschaft. So wenig ein Zweifel dariiber bestehen kann,
dal hiermit entscheidende Fragen und Aufgaben der heutigen evangeli-
schen Wirtschaftsethik ausgewiihlt worden sind, so bedauert es der Leser
doch, dal} diesem Bande nicht die umfassende Ausfiihrlichkeit der fritheren
eignet, und dall daher wesentliche andere Fragengebiete nicht dargestellt
werden, die uns heute viele Miihe bereiten, so z. B. das Verhiltnis der
Sozialparteien zu einander, der Betrieb als soziales Gefiige, die christliche
Beurteilung sozialer Auseinandersetzungen, besonders in der Klassenge-
sellschaft u.a.m. Wenngleich manche dieser Fragen natiirlich beriihrt
werden muliten, so sind sie doch nicht eigens zum Thema gemacht.

Figenart und Bedeutung dieser Wirtschaftsethik mochten wir vor
allem in folgendem sehen: theologische Iithik und Verkiindigung sind hier
aufs engste verbunden; der Verkiindigung und Seelsorge dient die ethische
Frwigung, die oft selbst in den Stil der Verkiindigung iibergeht. Zweitens
kommt es dem Verfasser darauf an, die Fragen und Note des heutigen
Arbeitsmenschen zu héren und zu sehen, besonders die des Fabrikarbeiters
und des Bauern, und ihre Belastung durch die Verhiltnisse der modernen
Wirtschaft zu erfassen. Drittens wird der Verfasser, wie schon in seinen
fritheren Schriften, nicht miide, Verkiindigung und theologische Ethik
scharf abzuheben von allen Weltanschauungen, Ideologien und Systemen.
Keine Gesellschafts- und Wirtschaftsordnung kann den Willen Gottes ver-
wirklichen. Aber diese kritische Haltung dient dem Verfasser nicht etwa
dazu, die Gemeinde von der Verantwortung zum sozialen Handeln zu be-
freien, im Gegenteil, der ganze Mensch in allen seinen Bedréngnissen und
Verflechtungen ist ihr befohlen. Die eschatologische Freiheit der Kinder
Gottes, der Gemeinde — ein Grundmotiv, das de Quervain immer neu ab-
zuwandeln versteht — fiihrt nicht zur Selbstabsonderung der Kirche von
der Gesellschaft, sondern zu der helfenden Liebe, welche die Lasten der
Briider in der Welt mitzutragen versucht. Die wiederholte Warnung vor
christlichen wie sidkularen Ideologien hat nicht den Sinn, die christliche
Gemeinde zu lihmen, vom Handeln fernzuhalten und also praktisch durch



468 Rezensionen

Tatenlosigkeit das Bestehende zu rechtfertigen. Ein starkes und gesundes
Calvinisches Erbteil wirkt sich darin aus, was aber den Verfasser nicht
hindert, auch an Calvin Kritik zu iiben. Der leitende Gesichtspunkt ist
durchgehends die Frage nach der Entscheidung und dem Handeln des
Christen, wobei dieser immer als Glied der Gemeinde, nicht isoliert, in
Anspruch genommen wird. Tr ist der Mensch, der in der Gemeinde das
Wort Gottes hort und durch Gebot und Gnade zum Handeln aufgerufen
und ermichtigt wird.

Verbindet sich dieser Grundgedanke mit demjenigen der kritischen
Niichternheit und Wachsamkeit gegeniiber allen Ideologien und Systemen,
so wird freilich auch eine negative Wirkung dieses Ansatzes bzw. dieser
Gedankenverbindung deutlich: Eine Analyse der gesellschaftlichen und
wirtschaftlichen Strukturen und Verfassungen (die ihrerseits so méchtig
auf den modernen Menschen einwirken, etwa in Gestalt der Massenverbén-
de) findet nirgends statt, worauf sicher auch die Ablehnung sowohl der
Theologie der Ordnungen wie des Naturrechts von Kinflul gewesen ist.
Sofern es dabei um die Ablehnung irgendeiner Metaphysik der Gesellschaft
geht, machen auch wir sie uns zu eigen, aber dem Phdnomen des Natur-
rechts, z. B. in Gestalt einer faktisch gegebenen, gesellschaftlichen Moral
oder einer sozialen Bewegung, die nach der Neuordnung der Gesellschaft
verlangt, ist nicht geniigend Rechnung getragen. Die Verkiindigung stoflit
doch aber stindig auf dieses in Strukturen verdichtete Phénomen; sie hat
es doch mit der sozialen Vernunft und der sozialen Ordnung zu tun, in
vielerlei geschichtlichen Gestalten, und wenn nun die christliche Gemeinde
in der Gesellschaft handeln soll, dann diirfte es nicht geniigen, die soziale
Vernunft und die sozialen Ordnungen lediglich zu relativieren und die Ge-
meinde vor der Verherrlichung von Systemen zu warnen. Ohne die theolo-
gische Strukturanalyse kann man m. E. nicht zur Aufstellung positiver
Aufgaben fiir das Handeln der christlichen Gemeinde gelangen. Wer das
Naturrecht und die Theologie der Ordnungen ablehnt (was mit Recht ge-
schieht), der ist gehalten, einen anderen Weg zur theologischen Interpre-
tation der «weltlicheny Phinomene und Probleme der Gesellschaft einzu-
schlagen.

A. de Quervain will — in Gemeinschaft mit K. Barth — die theolo-
gische Ethik ganz aus der Erkenntnis und gliubigen Annahme der schen-
kenden Giite Gottes entwickeln. Dementsprechend soll z. B. auch die Eigen-
tumsordnung als «Ausdruck der schenkenden Giite Gottes in einer bestimm-
ten Situation» (S.113) verstanden werden. Dieser wie verwandte Sitze
erwecken den Eindruck einer Gnadenlehre bzw. Christologie, die nicht
in ein klares Verhiltnis zu den weltlichen Konstituentien von Kigentum
oder Arbeit oder Gesellschaftsordnung gesetzt ist. Sollen wir uns denn
an diesem Punkte mit einem theologischen Positivismus geniigen lassen,
der einfach gegebene Situationen hinnimmt? Das kann nicht die Absicht
eines Verfassers sein, der ein Leben lang der politischen und sozialen
Problematik unserer Welt so viel Aufmerksamkeit gewidmet hat. Aber
der theologische Ansatz a8t doch die Welt des Gesetzes, der Justitia
civilis, in ihren eigentiimlichen Strukturen und Institutionen, nicht zu



Rezensionen 469

ihrem Rechte kommen, die immer jeweils schon da ist, wenn das Evange-
lium verkiindigt wird. Darum wirkt auch die wiederholte Kritik des Natur-
rechts nicht iiberzeugend, insofern dieses ja wahrlich nicht reine Speku-
lation darstellt, sondern auf der Auseinandersetzung mit den grofllen, ge-
schichtlichen Ordnungen in Staat und Gesellschaft beruht, wie fragwiirdig
immer seine Theologie oder Metaphysik sein mag. Und sowie wir — auch
de Quervain tut dies und mufBl es tun — von Freiheit, Gerechtigkeit und
Menschenwiirde sprechen und derartige Forderungen in unserer Gesell-
schaft erheben, so miissen wir ja wohl etwas sagen, was auch Nichtchristen
verstehen, fordern und tun kénnen. Darum scheint mir unsere Auseinander-
setzung mit dem Naturrecht weder durch Barth noch durch de Quervain
abgeschlossen worden zu sein.

Gegeniiber dem, was der Verfasser zu den Fragen der Ordnung und
der Neuordnung der Gesellschaft sagt, insbesondere zur Abwehr der
sozialen Utopie, lassen sich dhnliche Fragen stellen. Der Christ kennt
keine endgiiltige Ordnung der Welt, ihm kommt es auf die «nétigen Hilfs-
versuche» in der bestimmten Situation an (8. 157, vgl. 1562 f. 165). Ja, aber
bedarf nicht heute ein solches Handeln des Planes und des Zieles? Wer
konnte in der heutigen Gesellschaft ohne diese handeln? Wenn de Quervain
es mit Recht ablehnt, die christliche Gemeinde auf «vermittelnde Lisungen»
festzulegen (S.158), kommt es dann nicht gerade darauf an, dal sie
sich ein Bild von der notwendigen N eu ordnung mache? Sonst wird sie
doch praktisch immer nur den Konservativen in die Hénde arbeiten, was
der Verfasser mit gutem Grunde auch seinerseits verhiiten mochte.

Derartige, leicht zu vermehrende Anfragen sollen nun aber nicht ver-
dunkeln, wie eindringlich und oft iiberzeugend der Verfasser die Gemeinde
zu ihrer verantwortlichen Tat ruft, und wie reiche Belehrung ihm jeder
Leser verdankt, nicht nur der theologische Ethiker und Sozialethiker. Dies
gilt besonders von der Beschreibung der rechten Haltung des Christen zu
Arbeit und Eigentum und dem Aufweis der Pervertierungen, die da mog-
lich und wirklich sind; an diesen Punkten steckt viel an der sozialen Wirk-
lichkeit gereifte und von ihr gesittigte Predigt und Seelsorge in diesem
Buche. Die Abwehr der falschen Ideale vom Menschen hindert de Quervain
nicht, liebend die Lasten zu erkennen, die heute den Fabrikarbeiter und
den Bauern driicken und zu fragen, wie es in ihrer realen Situation «um
den Menschen stehts (S.69). Und dies ist in der Tat eine der Grund- und
Hauptfragen der heutigen evangelischen Sozialethik. Ohne diesen anthro-
pologischen Leitfaden wiirde sie ihre Aufgabe verfehlen. Von hier aus
kann de Quervain dann auch Anliegen des Sozialismus oder liberaler
Sozialreformer gerecht wiirdigen und versuchen, sowohl dem Ideal der
Planwirtschaft als auch demjenigen der freien Wirtschaft ihre Grenze zu
ziehen. Kindriicklich sind auch die Abschnitte iiber die Befreiung der
Arbeit von der Sorge, die dem Diener Gottes auf dem Wege des Glaubens
und der Heiligung zuteil wird, oder die tiefe Einsicht in das christlich
geordnete Verhiltnis von Feier, Ruhe und Freizeit, die der Entfaltung
der wahren Menschlichkeit dienen soll. Trotz der kritischen Fragen, die
wir andeuteten, ist es angesichts dieser und anderer Erkenntnisse und



470 Rezensionen

Themen des Buches doch klar, daBl sich der Schatz unserer gemeinsamen,
sozialethischen FKinsichten mehrt. Das geschieht nicht zuletzt durch die
reiche Arbeit de Quervain’s, dem alle Mitarbeiter in dieser Sache grofien
Dank schulden, und zwar nicht erst seit dem Erscheinen des hier angezeig-
ten Bandes.

Miinster, Westfalen. Heinz-Dietrich Wendland.

Max Thurian, Evangelische Beichte. Miinchen, Chr. Kaiser Verlag, 1958. 176 S.
Fr.10.—.

Das Buch ist entsprungen aus dem Denken und Leben der «Commu-
nauté von Taizéy, der Max Thurian als fithrender Denker angehort.

Das einleitende Kapitel stellt die Beichte in das lebendige Ganze kirch-
lichen Seins und Handelns hinein: «... Diese Solidaritdt in der Siinde ohne
irgendein gegen den Siinder gerichtetes Urteil, diese gemeinsame Bitte um
Vergebung, dieser Kampf gegen den Satan — das sind die charakteri-
stischen Zeichen einer lebendigen, echt gemeindlich verfaliten Kirche, in
der die Beichte wirksam vollzogen werden kann...» (S.20).

Es folgt dann die Kennzeichnung des besondern Orts, der der Beichte
im Zusammenhang dieses lebendigen Seins der Kirche zukommt. Hier
kommt es zur Bestimmung der die Einzelbeichte begriindenden und er-
fiillenden Absolution als eines Sakraments. Thurian geht aus von Matth. 16,
19; 18, 18: «... Es geht hier nicht allein um das Predigtamt, sondern wirk-
lich um ein Wort und eine Handlung, die das bewirken, was sie bedeuten.
Christus sagt hier nicht, daf} denen, die Siinden vergeben werden, die sich
im Glauben die Verheillung der Vergebung zu eigen machen, wie sie ihnen
in der Predigt verkiindigt wird. Er sagt: ,Welchen ihr die Siinden erlallt,
denen sind sie erlassen.” Hier haben wir ein Beispiel fiir eine sakramentale
Handlung. Nach der Theologie der Kirchenviter handelt es sich um ein
Sakrament, wo die Kirche auf Verheilung Jesu Christi hin glaubt, dal
Gott gleichzeitig mit und in einem Zeichen wirksam handelt, das sie dem
Glaubenden darbietet...» (S.251f.). Hier melden sich unsere Fragen an.
Die Unterscheidung zwischen dem <«blof» verkiindigenden Tun der Predigt
und dem bewirkenden Tun des Sakraments der Absolution scheint uns un-
biblisch. Thurian neigt dazu, das schipferische Tun Christi und seines
Geistes, statt es im Wort und im Zeichen, im Zeichen und im Wort frei
walten zu lassen, im Wort blof angekiindigt und erst im Zeichen wirksam
vollzogen zu finden. Das ist der romanisierende Zug, der durch sein ganzes
Werk hindurchgeht. So gut die evangelische Theologie tut, den Sakra-
mentsbegriff aus der Isolierung und Erstarrung zu befreien, in die er
unter dem Gegensatz zu Rom seit der Reformationszeit geraten ist, so
fragwiirdig ist die Uberbetonung des Sakraments auf Kosten des Worts als
solchem und die damit zusammenhingende allzu direkte Identifikation
zwischen der Aktion Christi selber und der sakramentalen Aktion der
Kirche.

Der drohende — nur gerade drohende? — Sakramentalismus Thurians
kann uns nicht hindern, fiir die praktisch-seelsorgerliche Erkenntnis und



Rezensionen 471

Weisung dankbar zu sein, die er uns in den weitern Kapiteln seines Werks
vermittelt. Es werden hier nicht eigentlich neue Dinge gesagt, aber sie
werden mit neuer Kraft gesagt, so dafl wir sie neu héren und beherzigen
miissen. Vgl. die Ausfithrungen iiber die Notwendigkeit der Beichte vor
dem Bruder (der dann freilich allzu direkt mit dem ordinierten Amtstriger
der Kirche gleichgesetzt wird): «... durch die Gegenwart eines Zeugen
Gottes und der Kirche wird uns ganz neu konkret vor Augen gefiihrt, da}
Gott da ist, dall er hort, betriibt ist, vergibt. Der Beichtiger gibt, indem
er Gottes heilige Gegenwart gleichsam anzeigt, unserer Beichte den Cha-
rakter des Verbindlichen und Unwiderruflichen und hilft uns damit zur
Demut. Auf der andern Seite erlaubt es die Gegenwart des Beichtigers
aber auch, das befreiende Wort der Absolution wirklich zu héren» (S.53).
Vgl. weiter die Weisungen, die fiir das Sein und Verhalten des Beichtigers
als solches gegeben werden (S.87ff.). Wenn Thurian fiir die Praxis der
Beichte «liturgische Form» fordert, so gibt er doch gleich darauf der
Forderung eine Begriindung, die sie begrenzt, ja als FForderung aufhebt:
«Wenn die Beichte auch ohne jede Bedingung #ulerer Art ganz schlicht
und natiirlich méglich sein soll, so wird man doch allmédhlich danach
streben, ihr eine liturgische Form zu geben, die fiir viele eine Hilfe und
eine praktische Erleichterung bedeuten wird... Wir wollen zwar nicht
den Beichtstuhl einfiihren, aber nach Wegen suchen, die es dem Scham-
gefithl des Menschen erleichtern, sein Inneres zu 6ffnen, ohne dall der
Beichte etwas von ihrer Schlichtheit genommen wiirde...» (S.110). Vgl
endlich die Forderung konkreter Beichte: «... es ist leicht und oberflich-
lich, wenn man sagt, man sei hochmiitig, egoistisch oder unrein. Man soll
diese Siinden konkretisieren, indem man die Geschehnisse beichtet, an
denen sie offenbar geworden sind...» (S.114).

Gewisse Fragen werden am Schlull nochmals wach, wo es um die
«Gewissenserforschung» geht. Fithren Thurians Weisungen nicht in eine
Kasuistik hinein, die der Beichte einen gesetzlichen Zug verleiht (der ihr
von ihrem sakramentalistischen Verstindnis her nur zu nahe liegt)? Ge-
winnt hier die Beichte als solche nicht doch wieder ein selbstindiges
Gewicht, das ihr, nachdem Christus die ganze Last auf sich genommen hat,
nun gerade nicht zukommen kann? Nun, Thurian zitiert selber Luthers
Wort: «... wer auf sein Werk hingehet, wie rein er seine Beichte getan
habe, der bleibe nur davon. Wir vermahnen aber, Du sollst beichten und
Deine Not anzeigen nicht dariimb, dafl Du es fiir ein Werk tuest, sondern
hérest, was Dir Gott sagen ldsset. Das Wort, sage ich, oder Absolutio
sollst Du ansehen, groBl und teuer achten als einen trefflichen groflen
Schatz, mit allen Ehren und Dank anzunehmen...» (S.141).

Benken, Kt. Baselland. Eduard Buess.



	Rezensionen

