Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 15 (1959)

Heft: 6

Artikel: Zum Problem Religion - christlicher Glaube
Autor: Bieder, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878921

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zum Problem Religion — christlicher Glaube.

1.

Wir moéchten uns zunéichst dem Zeugnis des Paulus anver-
trauen in den viel diskutierten Versen aus dem ersten Kapitel
seines Romerbriefes, ndmlich Rom. 1, 18—32. Dabei gehen wir
von der Voraussetzung aus, dal der Apostel auch in den Ver-
sen 18—32 das Evangelium proklamiert. Wir halten dafiir, da}
wir die Sitze dieses lingeren Abschnittes nur dann verstehen,
wenn wir sie nicht aus der kerygmatischen Situation heraus-
lésen, in der sie dereinst geschrieben worden sind und in der
sie aufs neue gehort und verstanden sein wollen. Man pflegt
unter den Exegeten meist einen Gegensatz zu konstruieren
zwischen dem ¢év avtd von V.17 und dem é&n’ ovpavod in V. 18:
dort gehe es um das Evangelium und seine Begriindung im
Schriftwort, hier um eine vom Evangelium mehr oder weni-
ger losgeloste Aussage, die im Raum der Schiépfung erschallt.
Nun ist nicht abzustreiten, daf} sich der Raum beim Hiniiber-
schreiten von V.17 zu V.18 weitet. Aber das Evangelium bleibt
bei dieser Erweiterung nicht dahinten, vielmehr ist es ja gerade
das Evangelium, das den Zugang frei macht zum Raum der
Schopfung unter dem Himmel als dem Herrschaftsgebiet Got-
tes. Felix Fliickiger hat mit Recht in seiner sehr beachtlichen
Probevorlesung iiber Rom. 2, 14 ff. auf die Parallelitiat der bei-
den dmoxohVmreton in V. 17 und 18 hingewiesen. !

Es gehort zum Wesen der apostolischen Verkiindigung des
Kvangeliums, dafl Gottes Zorn <«enthiillty wird iiber die sitt-
lichen und religiosen Anstrengungen und Verhaltungsweisen
der Menschen. Die religiose Scheu wird als «asebeiay offenbar,
das Gerechtigkeitsstreben als «adikiay. Reflexionen dariiber,
ob die Menschen diesen Zorn empfinden, ob sie ihn in seiner
Bedeutsamkeit verstehen kénnen (Schlatter, Michel), sind zu
unterlassen. Paulus sieht als verantwortlicher Zeuge Jesu
Christi im weiten Raum des Kosmos diese Enthiillung des
Zorns sich vollziehen. Er kann der rémischen Christenge-
meinde nicht anders die evangelische Glaubenslehre vortragen,

1 . Fliickiger, Die Werke des Gesetzes bei den Heiden (nach Rom. 2,
14 ££.) : Theol. Zeitschr. 8 (1952), S. 17—42.



432 W. Bieder, Zum Problem Religion — christlicher Glaube

als dall er sie in die Welt der Religionen hinausfiihrt und sie
dort draullen den Zorn Gottes mitsehen l1a8t. V. 18 enthélt aber
eine anthropologische Aussage: die Menschen <halten die
Wahrheit in Ungerechtigkeit gefangen». Die «Menschen» wer-
den damit keineswegs als neutrale Wesen verstanden, sondern,
da xatégewv einen gewaltsamen Akt bezeichnet, als Aufriihrer
und Rebellen: sie rebellieren gegen das eigene rechtmilige
Verhalten, lehnen sich also dagegen auf, wahre Menschen Got-
tes zu sein. Im Raume des gottlichen Herrschaftsgebietes ent-
puppen sie sich als Wesen, die das Durchbrechen ihrer wah-
ren Kxistenz und das Aufbrechen der Gotteserkenntnis zu ver-
hindern suchen.

V.19 gibt unzweideutig zu erkennen (auch das ist ein Stiick
froher Botschaft), daBl Gott sich ihnen offenbart hat. Die Még-
lichkeit, Gott zu erkennen, haben die Menschen nur, weil Gott
ihnen diese Méglichkeit erdffnet hat. Sie kénnen also nur als
Gegner eines Gottes gesehen werden, der sich ihnen gegeniiber
bereits erschlossen hat. Sie sind, wie dann V.21 noch explizit
sagen wird, undankbar. Ks ist ausgeschlossen, die hier be-
schriebenen Menschen anders zu sehen denn als Geschopfe,
die auf einer betédndig nicht realisierten Moglichkeit ertappt
worden sind und jetzt in der ergehenden Frohbotschaft zur
Verantwortung gerufen werden.

In V.20 fahrt Paulus fort, den Menschen zu belasten und
Gott zu entlasten. Wir erfahren hier etwas Genaueres iiber die
Art der Offenbarung, wie sie in V.19 ausgesprochen wurde.
Hierbei tritt folgendes zu Tage: 1) Die Unsichtbarkeit Gottes
bleibt unangetastet. Paulus denkt und redet hier bereits von
Jesus als dem «eikony Gottes aus. Aulerhalb dieses wahren
Ebenbildes Gottes gibt es nichts zu schauen, es sei denn Un-
schaubares. 2) Gott behilt sich die Freiheit vor, diesen un-
sichtbaren Raum der Anbetung mit seiner Dynamis zu fiillen.
Diese Dynamis ist keine der vielen Dynameis, die den Kosmos
durchwalten, sondern ist aidiog, d. h. gehort in den Raum des
Schopfers selber. Was er ist in seinen Eigenschaften 2, das ist
«ewigy, d. h. dem Tun, Treiben, Dichten, Denken und Erfinden
des Menschen entnommen. Wer oder was Gott ist, behilt sich

2 Auf die gﬁftlichen Eigenschaften weist das seltene Wort deidtng hin
im Unterschied zu 9edtng.



W. Bieder, Zum Problem Religion — christlicher Glaube 433

Gott zu sagen selber vor, und der Mensch hatte die Moglichkeit
gehabt, eben diesen seinen Gott, seitdem es eine Schépfung gab,
in dieser seiner Unanschaulichkeit zu erkennen. Aber das ist
nicht geschehen! Wihrend Gott sich schauen 18t (xadopdrar),
wird er «denkend wahrgenommen».® Von wem? von allen Men-
schen? von einzelnen? von den Religiosen? Nichts von alledem
steht da. Es wird hier proleptisch beschrieben, was dann erst
in und mit der Aufnahme des Evangeliums faktisch geschieht,
nédmlich in der Erneuerung des Nous (Rom. 12,2). Das Ziel
der Ausfiihrungen in V. 20 ist es, die Menschen zur Unent-
schuldbarkeit hinzufiihren, sie die Verfinsterung ihres Nous
erkennen zu lassen.

Hier haben wir einen Augenblick innezuhalten. Wir haben
uns zu fragen, ob wir in der heutigen theologischen Lage in
Gefahr stehen, in einen Gegensatz zu Paulus zu geraten. Pau-
lus schneidet jede Apologie ab, wir aber stehen in Gefahr, eine
Apologie der Religionen zu versuchen. Wir kénnten sie in ir-
gendeinen geheimen Sinnzusammenhang mit dem Humanum
bringen, damit daB wir sie zur Praeparatio erhdhen, auf die
hin dann das Evangelium von Jesus Christus als Antwort und
als Kronung folgen konnte. Dieses Tun widerspricht der Hal-
tung im Jiingsten Gericht, bei dem die Heiden ohne Entschuldi-
gung dastehen werden, widerspricht aber auch der dem Jiing-
sten Gericht entsprechenden vorldufigen Situation der christ-
lichen Theologie, die mit der gefallenen und stets neu fallenden
gottlichen Entscheidung im Evangelium zu rechnen hat.

Das bisher Ausgefiihrte wird in V. 21 unterstrichen und be-
statigt. Die millbrauchte Moglichkeit, Gott zu erkennen, hat die
Menschen nicht etwa aullerhalb des géttlichen Gesichtskreises
treten lassen. Sie siindigen in seiner Gegenwart: Gott selber ist
als der Beleidigte und MiBachtete gegenwértig in ihrer getétig-
ten Undankbarkeit. In éuodobdnoav liegen zwei Gedanken ver-
borgen: einerseits sind die Menschen dem Nichtigen verfallen,
andrerseits aber auch den Nichtsen, den Gotzen, anheimgege-
ben. Das Nichtige ist polytheistisch erfiillt. So wie Gott selber
seine ewige Gottheit mit Dynamis erfiillt, so die Menschen in
ihrer Undankbarkeit ihr Humanum mit Kréften aller Art. Vom
innersten Zentrum ihres Wesens aus (der «kardiay) formen

3 J. Behm, Theol. Wort. z. N.T., 4 (1942), S. 949, Z. 20.

28



434 W.Bieder, Zum Problem Religion — christlicher Glaube

sich ihre «Gedankeny («dialogismoi») so, daB alle ihre Sitze,
AuBerungen, Kundgebungen offenbaren, dall sie weder sich
noch Gott kennen. Die «Verfinsterungy &duflert sich in einem
nicht erhellten Dasein. Sie verstehen sich und sie verstehen
Gott nicht. Darum ist ihre «kardia» «asynetos». Diese Ein-
sichtslosigkeit des Menschen iiber sich selber und tiber Gott ist
aber dem Menschen selber nicht bewult: er kommt sich als
weise vor, V.22, ja er betont nachdriicklich, daB er weise ist
(pdoxovreg). Diese bekundete und zur Schau gestellte Weisheit
beginnt nicht mit der Furcht Jahwes, sondern hat diese Furcht
von allem Anfang an auler Kraft gesetzt. Darum kann sich
dieser Mensch auch nicht im Leben zurechtfinden, sondern ver-
irrt sich in solch drastischer Weise, wie Paulus das in den
weiteren Ausfithrungen des 1. Kapitels deutlich genug zu er-
kennen gibt. Statt seine unverlorene Gottebenbildlichkeit wirk-
lich zu betitigen und verantwortlich Gott gegeniiberzutreten,
die Lichtglanzklarheit des unverginglichen Gottes anzubeten
und selber ins Licht zu treten, schafft er sich Gétter. Statt an-
zubeten, «vertauscht er»: * «Sie vertauschten ihren Stolz, ihre
Herrlichkeit mit dem Bilde eines Stiers», d. h. was sie in sich
tragen und wessen sie sich rithmen, machen sie objektiv und
stellen es vor sich hin. Im Doppelausdruck év duowbuott eikdvog
ist zweierlei enthalten: das Begehren des Menschen nach einer
Gestalt, aber auch nach der Abbildhaftigkeit, Sinnhaftigkeit,
Symbolkraftigkeit dieser Gestalt.

Der Fortschritt von V.23 zu V. 24 lallt uns etwas von der
Tiefe der paulinisch theologischen Weisheit ahnen, die hier
erkennbar wird: Paulus sieht zwischen der polytheistischen
und der sexuellen Verirrung einen inneren Zusammenhang.
Das tertium comparationis liegt darin, dafl die Menschen im
religiosen wie im ethischen Verhalten das eigentliche Du ver-
loren haben. Sie sind sich selber preisgegeben, und Gott hat sie
sich selber preisgegeben. Indem sie sich an die selbstgewihlten
Bilder ihrer Religionen verloren haben und die geschaffene
Welt nicht nur zum Objekt der Verehrung machten, sondern
sich in die durch sie angezeigte Hintergriindigkeit verloren
haben, haben sie sich in sich selber verloren: der makrokosmi-
schen entspricht die mikrokosmische Didmonie.

4 I Biichsel, Theol. Wort. z. N.T., 1 (1933), S. 252, Z. 14.



W. Bieder, Zum Problem Religion — christlicher Glaube 435

Wir kénnen darauf verzichten, das 1. Kapitel des Romer-
briefes bis zu Ende zu besprechen. Wir werden durch Paulus
in keiner Weise dazu eingeladen, eine positive Wertung der
Religionen zu versuchen. Vielmehr ist alles, was wir bei Pau-
lus horen konnen, eine einzige dringliche Einladung an die
Christengemeinde in Rom, von jeder Apologie der Religionen
Abstand zu nehmen.

Auf das 2. Kapitel des Romerbriefes und die viel diskutier-
ten Verse 14 ff. konnen wir in unsrem Zusammenhang darum
nicht eintreten, weil die Exegeten sich iiber die Bedeutung
dieser Verse nicht einig sind und weil es sehr wahrscheinlich
ist, dal} die &€vn in 2, 14 die bekehrten Heiden bezeichnen.

2.

Wir betrachten jetzt zum Vergleich drei Texte aus der
Apostelgeschichte, nimlich Apg. 10, 1—48; 14, 17 und 17, 22
bis 32.

Was zunidchst Apg. 10, 1—48 und die Corneliusgeschichte
betrifft, so scheint 10,2 zu Rém. 1,18 in Gegensatz zu treten.
Handelt es sich beim frommen und wohltidtigen Cornelius nicht
um einen Menschen, der sich nicht in der «asebeia» und in der
«adikia» betitigt? Hier scheint so etwas wie eine Vorform der
Gottesliebe und der Nichstenliebe sichtbar zu werden, und es
scheint aus dieser frommen heidnischen Haltung eine gerade
Linie in die christliche Kthik hiniiberzufiihren. Aber nun ist
doch zweierlei zu beachten: 1. Apg. 10 macht keine Aussage
tiber eine auBerchristliche Religion, sondern iiber einen homo
religiosus. 2. Der Text begniigt sich keineswegs damit, die re-
ligiose und ethische Vorfindlichkeit dieses homo religiosus
darzustellen, gleichsam phidnomenologisch zu reden, sondern
er erzihlt die Aufnahme der Gebete und Almosen durch Gott,
10, 4, und zwar deutet das eig uvnuéouvvov darauf hin, daB das
Verhiltnis Gottes zu diesem Menschen Cornelius kein stati-
sches, sondern ein héchst dynamisches ist: dafl es in einer Ge-
schichte verliduft, indem Gott sich an diesen Menschen mit
seinem religivs-ethischen Gebaren erinnern lafit. Gott hitte
also durchaus die Freiheit, diesen Menschen nicht zu beachten
und an ihm vorbeizugehen. Er tut es nicht. Er nimmt sich sei-



436 W. Bieder, Zum Problem Religion — christlicher Glaube

ner an. Wie das bei Lukas oft geschieht, priludiert hier der
Verfasser das, was er dann grundsitzlicher in V.35 sagen
wird: «In jedem Volk ist, wer ihn fiirchtet und Gerechtigkeit
tut, ihm annehmbar.y» Diesen V.35 richtig zu verstehen, mul}
man sich vor Augen halten, was in V. 34 gesagt wird: Petrus
ist eine neue Erkenntnis aufgegangen. Delling stellt fest ®, dall
das kata- in karahauBdvelv dem Simplex den Charakter entweder
der Intensitit oder der Plotzlichkeit gebe. Nimmt man das Mo-
ment der Plotzlichkeit fiir unsere Stelle auf, dann {iberrascht
es, wenn der erwihnte Verfasser das Verbum an unserer Stelle
mit «sich innerlich zutiefst aneigneny umschreibt. Viel eher
geht es darum, dafl Petrus jetzt <auf einmal verstehty. Was ist
das Neue, das Petrus in der Darstellung des Lukas aufgeht?
Gott war fiir ihn bis jetzt hineingebunden in die (eschichte
Israels. Das vorwirtsdringende und segnende Tun des missio-
nierenden Gottes war fiir ihn beschrinkt auf den Raum Israels.
Und jetzt bricht in ihm eine neue Gotteserkenntnis durch: Gott
ist nicht «parteiisch». Gott offenbart sich Petrus als menschen-
freundlicher Gott, d. h. als ein Gott, der seine Beziehung zum
Menschen herstellt und aufrechterhilt, nicht durch einen Ver-
gleich mit andern, wodurch ein parteiisches Verhiltnis zu be-
stimmten Menschen zustande kéme, sondern so, dafl er ganz
allein aus seinem Herzen heraus dazu kommt, diesen Menschen
da anzunehmen, wie es ihm gefillt. Was nach 10, 2. 4 von Cor-
nelius beschrieben wurde, wird jetzt als eine allgemeine Mag-
lichkeit Goltes hingestellt. Wie dieser Cornelius da, so kann
Gott dieser oder jener homo religiosus zu irgendeiner Zeit und
an irgendeinem Ort so oder so recht sein, weil es ihm geféllt,
ihn vor sich recht sein zu lassen. So diirfen wir nicht weiter-
fragen und weiterfahren, denn das widerspréche stracks dem,
was bereits gesagt wurde, und dem, was noch gesagt werden
soll: einerseits ist ja Petrus durch Cornelius mitgeteilt worden,
dall Gott ihn angenommen hat und daB dieser Mensch auf
Gottes Annahme hin gehorcht hat: das ist der Sinn der Verse
30—33. Andrerseits gehort Cornelius nach 10, 43 zu den Men-
schen, die Siindenvergebung zu empfangen haben. Er ist also
simul iustus et peccator. Sein «Tun der Gerechtigkeity ent-
puppt sich mehr und mehr als Glaube an die im Namen des

5 G Delling, Theol. Wort. z. N.T., 4 (1942), 8. 10, Z. 23.



W. Bieder, Zum Problem Religion — christlicher Glaube 437

erhohten Jesus Christus ihm zugesprochene Siindenvergebung.
Wenn also nach der Bedeutung von 10, 35 gefragt wird, so
kénnen wir darauf nur wieder betonen: die Bedeutung dieses
Satzes erschliefit sich dem, der den Zusammenhang nach vor-
warts und riickwirts wohl beachtet. Er ist aus der Geschichte,
in die Cornelius mit Gott hineingekommen ist, nicht loslésbar. ¢

Wir wollen dann Apg. 14, 17 ganz kurz betrachten. Paulus
verkiindet hier den Liykaoniern Gott, der sich ihnen nicht un-
bezeugt gelassen hat. Er verkiindigt diesen Gott als ein de-
miitiger Zeuge, der die Vergétterung der Apostel zuriickweist.
Die Lykaonier zeigen sich als gétzendienerisch. Sachlich ent-
spricht der Text dem, was Paulus in Rom. 1 zu sagen hatte.
Die Vélker sollen von ihren eigenen Wegen umkehren zum
lebendigen Gott. Dem géttlichen Entgegenkommen widerstrebt
der Mensch.

Ebenso soll Apg. 17, 22—32 nur im Blick auf ein paar wich-
tige Punkte beriihrt werden. Auf die vieldiskutierten Fragen
der Areopagrede kénnen wir nicht ndher eintreten. Ich mochte
in diesem Zusammenhang nur auf folgende drei Umstéinde hin-
weisen: 1. Zwischen 17, 16 und 17, 23 besteht eine Spannung:
dort ein Missionar, der ergrimmt iiber die gotzendienerische
Stadt; hier derselbe Missionar, der den religiosen Atheniensern
bezeugt, dall sie unwissend den unbekannten Gott verehren.
Der Zorn tiber das goétzendienerigche Treiben geht also Hand
in Hand mit der brennenden Liebe, mit der Gott von jeher die
Heiden gesucht hat. Man erinnert sich hier unwillkiirlich an
die beiden dmoxohumrerar-Stellen aus dem 1. Kapitel des Romer-
briefes. 2. Einen Altar mit der Aufschrift «dem unbekannten
Gotty hat man nicht gefunden, sondern nur Fragmente von In-
schriften fiir «unbekannte Géotters. Es handelt sich hier um
eine lukanische Singularisierung. Der Missionar singulari-
siert in seiner Verkiindigung auf Hoffnung hin. 3. Alles Posi-
tive, das hier gesagt wird: die vor allem Nationalismus und
allem Rassenwahn bestehende Einheit der Vilker von Gott her,
der gottgegebene Rhythmus der Jahreszeiten, wobei das Zykli-

¢ S. Kulendran sieht diesen Zusammenhang sehr wohl in seinem Auf-
satz Christian Attitude to Non-Christian Faiths and Faith: Religion and
Society. Bull. of the Christ. Inst. for the Study of Rel. and Soc. (Bangalore),
5 (1958), S. 20.



438 W. Bieder, Zum Problem Religion — christlicher Glaube

sche in die heilsgeschichtliche Offenbarung aufgefangen ist, das
geschiitzte und gegen das Chaos abgeschirmte Dasein — die
Grenzen gegen das drohende Meer zu sind gemeint —, die Néhe
Gottes, die das Suchen und das Sich-frei-Bewegen des Menschen
moglich macht, das alles schlieft die Erkenntnis nicht aus, dal

die Heiden universal schuldig sind, die umzukehren haben,
V. 30.

3.

Uberblicken wir nun die oben beriihrten Stellen aus dem
Rémerbrief und aus der Apostelgeschichte, so stimmen sie in
einem iiberein: Gott hat sich stindig positiv dem Menschen
zugewendet, und der Mensch hat sich gerade in seiner Religion
gegen Gott aufgelehnt. Annehmbar ist der Mensch fiir Gott
nicht kraft seines sittlichen und religiésen Daseins, sondern als
der auf die kommende Umkehr hin bereits Durchschaute. Hier
stellt sich aber eine grundsétzliche Frage: wenn dieser méch-
tige Zug durch die besprochenen Texte hindurchgeht von der
offenbar gewordenen Giite Gottes und der Siinde des religiésen
Menschen zu seiner Umkehr hin, wie kann man dann iiber-
haupt noch an den Weltreligionen ein Interesse finden? sie
lieben? sie studieren?

In der Vox Theologica, der Interacademical Theologisch
Tijdschrift, welche hollindische Studenten und jiingere Pfarrer
zu einem Gespréch zwischen den Konfessionen anregen und
anleiten will, fragt der Rektor der Missionshochschule von
Oegstgeest, Jansen Schoonhoven, im Blick auf ein Buch des
hollindischen Theologen J. M. Vlijm {iber Karl Barths Reli-
gionsbegriff ?, ob man denn iiberhaupt noch, wenn man das
Verdikt fallt: Religion ist Unglaube, ernstlich auf das Studium
der Religionen eingehen kénne und ob man denn den homo
religiosus in seinem Sosein und Dransein innerhalb der Welt
seiner Religion iiberhaupt noch ernst zu nehmen imstande sei. ®
Scheinen nicht die eben besprochenen neutestamentlichen Stel-
len in diese Richtung zu weisen? Wie wire denn hier eine
Kommunikation mit dem religisen Menschen von heute iiber-

7 J. M. Vlijm, Het religie-begrip van Karl Barth (1956).
8 J. Schoonhoven in Vox theologica 28 (1958), S. 15.



W. Bieder, Zum Problem Religion — christlicher Glaube 439

haupt denkbar und vollziehbar? Vlijm zitiert Barth aus einem
seiner spiteren Dogmatikbinde, um darzulegen, dall sich in
etwa eine Erweichung seines konsequenten Standpunktes an-
bahne. Ich habe daraufhin Die kirchliche Dogmatik TV, 2 kon-
sultiert und darin die gleiche Entschlossenheit gefunden wie in
I, 2. Wir héren vom dédmonischen Spiel, das in vielen Religio-
nen eine unheimliche Rolle habe, wir horen von den hochsten
Mysterien, die die Religionen feierten in der Begegnung und im
Zusammensein blinder G6tter mit blinden und erblindeten Men-
schen, und nach Barth lehrt uns die Geschichte aller Reli-
gionen, dafl die zweideutigen Ph#énomene der Religionsge-
schichte aus dem Bereich ganz anderer Geister stamme als dem
des Heiligen Geistes, ja die Flucht in die Religion ist die Flucht
vor Gott in die gldubige Verehrung eines ihm kongenialen
hoheren Wesens, ist die reinste, reifste, eigentlichste Méglich-
keit, nach der der Mensch in seiner Tréigheit greift, der abso-
lut gesetzte Nomos einer Religion, am schlimmsten, wenn es
der der Offenbarungsreligion ist, ist ein vom Menschen erst
aufgerichteter, dann praktisch angebeteter, dann ihn seiner-
seits beherrschender Gott. ® Nein, es bleibt dabei: Religion ist
Unglaube!

Wohl aber ist beim Vergleich zwischen Barth und Vlijm
etwas anderes festzustellen: wieviel barmherziger Barth den
religisen Menschen beurteilt als der hollindische Theologe.
Der religiose Mensch wird noch ganz unabhingig von seinem
Glauben zu Jesus Christus gerechnet. Das findet VIijm ge-
fahrlich: man kénne doch gerade vom Heidelberger Katechis-
mus Frage 1 aus, auf den sich Barth beruft, nur denjenigen
Menschen Eigentum Jesu Christi nennen, der durch den Hei-
ligen Geist zum Glauben gekommen sei. Er mochte mit Ber-
kouwer fragen, wo denn hier noch der KErnst der Rebellion
gegen Gott bleibe.

Hier bricht eine theologische Differenz auf, die wir nicht
nur bei V1lijm beobachten kénnen, sondern die noch bei andern
hollindischen Theologen herumgeistert. Ich erwéhne als Bei-
spiele die neuerdings erschienene, spannend geschriebene Dis-
sertation des hollindischen Missionars Bijlefeld iiber den

® K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, IV, 2 (1955), S. 143. 350. 403.
456. 615.



440 W. Bieder, Zum Problem Religion — christlicher Glaube

Islam als nachchristliche Religion *°, oder die lehrreiche Ar-
beit des katholischen Theologen Niederberger tiber die Mis-
sionsauffassung der niederldndisch-reformierten Kirchen von
Siidafrika (Kirche-Mission—Rasse). * Dogmatisch gesprochen
mochte ich sagen: es kommt so oder so, auf diese oder jene
Weise an den Tag, daf} die holléndisch-reformierten Theologen,
ob sie nun der Hervormde Kerk oder den Gereformeerde Ker-
ken angehéren, ob sie im Mutterland oder in Siidafrika wirken,
sich von der Dordrechter Synode und von dem dort festgestell-
ten Infralapsarismus bis heute nicht freigemacht haben. Es
gehort m. K. zu den erleuchtendsten und sorgféltigsten Par-
tien der Kirchlichen Dogmatik von Karl Barth jener Versuch,
sowohl dem Supralapsarismus als auch dem Infralapsarismus
geschichtliche Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, als auch
den Supralapsarismus als die relativ bessere Kntscheidung
der Theologen des 17. Jahrhunderts zu reinigen und christo-
logisch weiterzufiihren. ** Wie 1d6t sich diese theologische Dif-
ferenz umreillen? Nach dem Infralapsarismus wird der homo
creatus et lapsus vom Pridestinationsdekret betroffen. Gott hat
die einen der homines lapsi zum Heil in Christus bereitet und
sich so in seiner Barmherzigkeit bekundet, wihrend derselbe
Gott die andern, ohne dal diese etwas mit Christus zu tun
haben diirften, nach seinem ewigen Decretum und seiner Ge-
rechtigkeit zur Verwerfung bereitet hat. Der Supralapsarismus
dagegen 1t Gottes Pridestinationsdekret ausgerichtet sein auf
den homo creabilis et labilis, wobei Gottes Absicht darin be-
steht, seine eigene Herrlichkeit, seine Barmherzigkeit und Ge-
rechtigkeit unter und an den Menschen durch die Beseligung
der einen und durch die Verdammung der anderen offenbar zu
machen,

Damit, dafl nun der Infralapsarismus dem Pridestinations-
dekret Schépfung und Siindenfall vorausgehen liel3, schuf er
sich die Mo6glichkeit, den geschaffenen und den gefallenen Men-
schen auch noch an und fiir sich zu betrachten, eben z. B. als
homo religiosus, der «zunéchsty mit Christus gar nichts zu tun

1o W. A. Bijlefeld, De Islam als na-christelijke Religie (1959).

11 O. Niederberger, Kirche, Mission, Rasse. Die Missionsauffassung der
niederlindisch-reformierten Kirche von Siidafrika (1959).

12 Barth (A.9), 11, 2 (1948), S. 136—157.



W. Bieder, Zum Problem Religion — christlicher Glaube 441

haben mufite. Man konnte dann etwa vom 1. Artikel her eine
Anthropologie entwerfen und war dann in voller Fahrt zu einer
natiirlichen Lehre vom Menschen. Es ist dieser infralapsari-
schen Ansicht letzten Endes zu verdanken, wenn dann Jesus
Christus degradiert und zu einem bloflen Moment in der Heils-
geschichte Gottes mit dem Menschen erniedrigt worden ist. Von
daher wird es dann auch moglich, etwa mit Bijlefeld zu be-
haupten, dafl der mohammedanische Mensch die Entscheidung
fiir oder gegen Christus nur und erst vor sich habe und daf}
man vom antichristlichen Charakter des Islam jedenfalls nicht
reden konne. Es gibt ja fiir den Menschen, der geschaffen
wurde und gefallen ist, neutrale Zonen, in denen er in einem
sturmfreien Gelinde leben kann. Nach all dem, was wir aus
dem Romerbrief und aus der Apostelgeschichte gehort haben,
handelt es sich hier um eine véllig andere Sicht, die mit den
biblischen Zeugnissen nicht vereinbar ist.

Karl Barth hat den Supralapsarismus christologisch gerei-
nigt. Gott will mit dem Menschen den Weg aus der I'inster-
nis zum Licht gehen, «indem Gott den Menschen, seinen, den
erwihlten Menschen, will, will er diesen Weg, will er also
jene Konfrontierung des Menschen mit jener Macht des Bosen,
will er also den Menschen als den von dieser Macht Angefoch-
tenen, als den, der, da er Mensch und nicht Gott ist, dieser
Macht (der Religion z. B.!) von sich aus nicht gewachsen, son-
dern ihr unterlegen ist, und will er sich selbst als den, der dem
Menschen in diesem Unterliegen zu Hilfe kommen muf} und
will (z. B. durch das siegreiche Evangelium!), ja, der in die-
sem Unterliegen dem Menschen allein den Sieg geben kann
und wird, will er also sich selbst als den, durch dessen Gnade
der Mensch leben soll, und will er den auf seine Gnade schlecht-
hin Angewiesenen». **

Ist der Mensch, jeder Mensch, nicht anders zu sehen denn
als ein in Jesug Christus zum Glauben Erwihlter, dann ist es
ausgeschlossen, daBl hier eine neutrale Zone eines religiosen
Niemandslandes in Frage kommen konnte. Dann ist es aber
ebenso ausgeschlossen, dafl man mit VIijm nur denjenigen als
Kigentum Jesu Christi bezeichnen konnte, der durch den Hei-
ligen Geist zum Glauben gekommen ist. Der Ernst der Rebel-

13 Barth, ebd., S. 153.



442 W. Bieder, Zum Problem Religion — christlicher Glaube

lion gegen Gott wird nicht abgeschwécht, wenn ich den Men-
schen zu Jesus Christus rechne. Damit sage ich ihm ja gerade,
dafl} seine ganze Rebellion, die er vor allem in seiner Religion
betiitigt, von Gott selber so ernst genommen worden ist, dal er
Jesus Christus dafiir sterben lief.

Dann stellt sich aber aufs neue mit aller Wucht die dring-
liche Frage, die Jansen Schoonhoven schon genannt hat: Wie
konnen die Religionen und wie kann der homo religiosus in sei-
ner Religion noch ernst genommen werden, wenn doch faktisch
praktisch nur ein Exodus aus dem Verderbensbereich seiner Re-
ligion in Frage kommt? Hier mochte ich zunéchst noch einmal
auf Apg. 10 verweisen, und zwar auf den oft nicht beachteten
Vers 27. Kornelius ist von Petrus vom Boden erhoben worden.
Petrus stellt sich als Mensch neben ihn: «Und indem er mit ihm
sprach, ging er hinein.» Der Satz kann eine blofe literarische
Ausschmiickung sein und kein sonderliches Gewicht fiir sich
beanspruchen. Man kann aber in diesem ambulando sich voll-
ziehenden Gespréich ** das ausgedriickt finden, was vor der
eigentlichen Jesus-Christus-Verkiindigung auf der Ebene brii-
derlicher Liebe zu geschehen hat. Man bedenke: auch dieses
«Gesprichy aus der Kommunikation heraus geschieht aus
Auftrag. Der Inhalt des Gesprichs ist nicht angegeben. Es ist
miillig, dariiber zu reflektieren.

Wir beziehen uns aber auf das neue 6kumenische Dokument
«Christian and Non-Christian in the Afro-Asian World. A Dia-
logue». ** Hier ist vom «sacred spacey, vom «holy ground» die
Rede,'in der die Kommunikationenmit den Religitsen dieser Welt
stattzufinden haben. Dieses Stichwort des «heiligen Bodens»
fithrt uns auf die Erkenntnis, wie sie in der Stephanusrede zu-
tage tritt. Wir wissen, dall Stephanus, wie Reicke mit Recht
betont **, vom Glauben an Kanaan als dem heiligen Land als
einer heilsgeschichtlich blofl temporédr berechtigten Bezeich-
nung wegruft. Weder Kanaan noch der Tempel, sondern das

4 Griech. cuvoukelv, «sich mit jemandem unterhaltens.

15 A Contribution to the Study of «The Word of God and the Living
Faiths of Men», World Council of Churches, Division of Studies, Department
on Evangelism, Department of Missionary Studies, May 1959, p. 17.

18 B. Reicke, Glaube und Leben der Urgemeinde, = Abhandlungen des
Alten und Neuen Testaments, 32 (1957), S. 137—161.



W. Bieder, Zum Problem Religion — christlicher Glaube 443

Wanderheiligtum des Alten Bundes bekommt in der erfiillten
Zeit des Neuen Bundes eine erneute Gestalt: «Heiliger Boden»
ist iiberall da, wo es Gott gefillt, sich in seiner zur Mission
aufgerufenen Gemeinde zu offenbaren. Der «topos hagiosy ist
kein besonderer heiliger Boden, ist nicht der Raum einer sich
abschlieBenden Kirchgemeinde, die in sich und fiir sich selber
lebt, sondern es ist der Ort der Begegnung mit der Welt, wo
ein Gesprich anhebt zwischen «Menschen».* Man wird aber
den Heiligkeitscharakter dieses Gesprichs nur dann und nur
so festhalten k6nnen, wenn man sieht, dafl es ein Gespréich im
Ubergang ist.

Und hier ist damit Ernst zu machen, dafl Jesus Christus
auferstanden ist. Nach 1. Petr. 3, 22 sind ihm als dem in den
Himmel zur Rechten Gottes Erhohten die Méchte, also auch
die Méchte der Religionen unterworfen. Diese geschehene Un-
terwerfung bedeutet nach 1. Kor. 15, 24 noch keine Annullie-
rung oder Aulergeltungsetzung dieser Michte, wohl aber
schlieft das, weil Christus nicht otiosus ist, eine Ingebrauch-
nahme dieser Méchte in sich. Im Negativen und im Positiven
kénnen die Religionen sprechend werden fiir das, was in Jesus
Christus geschenkt worden ist, und fiir den, der bereits an
Jesus Christus glaubt. Hier gilt wieder zu Recht das fides quae-
rens intellectum: der Glaube sucht das Verstehen der Fremd-
religionen. Er sucht dieses Verstehen nicht, um den Unglaubi-
gen dadurch zu Christus zu fithren. Kr sucht dieses Verstehen
nur, um fiir den offen zu werden, den Christus allein bekehren
kann. Er liebt den religiosen Menschen. Er geht in seine Welt
hinein, weil er in der Welt des Vaters Jesu Christi zu Hause
ist, dem auch das Unterworfene gehort. Auch in den Regionen
der unterworfenen Gebiete ist er beim Vater. Das vergilit er
nicht. Er ist also und bleibt in diesem Gesprich der «paroi-
kos» und kann so dazu gebraucht werden, im Gespréichspart-
ner die Sehnsucht bewulit zu machen nach «dem ganz An-
dereny. Wenn die Gespriche mit den Mohammedanern im
Nahen Osten unter diesem Zeichen geschehen koénnen, dann
stehen sie in einem hoffnungsvollen Licht. ** Dann kann es so-

17 Vgl. dporomadelc uiv dvdpwro, Apg. 14, 15.
18 Dann konnen die Hefte Operation Reach. The Near East Christian



444 W. Bieder, Zum Problem Religion — christlicher Glaube

gar geschehen, dafl die Heiden in ihrer Religion (éhnlich wie
Nebukadnezars Geilel) zu einem BufBiruf an eine faul gewor-
dene Christenheit werden konnen. Wie sollte nicht gerade die
Kirche Jesu Christi AnlaB haben, auf diese Stimme zu héren!?
Wer anders aulier ihr wird solche sikularen BuBirufe iiber-
haupt héren kénnen? Wir brauchen blofl den ersten Abschnitt
aus der Monographie von Evans-Pritchard iiber die Nuerreli-
gion zu lesen **, dann werden wir solche riihrenden Zeugnisse
eines Glaubens an ein hochstes Wesen, solche kindlichen Ge-
bete zu uns sprechen lassen kénnen. Wir konnten da aus un-
serer Gebetsmiidigkeit zur Umkehr gerufen werden, ohne daf
wir diese iiberlieferten Zeugnisse idealisieren oder irgend etwas
von der ganzen Dunkelheit wegnehmen wollen, die iiber dem
Paganismus ruht. Das Licht Jesu Christi leuchtet eben auch
in der Welt auf und ist von dorther fiir den zu vernehmen, der
in ihm das Licht der Welt sehen darf. Die Religionen sind wohl
michtige Bollwerke gegen Gott. Der christliche (Gesprichs-
partner wird aber gerade an diese Bollwerke nicht glauben
kénnen, sondern wird nur von ihrer Uberwindung herkommen
kénnen. Er wird nicht die Religion, wohl aber den religiésen
Menschen darum lieben, weil er seinen Gott, den Vater seines
Herrn Jesus Christus, iiber alles fiirchten und lieben muf}. Von
dieser Liebe her wird ein lebendiges Interesse wach an den
Erscheinungsformen alles Religiosen in der Welt.

Wenn das Gespréach in einer solchen Atmosphére vonstatten
gehen kann, dann ist eine richtige Stellungnahme zu dem in
seiner Religion gebundenen Gewissen moglich. Der Christen-
mensch weill, daBl «das natiirliche Gewissen das Bollwerk des
Menschen in seiner Selbstbehauptung gegen Gott isty. Er wird
sich davon nichts abmarkten lassen kénnen, dall die religitse
Gewissensiiberzeugung, in der einer z.B. nicht konvertieren
kann zum christlichen Glauben, Ausdruck dieser Selbstbehaup-
tung gegen Gott ist. Diesem religiosen Gewissen des anderen
steht das gute Gewissen als Geschenk des Glaubens gegen-
iiber (1. Petr. 3, 21). Es ist wirklich der Dreistufigkeit im Ge-
wissensverstindnis, wie es der amerikanische Dialog der Theo-

Council Study Program in Islam (Beirut 1958—59) wirklich etwas aus-
richten.
19 E. E. Evans-Pritchard, Nuer Religion (1956), S. 1—27.



W. Bieder, Zum Problem Religion — christlicher Glaube 445

logen beliebt machen will, der Gegensatz gegeniiberzustellen,
wie ihn Ernst Wolf formuliert *°, wonach das gute Gewissen
eine Neuschopfung ist, nicht eine Vollendung oder eine Ver-
klérung des biosen Gewissens. Wie soll der sich in seinem
Gewissen gerade religios selbst behauptende Mensch zu dem
im Glauben sein gutes Gewissen betitigenden Menschen sich
entwickeln kénnen? Wenn die ggyy in Rém. 2, 14 auf bekehrte
Heiden zu deuten sind, dann ist hier vom Gewissenskampf ge-
rade des glaubenden Menschen gesprochen. Der in ihm laut
werdenden Anklage und Verteidigung gegeniiber ist die Eirene
des Glaubens, Rom. 5, 1, und also die davon her erfahrbare
Wirklichkeit des guten Gewissens immer wieder ein Geschenk,
ein Widerfahrnis. Hier liegt der Unterschied zwischen dem
sich selber behauptenden Gewissen des religiosen Menschen,
der sich kraft seiner religiosen Uberzeugung selber recht-
fertigt, und dem Menschen des Gebets, der sein gutes Gewissen
nur in der «Bitte zu Gotty bekommen und haben kann. Diesen
Unterschied, ja Gegensatz fest im Auge zu behalten, ist gerade
fiir ein Kommunikationsgespréch sehr wesentlich. Dem ver-
krampften, sich selber verteidigenden und behauptenden Men-
schen tritt im Christenmenschen derjenige gegeniiber, der wohl
auch und noch viel mehr um diesen Kampf der Selbstbehaup-
tung weill, der aber stindig auf die geschenkte und erwartete
Eirene und also auf das gute Gewissen zu unterwegs ist. Die-
ser peregrinus wird so oder so lockernd wirken diirfen. Das
Gespréiach wird nicht ohne Verheilung vonstatten gehen.

Basel. Werner Bieder.

20 o, Wolf, Gewissen: Die Rel. in Gesch. u. Geg.?, 2 (1958), Sp. 1555 f.



	Zum Problem Religion - christlicher Glaube

