
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 15 (1959)

Heft: 6

Artikel: Zum Problem Religion - christlicher Glaube

Autor: Bieder, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878921

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Problem Religion — christlicher Glaube.

l.

Wir möchten uns zunächst dem Zeugnis des Paulus
anvertrauen in den viel diskutierten Versen aus dem ersten Kapitel
seines Römerbriefes, nämlich Rom. 1, 18—32. Dabei gehen wir
von der Voraussetzung aus, daß der Apostel auch in den Versen

18—32 das Evangelium proklamiert. Wir halten dafür, daß

wir die Sätze dieses längeren Abschnittes nur dann verstehen,
wenn wir sie nicht aus der kerygmatischen Situation herauslösen,

in der sie dereinst geschrieben worden sind und in der
sie aufs neue gehört und verstanden sein wollen. Man pflegt
unter den Exegeten meist einen Gegensatz zu konstruieren
zwischen dem èv cujtuj von V. 17 und dem dTt'oùpavoû in V. 18:
dort gehe es um das Evangelium und seine Begründung im
Schriftwort, hier um eine vom Evangelium mehr oder weniger

losgelöste Aussage, die im Raum der Schöpfung erschallt.
Nun ist nicht abzustreiten, daß sich der Raum beim
Hinüberschreiten von V. 17 zu V. 18 weitet. Aber das Evangelium bleibt
bei dieser Erweiterung nicht dahinten, vielmehr ist es ja gerade
das Evangelium, das den Zugang frei macht zum Raum der
Schöpfung unter dem Himmel als dem Plerrschaftsgebiet Gottes.

Felix Flückiger hat mit Recht in seiner sehr beachtlichen
Probevorlesung über Rom. 2,14 ff. auf die Parallelität der beiden

aTTOKaXuTrxeTai in V. 17 und 18 hingewiesen.1
Es gehört zum Wesen der apostolischen Verkündigung des

Evangeliums, daß Gottes Zorn «enthüllt» wird über die
sittlichen und religiösen Anstrengungen und Verhaltungsweisen
der Menschen. Die religiöse Scheu wird als «asebeia» offenbar,
das Gerechtigkeitsstreben als «adikia». Reflexionen darüber,
ob die Menschen diesen Zorn empfinden, ob sie ihn in seiner
Bedeutsamkeit verstehen können (Schlatter, Michel), sind zu
unterlassen. Paulus sieht als verantwortlicher Zeuge Jesu
Christi im weiten Raum des Kosmos diese Enthüllung des

Zorns sich vollziehen. Er kann der römischen Christengemeinde

nicht anders die evangelische Glaubenslehre vortragen,
1 F. Flückiger, Die Werke des Gesetzes bei den Heiden (nach Rom. 2,

14 ff.) : Theol. Zeitschr. 8 (1952), S. 17—42.



432 IV. Bieder, Zum Problem Religion — christlicher Glaube

als daß er sie in die Welt der Religionen hinausführt und sie
dort draußen den Zorn Gottes mitsehen läßt. V. 18 enthält aber
eine anthropologische Aussage: die Menschen «halten die
Wahrheit in Ungerechtigkeit gefangen». Die «Menschen» werden

damit keineswegs als neutrale Wesen verstanden, sondern,
da Kaiéxeiv einen gewaltsamen Akt bezeichnet, als Aufrührer
und Rehellen: sie rebellieren gegen das eigene rechtmäßige
Verhalten, lehnen sich also dagegen auf, wahre Menschen Gottes

zu sein. Im Räume des göttlichen Herrschaftsgebietes
entpuppen sie sich als Wesen, die das Durchbrechen ihrer wahren

Existenz und das Aufbrechen der Gotteserkenntnis zu
verhindern suchen.

V. 19 gibt unzweideutig zu erkennen (auch das ist ein Stück
froher Botschaft), daß Gott sich ihnen offenbart hat. Die
Möglichkeit, Gott zu erkennen, haben die Menschen nur, weil Gott
ihnen diese Möglichkeit eröffnet hat. Sie können also nur als
Gegner eines Gottes gesehen werden, der sich ihnen gegenüber
bereits erschlossen hat. Sie sind, wie dann V. 21 noch explizit
sagen wird, undankbar. Es ist ausgeschlossen, die hier
beschriebenen Menschen anders zu sehen denn als Geschöpfe,
die auf einer betändig nicht realisierten Möglichkeit ertappt
worden sind und jetzt in der ergehenden Frohbotschaft zur
Verantwortung gerufen werden.

In V. 20 fährt Paulus fort, den Menschen zu belasten und
Gott zu entlasten. Wir erfahren hier etwas Genaueres über die
Art der Offenbarung, wie sie in V. 19 ausgesprochen wurde.
Hierbei tritt folgendes zu Tage: 1) Die Unsichtbarkeit Gottes
bleibt unangetastet. Paulus denkt und redet hier bereits von
Jesus als dem «eikon» Gottes aus. Außerhalb dieses wahren
Ebenbildes Gottes gibt es nichts zu schauen, es sei denn Un-
schaubares. 2) Gott behält sich die Freiheit vor, diesen
unsichtbaren Raum der Anbetung mit seiner Dynamis zu füllen.
Diese Dynamis ist keine der vielen Dynameis, die den Kosmos
durchwalten, sondern ist a'îbioç, d. h. gehört in den Raum des

Schöpfers selber. Was er ist in seinen Eigenschaften 2, das ist
«ewig», d. h. dem Tun, Treiben, Dichten, Denken und Erfinden
des Menschen entnommen. Wer oder was Gott ist, behält sich

2 Auf die göttlichen Eigenschaften weist das seltene Wort l>eiÔTr]ç hin
im Unterschied zuôeÔTriç.



W. Bieder, Zum Problem Religion — christlicher Glaube 433

Gott zu sagen selber vor, und der Mensch hätte die Möglichkeit
gehabt, eben diesen seinen Gott, seitdem es eine Schöpfung gab,
in dieser seiner Unansehaulichkeit zu erkennen. Aber das ist
nicht geschehen! Während Gott sich schauen läßt (îcabopcÎTCu),

wird er «denkend wahrgenommen».3 Von wem? von allen
Menschen? von einzelnen? von den Religiösen? Nichts von alledem
steht da. Es wird hier proleptisch beschrieben, was dann erst
in und mit der Aufnahme des Evangeliums faktisch geschieht,
nämlich in der Erneuerung des Nous (Rom. 12, 2). Das Ziel
der Ausführungen in V. 20 ist es, die Menschen zur
Unentschuldbarkeit hinzuführen, sie die Verfinsterung ihres Nous
erkennen zu lassen.

Hier haben wir einen Augenblick innezuhalten. Wir haben
uns zu fragen, oh wir in der heutigen theologischen Lage in
Gefahr stehen, in einen Gegensatz zu Paulus zu geraten. Paulus

schneidet jede Apologie ab, wir aber stehen in Gefahr, eine
Apologie der Religionen zu versuchen. Wir könnten sie in
irgendeinen geheimen Sinnzusammenhang mit dem Humanuni
bringen, damit daß wir sie zur Praeparatio erhöhen, auf die
hin dann das Evangelium von Jesus Christus als Antwort und
als Krönung folgen könnte. Dieses Tun widerspricht der
Haltung im Jüngsten Gericht, bei dem die Heiden ohne Entschuldigung

dastehen werden, widerspricht aber auch der dem Jüngsten

Gericht entsprechenden vorläufigen Situation der christlichen

Theologie, die mit der gefallenen und stets neu fallenden
göttlichen Entscheidung im Evangelium zu rechnen hat.

Das bisher Ausgeführte wird in V. 21 unterstrichen und
bestätigt. Die mißbrauchte Möglichkeit, Gott zu erkennen, hat die
Menschen nicht etwa außerhalb des göttlichen Gesichtskreises
treten lassen. Sie sündigen in seiner Gegenwart: Gott seiher ist
als der Beleidigte und Mißachtete gegenwärtig in ihrer getätigten

Undankbarkeit. In epabaiwbriaav liegen zwei Gedanken
verborgen: einerseits sind die Menschen dem Nichtigen verfallen,
andrerseits aber auch den Nichtsen, den Götzen, anheimgegeben.

Das Nichtige ist polytheistisch erfüllt. So wie Gott selber
seine ewige Gottheit mit Dynamis erfüllt, so die Menschen in
ihrer Undankbarkeit ihr Humanum mit Kräften aller Art. Vom
innersten Zentrum ihres Wesens aus (der «kardia») formen

3 J. Behm, Theol. Wort. z. N.T., 4 (1942), S, 949, Z. 20.

28



434 W. Bieder, Zum Problem Religion — christlicher Glaube

sich ihre «Gedanken» («dialogismoi») so, daß alle ihre Sätze,
Äußerungen, Kundgebungen offenbaren, daß sie weder sich
noch Gott kennen. Die «Verfinsterung» äußert sich in einem
nicht erhellten Dasein. Sie verstehen sich und sie verstehen
Gott nicht. Darum ist ihre «kardia» «asynetos». Diese Ein-
sichtslosigkeit des Menschen über sich selber und über Gott ist
aber dem Menschen selber nicht bewußt: er kommt sich als
weise vor, V. 22, ja er betont nachdrücklich, daß er weise ist
(qpctaKovTeç).Diese bekundete und zur Schau gestellte Weisheit
beginnt nicht mit der Furcht Jahwes, sondern hat diese Furcht
von allem Anfang an außer Kraft gesetzt. Darum kann sich
dieser Mensch auch nicht im Leben zurechtfinden, sondern verirrt

sich in solch drastischer Weise, wie Paulus das in den
weiteren Ausführungen des 1. Kapitels deutlich genug zu
erkennen gibt. Statt seine unverlorene Gottebenbildlichkeit wirklich

zu betätigen und verantwortlich Gott gegenüberzutreten,
die Lichtglanzklarheit des unvergänglichen Gottes anzubeten
und selber ins Licht zu treten, schafft er sich Götter. Statt
anzubeten, «vertauscht er»: 4 «Sie vertauschten ihren Stolz, ihre
Herrlichkeit mit dem Bilde eines Stiers», d. h. was sie in sich
tragen und wessen sie sich rühmen, machen sie objektiv und
stellen es vor sich hin. Im Doppelausdruck èv ôpoidjpaTi eiKÔvoç

ist zweierlei enthalten: das Begehren des Menschen nach einer
Gestalt, aber auch nach der Ahhildhaftigkeit, Sinnhaftigkeit,
Symbolkräftigkeit dieser Gestalt.

Der Fortschritt von V. 23 zu V. 24 läßt uns etwas von der
Tiefe der paulinisch theologischen Weisheit ahnen, die hier
erkennbar wird: Paulus sieht zwischen der polytheistischen
und der sexuellen Verirrung einen inneren Zusammenhang.
Das tertium comparationis liegt darin, daß die Menschen im
religiösen wie im ethischen Verhalten das eigentliche Du
verloren haben. Sie sind sich selber preisgegeben, und Gott hat sie
sich selber preisgegeben. Indem sie sich an die selbstgewählten
Bilder ihrer Religionen verloren haben und die geschaffene
Welt nicht nur zum Objekt der Verehrung machten, sondern
sich in die durch sie angezeigte Hintergründigkeit verloren
haben, haben sie sich in sich seiher verloren: der makrokosmischen

entspricht die mikrokosmische Dämonie.
4 F. Büchsei, Theol. Wort. z. N.T., 1 (1933), S, 252, Z. 14.



W. Bieder, Zum Problem Religion — christlicher Glaube 435

Wir können darauf verzichten, das 1. Kapitel des Römerbriefes

bis zu Ende zu besprechen. Wir werden durch Paulus
in keiner Weise dazu eingeladen, eine positive Wertung der
Religionen zu versuchen. Vielmehr ist alles, was wir bei Paulus

hören können, eine einzige dringliche Einladung an die
Christengemeinde in Rom, von jeder Apologie der Religionen
Abstand zu nehmen.

Auf das 2. Kapitel des Römerbriefes und die viel diskutierten

Verse 14 ff. können wir in unsrem Zusammenhang darum
nicht eintreten, weil die Exegeten sich über die Bedeutung
dieser Verse nicht einig sind und weil es sehr wahrscheinlich
ist, daß die ehvr| in 2,14 die bekehrten Heiden bezeichnen.

2.

Wir betrachten jetzt zum Vergleich drei Texte aus der
Apostelgeschichte, nämlich Apg. 10, 1—48; 14, 17 und 17, 22
bis 32.

Was zunächst Apg. 10,1—48 und die Corneliusgeschichte
betrifft, so scheint 10, 2 zu Rom. 1,18 in Gegensatz zu treten.
Handelt es sich beim frommen und wohltätigen Cornelius nicht
um einen Menschen, der sich nicht in der «asebeia» und in der
«adikia» betätigt? Hier scheint so etwas wie eine Vorform der
Gottesliebe und der Nächstenliebe sichtbar zu werden, und es

scheint aus dieser frommen heidnischen Haltung eine gerade
Linie in die christliche Ethik hinüberzuführen. Aber nun ist
doch zweierlei zu beachten: 1. Apg. 10 macht keine Aussage
über eine außerchristliche Religion, sondern über einen homo
religiosus. 2. Der Text begnügt sich keineswegs damit, die
religiöse und ethische Vorfindlichkeit dieses homo religiosus
darzustellen, gleichsam phänomenologisch zu reden, sondern
er erzählt die Aufnahme der Gebete und Almosen durch Gott,
10, 4, und zwar deutet das eîç pvrmôcruvov darauf hin, daß das
Verhältnis Gottes zu diesem Menschen Cornelius kein
statisches, sondern ein höchst dynamisches ist: daß es in einer
Geschichte verläuft, indem Gott sich an diesen Menschen mit
seinem religiös-ethischen Gebaren erinnern läßt. Gott hätte
also durchaus die Freiheit, diesen Menschen nicht zu beachten
und an ihm vorbeizugehen. Er tut es nicht. Er nimmt sich sei-



436 W. Bieder, Zum Problem Religion — christlicher Glaube

ner an. Wie das bei Lukas oft geschieht, präludiert hier der
Verfasser das, was er dann grundsätzlicher in V. 35 sagen
wird: «In jedem Volk ist, wer ihn fürchtet und Gerechtigkeit
tut, ihm annehmbar.» Diesen V. 35 richtig zu verstehen, muß
man sich vor Augen halten, was in V. 34 gesagt wird: Petrus
ist eine neue Erkenntnis aufgegangen. Delling stellt fest5, daß
das KciTa- in KaTaXagßdveiv dem Simplex den Charakter entweder
der Intensität oder der Plötzlichkeit gebe. Nimmt man das
Moment der Plötzlichkeit für unsere Stelle auf, dann überrascht
es, wenn der erwähnte Verfasser das Verbum an unserer Stelle
mit «sich innerlich zutiefst aneignen» umschreibt. Viel eher
geht es darum, daß Petrus jetzt «auf einmal versteht». Was ist
das Neue, das Petrus in der Darstellung des Lukas aufgeht?
Gott war für ihn his jetzt hineingebunden in die Geschichte
Israels. Das vorwärtsdrängende und segnende Tun des
missionierenden Gottes war für ihn beschränkt auf den Raum Israels.
Und jetzt bricht in ihm eine neue Gotteserkenntnis durch: Gott
ist nicht «parteiisch». Gott offenbart sich Petrus als
menschenfreundlicher Gott, d. h. als ein Gott, der seine Beziehung zum
Menschen herstellt und aufrechterhält, nicht durch einen
Vergleich mit andern, wodurch ein parteiisches Verhältnis zu
bestimmten Menschen zustande käme, sondern so, daß er ganz
allein aus seinem Herzen heraus dazu kommt, diesen Mensehen
da anzunehmen, wie es ihm gefällt. Was nach 10, 2. 4 von
Cornelius beschrieben wurde, wird jetzt als eine allgemeine
Möglichkeit Gottes hingestellt. Wie dieser Cornelius da, so kann
Gott dieser oder jener homo religiosus zu irgendeiner Zeit und
an irgendeinem Ort so oder so recht sein, weil es ihm gefällt,
ihn vor sich recht sein zu lassen. So dürfen wir nicht weiterfragen

und weiterfahren, denn das widerspräche stracks dem,
was bereits gesagt wurde, und dem, was noch gesagt werden
soll: einerseits ist ja Petrus durch Cornelius mitgeteilt worden,
daß Gott ihn angenommen hat und daß dieser Mensch auf
Gottes Annahme hin gehorcht hat: das ist der Sinn der Verse
30—33. Andrerseits gehört Cornelius nach 10, 43 zu den
Menschen, die Sündenvergebung zu empfangen haben. Er ist also
simul iustus et peccator. Sein «Tun der Gerechtigkeit»
entpuppt sich mehr und mehr als Glaube an die im Namen des

5 G. Delling, Theol. Wort. z. N.T., 4 (1942), S. 10, Z. 23.



W. Bieder, Zum Problem Religion — christlicher Glaube 437

erhöhten Jesus Christus ihm zugesprochene Sündenvergebung.
Wenn also nach der Bedeutung von 10, 35 gefragt wird, so
können wir darauf nur wieder betonen: die Bedeutung dieses
Satzes erschließt sich dem, der den Zusammenhang nach
vorwärts und rückwärts wohl beachtet. Er ist aus der Geschichte,
in die Cornelius mit Gott hineingekommen ist, nicht loslöshar.0

Wir wollen dann Apg. 14, 17 ganz kurz betrachten. Paulus
verkündet hier den Lykaoniern Gott, der sich ihnen nicht un-
bezeugt gelassen hat. Er verkündigt diesen Gott als ein
demütiger Zeuge, der die Vergötterung der Apostel zurückweist.
Die Lykaonier zeigen sich als götzendienerisch. Sachlich
entspricht der Text dem, was Paulus in Rom. 1 zu sagen hatte.
Die Völker sollen von ihren eigenen Wegen umkehren zum
lebendigen Gott. Dem göttlichen Entgegenkommen widerstrebt
der Mensch.

Ebenso soll Apg. 17, 22—32 nur im Blick auf ein paar wichtige

Punkte berührt werden. Auf die vieldiskutierten Fragen
der Areopagrede können wir nicht näher eintreten. Ich möchte
in diesem Zusammenhang nur auf folgende drei Umstände
hinweisen: 1. Zwischen 17, 16 und 17, 23 besteht eine Spannung:
dort ein Missionar, der ergrimmt über die götzendienerische
Stadt; hier derselbe Missionar, der den religiösen Atheniensern
bezeugt, daß sie unwissend den unbekannten Gott verehren.
Der Zorn über das götzendienerische Treiben geht also Hand
in Hand mit der brennenden Liebe, mit der Gott von jeher die
Heiden gesucht hat. Man erinnert sich hier unwillkürlich an
die beiden otTTOKaXuTTTexai-Stellen aus dem 1. Kapitel des Römer-
briefes. 2. Einen Altar mit der Aufschrift «dem unbekannten
Gott» hat man nicht gefunden, sondern nur Fragmente von
Inschriften für «unbekannte Götter». Es handelt sich hier um
eine lukanische Singularisierung. Der Missionar singulari-
siert in seiner Verkündigung auf Hoffnung hin. 3. Alles Positive,

das hier gesagt wird: die vor allem Nationalismus und
allem Rassenwahn bestehende Einheit der Völker von Gott her,
der gottgegebene Rhythmus der Jahreszeiten, wobei das Zykli-

6 S. Kulendran sieht diesen Zusammenhang sehr wohl in seinem Aufsatz

Christian Attitude to Non-Christian Faiths and Faith: Religion and
Society. Bull, of the Christ. Inst, for the Study of Rel. and Soc. (Bangalore),
5 (1958), S. 20.



438 W. Bieder, Zum Problem Religion — christlicher Glaube

sehe in die heilsgeschichtliche Offenbarung aufgefangen ist, das

geschützte und gegen das Chaos abgeschirmte Dasein — die
Grenzen gegen das drohende Meer zu sind gemeint —, die Nähe
Gottes, die das Suchen und das Sich-frei-Bewegen des Menschen
möglich macht, das alles schließt die Erkenntnis nicht aus, daß
die Heiden universal schuldig sind, die umzukehren haben,
V. 30.

8.

Überblicken wir nun die oben berührten Stellen aus dem
Römerbrief und aus der Apostelgeschichte, so stimmen sie in
einem überein: Gott hat sich ständig positiv dem Menschen
zugewendet, und der Mensch hat sich gerade in seiner Religion
gegen Gott aufgelehnt. Annehmbar ist der Mensch für Gott
nicht kraft seines sittlichen und religiösen Daseins, sondern als
der auf die kommende Umkehr hin bereits Durchschaute. Hier
stellt sich aber eine grundsätzliche Frage: wenn dieser mächtige

Zug durch die besprochenen Texte hindurchgeht von der
offenbar gewordenen Güte Gottes und der Sünde des religiösen
Menschen zu seiner Umkehr hin, wie kann man dann
überhaupt noch an den Weltreligionen ein Interesse finden? sie
lieben? sie studieren?

In der Vox Theologica, der Interacademical Theologisch
Tijdschrift, welche holländische Studenten und jüngere Pfarrer
zu einem Gespräch zwischen den Konfessionen anregen und
anleiten will, fragt der Rektor der Missionshochschule von
Oegstgeest, Jansen Schoonhoven, im Blick auf ein Buch des
holländischen Theologen J. M. Vlijm über Karl Barths
Religionsbegriff 7, oh man denn überhaupt noch, wenn man das
Verdikt fällt: Religion ist Unglaube, ernstlich auf das Studium
der Religionen eingehen könne und ob man denn den homo
religiosus in seinem Sosein und Dransein innerhalb der Welt
seiner Religion überhaupt noch ernst zu nehmen imstande sei.8
Scheinen nicht die eben besprochenen neutestamentlichen Stellen

in diese Richtung zu weisen? Wie wäre denn hier eine
Kommunikation mit dem religiösen Menschen von heute über-

7 J. M. Vlijm, Het religie-begrip van Karl Barth (1956).
8 J. Schoonhoven in Yox theologica 28 (1958), S, 15.



W. Bieder, Zum Problem Religion — christlicher Glaube 439

haupt denkbar und vollziehbar? Vlijm zitiert Barth aus einem
seiner späteren Dogmatikbände, um darzulegen, daß sich in
etwa eine Erweichung seines konsequenten Standpunktes
anbahne. Ich habe daraufhin Die kirchliche Dogmatik IV, 2

konsultiert und darin die gleiche Entschlossenheit gefunden wie in
I, 2. Wir hören vom dämonischen Spiel, das in vielen Religionen

eine unheimliche Rolle habe, wir hören von den höchsten
Mysterien, die die Religionen feierten in der Begegnung und im
Zusammensein blinder Götter mit blinden und erblindeten
Menschen, und nach Barth lehrt uns die Geschichte aller
Religionen, daß die zweideutigen Phänomene der Religionsgeschichte

aus dem Bereich ganz anderer Geister stamme als dem
des Heiligen Geistes, ja die Flucht in die Religion ist die Flucht
vor Gott in die gläubige Verehrung eines ihm kongenialen
höheren Wesens, ist die reinste, reifste, eigentlichste Möglichkeit,

nach der der Mensch in seiner Trägheit greift, der absolut

gesetzte Nomos einer Religion, am schlimmsten, wenn es

der der Offenbarungsreligion ist, ist ein vom Menschen erst
aufgerichteter, dann praktisch angebeteter, dann ihn seinerseits

beherrschender Gott.9 Nein, es bleibt dabei: Religion ist
Unglaube!

Wohl aber ist beim Vergleich zwischen Barth nnd Vlijm
etwas anderes festzustellen: wieviel barmherziger Barth den

religiösen Menschen beurteilt als der holländische Theologe.
Der religiöse Mensch wird noch ganz unabhängig von seinem
Glauben zu Jesus Christus gerechnet. Das findet Vlijm
gefährlich: man könne doch gerade vom Heidelberger Katechismus

Frage 1 aus, auf den sich Barth beruft, nur denjenigen
Menschen Eigentum Jesu Christi nennen, der durch den
Heiligen Geist zum Glauben gekommen sei. Er möchte mit Ber-
kouwer fragen, wo denn hier noch der Ernst der Rebellion
gegen Gott bleibe.

Hier bricht eine theologische Differenz auf, die wir nicht
nur bei Vlijm beobachten können, sondern die noch bei andern
holländischen Theologen herumgeistert. Ich erwähne als
Beispiele die neuerdings erschienene, spannend geschriebene
Dissertation des holländischen Missionars Bijlefeld über den

9 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, IV, 2 (1955), S. 143. 350. 403.

456. 615.



440 W. Bieder, Zum Problem Religion — christlicher Glaube

Islam als nachchristliche Religion 10, oder die lehrreiche
Arbeit des katholischen Theologen Niederherger über die
Missionsauffassung der niederländisch-reformierten Kirchen von
Südafrika (Kirche-Mission-Rasse).11 Dogmatisch gesprochen
möchte ich sagen: es kommt so oder so, auf diese oder jene
Weise an den Tag, daß die holländisch-reformierten Theologen,
ob sie nun der Hervormde Kerk oder den Gereformeerde Kerken

angehören, oh sie im Mutterland oder in Südafrika wirken,
sich von der Dordrechter Synode und von dem dort festgestellten

Infralapsarismus bis heute nicht freigemacht haben. Es
gehört m. E. zu den erleuchtendsten und sorgfältigsten Partien

der Kirchlichen Dogmatik von Karl Barth jener Versuch,
sowohl dem Supralapsarismus als auch dem Infralapsarismus
geschichtliche Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, als auch
den Supralapsarismus als die relativ bessere Entscheidung
der Theologen des 17. Jahrhunderts zu reinigen und christo-
logisch weiterzuführen.12 Wie läßt sich diese theologische
Differenz umreißen? Nach dem Infralapsarismus wird der homo
creatus et lapsus vom Prädestinationsdekret betroffen. Gott hat
die einen der homines lapsi zum Heil in Christus bereitet und
sich so in seiner Barmherzigkeit bekundet, während derselbe
Gott die andern, ohne daß diese etwas mit Christus zu tun
haben dürften, nach seinem ewigen Decretum und seiner
Gerechtigkeit zur Verwerfung bereitet hat. Der Supralapsarismus
dagegen läßt Gottes Prädestinationsdekret ausgerichtet sein auf
den homo creahilis et labilis, wobei Gottes Absicht darin
besteht, seine eigene Herrlichkeit, seine Barmherzigkeit und
Gerechtigkeit unter und an den Menschen durch die Beseligung
der einen und durch die Verdammung der anderen offenbar zu
machen.

Damit, daß nun der Infralapsarismus dem Prädestinationsdekret

Schöpfung und Sündenfall vorausgehen ließ, schuf er
sich die Möglichkeit, den geschaffenen und den gefalfenen
Menschen auch noch an und für sich zu betrachten, eben z. B. als
homo religiosus, der «zunächst» mit Christus gar nichts zu tun

10 W. A. Bijlefeld, De Islam als na-christelijke Religie (1959).
11 0. Niederberger, Kirche, Mission, Rasse. Die Missionsauffassung der

niederländisch-reformierten Kirche von Südafrika (1959).
12 Barth (A. 9), II, 2 (1948), S. 136—157.



W. Bieder, Zum Problem Religion — christlicher Glaube 441

haben mußte. Man konnte dann etwa vom 1. Artikel her eine

Anthropologie entwerfen und war dann in voller Fahrt zu einer
natürlichen Lehre vom Menschen. Es ist dieser infralapsari-
schen Ansicht letzten Endes zu verdanken, wenn dann Jesus
Christus degradiert und zu einem bloßen Moment in der
Heilsgeschichte Gottes mit dem Menschen erniedrigt worden ist. Von
daher wird es dann auch möglich, etwa mit Bijlefeld zu
behaupten, daß der mohammedanische Mensch die Entscheidung
für oder gegen Christus nur und erst vor sich habe und daß

man vom antichristlichen Charakter des Islam jedenfalls nicht
reden könne. Es gibt ja für den Menschen, der geschaffen
wurde und gefallen ist, neutrale Zonen, in denen er in einem
sturmfreien Gelände leben kann. Nach all dem, was wir aus
dem Römerbrief und aus der Apostelgeschichte gehört haben,
handelt es sich hier um eine völlig andere Sicht, die mit den
biblischen Zeugnissen nicht vereinbar ist.

Karl Barth hat den Supralapsarismus christologisch gereinigt.

Gott will mit dem Menschen den Weg aus der Finsternis

zum Licht gehen, «indem Gott den Menschen, seinen, den
erwählten Menschen, will, will er diesen Weg, will er also
jene Konfrontierung des Menschen mit jener Macht des Bösen,
will er also den Menschen als den von dieser Macht Angefochtenen,

als den, der, da er Mensch und nicht Gott ist, dieser
Macht (der Religion z. B.!) von sich aus nicht gewachsen,
sondern ihr unterlegen ist, und will er sich selbst als den, der dem
Menschen in diesem Unterliegen zu Hilfe kommen muß und
will (z.B. durch das siegreiche Evangelium!), ja, der in
diesem Unterliegen dem Menschen allein den Sieg geben kann
und wird, will er also sich selbst als den, durch dessen Gnade
der Mensch leben soll, und will er den auf seine Gnade schlechthin

Angewiesenen».13
Ist der Mensch, jeder Mensch, nicht anders zu sehen denn

als ein in Jesus Christus zum Glauben Erwählter, dann ist es

ausgeschlossen, daß hier eine neutrale Zone eines religiösen
Niemandslandes in Frage kommen könnte. Dann ist es aber
ebenso ausgeschlossen, daß man mit Vlijm nur denjenigen als
Eigentum Jesu Christi bezeichnen könnte, der durch den
Heiligen Geist zum Glauben gekommen ist. Der Ernst der Rebel-

13 Barth, ebd., S. 153.



442 W. Bieder, Zum Problem Religion — christlicher Glaube

lion gegen Gott wird nicht abgeschwächt, wenn ich den
Menschen zu Jesus Christus rechne. Damit sage ich ihm ja gerade,
daß seine ganze Rebellion, die er vor allem in seiner Religion
betätigt, von Gott selber so ernst genommen worden ist, daß er
Jesus Christus dafür sterben ließ.

Dann stellt sich aber aufs neue mit aller Wucht die dringliche

Frage, die Jansen Schoonhoven schon genannt hat: Wie
können die Religionen und wie kann der homo religiosus in
seiner Religion noch ernst genommen werden, wenn doch faktisch
praktisch nur ein Exodus aus dem Verderbensbereich seiner
Religion in Frage kommt? Hier möchte ich zunächst noch einmal
auf Apg. 10 verweisen, und zwar auf den oft nicht beachteten
Vers 27. Kornelius ist von Petrus vom Boden erhohen worden.
Petrus stellt sich als Mensch neben ihn: «Und indem er mit ihm
sprach, ging er hinein.» Der Satz kann eine bloße literarische
Ausschmückung sein und kein sonderliches Gewicht für sich
beanspruchen. Man kann aber in diesem ambulando sich
vollziehenden Gespräch14 das ausgedrückt finden, was vor der
eigentlichen Jesus-Christus-Verkündigung auf der Ebene
brüderlicher Liebe zu geschehen hat. Man bedenke: auch dieses
«Gespräch» aus der Kommunikation heraus geschieht aus
Auftrag. Der Inhalt des Gesprächs ist nicht angegeben. Es ist
müßig, darüber zu reflektieren.

Wir beziehen uns aber auf das neue ökumenische Dokument
«Christian and Non-Christian in the Afro-Asian World. A
Dialogue». 15 Hier ist vom «sacred space», vom «holy ground» die
Redeem der die Kommunikationen mit den Religiösen dieserWelt
stattzufinden haben. Dieses Stichwort des «heiligen Bodens»
führt uns auf die Erkenntnis, wie sie in der Stephanusrede
zutage tritt. Wir wissen, daß Stephanus, wie Reicke mit Recht
betont16, vom Glauben an Kanaan als dem heiligen Land als
einer heilsgeschichtlich bloß temporär berechtigten Bezeichnung

wegruft. Weder Kanaan noch der Tempel, sondern das

14 Griech. ouvopileiv, «sich mit jemandem unterhalten».
15 A Contribution to the Study of «The Word of God and the Living

Faiths of Men», World Council of Churches, Division of Studies, Department
on Evangelism, Department of Missionary Studies, May 1959, p. 17.

16 B. Reicke, Glaube und Leben der Urgemeinde, Abhandlungen des
Alten und Neuen Testaments, 32 (1957), S. 137—161.



W. Bieder, Zum Problem Religion — christlicher Glaube 443

Wanderheiligtum des Alten Bundes bekommt in der erfüllten
Zeit des Neuen Bundes eine erneute Gestalt: «Heiliger Boden»
ist überall da, wo es Gott gefällt, sich in seiner zur Mission
aufgerufenen Gemeinde zu offenbaren. Der «topos hagios» ist
kein besonderer heiliger Boden, ist nicht der Raum einer sich
abschließenden Kirchgemeinde, die in sich und für sich selber
lebt, sondern es ist der Ort der Begegnung mit der Welt, wo
ein Gespräch anhebt zwischen «Menschen».17 Man wird aber
den Heiligkeitscharakter dieses Gesprächs nur dann und nur
so festhalten können, wenn man sieht, daß es ein Gespräch im
Übergang ist.

Und hier ist damit Ernst zu machen, daß Jesus Christus
auferstanden ist. Nach 1. Petr. 3, 22 sind ihm als dem in den
Himmel zur Rechten Gottes Erhöhten die Mächte, also auch
die Mächte der Religionen unterworfen. Diese geschehene
Unterwerfung bedeutet nach 1. Kor. 15, 24 noch keine Annullierung

oder Außergeltungsetzung dieser Mächte, wohl aber
sehließt das, weil Christus nicht otiosus ist, eine Ingebrauchnahme

dieser Mächte in sich. Im Negativen und im Positiven
können die Religionen sprechend werden für das, was in Jesus
Christus geschenkt worden ist, und für den, der bereits an
Jesus Christus glaubt. Hier gilt wieder zu Recht das fides quae-
rens intellectum: der Glaube sucht das Verstehen der
Fremdreligionen. Er sucht dieses Verstehen nicht, um den Ungläubigen

dadurch zu Christus zu führen. Er sucht dieses Verstehen
nur, um für den offen zu werden, den Christus allein bekehren
kann. Er liebt den religiösen Menschen. Er geht in seine Welt
hinein, weil er in der Welt des Vaters Jesu Christi zu Hause
ist, dem auch das Unterworfene gehört. Auch in den Regionen
der unterworfenen Gebiete ist er beim Vater. Das vergißt er
nicht. Er ist also und bleibt in diesem Gespräch der «paroi-
kos» und kann so dazu gebraucht werden, im Gesprächspartner

die Sehnsucht bewußt zu machen nach «dem ganz
Anderen». Wenn die Gespräche mit den Mohammedanern im
Nahen Osten unter diesem Zeichen geschehen können, dann
stehen sie in einem hoffnungsvollen Licht.18 Dann kann es so-

17 Vgl. ôpowrratieîç tipiv ävöpumoi, Apg. 14, 15.
18 Dann können die Hefte Operation Reach. The Near East Christian



444 W. Bieder, Zum Problem Religion — christlicher Glaube

gar geschehen, daß die Heiden in ihrer Religion (ähnlich wie
Nebukadnezars Geißel) zu einem Bußruf an eine faul gewordene

Christenheit werden können. Wie sollte nicht gerade die
Kirche Jesu Christi Anlaß haben, auf diese Stimme zu hören!?
Wer anders außer ihr wird solche säkularen Bußrufe
überhaupt hören können? Wir brauchen bloß den ersten Abschnitt
aus der Monographie von Evans-Pritchard über die Nuerreli-
gion zu lesen 19, dann werden wir solche rührenden Zeugnisse
eines Glaubens an ein höchstes Wesen, solche kindlichen
Gebete zu uns sprechen lassen können. Wir könnten da aus
unserer Gebetsmüdigkeit zur Umkehr gerufen werden, ohne daß

wir diese überlieferten Zeugnisse idealisieren oder irgend etwas
von der ganzen Dunkelheit wegnehmen wollen, die über dem

Paganismus ruht. Das Licht Jesu Christi leuchtet eben auch
in der Welt auf und ist von dorther für den zu vernehmen, der
in ihm das Licht der Welt sehen darf. Die Religionen sind wohl
mächtige Bollwerke gegen Gott. Der christliche Gesprächspartner

wird aber gerade an diese Bollwerke nicht glauben
können, sondern wird nur von ihrer Überwindung herkommen
können. Er wird nicht die Religion, wohl aber den religiösen
Menschen darum lieben, weil er seinen Gott, den Vater seines
Herrn Jesus Christus, über alles fürchten und lieben muß. Von
dieser Liehe her wird ein lebendiges Interesse wach an den

Erscheinungsformen alles Religiösen in der Welt.
Wenn das Gespräch in einer solchen Atmosphäre vonstatten

gehen kann, dann ist eine richtige Stellungnahme zu dem in
seiner Religion gebundenen Gewissen möglich. Der Christenmensch

weiß, daß «das natürliche Gewissen das Bollwerk des
Menschen in seiner Selbstbehauptung gegen Gott ist». Er wird
sich davon nichts abmarkten lassen können, daß die religiöse
Gewissensüberzeugung, in der einer z. B. nicht konvertieren
kann zum christlichen Glauben, Ausdruck dieser Selbstbehauptung

gegen Gott ist. Diesem religiösen Gewissen des anderen
steht das gute Gewissen als Geschenk des Glaubens gegenüber

(1. Petr. 3, 21). Es ist wirklich der Dreistufigkeit im
Gewissensverständnis, wie es der amerikanische Dialog der Theo-

Council Study Program in Islam (Beirut 1958—59) wirklich etwas
ausrichten.

19 E. E. Evans-Pritchard, Nuer Religion (1956), S. 1—27.



W. Bieder, Zum Problem Religion — christlicher Glaube 445

logen beliebt machen will, der Gegensatz gegenüberzustellen,
wie ihn Ernst Wolf formuliert20, wonach das gute Gewissen
eine Neuschöpfung ist, nicht eine Vollendung oder eine
Verklärung des bösen Gewissens. Wie soll der sich in seinem
Gewissen gerade religiös selbst behauptende Mensch zu dem
im Glauben sein gutes Gewissen betätigenden Menschen sich
entwickeln können? Wenn die g$vn in Rom. 2,14 auf bekehrte
Heiden zu deuten sind, dann ist hier vom Gewissenskampf
gerade des glaubenden Menschen gesprochen. Der in ihm laut
werdenden Anklage und Verteidigung gegenüber ist die Eirene
des Glaubens, Rom. 5, 1, und also die davon her erfahrbare
Wirklichkeit des guten Gewissens immer wieder ein Geschenk,
ein Widerfahrnis. Hier liegt der Unterschied zwischen dem
sich selber behauptenden Gewissen des religiösen Menschen,
der sich kraft seiner religiösen Überzeugung selber
rechtfertigt, und dem Menschen des Gebets, der sein gutes Gewissen
nur in der «Bitte zu Gott» bekommen und haben kann. Diesen
Unterschied, ja Gegensatz fest im Auge zu behalten, ist gerade
für ein Kommunikationsgespräch sehr wesentlich. Dem
verkrampften, sich selber verteidigenden und behauptenden
Menschen tritt im Christenmenschen derjenige gegenüber, der wohl
auch und noch viel mehr um diesen Kampf der Selbstbehauptung

weiß, der aber ständig auf die geschenkte und erwartete
Eirene und also auf das gute Gewissen zu unterwegs ist. Dieser

peregrinus wird so oder so lockernd wirken dürfen. Das
Gespräch wird nicht ohne Verheißung vonstatten gehen.

Basel. Werner Bieder.

20 E.Wolf, Gewissen: Die Rel. in Gesch. u. Geg.3, 2 (1958), Sp. 1555 f.


	Zum Problem Religion - christlicher Glaube

