
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 15 (1959)

Heft: 6

Artikel: Quelques testimonia messianiques : leur histoire littéraire de Qoumrân
aux Pères de l'église

Autor: Prigent, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878920

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878920
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Quelques testimonia messianiques.
Leur histoire littéraire de Qoumrân aux Pères de l'église.

Notre étude sera centrée sur trois prophéties messianiques
de l'A.T.: Gen. 49, 9-10 (le sceptre et le lion de Juda), Nombr.
24,17 (l'étoile de Jacob), et Es. 11 (le surgeon de la souche de

Jessé), citées 1° dans les textes de Qoumrân et 2° chez les pères
de l'église.

Quelques-uns des passages étudiés ici ont été déjà signalés
mais il nous a paru utile de reprendre la question non seulement

pour grouper ces quelques remarques éparses, mais
encore pour les replacer dans un contexte plus complet et en
éprouver les conclusions. Il faudra établir le fait de la permanence

du groupement littéraire de nos citations prophétiques,
en nous demandant aussi comment ces combinaisons textuelles
ont pu naître (le point de vue théologique de cette question étant
délibérément laissé de côté).

1.

Commençons en relevant les citations (littérales ou non)
des trois textes dans la littérature de Qoumrân.

I QSb 5, 20-29: Bénédiction du Prince de la congrégation.
Le morceau tout entier est une glose d'Es. 11 ainsi que J. T.

Milik l'a mis en lumière.1 II vaut la peine de reproduire le texte
dans ses parties les plus directement empruntées à la prophétie :

Lignes 21-22 : « [et qu'il juge avec justice les pauvres et]
qu'il régente avec é[quité les humjbles du pays... (Es. 11,
4 a/?). Lignes 24-26: «Et [tu frapperas les peuples] par la
force de ta [bouche], par ton sceptre tu dévasteras la terre, et

par le souffle de tes lèvres tu mettras à mort l'impie (Es. 11,4b).
[Sur toi sera l'Esprit de conse]il et de puissance éternelle,
l'Esprit de connaissance et de crainte de Dieu (Es. 11,2 b). Et
la justice sera la ceinture [de tes reins], [et la foi], la ceinture
de tes hanches (Es. 11, 5). >

Or si l'on poursuit la lecture, on relève à la ligne 27 une
1 J. T. Milik dans : D. Barthélémy et J. T. Milik, Discoveries in the

Judaean Desert, 1. Qumran Cave I (1955), p. 128-129.



420 P. Prigent, Quelques testimonia messianiques

allusion à Nombr. 24,17 : « Car Dieu t'a établi comme le
sceptre...», et à la ligne 29 une autre allusion à Gen. 49, 9 : « Et
tu seras comme un li[on].»2 Les quelques mots qui restent
lisibles après la lacune suffisent à assurer que c'est bien le
texte de Gen. 49 qui est ici visé.

Selon J. T. Milik le lien qui unirait ces trois textes et aurait
occasionné leur rapprochement serait le mot « sceptre », öSBb

En effet ce mot se retrouve dans Gen. 49, 10, Nombr. 24, 17 et

Es. 11, 4. De là à conclure qu'il faut supposer à l'arrière-plan
de notre texte une anthologie de Testimonia sur le sceptre, il
n'y a qu'un pas, rapidement franchi par J. Daniélou et M. Phi-
lonenko.3 La conclusion est séduisante mais ne peut être tirée
du seul texte de cette Bénédiction : Le mot « sceptre » d'Es. 11, 4

ne semble pas y être le mot crochet qui appelle ici les deux
autres textes, ceux-ci n'apparaissent que plusieurs lignes plus
bas. De plus la citation de Gen. 49 ne porte justement pas sur
le verset 10 où le mot « sceptre » peut se lire mais sur le verset

9. Seule une étude plus complète des passages où reviennent
ces Testimonia pourra nous permettre de décider si ces hésitations

doivent être balayées.
Bornons-nous pour l'instant à dire que I QSB 5, 20-29

applique au Prince de la congrégation l'ensemble de la prophétie
d'Es. 11. C'est lui le "isi annoncé, il est paré de tous les attributs
qui étaient prophétisés au Surgeon de la souche de Jessé.4
Gen. 49, 9 et Nombr. 24,17 s'appliquent aussi au même personnage.

IV Q Bénédictions patriarcales.5 C'est un commentaire de
Gen. 49, 10 : « Un monarque [ne] fera [pas] défaut à la tribu
(öatf) de Juda... jusqu'à ce que vienne le Messie de justice le

2 Traduction de A. Dupont-Sommer, Les écrits esséniens découverts
près de la mer morte (1959), p. 126-127.

3 J. Daniélou, L'étoile de Jacob et la Mission chrétienne à Damas ;

Vig. christ. 11 (1957), p. 121-122; M. Philonenko, Les interpolations
chrétiennes des Testaments des douze Patriarches et les manuscrits de Qoum-
rân : Rev. d'hist. et de phil. rel. 38 (1958), p. 316-320.

4 Dupont-Sommer, Le livre des Hymnes découvert près de la mer Morte
(IQH) : Semit. 7 (1957), p. 53, relève dans IQH 6, 15 ; 7, 19 ; 8, 6. 8. 10 des
allusions nettement messianiques à cette prophétie d'Es. 11, 1 ss.

5 J. M. Allegro, Further Messianic References in Qumrân Literature :

Journ. of Bibl. Lit. 75 (1956), p. 174-176.



P. Prigent, Quelques testimonia messianiques 421

Germe de David... »6 Notons que ce texte est comme à mi-chemin

entre le texte massorétique « le sceptre ne s'éloignera pas
de Juda », et celui des LXX « il ne manquera pas de chef de

Juda ». Le mot Datf est ici expliqué comme « monarque » et

cependant conservé, compris comme « tribu ». D'autre part on

aura relevé que le fameux Shîlôh de Gen. 49,10 devient le Messie

de justice tandis que les prophéties du Germe (Zach. 3, 8;

6,12; Jér. 23, 5) viennent éclairer le texte de la Genèse.

IV Q plsaa.7 Le commentaire explique Es. 11,1 ss. : «

[L'explication de ceci concerne le Germe] de David, qui se lèvera à

la fin des jours. » Cette fois c'est Es. 11,1 qui se voit expliqué
par Jér. 23, 5, ou plutôt par Zach. 6,12-13 qui prédit au Germe
les insignes royaux et la domination pour son trône : or les

lignes 3 et 4 de notre texte parlent d'un trône de gloire, d'une

couronne, d'ornements, etc. On pourrait par ailleurs se demander

si la phrase du pesher où il est question de la domination
sur les nations et sur Magog, ne trahirait pas l'influence d'un
passage de Nombr. 24. Si le texte massorétique lit au verset 7

« Un héros grandit dans sa descendance, il domine sur des peuples

nombreux, son roi est plus grand qu'Agag... », le texte des

LXX, dont on sait qu'il offre souvent de curieux rapprochements

avec les leçons des manuscrits bibliques de Qoumrân,
lit : eSeXeucrexai avbpwTtoç êtc xoû cméppaxoç aiixoû Kai Kupiéucrei èS-vûiv

ttoWijùv, Kai ôiptwbf|(Texai q Etby ßacnXeia aùxoû. Nous aurions ici un
rapprochement supplémentaire entre Es. 11 et Nombr. 24

indépendamment du mot « sceptre ». Ici encore il s'agit donc d'un
enchaînement de textes réalisé sur une base théologique, une
prophétie venant compléter et éclairer une autre.

Nombr. 24, 17 revient encore à plusieurs reprises dans les
écrits de Qoumrân : I QM 11, 6, CD 7, 19 et enfin IV Q
Testimonia.

IV Q Testimonia.8 Ce texte mérite une attention particulière.
On sait qu'il cite d'abord Deut. 5, 28-29 suivi sans interruption
de Deut. 18,18-19 : C'est l'annonce d'un prophète. Puis Nombr.
24,15-17 vient prophétiser un roi issu de Jacob, enfin Nombr.
33, 8-11 concerne le sacerdoce. De cette articulation de textes on

6 Traduction de Dupont-Sommer (n. 2), p. 328.
7 Allegro (n. 5), p. 180, fragment D.
8 Allegro (n. 5), p. 182 ss.



422 P. Prigent, Quelques teslimonia messianiques

peut rapprocher Hébr. 7, 14 qui commence par une allusion à

Nombr. 24,17 (ou Gen. 49,10 ou bien encore à ces deux textes

conjointement) : « Il est évident que c'est de Juda que s'est levé
(àvaxé tgiXkêv) notre Seigneur », et poursuit en constatant que
Moïse n'a rien dit de cette tribu concernant le sacerdoce, ce qui
renvoie indiscutablement à Nombr. 38.

Pour nous résumer : Une fois les trois textes nous sont
apparus combinés ; ailleurs l'association ne porte que sur deux
d'entre eux ; dans d'autres cas enfin, comme pour marquer le

genre littéraire qui semble le mieux convenir à ces suites de

textes, ce que J. M. Allegro appelle des « florilèges » °, un seul
texte se voit éclairé par une des prophéties du Germe.

Passons maintenant aux Testaments des Douze Patriarches,
c'est-à-dire à un écrit extrêmement proche de la littérature de

Qoumrân. Les diverses explications qui se proposent de rendre
compte de cette proximité nous importent peu ici, il nous suffit
de noter cette indiscutable parenté dont nous allons d'ailleurs
voir se préciser certains éléments. Deux textes devront retenir
notre attention : Testament de Lévi 18 et Testament de Juda 24.

Au reste ces deux passages ne semblent pas être littérairement
indépendants l'un de l'autre.

Test. Lev. 18. Le chapitre 17 vient de décrire les sept ministères

sacerdotaux, les sept jubilés dans lesquels A. Dupont-Som-
mer reconnaît l'histoire de la dynastie asmonéenne et de ses
sept principaux représentants de Judas à Aristobule II (en
fonction de 67 à 63).10 C'est alors que viendra le châtiment,
enchaîne le chapitre 18, èKXelqjei r) iepiucrûvri, puis ce sera le
renouvellement du sacerdoce et la venue du prêtre nouveau. En 18, 3 :

Kai àvaxeXeî affxpov aùxoû èv oupavip wç ßacriXeiuc;, Nombr. 24, 17 se
reconnaît à première lecture, mais la mention de cette étoile royale,
le terme même èKXeûpei, ne nous autorisent-ils pas à penser que
l'auteur raisonne également sur Gen. 49,10 (oùk <kXeîipei apxwv èS

louba) Si le sacerdoce dont il est ici question est bien celui des

9 Allegro (n. 5), p. 176-177; et Journ. of Bibl. Lit. 76 (1958), p. 350
à 354.

10 Dupont-Sommer, Nouveaux aperçus sur les manuscrits de la mer
morte (1953), p. 68 ss.



P. Prigent, Quelques testimonia messianiques 423

rois-prêtres asmonéens, n'est-ce pas l'accomplissement de la
prophétie de Gen. 49 qui est alors décrit : Voici le moment où
cesse cette royauté, voici le moment où vient le mystérieux
personnage prédit par Jacob.

Le Testament de Lévi 18 poursuit en décrivant l'âge d'or
qui s'instaurera alors. Bien des termes évoquent la peinture
de cette époque bénie telle qu'on peut la trouver dans Es. 11.

Ainsi 18, 5 Kai p pviùcriç Kupiou èKXUôr|(îexai êiri xrjç YÔÇ ubç ubaip bcdacT-

ctôjv rappelle Es. 11, 9 où le pays est rempli de la connaissance
de Yahwé comme les eaux comblent la mer. Simple coïncidence,
retour sans importance d'une imagerie stéréotypée A
première vue on est tenté de le dire mais lorsqu'en 18, 7 on lit : kcu

Tiveûpa cruvécreujç Kai ôqiacrpoû raxairauffei èxx' aùxôv... la conclusion s'impose

: il y a là une allusion précise à Es. 11, 2 : Kai avairaucrexat
èxx' aùxôv Trveûpa xoû Oeoû, rrveûpa... ffuvéffeujç... fvûjueajç...11

En conclusion nous pouvons relever comme certaines les
allusions à Nombr. 24,17 et Es. 11, et comme possible une
référence à Gen. 49,10. Nos deux (ou trois) textes viennent s'articuler

selon les principes que notre précédente analyse avait
dégagés : Sur le thème messianique, des prophéties viennent se

compléter et s'épauler l'une l'autre ; si la constance de cette
articulation nous incline à supposer un document ou une habitude

antérieurs aux textes étudiés, rien ne vient confirmer qu'il
s'agisse d'une anthologie de Testimonia sur le thème du sceptre.

Si l'allusion à Gen. 49, 10 peut être retenue (qu'on songe bien, avant
de la refuser, que cette combinaison des trois textes n'a rien d'inouï),
cette prophétie est alors regardée comme accomplie dans une période
chronologiquement identifiable. Nous voudrions en rapprocher un
développement qui se trouve sous la plume de Justin (I Apol. 32, Dial. 52),
d'Irénée (Epideixis 57 s.) et d'Eusèbe (H. E. 1, 6 et plusieurs fois dans les
Eclogae et la Démonstration Evangélique). Nous avons là deux traditions
indépendantes : Justin suivi par Irénée atteste la première, Eusèbe la
seconde.

Le récit d'Eusèbe nous paraît spécialement digne d'intérêt.
Interrompant son démarquage de l'œuvre historique de Josèphe, Eusèbe introduit

un excursus qui se peut ainsi résumer : Gen. 49, 10 s'est accompli avec
l'apparition du Christ Jésus. Or la manière dont ceci est prouvé, avec

11 En lieu et place de crfiaa|uoû les manuscrits A ß lisent -fvdjoeujç;. Même
s'il ne faut pas y voir la version originale, il est indiscutable que ces
témoins ont reconnu Es. 11, 2 et ont modifé leur modèle en conséquence.



424 P. Prigent, Quelques testimonia messianiques

beaucoup de peine et de violences faites à l'histoire, montre à l'évidence
qu'Eusèbe se bat contre une autre interprétation de la prophétie,
interprétation qu'il veut à tout prix neutraliser en la réutilisant. En effet,
passant en revue l'histoire d'Israël, Eusèbe en arrive aux Asmonéens,
c'est-à-dire à l'époque où les rois étaient prêtres. C'est Pompée qui, en 63,

marque la fin de cette période en envoyant Aristobule II en captivité et en

assujettissant Israël à un tribut. Voilà, dit notre texte, l'accomplissement
de la prophétie... nous sommes loin de Jésus Alors Eusèbe entreprend
un autre raisonnement, prouvant qu'il y eut encore, après 63, des grands
prêtres en Israël jusqu'à Hérode. Mais il ne s'agit encore que d'Hérode le
grand. Qu'à cela ne tienne, n'est-ce pas le père d'Hérode, le contemporain
du Christ

Comment échapper à la conclusion qu'Eusèbe utilise ici une tradition
qui voyait dans les événements de 63 l'accomplissement de la prophétie
de Gen. 49, 10 A coup sûr Eusèbe n'aurait pas inventé une semblable
difficulté pour le plaisir d'avoir à s'en débarrasser au prix de pénibles
artifices.

Test. Jud. 24. C'est une telle collection que M. Philonenko
pense retrouver en filigrane du chapitre 24 du Testament de
Juda.12 Suivons sa démonstration. En 24, 1: kcù peTÙ Taûxa àva-
TeXeî upîv acTTpov eg 'luKiiiß èv etpqvq, ko.î àvacttT|c7eTai dv&pujuoç êx toû
UîiéppaTÔç pou..., on reconnaît évidemment l'allusion à Nombr.
24, 17. Certes nous avons ici dvhpujTroç comme les LXX et non
« sceptre » comme le texte massorétique, mais c'est bien cette
dernière leçon qu'il faut supposer dans l'original hébraïque
des Testaments, c'est même le mot « sceptre » qui a amené ce
texte ainsi que quelques autres. Le groupe de Testimonia sur
le sceptre sous-jacent à Test. Jud. 24 comprendrait aussi des

passages du Ps. 45 et Es. 11. Ce Psaume est cité en 24, 5: « le
sceptre de mon royaume » et Es. 11,1 est cité en 24, 5 b, or Es. 11,
4 parle aussi du sceptre. Enfin, brodé sur cette anthologie de
textes sur le sceptre, nous aurions en 24, 4 une allusion aux
prophéties du Germe : ô pXacfTÔç 0eoû traduirait le nas de Es. 11,1.

Le tout est évidemment séduisant, mais à regarder de plus
près nous ne pouvons accepter cette analyse.13 Elle soulève en
effet quelques difficultés :

1° Si le texte de la citation de Nombr. 24, 17 n'a été liarmoni-

12 Philonenko (n. 3), p. 316-320.
13 Précisons, s'il en est besoin, que la critique de ce détail de

l'argumentation de M. Philonenko n'affecte en rien la thèse générale qu'il défend
dans l'article en question et sur laquelle nous n'entendons pas discuter ici.



P. Prigent, Quelques testimonia messianiques 425

sé avec les LXX que lors de la traduction des Testaments en

grec, il faut alors admettre que le traducteur avait alors totalement

perdu de vue le principe qui avait présidé à l'organisation
du passage. En outre peut-on supposer aisément que ce traducteur

ait délibérément modifié son texte pour se rapprocher de la
version grecque

2° Et si l'on admet ce souci chez le traducteur, on ne
comprend plus pourquoi il se serait écarté de la traduction, constante

dans les LXX, de nns par avaToXp. M. Philonenko invoque
à propos de ce ßXacrröq I QH 6, 15 ; 8, 4. 6. 8. 10, à juste titre
d'ailleurs, mais dans ces passages la « pousse » ne traduit
jamais nas mais des mots de la racine fis et ma, mots que les
LXX rendent justement par ßXaoröc;. Dans ces textes des Hymnes
il n'est donc pas question des prophéties du Germe, ce sont bien
plus évidemment des allusions à Es. 11.14 Nous le verrons bientôt,

il n'en va pas différemment ici. S'il était besoin d'une
confirmation de ceci, il ne serait que de faire appel au témoignage
d'Eusèbe qui connaît une traduction d'Es. 11 où pXaffTÔç traduit
m15

3° Juda 24, 5-6 : tôtc avaXapipei OKfjirrpov ßacnXeia? pou, Kai cnrö

Trjç pi£r|ç ùpiûv yevf|(TeTai uubpriv, Kai iE aÙTrjç ß\a(TTr|aei paßboq biKai-

offuvriç roîç ëbvemv, présente des allusions au Ps. 45, 7 et à Es.
11, 1, certes. Mais il nous paraît clair que la combinaison ne
repose pas sur le mot « sceptre ». En effet paßöo? traduit ici "lün et
non üm

Notre texte se base donc sur les prophéties de Nombr. 24, 17

et d'Es. 11, et ici plus nettement encore que jusqu'à présent,
nous devons dire qu'il n'y a pas eu à l'arrière-plan de ce
chapitre une collection de Testimonia sur le sceptre, le principe
qui a réuni une fois de plus ces deux textes est à chercher
ailleurs.16

14 Ainsi que Dupont-Sommer (n. 4) le note.
16 J. Ziegler, Isaias : Septuaginta Vêtus Testamentum Graecum, 14

(1939), p. 165.
16 Nombr. 24, 17 devait avoir dans le Testament hébreu un texte

semblable à celui que nous lisons maintenant en traduction grecque. Ne sait-
on pas déjà que fréquemment la tradition textuelle attestée à Qoumrân se

rapproche de l'original hébraïque supposé par la traduction des LXX
Cf. par exemple D. Barthélémy, Redécouverte d'un chaînon manquant de



426 P. Prigent, Quelques testimonia messianiques

2.

Descendons le cours de l'histoire pour interroger la littérature

chrétienne primitive.
Sans y jouer un rôle de premier plan, nos textes prophétiques

ne sont cependant pas inconnus du N.T. Matt. 2, 2 se fait
l'écho de Nombr. 24, 17 pour parler du roi des Juifs dont une
étoile annonce la naissance.17

Dans l'Apocalypse on relève deux passages importants.
Apoc. 5, 5 s. : « Voici, il a vaincu le lion issu de la tribu de

Juda, la racine de David... » Ceci renvoie d'une part à Gen. 49,
9-10 18, de l'autre à Es. 11 ainsi que vient le confirmer la mention

au verset suivant des sept esprits.
Apoc. 22, 16 : « Moi je suis la racine et la race de David,

l'étoile brillante... » Ici ce sont les textes d'Es. 11 et de Nombr.
24 qui se laissent reconnaître à l'arrière-plan.19

Il n'est pas indifférent à notre propos de noter que les
principales résurgences dans le N.T. du thème messianique basé

sur l'une ou l'autre de nos prophéties se trouvent dans l'évangile

de l'enfance et dans l'Apocalypse, c'est-à-dire dans des

textes dont les rapports avec la littérature de Qoumrân
semblent spécialement étroits.

Au deuxième siècle Justin nous apporte un témoignage
capital.

Just. I Apol. 32. Ici l'auteur entend montrer que les prophéties

de l'A.T. ont annoncé depuis une lointaine antiquité la
venue du Christ.

l'histoire de la LXX : Rev. bibl. 60 (1953), p. 18-29 ; M. Greenberg, The
Stabilization of the Text of the Hebrew Bible, Reviewed in the Light of the
Biblical Materials from the Judean Desert : Journ. of the Amer. Or. Soo.

76 (1956), p. 157-167.
17 Sans doute ne faut-il pas voir dans les mots év xr| àva-roXf) une

allusion aux prophéties du Germe. On sait toutefois que Lue. 1, 78 se rattache
clairement à ces textes.

18 Dans une tradition textuelle qui n'est pas sans analogie avec IV Q

Bénédictions Patriarcales.
19 On peut encore rappeler la parole d'Akiba qui appliquait à Bar

Kokba la prophétie de l'étoile, Talm. jer. Taan. 68 d. D'autre part le Mi-
drasch Tanhuma (P. Billerbeck, Kommentar, 3 [1926], p. 801) explique
Gen. 49, 8 en invoquant Es. 11, 1.



P. Prigent, Quelques testimonia messianiques 427

Le chapitre s'ouvre par une citation de Gen. 49, 10. 11 a a.
b ß. La prophétie est citée dans un texte qui offre de nombreuses
variantes par rapport à la version des LXX. D'abord il est
composé d'extraits, ensuite il lit iL cnrÔKeiTcu, et non comme les
LXX : tù (XTroKeîpeva aÙTû). Cette variante majore encore le
caractère messianique du passage. Ces indices textuels sont à

eux seuls bien ténus et trop faibles pour laisser supposer que
Justin utilise ici un document déterminé.

Mais poursuivons notre lecture. Justin fait une explication
du texte cité qu'il applique au Christ et à sa passion. Puis il
enchaîne au paragraphe 12 : Kai 'Hcraîaç be â\\oç TTpocpriTqç, rà carra
öi'aXXwv pf|aeiuv irpocpr|TetJUUv ouruuç emev • AvareXeî affTpov è£ 'laKwß, Kai

avboç avaßf|creTai auo t% p&iç'leauar Kai èiri töv ßpaxlova aûioO edvp tk-
TuoOcriv. Voici un centoncomposédeXombr.24,ï7 + £s.ïï, 1.10,etie
tout est regardé comme unité et cité comme prophétie d'Esaïe.
Il faut reconnaître que cette fois il y a convergence d'indices
et que nous sommes tout naturellement amenés à faire le
rapprochement avec les textes de Qoumrân. Il n'est en effet pas
niable que Justin cite d'après une collection de prophéties de

l'A.T. préalablement organisée.20
D'où vient cette collection Du christianisme primitif

Mais le N.T. ne nous a jamais offert une semblable organisation

de textes et semble plutôt dépendre secondairement d'une
telle collection. D'autre part puisque quelque chose d'approchant

se laisse déceler à Qoumrân, pourquoi chercher plus
loin Justin semble bien utiliser directement un florilège dont
l'origine est à chercher à Qoumrân et que plusieurs écrivains
du N.T. ont également connu.

Deux remarques viendront conclure :

1° On ne peut supposer une transmission immédiate d'un
document Qoumranien à Justin : Le texte de Gen. 49 dans I
Apol. 82 vient nous interdire de le penser.

2° Ici non plus le lien qui a présidé à la réunion des

prophéties n'est pas le thème du sceptre. Au reste Justin lui-même

20 Sans doute Justin reconnaît-il le texte d'Es. 11 et attribue-t-il le tout
à ce prophète, à moins que l'erreur ne remonte plus haut, c'est-à-dire à

quelque recueil de Testimonia où les chutes ou déplacements de lemmes

sont, comme dans les chaînes, chose fréquente.



428 P. Prigent, Quelques testimonia messianiques

confirme cette conclusion : Dans ses listes de titres messianiques
pdßöoq renvoie au seul texte d'Es. 11, 1 (LXX, puisque l'hébreu
n'y parle pas de sceptre).

Ne pouvons-nous pas aller plus loin J. Daniélou le croit,
qui relève en passant la citation composite de I Apol. 32 et en
rapproche Irénée, Epideixis 58-59 21, pour en induire l'existence
d'un recueil de Testimonia utilisé successivement par nos deux
auteurs.22 Lorsqu'au début de notre recherche nous avions
reconnu le retour des trois prophéties dans l'Epideixis, nous
nous étions tout naturellement orientés vers une conclusion
semblable. Malheureusement l'explication est tout autre : Irénée
copie purement et simplement Justin.23

Tout parle en effet dans ce sens, il n'est pas jusqu'aux moindres

détails qui ne se voient repris. Il faudrait vraiment que la
source commune ait tout contenu, jusqu'à l'interprétation du
manteau de Gen. 49, 11 des hommes qui croient en Jésus-Christ
et qu'il a purifiés par son sang. Enfin Irénée, meilleur bibliste
que son modèle, corrige l'erreur de Justin : Il reconnaît,
distingue et sépare les deux éléments de la citation composite en
rendant à chacun son bien.

Enfin une rapide revue de quelques textes de la littérature
patristique nous convaincra, par la constance avec laquelle
nos prophéties se montrent groupées, qu'ils ont connu une
tradition relativement fixée.

Hippolyte, Bénédictions d'Isaac et de Jacob24 commente
Gen. 49, 9 h l'aide d'Es. 11, 1.

Cyprien, Testimonia I, 21, cite Gen. 49, 8 ss. puis Es. 11, 10.

Eusèbe, par exemple Démonstration évangélique VII, 3, 55 s.,
fait de même.

Le fait que ces deux auteurs utilisent la combinaison des

prophéties dans un sens universaliste n'infirme en rien notre

21 J. Daniélou, Théologie du judéo-christianisme (1958), p. 242.
22 Ce que J.R.Harris, Testimonies, 1 (1916), p. 10-11, concluait déjà

avec quelque hardiesse.
23 La chose avait été signalée par J. A. Robinson, St. Irenaeus. The

Demonstration of the Apostolic Preaching (1920), p. 11.
24 Patr. or. 27, p. 76-77.



P. Prigent, Quelques testimonia messianiques 429

conclusion qu'ils ont connu une tradition qui unissait ces
textes.25

Ainsi nous revenons au sens primitif du florilège Ps.-Grégoire,
Testimonia 2.26

Dans les prophéties de l'incarnation qui y sont collation-
nées, nous lisons dans l'ordre : Gen. 49, 10 ; Nombr. 24, 17 ; Es.
10, 33-11, 5 ; 11, 10.

De Qoumrân au christianisme des premiers siècles en
passant par les Testaments des Douze Patriarches (en des

passages où les interpolations chrétiennes supposées par Charles
ne viennent pas oblitérer notre argumentation) nos trois textes,
ensemble ou deux par deux, viennent s'étayer, s'éclairer les

uns par les autres pour annoncer la venue du Messie. L'origine
de ce phénomène littéraire n'est pas à chercher dans un recueil
de textes groupés autour d'un mot crochet, mais dans quelque
chose de semblable à ce florilège retrouvé à Qoumrân. Il s'agit
là non pas tant d'une réflexion exégétique à proprement parler
que d'une tradition solidement ancrée dans la vie cultuelle.
Car seul un pareil usage peut nous expliquer d'une part la
remarquable permanence de la combinaison des prophéties et
d'autre part les différences de la tradition textuelle. S'il faut
préciser davantage et proposer quelque hypothèse sur l'origine
de semblables florilèges, c'est à l'activité cultuelle de prophètes
que nous penserions le plus volontiers : Ne sait-on pas que le
christianisme naissant a, lui aussi, connu de ces prophètes dont
le rôle, éminemment cultuel, consistait à composer de pareils
centons bibliques en des hymnes dont la pointe était résolument
messianique 27

Seule une systématisation secondaire distinguera les textes

pour en faire des anthologies ou recueils de Testimonia
bibliques. Le processus d'évolution nous paraît ressortir claire-

25 Déjà les Reconnaissances syriaques I, 50, 2 mêlent dans ce sens
Gen. 49, 10 et Es. 11, 10.

26 Patr. graec. 46, 206.
27 Cf. E. C. Selwyn, The Christian Prophets (1900) ; The Oracles in the

N.T. (1911). Chose curieuse, E. Fascher, Prophètes. Eine sprach- und
religionsgeschichtliche Untersuchung (1927), n'a pas un mot sur ce sujet
particulier.



430 P. Prigent, Quelques testimonia messianiques

ment de l'étude des citations (sans se restreindre à nos trois
prophéties) chez Justin et Irénée, par exemple : Le premier
connaît encore bien des citations dont l'imbrication et
l'influence réciproque trahit l'origine, le second, tout en utilisant
son prédécesseur, organise, distingue et répartit, faisant ainsi
un pas vers la systématisation dont témoigneront les recueils
ultérieurs de Testimonia comme ceux de Cyprien.

Il va sans dire que notre tentative d'explication ne saurait
être appliquée au problème entier des citations bibliques chez
les premiers chrétiens. Au demeurant ce problème n'a sans
doute pas une solution et c'est à notre avis l'erreur capitale
de J. R. Harris et même, quoique dans une moindre mesure, de
C. H. Dodd que d'avoir cru pouvoir rendre compte de
l'ensemble par une seule explication.28

Massy (Seine-et-Oise), France. Pierre Prigent.

28 Nous prenons conscience en corrigeant les épreuves de n'avoir pas
mentionné le travail de M. A. Chevallier, L'Esprit et le Messie dans le Bas-
Judaïsme et le Nouveau Testament (1958). On y peut cependant trouver
de suggestives remarques sur l'utilisation d'Es. 11 dans les Psaumes de

Salomon, l'Hénoch éthiopien et chez Philon.


	Quelques testimonia messianiques : leur histoire littéraire de Qoumrân aux Pères de l'église

