Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 15 (1959)

Heft: 6

Artikel: Quelgues testimonia messianiques : leur histoire littéraire de Qoumran
aux Peéres de I'église

Autor: Prigent, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878920

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878920
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Quelques testimonia messianiques.

Leur histoire littéraire de Qoumrdn aux Péres de U'église.

Notre étude sera centrée sur trois prophéties messianiques
de 'A.T.: Gen. 49, 9-10 (le sceptre et le lion de Juda), Nombr.
24,17 (’étoile de Jacob), et Es. 11 (le surgeon de la souche de
Jessé), citées 1° dans les textes de Qoumrdn et 2° chez les péres
de Uéglise.

Quelques-uns des passages étudiés ici ont été déja signalés
mais il nous a paru utile de reprendre la question non seule-
ment pour grouper ces quelques remarques éparses, mais en-
core pour les replacer dans un contexte plus complet et en
éprouver les conclusions. Il faudra établir le fait de la perma-
nence du groupement littéraire de nos citations prophétiques,
en nous demandant aussi comment ces combinaisons textuelles
ont pu naitre (le point de vue théologique de cette question étant
délibérément laissé de coté).

1.

Commencons en relevant les citations (littérales ou non)
des trois textes dans la littérature de Qoumrdn.

I QSb 5, 20-29: Bénédiction du Prince de la congrégation.

Lie morceau tout entier est une glose d’Es. 11 ainsi que J, T.
Milik I’a mis en lumiére. * Il vaut la peine de reproduire le texte
dans ses parties les plus directement empruntées a la prophétie :
Lignes 21-22: « [et qu’il juge avec justice les pauvres et]
quil régente avec é[quité les hum]bles du pays.. (Es.11,
4apf). Lignes 24-26 : <« Kt [tu frapperas les peuples] par la
force de ta [bouche], par ton sceptre tu dévasteras la terre, et
par le souffle de tes lévres tu mettras & mort I'impie (Es.11,4b).
[Sur toi sera I'Esprit de conse]il et de puissance éternelle,
I’Esprit de connaissance et de crainte de Dieu (Es. 11,2b). Et
la justice sera la ceinture [de tes reins], [et la foi], la ceinture
de tes hanches (FEs.11,5).»

Or si I'on poursuit la lecture, on reléve & la ligne 27 une

1 J.T. Milik dans : D.Barthélémy et J.T.Milik, Discoveries in the
Judaean Desert, 1. Qumran Cave I (1955), p. 128-129.



420 P. Prigent, Quelques testimonia messianiques

allusion & Nombr. 24, 17 : « Car Dieu t’a établi comme le scep-
tre...», et & la ligne 29 une autre allusion & Gen.49, 9: < Kt
tu seras comme un li[on].»? Les quelques mots qui restent
lisibles aprés la lacune suffisent & assurer que c’est bien le
texte de Gen.49 qui est ici visé.

Selon J. T. Milik le lien qui unirait ces trois textes et aurait
occasionné leur rapprochement serait le mot « sceptre », av.
En effet ce mot se retrouve dans Gen. 49, 10, Nombr. 24, 17 et
Es. 11, 4. De 14 & conclure qu’il faut supposer & l'arriére-plan
de notre texte une anthologie de Testimonia sur le sceptre, il
n’y a qu’'un pas, rapidement franchi par J. Daniélou et M. Phi-
lonenko. * La conclusion est séduisante mais ne peut étre tirée
du seul texte de cette Bénédiction : Le mot « sceptre » d’lls. 11, 4
ne semble pas y étre le mot crochet qui appelle ici les deux
autres textes, ceux-ci n’apparaissent que plusieurs lignes plus
bas. De plus la citation de Gen. 49 ne porte justement pas sur
le verset 10 ol le mot « sceptre » peut se lire mais sur le ver-
set 9. Seule une étude plus compléte des passages ol reviennent
ces Testimonia pourra nous permettre de décider si ces hésita-
tions doivent étre balayées.

Bornons-nous pour l'instant & dire que I QSB 5, 20-29 ap-
plique au Prince de la congrégation ’ensemble de la prophétie
d’Es. 11. C’est lui le 9% annoncé, il est paré de tous les attributs
qui étaient prophétisés au Surgeon de la souche de Jessé.*
Gen. 49, 9 et Nombr. 24, 17 s’appliquent aussi au méme person-
nage.

1V @ Bénédictions patriarcales.® C’est un commentaire de
Gen. 49, 10 : « Un monarque [ne] fera [pas] défaut & la tribu
(vaw) de Juda... jusqu’'a ce que vienne le Messie de justice le

2 Traduction de A.Dupont-Sommer, Les écrits esséniens découverts
prés de la mer morte (1959), p. 126-127.

3 J.Daniélou, L’étoile de Jacob et la Mission chrétienne & Damas ;
Vig. christ. 11 (1957), p.121-122; M. Philonenko, Les interpolations chré-
tiennes des Testaments des douze Patriarches et les manuscrits de Qoum-
rdn : Rev. d’hist. et de phil. rel. 38 (1958), p. 316-320.

4 Dupont-Sommer, Le livre des Hymnes découvert prés de la mer Morte
(IQH) : Semit. 7 (1957), p. 53, reléve dans TQH 6, 15; 7, 19 ; 8, 6. 8. 10 des
allusions nettement messianiques & cette prophétie d’Es. 11, 1 ss.

5 J. M. Allegro, Further Messianic References in Qumran Literature :
Journ. of Bibl. Lit. 75 (1956), p. 174-176.



P. Prigent, Quelques testimonia messianiques 421

Germe de David... » ®* Notons que ce texte est comme & mi-che-
min entre le texte massorétique « le sceptre ne g’éloignera pas
de Juda », et celui des LXX «il ne manquera pas de chel de
Juda ». Le mot vavw est ici expliqué comme « monarque » et
cependant conservé, compris comme « tribu ». D’autre part on
aura relevé que le fameux Shiloh de Gen. 49, 10 devient le Mes-
sie de justice tandis que les prophéties du Germe (Zach. 3, 8;
6,12; Jér. 23, 5) viennent éclairer le texte de la Genese.

IV @ plsa e " Le commentaire explique Es.11,1 ss. : « [L’ex-
plication de ceci concerne le Germe] de David, qui se lévera &
la fin des jours.» Cette fois c’est Ks. 11,1 qui se voit expliqué
par Jér. 23, 5, ou plutdt par Zach. 6,12.13 qui prédit au Germe
les insignes royaux et la domination pour son tréne: or les
lignes 3 et 4 de notre texte parlent d’'un tréne de gloire, d’une
couronne, d’ornements, ete. On pourrait par ailleurs se deman-
der si la phrase du pesher ou il est question de la domination
sur les nations et sur Magog, ne trahirait pas l'influence d'un
passage de Nombr. 24. Si le texte massorétique lit au verset 7
« Un héros grandit dans sa descendance, il domine sur des peu-
ples nombreux, son roi est plus grand qu’Agag... », le texte des
LXX, dont on sait qu’il offre souvent de curieux rapproche-
ments avec les lecons des manuscrits bibliques de Qoumréan,
lit : ézehedoeton dvdpwmog éx Tol omépuatog aTod Kai kupléuoer EDvidv
ToAWY, kai dywdioeton §| L @y Baoeia adtod. Nous aurions ici un
rapprochement supplémentaire entre Is. 11 et Nombr. 24 indé-
pendamment du mot « sceptre ». Ici encore il s’agit donc d’un
enchainement de textes réalisé sur une base théologique, une
prophétie venant compléter et éclairer une autre.

Nombr. 24, 17 revient encore & plusieurs reprises dans les
éerits de Qoumran : I QM 11, 6, CD 7, 19 et enfin IV Q Testi-
monia.

IV Q Testimonia. ® Ce texte mérite une attention particuliére.
On sait qu’il cite d’abord Deut. 5, 28-29 suivi sans interruption
de Deut. 18,1819 : C’est 'annonce d'un prophéte. Puis Nombr.
24, 15-17 vient prophétiser un roi issu de Jacob, enfin Nombr.
33, 8-11 concerne le sacerdoce. De cette articulation de textes on

6 Traduction de Dupont-Sommer (n.2), p. 328.

7 Allegro (n.5), p. 180, fragment D.
8 Allegro (n.5), p.182ss.



422 P. Prigent, Quelques teslimonia messianiques

peut rapprocher Hébr. 7, 14 qui commence par une allusion a
Nombr. 24, 17 (ou Gen. 49, 10 ou bien encore a ces deux textes
conjointement) : « Il est évident que c’est de Juda que s’est levé
(évaté Tuhkev) notre Seigneur », et poursuit en constatant que
Moise n’a rien dit de cette tribu concernant le sacerdoce, ce qui
renvoie indiscutablement & Nombr. 33.

Pour nous résumer : Une fois les trois textes nous sont ap-
parus combinés ; ailleurs l'association ne porte que sur deux
d’entre eux ; dans d’autres cas enfin, comme pour marquer le
genre littéraire qui semble le mieux convenir & ces suites de
textes, ce que J. M. Allegro appelle des « floriléges » °, un seul
texte se voit éclairé par une des prophéties du Germe.

Passons maintenant aux Testaments des Douze Patriarches,
c’est-a-dire & un écrit extrémement proche de la littérature de
Qoumran. Les diverses explications qui se proposent de rendre
compte de cette proximité nous importent peu ici, il nous suffit
de noter cette indiscutable parenté dont nous allons d’ailleurs
voir se préciser certains éléments. Deux textes devront retenir
notre attention : Testament de Lévi 18 et Testament de Juda 24.
Au reste ces deux passages ne semblent pas étre littérairement
indépendants I'un de I'autre.

Test. Lev. 18. Le chapitre 17 vient de décrire les sept minis-
téres sacerdotaux, les sept jubilés dans lesquels A. Dupont-Som-
mer reconnait I'histoire de la dynastie asmonéenne et de ses
sept principaux représentants de Judas & Aristobule II (en
fonction de 67 & 63).* C’est alors que viendra le chatiment,
enchaine le chapitre 18, é\eiyerf) iepwotivn, puis ce sera le renou-
vellement du sacerdoce et la venue du prétre nouveau. En 18, 3 :
Kol dvotelel daTpov avTol év olpavd we Baohéwe, Nombr. 24, 17 se re-
connait & premiere lecture, mais la mention de cette étoile royale,
le terme méme éxheiyer, ne nous autorisent-ils pas & penser que
l'auteur raisonne également sur Gen. 49, 10 (olk éheiyer dpywy &
louda) ? Sile sacerdoce dont il est ici question est bien celui des

® Allegro (n.5), p.176-177; et Journ. of Bibl. Lit. 76 (1958), p. 350
a 354.

10 Dupont-Sommer, Nouveaux apercus sur les manuscrits de la mer
morte (1953), p. 68 ss.



P. Prigent, Quelques testimonia messianiques 423

rois-prétres asmonéens, n’'est-ce pas l'accomplissement de la
prophétie de Gen. 49 qui est alors décrit : Voici le moment ol
cesse cette royauté, voici le moment o vient le mystérieux per-
sonnage prédit par Jacob.

Le Testament de Lévi 18 poursuit en décrivant 'age d’or
qui s’instaurera alors. Bien des termes évoquent la peinture
de cette époque bénie telle qu’'on peut la trouver dans Es. 11.
Ainsi 18,5 kaif yvdoig kupiov éxkxudioeton émi thig THg Wg Ldwp dakao-
odv rappelle Es. 11,9 ou le pays est rempli de la connaissance
de Yahwé comme les eaux comblent la mer. Simple coincidence,
retour sans importance d'une imagerie stéréotypée ? A pre-
miére vue on est tenté de le dire mais lorsqu’en 18, 7 on lit : xai
mvelno, ouvéoewg kal ayiouol katamovoet e’ avTtov... la conclusion s'im-
pose : il y a 1& une allusion précise a Es. 11, 2 : kai dvamaioetar
¢’ avTov vedua To0 Ocod, velua... Cuvégewg... Yvioewg...t

En conclusion nous pouvons relever comme certaines les
allusions & Nombr. 24, 17 et Es. 11, et comme possible une ré-
férence & Gen. 49, 10. Nos deux (ou trois) textes viennent s’arti-
culer selon les principes que notre précédente analyse avait dé-
gagés : Sur le théme messianique, des prophéties viennent se
compléter et s’épauler 'une l'autre ; si la constance de cette
articulation nous incline & supposer un document ou une habi-
tude antérieurs aux fextes étudiés, rien ne vient confirmer qu’il
s’agisse d'une anthologie de Testimonia sur le théme du sceptre.

Si I'allusion & Gen. 49, 10 peut étre retenue (qu'on songe bien, avant
de la refuser, que cette combinaison des trois textes n'a rien d’inoui),
cette prophétie est alors regardée comme accomplie dans une période
chronologiquement identifiable. Nous voudrions en rapprocher un déve-
loppement qui se trouve sous la plume de Justin (I Apol. 32, Dial. 52),
d’'Irénée (Epideixis 57s.) et d’'Eusébe (H.E. 1, 6 et plusieurs fois dans les
Eclogae et la Démonstration Evangélique). Nous avons 14 deux traditions
indépendantes : Justin suivi par Irénée atteste la premiére, Eusébe la
seconde.

Le récit d’Eusébe nous parait spécialement digne d’intérét. Inter-
rompant son démarquage de ’ceuvre historique de Joséphe, Eusébe intro-
duit un excursus qui se peut ainsi résumer : Gen. 49, 10 s’est accompli avec
I'apparition du Christ Jésus. Or la maniére dont ceci est prouvé, avec

11 En lieu et place de dyweopod les manuscrits A g lisent yvdioewe. Méme
g'il ne faut pas y voir la version originale, il est indiscutable que ces
témoins ont reconnu Es. 11, 2 et ont modifé leur modéle en conséquence.



424 P. Prigent, Quelques testimonia messianiques

beaucoup de peine et de violences faites & I’histoire, montre & 1'évidence
qu'Eusébe se bat contre une autre interprétation de la prophétie, inter-
prétation qu’il veut & tout prix neutraliser en la réutilisant. En effet,
passant en revue l'histoire d’Israél, Eusébe en arrive aux Asmonéens,
c’est-a-dire & I'époque ou les rois étaient prétres. C'est Pompée qui, en 63,
marque la fin de cette période en envoyant Aristobule II en captivité et en
assujettissant Israél & un tribut. Voila, dit notre texte, I'accomplissement
de la prophétie... nous sommes loin de Jésus! Alors Eusebe entreprend
un autre raisonnement, prouvant qu’il y eut encore, aprés 63, des grands
prétres en Israél jusqu'a Hérode. Mais il ne s’agit encore que d’'Hérode le
grand. Qu'a cela ne tienne, n’est-ce pas le pére d’'Hérode, le contemporain
du Christ ?

Comment échapper A la conclusion qu'Eusébe utilise ici une tradition
qui voyait dans les événements de 63 l'accomplissement de la prophétie
de Gen.49, 10 ? A coup sir Eusébe n'aurait pas inventé une semblable
difficulté pour le plaisir d’avoir & s’en débarrasser au prix de pénibles
artifices.

Test. Jud. 24. C’est une telle collection que M. Philonenko
pense retrouver en filigrane du chapitre 24 du Testament de
Juda. ** Suivons sa démonstration. En 24, 1: xai petd tadta dva-
Tehel UiV doTpov €& ‘lakwP év eipfivny, kol dvaoTthoetor dvdpwrog éx Tol
omépuatdg pou..., on reconnait évidemment ’allusion & Nombr.
24, 17. Certes nous avons icidvdpwmoccomme les LXX et non
& sceptre » comme le texte massorétique, mais c’est bien cette
derniére lecon qu’il faut supposer dans l'original hébraique
des Testaments, c’est méme le mot « sceptre » qui a amené ce
texte ainsi que quelques autres. Le groupe de Testimonia sur
le sceptre sous-jacent & Test. Jud. 24 comprendrait aussi des
passages du Ps. 45 et Es. 11. Ce Psaume est cité en 24, 5: «le
sceptre de mon royaume » et Es. 11, 1 est cité en 24, 5b, or Es. 11,
4 parle aussi du sceptre. Enfin, brodé sur cette anthologie de
textes sur le sceptre, nous aurions en 24, 4 une allusion aux
prophéties du Germe : 6 fhuotog Oeod traduirait le nne de Es.11,1.

Le tout est évidemment séduisant, mais & regarder de plus
pres nous ne pouvons accepter cette analyse. ** Elle souléve en
effet quelques difficultés :

1° Si le texte de la citation de Nombr. 24, 17 n’a été harmoni-

12 Philonenko (n.3), p. 316-320.

13 Précisons, s'il en est besoin, que la critique de ce détail de l'argu-
mentation de M. Philonenko n’affecte en rien la thése générale qu’il défend
dans I'article en question et sur laquelle nous n'entendons pas discuter ici.



P. Prigent, Quelques testimonia messianiques 425

sé avec les LXX que lors de la traduction des Testaments en
grec, il faut alors admettre que le traducteur avait alors totale-
ment perdu de vue le principe qui avait présidé & 'organisation
du passage. En outre peut-on supposer aisément que ce traduc-
teur ait délibérément modifié son texte pour se rapprocher de la
version grecque ?

2° Kt si I'on admet ce souci chez le traducteur, on ne com-
prend plus pourquoi il se serait écarté de la traduction, cons-
tante dans les LXX, de nn% par dvarohi. M. Philonenko invoque
a propos de ce Phaotog I QH 6, 15 ; 8, 4. 6. 8. 10, & juste titre
d’ailleurs, mais dans ces passages la « pousse » ne traduit ja-
mais nnX mais des mots de la racine Y18 et n9p, mots que les
LXX rendent justement par phactég. Dans ces textes des Hymnes
il n’est donc pas question des prophéties du Germe, ce sont bien
plus évidemment des allusions & Ks. 11. ** Nous le verrons bien-
tot, il n’en va pas différemment ici. S’il était besoin d'une con-
firmation de ceci, il ne serait que de faire appel au témoignage
d’Eusébe qui connait une traduction d’Es. 11 ot BAaotég traduit
8y,

3° Juda 24, 5-6 : 16Te dvahduyer oxfimTpov Bacileiag pov, kai dmd
TAG Pilng LMWV YevACEeTOL TUBUNAY, Koi €2 avThig PAaoTACE PABdog dikar-
oovvng Tolg édveow, présente des allusions au Ps. 45, 7 et & Es.
11, 1, certes. Mais il nous parait clair que la combinaison ne re-
pose pas sur le mot « sceptre ». Iin effet papdog traduit ici 9vn et
non vaw,

Notre texte se base donc sur les prophéties de Nombr. 24, 17
et d’Es. 11, et ici plus nettement encore que jusqu’a présent,
nous devons dire qu’il n’y a pas eu & l'arriére-plan de ce cha-
pitre une collection de Testimonia sur le sceptre, le principe
qui a réuni une fois de plus ces deux textes est & chercher
ailleurs. *®

12 Ainsi que Dupont-Sommer (n.4) le note.

15 J, Ziegler, Isaias : Septuaginta Vetus Testamentum Graecum, 14
(1939), p. 165.

16 Nombr. 24, 17 devait avoir dans le Testament hébreu un texte sem-
blable & celui que nous lisons maintenant en traduction grecque. Ne sait-
on pas déja que fréquemment la tradition textuelle attestée & Qoumran se
rapproche de l'original hébraique supposé par la traduction des LXX ?
Cf. par exemple D.Barthélémy, Redécouverte d'un chainon manquant de



426 P. Prigent, Quelques testimonia messianiques

2.

Descendons le cours de 'histoire pour interroger la littéra-
ture chrétienne primitive.

Sans y jouer un rdle de premier plan, nos textes prophé-
tiques ne sont cependant pas inconnus du N.T. Mait. 2, 2 se fait
I’écho de Nombr. 24, 17 pour parler du roi des Juifs dont une
étoile annonce la naissance.’

Dans I’Apocalypse on reléve deux passages importants.

Apoc. 5, 5 s.: « Voici, il a vaincu le lion issu de la tribu de
Juda, la racine de David... » Ceci renvoie d'une part & Gen. 49,
9-10 %, de T'autre & Es. 11 ainsi que vient le confirmer la men-
tion au verset suivant des sept esprits.

Apoc. 22, 16 : <« Moi je suis la racine et la race de David,
I’étoile brillante... » Ici ce sont les textes d’Es. 11 et de Nombr.
24 qui se laissent reconnaitre & l'arriére-plan. *°

Il n’est pas indifférent & notre propos de noter que les prin-
cipales résurgences dans le N.T. du théme messianique basé
sur 'une ou l'autre de nos prophéties se trouvent dans I’évan-
gile de l'enfance et dans I’Apocalypse, c’est-ad-dire dans des
textes dont les rapports avec la littérature de Qoumran sem-
blent spécialement étroits.

Au deuxiéme siécle Justin nous apporte un témoignage ca-
pital.

Just. I Apol. 32. Ici auteur entend montrer que les prophé-
ties de I’A.T. ont annoncé depuis une lointaine antiquité la
venue du Christ.

I'histoire de la LXX : Rev. bibl. 60 (1953), p.18-29 ; M. Greenberg, The
Stabilization of the Text of the Hebrew Bible, Reviewed in the Light of the
Biblical Materials from the Judean Desert : Journ. of the Amer. Or. Soc.
76 (1956), p. 157-167.

17 Sans doute ne faut-il pas voir dans les mots év T} dvatoA) une al-
lusion aux prophéties du Germe. On sait toutefois que Luc. 1, 78 se rattache
clairement & ces textes.

18 Dans une tradition textuelle qui n’est pas sans analogie avec IV Q
Bénédictions Patriarcales.

19 On peut encore rappeler la parole d’Akiba qui appliquait & Bar
Kokba la prophétie de 1'étoile, Talm. jer. Taan. 68 d. D’autre part le Mi-
drasch Tanhuma (P. Billerbeck, Kommentar, 3 [1926], p.801) explique
Gen. 49, 8 en invoquant Es. 11, 1.



P. Prigent, Quelques testimonia messianiques 427

Le chapitre s’ouvre par une citation de Gen. 49, 10. 11 a o.
b B. La prophétie est citée dans un texte qui offre de nombreuses
variantes par rapport & la version des LXX. D’abord il est
composé d’extraits, ensuite il lit ® dmoékerron, et non comme les
LXX : 10 dmoxeipeva avtd. Cette variante majore encore le
caractére messianique du passage. Ces indices textuels sont &
eux seuls bien ténus et trop faibles pour laisser supposer que
Justin utilise ici un document déterminé.

Mais poursuivons notre lecture. Justin fait une explication
du texte cité qu’il applique au Christ et & sa passion. Puis il
enchaine au paragraphe 12 : xoi ’Hoatag de d\og mpoprtng, Té odTé
d1 EMwvy prioewv mpoentedwy oUtwg eimev: Avatehel doTpov €2 laxp, kai
dvdog avaphoerar amo Thg pitng’ lecoai xoi émi oV Bpayiova adTod EDvn é\-
modow. Voiciun centon composé de Nombr.24,17+ Es.11,1. 10, etle
tout est regardé comme unité et cité comme prophétie d’Esaie.
I1 faut reconnaitre que cette fois il y a convergence d’indices
et que nous sommes tout naturellement amenés a faire le rap-
prochement avec les textes de Qoumran. Il n’est en effet pas
niable que Justin cite d’aprés une collection de prophéties de
I’A.T. préalablement organisée. 2

D’ou vient cette collection ? Du christianisme primitif ?
Mais le N.T. ne nous a jamais offert une semblable organisa-
tion de textes et semble plutot dépendre secondairement d’une
telle collection. D’autre part puisque quelque chose d’appro-
chant se laisse déceler & Qoumran, pourquoi chercher plus
loin ? Justin semble bien utiliser directement un florilége dont
I'origine est & chercher & Qoumran et que plusieurs écrivains
du N.T. ont également connu.

Deux remarques viendront conclure :

1° On ne peut supposer une transmission immédiate d'un
document Qoumranien & Justin : Le texte de Gen. 49 dans 1
Apol. 32 vient nous interdire de le penser.

2° Ici non plus le lien qui a présidé a la réunion des pro-
phéties n’est pas le théme du sceptre. Au reste Justin lui-méme

20 Sans doute Justin reconnait-il le texte d’Es. 11 et attribue-t-il le tout
A ce prophéte, & moins que l'erreur ne remonte plus haut, c’est-d-dire &
quelque recueil de Testimonia ou les chutes ou déplacements de lemmes
sont, comme dans les chaines, chose fréquente.



428 P. Prigent, Quelques testimonia messianiques

confirme cette conclusion : Dans ses listes de titres messianiques
papdog renvoie au seul texte d’Es. 11, 1 (LXX, puisque ’hébreu
n’y parle pas de sceptre).

Ne pouvons-nous pas aller plus loin ? J. Daniélou le croit,
qui reléve en passant la citation composite de I Apol. 32 et en
rapproche Irénée, Epideixis 58-59 #, pour en induire I'existence
d’un recueil de Testimonia utilisé successivement par nos deux
auteurs. ** Lorsqu'au début de notre recherche nous avions
reconnu le retour des trois prophéties dans 1'Epideixis, nous
nous étions tout naturellement orientés vers une conclusion
semblable. Malheureusement 'explication est tout autre : Irénée
copie purement et simplement Justin.

Tout parle en effet dans ce sens, il n’est pas jusqu’aux moin-
dres détails qui ne se voient repris. Il faudrait vraiment que la
source commune ait tout contenu, jusqu’a l'interprétation du
manteau de Gen. 49, 11 des hommes qui croient en Jésus-Christ
et qu’il a purifiés par son sang. Enfin Irénée, meilleur bibliste
que son modele, corrige I'erreur de Justin : Il reconnait, dis-
tingue et sépare les deux éléments de la citation composite en
rendant & chacun son bien.

Enfin une rapide revue de quelques textes de la littérature
patristique nous convaincra, par la constance avec laquelle
nos prophéties se montrent groupées, qu’ils ont connu une tra-
dition relativement fixée.

Hippolyte, Bénédictions d’Isaac et de Jacob?' commente
Gen. 49, 9 & Vaide d’Es. 11, 1.

Cyprien, Testimonia I, 21, cite Gen. 49, 8 ss. puis Es. 11, 10.

Eusébe, par exemple Démonstration évangélique VII, 3, 55 s.,
fait de méme.

Le fait que ces deux auteurs utilisent la combinaison des
prophéties dans un sens universaliste n’infirme en rien notre

21 J, Daniélou, Théologie du judéo-christianisme (1958), p.242.

22 Ce que J.R.Harris, Testimonies, 1 (1916), p.10-11, concluait déja
avec quelque hardiesse.

23 L.a chose avait été signalée par J. A. Robinson, St.Irenaeus. The
Demonstration of the Apostolic Preaching (1920), p.11.

24 Patr. or. 27, p. 76-717.



P. Prigent, Quelques testimonia messianiques 429

conclusion qu’ils ont connu une tradition qui unissait ces
textes. *

Ainsinousrevenons ausens primitif du florilege Ps.-Grégoire,
Testimonia 2. 2°

Dans les prophéties de I'incarnation qui y sont collation-
nées, nous lisons dans 'ordre : Gen. 49, 10 ; Nombr. 24, 17 ; Es.
10, 33-11, 5 ; 11, 10.

De Qoumrén au christianisme des premiers siécles en pas-
sant par les Testaments des Douze Patriarches (en des pas-
sages ou les interpolations chrétiennes supposées par Charles
ne viennent pas oblitérer notre argumentation) nos trois textes,
ensemble ou deux par deux, viennent s’étayer, s’éclairer les
uns par les autres pour annoncer la venue du Messie. L’origine
de ce phénoméne littéraire n’est pas & chercher dans un recueil
de textes groupés autour d’un mot crochet, mais dans quelque
chose de semblable a ce florilége retrouvé & Qoumran. Il s’agit
14 non pas tant d'une réflexion exégétique a proprement parler
que d'une tradition solidement ancrée dans la vie cultuelle.
Car seul un pareil usage peut nous expliquer d'une part la re-
marquable permanence de la combinaison des prophéties et
d’autre part les différences de la tradition textuelle. S’il faut
préciser davantage et proposer quelque hypothése sur 'origine
de semblables floriléges, c’est & l'activité cultuelle de prophetes
que nous penserions le plus volontiers : Ne sait-on pas que le
christianisme naissant a, lui aussi, connu de ces prophétes dont
le role, éminemment cultuel, consistait a composer de pareils
centons bibliques en des hymnes dont la pointe était résolument
messianique ? ¥

Seule une systématisation secondaire distinguera les textes
pour en faire des anthologies ou recueils de Testimonia bi-
bliques. Lie processus d’évolution nous parait ressortir claire-

25 Déja les Reconnaissances syriaques I, 50, 2 mélent dans ce sens
Gen. 49, 10 et Es. 11, 10.

26 Patr. graec. 46, 206.

27 Cf. E. C. Selwyn, The Christian Prophets (1900); The Oracles in the
N.T. (1911). Chose curieuse, E.Iascher, Prophetes. Eine sprach- und
religionsgeschichtliche Untersuchung (1927), n’a pas un mot sur ce sujet
particulier.



430 P. Prigent, Quelques testimonia messianiques

ment de 1’étude des citations (sans se restreindre & nos trois
prophéties) chez Justin et Irénée, par exemple: Le premier
connait encore bien des citations dont l'imbrication et I'in-
fluence réciproque trahit I'origine, le second, tout en utilisant
son prédécesseur, organise, distingue et répartit, faisant ainsi
un pas vers la systématisation dont témoigneront les recueils
ultérieurs de Testimonia comme ceux de Cyprien.

Il va sans dire que notre tentative d’explication ne saurait
étre appliquée au probléme entier des citations bibliques chez
les premiers chrétiens. Au demeurant ce probléme n’a sans
doute pas une solution et c’est & notre avis l'erreur capitale
de J. R. Harris et méme, quoique dans une moindre mesure, de
C.H. Dodd que d’avoir cru pouvoir rendre compte de 1'en-
semble par une seule explication.?

Massy (Seine-et-Oise), France. Pierre Prigend.

28 Nous prenons conscience en corrigeant les épreuves de n’avoir pas
mentionné le travail de M. A. Chevallier, L'Esprit et le Messie dans le Bas-
Judaisme et le Nouveau Testament (1958). On y peut cependant trouver
de suggestives remarques sur l'utilisation d’Es.11 dans les Psaumes de
Salomon, 'Hénoch éthiopien et chez Philon.



	Quelques testimonia messianiques : leur histoire littéraire de Qoumrân aux Pères de l'église

