Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 15 (1959)

Heft: 5

Artikel: Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie
Autor: Muller, Gotthold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878918

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878918
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Martin Heideggers Philosophie als Frage an die
Theologie.

Ks gibt fiir die Theologie Anlall genug, sich mit dem Le-
benswerk des ehemaligen Freiburger Ordinarius fiir Philoso-
phie Martin Heidegger zu beschiftigen. Das gilt um so mehr,
als die religitse Problematik beim spiten Heidegger (seit etwa
1935) einen immer bedeutender werdenden Raum einnimmt,
worauf von verschiedenen Seiten bereits nachdriicklich hinge-
wiesen wurde. !

1

Zur Erhellung der gegenwiirtigen Diskussion seien hier zu-
nichst einige neuere Stellungnahmen angefiihrt.

Im Hinblick auf die Verwendung der Heideggerschen Exi-
stentialanalyse in der Theologie (besonders bei Rudolf Bult-
mann) und unter Hinweis auf Heideggers jiingste Auflerungen
ilber die Gottesfrage, gibt Ulrich Luck in einem Aufsatz fol-
gendes zu bedenken: ? «Wenn die Theologie sich der Existen-
tialanalyse bedienen will, so kann sie schwerlich an den Aus-
sagen vorbei, mit denen Heidegger die Arbeit von ,Sein und
Zeit’ weiterfithren und ihre eigentlichen Motive aufdecken will.

1 Einfithrungen und Monographien, die mit dem Existentialismus und
dem Denken Heideggers bekanntmachen: Zum Existentialismus: M. Reding,
Die Existenzphilosophie (1949, kath.); J. Pfeiffer, Existenzphilosophie
(1949; Zusammenfassung der Grundgedanken von Heidegger und Jaspers);
0. F. Bollnow, Existenzphilosophie (1955, ev.); I.Heinemann, Existenz-
philosophie — lebendig oder tot? (1956; vielleicht beste Einfiihrung; auf
S.84—111 kritische Auseinandersetzung mit Heidegger). Zu Heidegger:
A. Waelhens, Lia philosophie de Martin Heidegger (1942); P. Chiodi, L’esi-
stenzialismo di Heidegger (1947); E. R. Gangoso, La filosofia existencial
de Martin Heidegger al alcance de todos (1948); J. Miiller, Existenzial-
philosophie und katholische Theologie (1952); J. Wahl, La philosophie de
Heidegger (1952); K. Lowith, Heidegger. Denker in diirftiger Zeit (1953);
P. Fiirstenau, Heidegger. Das Gefiige seines Denkens (1958). Eine bis 1955
reichende Bibliographie aller Schriften von und fast aller Verdffentlichun-
gen iiber M. Heidegger findet sich in Zeitschr. f. phil. Forsch. 11 (1957),
S. 401—452.

2 U. Luck, Heideggers Ausarbeitung der I'rage nach dem Sein: Zeit-
schr. f. Theol. u. Ki. 53 (1956), S. 231—251.



358  G. Miiller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die T heologie

Sie kann es schon deshalb nicht, weil Heidegger nun auch —
ganz gleich in welchem Sinne — ‘Gott’, ‘Gottheit’, ‘die Gotter’
und ‘das Heilige’ in sein Philosophieren einbezieht.» * Der Déne
P. H. Jorgensen fragt, von einer Interpretation der innerhalb
des letzten Jahrzehnts erschienenen Werke Heideggers aus-
gehend, ob Martin Heidegger nicht «en ny filosofisk religions-
stiftery sei. * Noch weiter ausgreifend widmet der Amsterdamer
Privatdozent fiir Philosophie, Bernhard Delfgaauw, unserer
Irage eine Abhandlung, die unter dem Thema «Die religiose
Frage als Kernpunkt im Denken Martin Heidegger» ® die These
aufstellt, «dat de religieuze problematick van de latere periode
een continue ontwikkeling van Heidegger’s denken betekenty.
Derselbe Autor fallt sogar in einem etwa zur selben Zeit ge-
haltenen Vortrag seine These noch prignanter, indem er Hei-
deggers frithes und spates Denken rein religios deutet: 7 «De
oorsprongelijke opzet van Sein und Zeit en van heel het denken
van Heidegger is, de Godverlatenheid van de moderne mens aan
te tonen en de weg terug te zoeken naar een nieuwe openheid
voor het goddelijke.» ®

Heideggers Schiiler iiberbieten sich gegenseitig in der Be-
teuerung der geradezu prophetisch-revolutionierenden Wir-
kung der Philosophie ihres Lehrers, der man geschichtswen-
dende Impulse zuschreibt, falls sie in ihrer Eigenheit erkannt
werde und zur Geltung komme. So fragt Egon Vietta 1950 allen
Ernstes, «<welche Wendung die Geschichte nehmen wird, wenn
sich die das gesamte abendldndische Denken durchfassende Ge-
genbewegung des I'reiburger Philosophen auswirkty.? Vietta
scheut nicht davor zuriick, Heideggers Philosophie die wenig-
stens potentielle Mdoglichkeit zuzuschreiben, das uralte und
heute iiberaus aktuelle Sehnen der Menschheit nach einer ein-

3 Thbd., S.232.

4 P.H. J6rgensen, Martin Heidegger: Dansk Teol. Tidsskr. 21 (1958),
S. 65—94.

5 B. Delfgaauw, De religieuze vraag als kernpunt van het denken
van Martie Heidegger: Tijdschr. voor Phil. 16 (1954), S. 85—102.

6 Ebd., S. 85.

7 Ders., Heidegger en Holderlin: Handelingen van het Twintigste
Vlaams Philologencongres (1953), S.266—273.

8 khd., S.266.

9 I0. Vietta, Die Seinsfrage bei Martin [Heidegger (1950), S.22.



G. Miiller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie 359

heitlichen, fiir alle giiltigen Religion zu erfiillen, und er fragt
sich explizit, «ob nicht iiber das Philosophieren Heideggers die-
ser Weg beschritten werden kanny, *°

Schliefilich wire zu erwidhnen, dall auch Heidegger selbst
bisweilen geradezu prophetische T'éne anschligt, so etwa, wenn
er sich in der ‘Einfithrung in die Metaphysik’ die F'rage vorlegt:
«Ist das “Sein’ ein blofes Wort und seine Bedeutung ein Dunst
oder das geistige Schicksal des Abendlandes?» !, oder wenn er
in einem Gesprich behauptet, «dafl das Denken heute in seine
groftmogliche Vorlidufigkeit zuriickgeschlagen» sei *2, also vor
einem vollig neuen Anfang stehe.

2.

Da die Diskussion um Heideggers Philosophie noch in vol-
lem Gange ist, stellen sich naturgemil jedem Deutungsversuch
nicht unerhebliche Schwierigkeiten in den Weg.

Nicht nur, dal Martin Heidegger ein #ullerst negatives Ver-
héaltnis zur gesamten klassischen Philosophie entwickelt, das
sich mitunter in iiberaus gewagten Pauschalurteilen nieder-
schlégt **, daBl die Sprache seines Alterswerkes immer dunkler
und ‘dichterischer’ wird **, auch die Kritiker Heideggers diver-
gieren in ihren Ansichten so sehr, dafl sich im Wirrwarr sich

10 Ebd., S.94.

1t M. Heidegger, Einfithrung in die Metaphysik (1953), S.28.

12 Nach E. Miiller-Gangloff in: Quatember 18 (1953/54), S. 100.

13 Heinemann (A.1), S.90: «...daB die ganze europiische Philosophie
von Thales bis Husserl auf einem Mifverstindnis beruhe, und dal er,
Heidegger, gekommen sei, um die Ontologie wieder einzurenken.»

112 Ein Beispiel aus Heideggers Vortriage und Aufsitze (1954), S.179:
«Die Einheit des Gevierts ist die Vierung. Die Vierung west als das ereig-
nende Spiegel-Spiel der einfiltig einander Zugetrauten. Die Vierung west
als das Welten von Welt. Das Spiegel-Spiel von Welt ist der Reigen des
Ereignens. Deshalb umgreift der Reigen auch die Vier nicht erst wie ein
Reif. Der Reigen ist der Ring, der ringt, indem er als das Spiegeln spielt.
Ereignend lichtet er die Vier in den Glanz ihrer Einfalt. Erglinzend ver-
eignet der Ring die Vier iiberallhin offen in das Rétsel ihres Wesens.
Das gesammelte Wesen des also ringenden Spiegel-Spiels der Welt ist das
Gering. Im Gering des spiegelnd-spielenden Rings schmiegen sich die Vier
in ihr einiges und dennoch je eigenes Wesen. Also schmiegsam fiigen sie
fiigsam weltend die Welt.»



360 G. Miiller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die T heologie

gegenseitig ausschliefender Auffassungen kaum ein gangbarer
Mittelweg finden 140t.

Ist Heideggers Denken «aus der Urgewalt der Wahrheit
getrieben» 5, oder erscheint sein ganzes Philosophieren nicht
«als wiire es eine einzige grofle Schaumschlégereiy, so dafl man
den Eindruck gewinnt, <dall wir hier alle miteinander genarrt
werdeny ? 1

Gehort Heidegger in jene Ahnenreihe der abendléindischen
Philosophie, die iiber Feuerbach, Nietzsche, iiber Stefan Geor-
ges Forderung nach Verendlichung des Géttlichen und R. M.
Rilkes ‘Endlichkeit als Voraussetzung der Dichtung’ hinfiihrt
zu einer Verabsolutierung der Endlichkeit ¥, die in einem to-
talen geistigen Nihilismus und Anarchismus enden wird, oder
tiithrt er seinen unerbittlichen Kampf gegen alle bisherige Wert-
philosophie und Aberglaubens-Metaphysik schon von einem
neuen philosophischen Ufer aus *®, zu dem sich der européiische
Geist erst langsam hinbewegt?

Wie ist Heidegger religios-weltanschaulich zu deuten? Hat
das religiose Klement beim alten Heidegger etwa das philoso-
phische ganz verdringt*®, oder bleibt es nach wie vor dabei,
dall seine Philosophie nichts anderes ist als eine «atheistische
Metaphysik»? ** Wie reimt sich mit letzterem aber die Tat-
sache, dafl Heidegger in seinen spiten Schriften wiederholt die
Gottesfrage aufgreift®!, dall sein Wortschatz zusehends aus
dem «Worterbuch der Religionen» 2* bereichert wird, und er
sich zu einer Begegnung mit Theologen auf einer evangelischen
Akademie bereitfindet, die «aus der Erfahrung heraus ange-
strebt und unternommen wurde, dafl die Gedanken Heideggers

15 M. Scherer in: Wort und Wahrheit 4, 2 (1949), S. 680.

16 P, Wust in einem Brief, abgedruckt bei Heinemann (Anm. 1), S.88f.

17 H. U. v. Balthasar in: Stimmen der Zeit 137 (1940), S. 3.

18 F. Hansen-Love in: Wort und Wahrheit 5, 1 (1950), S. 65.

19 R. Kroner in: Eckart 25 (1955/56), S. 39.

20 . Kuhlmann in: Zeitschr. f. Theol. u. Ki. N. F. 10 (1929), S. 28 ff.

21 Besonders im ‘Brief iiber den Humanismus’ (1947) und in den ‘Holz-
wegen’ (1950).

22 Vgl. das «neu durchgeseheney» Nachwort in “Was ist Metaphysik?’
(7. Aufl. 1955), das von der «Stimme des Seinsy (S.46), vom ¢«Wunder aller
Wundery (ibid.), vom «Opfers (S.49), von der «Huld» des Seins (ibid.)
und vom <Heiligen» spricht, das der Dichter nennt (S. 51).



G. Miiller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie = 361

vielen Christen ganz entschieden dabei geholfen haben, mit
dualistischen und idealistischen Denkschemen historischer
Philosophiesysteme fertig zu werden und auf eine saubere
Weise an die Denkvoraussetzungen des biblischen Glaubens an-
zukniipfeny. ** Kann die Theologie an «so bemerkens- und be-
denkenswerten Formulierungen» voriibergehen, wie sie Hei-
degger bei dieser Aussprache dullerte: «Gott sei zwar unbe-
kannt, aber dennoch voll Eigenschaften, und er sei das Mal
fiir das Menschenleben als der Unbekannte»? **

3.

Heidegger gehort mit den groflen Denkern des Abendlandes,
mit einem Paulus, Augustin, Luther, Pascal und Kierkegaard
darin zusammen, daf er alles andere als ein Systematiker ist.
Deshalb lafit sich seine Philosophie auch am wenigsten an
Hand einer systematischen Leitlinie darstellen, eine Tatsache,
die nicht nur fiir Heidegger, sondern fiir die Existenzphilo-
sophie iiberhaupt gilt.*® Dabei wiirde man nicht nur Heideg-
ger fortlaufend Miliverstindnisse nachzuweisen haben, sondern
auch sich selbst in solche verwickeln.

Wenn wir es trotzdem wagen, uns an die Grundlagen seiner
Philosophie heranzutasten, so soll das auf genetischem Wege
geschehen, d. h. indem wir zuerst danach fragen, wo Heidegger
als Philosoph herkommt, in welcher geschichtlichen Situation
er philosophiert, ob er im Laufe der Jahrzehnte seinem ur-
spriinglichen Ansatz treu blieb oder sich wandelte.

a) Heidegger stammt aus dem siidbadischen Raum. Er ist
also vilkisch gesehen Alemanne, und bei Alemannen verbanden
sich von jeher spekulative Intensitit (Hegel) mit mystischer
Versenkung (Johannes Tauler, Heinrich Suso, J. M. Hahn)
und philosophischer Griibelei (Schelling).

Dazu kommt, dafl Heidegger einige Zeit im Jesuitenkolleg
verbrachte und von dort vielleicht einen nicht zu unterschit-
zenden Anstoll zur Auseinandersetzung mit den Lehren der
katholischen Kirche und des Christentums mitbrachte, was sich
u. a. darin dullerte, dal} der junge Student in Freiburg anfing-

2 Quatember (A.12), S.100.
22 Ehd. 25 Darauf weist Bollnow (A.1) verschiedentlich hin.



362 G. Miiller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie

lich auch in der katholisch-theologischen Fakultit inskribiert
war. Man wird diese Umstéinde nie aufler acht lassen diirfen,
wenn man Heideggers Philosophie auf ihre weltanschaulichen
Hintergriinde untersuchen will. Die durch das ganze Schaffen
Heideggers hindurch zu verfolgende Spannung zur offiziellen
Theologie macht sich schon in seiner Habilitationsschrift {iber
‘Die Kategorien- und Bedeutungslehre des Duns Scotus’ (Tii-
bingen 1916) bemerkbar, wo es auf S. 240 in einer Anmerkung
heifit: «IKbensowenig ist das mit dem Gesagten engverkniipfte
Problem einer wissenschaftlich-theoretischen Betrachtung der
katholischen Theologie bis heute als solches gesehen, ge-
schweige denn eine Losung desselben in Angriff genommen
worden.» Sollte es ganz ohne Bedeutung sein, dall Heideggers
erste umfangreiche Veréffentlichung einem mittelalterlichen
Theologen gewidmet war? Hat Heidegger am Knde schon als
Student in einer unausgeglichenen Spannung zwischen her-
gebrachter Theologie und Frommigkeit einerseits und einem
philosophisch-wissenschaftlichen Ideal andererseits gelebt?
In einer Rezension, die er 1914 iiber ein Kant-Laienbrevier
schrieb, fillt uns der Satz auf: «An griindlich wissenschaft-
lichen, ernst zu nehmenden Studien iiber Kant haben wir auf
katholischer Seite keinen Uberflufl.» >

b) Bis zur Verdsffentlichung seiner Habilitationsschrift 1916
bewegte sich Heidegger durchaus in den gewohnten philosophi-
schen Bahnen. Seine Lehrer Rickert und Husserl hatten ihn mit
der Lebensphilosophie und Phédnomenologie vertraut gemacht
und ihm ein gutes logisches und begriffliches Riistzeug an die
Hand gegeben, dessen Spuren sich iiberall in Heideggers Schrif-
ten aufzeigen lassen. Auf die Habilitationsschrift sollte bald
ein Werk iiber ‘Das Problem der ontischen Deutung und logi-
schen Fassung des Gegenstandes’ folgen in Form einer ‘ein-
gehenderen Untersuchung iiber Sein, Wert und Negation’.

Das versprochene Opus blieb nicht nur aus, sondern es trat
im Schaffen Heideggers nach aullen hin eine iiberraschend an-
mutende Stille ein, die sich u. a. darin dulert, dal der 1923 als
Ordinarius nach Marbung Berufene zwischen 1916 und 1927 fak-
tisch nichts veroffentlichte. **

26 Heidegger in: Lit. Rundsch. f. d. kath. Deutschl. 40 (1914), Sp. 332.
27 Heidegger-Bibliographie (A.1), S.403.



G. Miiller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie = 363

Deutet dieser unerkldrliche Umstand etwa auf eine Krise
in Heideggers Lieben und Denken hin, und hat Bernard Delf-
gaauw vielleicht recht, wenn er sagt: «Vervolgens heeft Hei-
degger in deze tijd van zwijgen een crisis van bijzondere ver-
strengeling van wijsgerig denken en religieus existeren door-
gemaakt, die hem al evenzeer tot zwijgen noopte en psycho-
logisch mede te toon van Sein und Zeit verklaart.» *®

Wir wissen nur, dafl Heidegger in Marburg mit Rudolf
Bultmann in Verbindung trat, und es wiire hier zu fragen, ob
nicht im Gegensatz zur gingigen Meinung, Bultmann sei ent-
schieden von Heidegger beeinflulit worden, ein weit entschei-
denderer Einflull des Theologen Bultmann auf den Philosophen
Heidegger zu konstatieren ist. ** Jedenfalls wird der sorgféltig-
kritische Leser von ‘Sein und Zeit’ bald dessen gewahr werden,
dall Heidegger sich in diesem Buch implizit mit vielen Pro-
blemen auseinandersetzt, die ihm nur bei einer irgendwie ge-
arteten Beschiftigung mit der evangelischen Theologie zuge-
kommen sein kénnen. *°

Heideggers Hauptwerk ‘Sein und Zeit" erschien 1927 und
darf als die eigenstindigste philosophische Leistung der zwan-
ziger Jahre bezeichnet werden. Die unmittelbare Wirkung des
Buches 146}t sich in unserem Zusammenhang nur unter Ver-
zicht auf die entsprechenden Quellen andeuten. Entweder sah
man in Heidegger einen <enttiuschten Gefiihlsmenscheny,

28 Delfgaauw (A.5), S.101.

29 Iis diirfte keinem Zweifel unterliegen, dall Bultmanns theologischer
Grundansatz material von Heidegger unabhingig ist, weil er bereits vor
der Begegnung mit ihm entwickelt war.

30 Diese Vermutung wird durch verschiedene Anhaltspunkte gestiitzt.
Besonders wertvoll erscheint mir hier eine Notiz, die sich in einem Prospekt
des Verlages Paul Siebeck (Tiibingen) zu Ernst Fuchs’ neuester Aufsatz-
Sammlung ‘Zum hermeneutischen Problem in der Theologie’ findet: «Hatte
Martin Heidegger dem jungen Studenten (sc. K. Fuchs) einen Predigtband
von Luther in die Hand gedriickt...» Ferner fillt bei der Lektiire von ‘Sein
und Zeit’ auf, dall Heidegger iiberwiegend evangelische Autoren zitiert,
z. B. Luther (S.10; 190, Anm. 1); Calvin (8. 49, Anm. 1; 249, Anm. 1); Kier-
kegaard (S.190, Anm.1; 235, Anm. 1; 338, Anm. 1); Martin Kdhler und Al-
brecht Ritsehl (S. 272, Anm. 1). Ganz nebenbei sei auf die in der evangelisch-
theologischen Fachpublizistik wohl einmalige Tatsache hingewiesen, dal
Martin Heidegger als katholischer Philosoph eine geraume Zeit zu den
Mitarbeitern der ‘Theologischen Rundschau’ gehorte.



364  G. Miiller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die T heologie

einen <«biirgerlichen Reaktionéry, einen «von maBloser Angst
und Lebensgiers Getriebenen, oder einen «Atheisteny, der «re-
ligiose Ware» in einem unlauteren Wettbewerb unter sikulari-
sierten Ktiketten verkaufte.

Uns soll hier nur diejenige Seite an ‘Sein und Zeit’ be-
schéftigen, die theologisch relevant ist.

Das Buch gibt sich, philosophisch gesehen, als Programm.
s will die Frage nach dem Sein kliren, ehe es zu jeder anderen
moglichen Frage der Philosophie Stellung nimmt:

Sind wir denn heute auch nur in der Verlegenheit, den Ausdruck ‘Sein’
nicht zu verstehen? Keineswegs. Und so gilt es denn vordem, allererst
wieder ein Verstindnis fiir den Sinn dieser Frage zu wecken.

Die Frage nach dem Sein sollte, dem urspriinglichen Plan
des Werkes geméil, in zwei Halbbéinden mit je drei Teilen ab-
gehandelt werden. ** Von den sechs projektierten Teilen sind
aber nur die beiden ersten 1927 in ‘Sein und Zeit’ erschienen.
Auf die Herausgabe der 2. Hilfte von ‘Sein und Zeit” hat Hei-
degger seit 1953 in aller Form verzichtet. ** Auch dieser Umstand
mag zeigen, wie sehr Heideggers Denken im Letzten immer
wieder von der vorgesehenen Bahn weg in eine andere Rich-
tung gedringt wurde.

Schon die Art der Entstehung von ‘Sein und Zeit’ mull uns
aufhorchen lassen. Heidegger behauptete viele Jahre nach der
Veroffentlichung seines Hauptwerkes in einem Gespriich mit
Richard Kroner, «dal er das Werk in einer Art von Inspiration
innerhalb weniger Wochen verfalit habey **, und sein Ge-
spriachspartner bemerkt dazu: «Ich habe ihm das gerne ge-
glaubt, denn das Buch macht wirklich den Eindruck einer sol-
chen inneren Erleuchtung.» *°

Man muB ‘Sein und Zeit’ einmal in einem Zuge lesen, um zu
spiiren, wie sehr Heidegger darin hinter dem dichten Vorhang
wissenschaftlicher Terminologie, hinter einem breiten Stachel-
draht seltsam-eigenwillig anmutender Wortschépfungen und
vielfach postulierter strengster Scheidung zwischen ontisch-

31 Heidegger, Seln und Zeit (1927, 8. Aufl. 1957), S. 1.
32 Sein und Zeit, S. 39 f.
33 Sein und Zeit, S.V, hier und im folgenden nach der 8. Aufl. (1957)

zitiert.
32 Kroner (A.19), S. 33. 35 Fhd.



G. Miiller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie = 365

religios-existentiellem Daseinsverhéltnis und rein existential-
ontologischer Analytik des menschlichen Daseins um funda-
mentale Bestandteile des christlichen Glaubens ringt, die er
nur unter Aufwendung eines iiberdimensionierten Sprach- und
Begriffsapparates ihres eigentlichen Charakters entkleiden und
fiir seine Zwecke gebrauchen kann.

Das Ziel des ersten Halbbandes von ‘Sein und Zeit’ 148t
sich am priagnantesten zusammenfassen in der Uberschrift, die
Heidegger dem § 5 gegeben hat:

Die ontologische Analytik des Daseins als Freilegung des Horizontes
fiir eine Interpretation des Sinnes von Sein iiberhaupt. 38

‘Sein und Zeit’ ist demnach induktiv angelegt und versucht,
auf dem Untergrund einer Fundamentalontologie des mensch-
lichen Daseins eine Basis zur Deutung der Frage nach dem
Sinn von Sein zu schaffen.

Wie gestaltet sich diese ontologische Analytik des Daseins?
Wir mochten hier, um in aller Kiirze und Schiirfe das fiir uns
Wesentliche herauszustellen, nur auf folgende Punkte aufmerk-
sam machen:

1. ‘Sein und Zeit’ kann in keiner Weise den Anspruch er-
heben, eine «fundamentale» Analytik des menschlichen Daseins
zu bieten, da es nur negative Aspekte aufzeigt (Tod, Man, All-
taglichkeit, Geworfenheit, Nichts), entscheidende Komponen-
ten der Anthropologie aber diskussionslos iibergeht (Schop-
fung, Geschlecht, Generation, Hoffnung, Lebenssinn, Weiter-
leben ete.).

2. Die in ‘Sein und Zeit’ aufgewiesenen Aspekte des mensch.
lichen Daseins, wie Geworfenheit, Gewissen, Schuld, Uneigent-
lichkeit ete., lassen sich unméglich rein ontologisch verwenden,
da sie per definitionem ontisch-existentielle Begriffe sind, die
ihre inhaltliche Struktur auch bei einer angeblich rein existen-
tialen Erfassung nicht verlieren.

Gerade der letzte Punkt macht deutlich, dal es sich bei
Heideggers Bemiihungen in ‘Sein und Zeit’ im Grunde um die
philosophische Quadratur eines theologischen Kreises han-
delt, um einen Versuch, der nie ganz gelingt, so sehr man da-
bei im einzelnen Erfolg haben mag. Dieser mégliche Erfolg

36 Sein und Zeit, S. 15.



366 G. Miiller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die T heologie

ist denn auch Heidegger auf weiten Strecken seines Buches
zugefallen und hat der Theologie nicht unerhebliche Impulse
verliehen, fiir die sie Heidegger aufrichtigen Dank schuldet.
Man erinnere sich nur an uns Heutigen so gingige Begriffe wie
Geschichtlichkeit, Bedeutsamkeit, Vorverstindnis, Entschei-
dung, Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit, um ohne weiteres
zu begreifen, in welchem Malle wieder Theologoumena unter
uns lebendig sind, die noch vor 40 Jahren im Kernschatten des
theologischen Liberalismus, Rationalismus und Fortschritts-
glaubens ein Aschenbroédel-Dasein fiihrten.

¢) Religionsphilosophisch gesehen stellt ‘Sein und Zeit’ den
Versuch dar, den Menschen ausschliefllich aus dem immanenten
Bereich seines Daseins zu verstehen. Insofern hat der Einwand
gegen Heidegger, er sei als Philosoph Subjektivist, sein legi-
times Recht. *” Es liegt auf der Hand, warum Heidegger, wenn
anders er bei der urspriinglichsten Fragestellung von ‘Sein
und Zeit’ (Sinn von Sein) bleiben wollte, diesen Ansatz audf-
geben, bzw. wesentlich weiter fassen, ja in seinem Alterswerk
so weit dehnen mufite, daf Dasein nun ganz und gar nicht
mehr aus sich selbst, sondern allein vom ‘Sein’ und vom ‘Hei-
ligen’ her verstanden werden kann. Heideggers Denkbahn
erweist sich damit als eine Ellipse: er geht vom Sinn-Brenn-
punkt aus, versucht um den Daseins-Brennpunkt zu rotieren
(‘Sein und Zeit’), merkt aber, daBl er dabei nur eine Halbkreis-
bewegung ausfiihren kann, und kehrt seinem Ausgangspunkt
gemifl zum Sinn-Brennpunkt zuriick.

Dieser Sachverhalt lehrt begreifen, warum man Heideggers
«Kehrey sowohl als «Bruch» in seinem Philosophieren als auch
im Sinne einer in ‘Sein und Zeit’ bereits angelegten Entwick-
Iung und « Wandlung» deuten kann. *®

37 J. P. Sartre’s Philosophie wird nur verstidndlich, wenn man erkennt,
daB er eine Problematik, die bei Heidegger ihren Sinn darin erschiopft,
dab sie Uber-Gang ist, verabsolutiert und nicht mehr weiterdenkt, sondern
da nur noch in die Tiefe geht, wo Heidegger nach neuen Ufern strebt.
Deshalb mufl Sartre’s Philosophie irgendwie als verbohrt erscheinen, wih-
rend der Strom des Heideggerschen Denkens einer meerweiten Fragestel-
lung zufliefit.

38 Uber die verschiedenen Deutungen von Heideggers «Kehre» refe-
riert zusammenfassend Joérgensen (A.4), S. 67 ff.



G. Miiller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die I'heologie 367

4.

Die Wandlung Heideggers nach ‘Sein und Zeit’ zeichnet
sich bereits in den auf die Verdsffentlichung des Hauptwerkes
folgenden Schriften deutlich ab.

Heidegger hat sich im ‘Brief iiber den Humanismus’ dariiber
gedulert, warum der 3. Teil des ersten Halbbandes von ‘Sein
und Zeit’, der allem Anschein nach schon ausgearbeitet war,
nicht in Druck gegeben werden konnte: «Der fragliche Ab-
schnitt wurde zuriickgehalten, weil das Denken im zureichen-
den Sagen dieser Kehre versagte und mit Hilfe der Sprache der
Metaphysik nicht durchkam.» *

Nachdem fiir Heidegger feststeht, dal die klassische Meta-
physik versagt hat, sieht er seine néchste Aufgabe darin, eine
neue Metaphysik zu schaffen, bzw. die urspriingliche Meta-
physik der frithen griechischen Denker wieder ans Licht zu
bringen. Dieser Bestrebung dienen die drei Schriften des Jah-
res 1929: die Freiburger Antrittsvorlesung ‘Was ist Meta-
physik?’, ein Aufsatz in der Husserl-Festschrift ‘Vom Wesen
des Grundes’ und das vielleicht am meisten umstrittene Buch
Heideggers ‘Kant und das Problem der Metaphysik'.

Unter diesen drei Schriften ist die Antrittsvorlesung iiber
die Metaphysik bei weitem die wichtigste. Sie zeigt unzwei-
deutig den Fortschritt Heideggers gegeniiber ‘Sein und Zeit’,
aber auch die unlésbare Verklammerung des alten mit dem
neuen Gedanken-Weg:

Insofern ein Denken sich auf den Weg begibt, den Grund der Meta-
physik zu erfahren, insofern dieses Denken versucht, an die Wahrheit
des Seing selbst zu denken, statt nur das Seiende als das Seiende vor-
zustellen, hat das Denken die Metaphysik in gewisser Weise verlassen. 40

Das Denken auf einen Weg zu bringen, durch den es in den Bezug
der Wahrheit des Seins zum Wesen des Menschen gelangt, dem Denken

einen Pfad zu 6ffnen, damit es das Sein selbst in seiner Wahrheit eigens
bedenke, dahin ist das in ‘Sein und Zeit’ versuchte Denken ‘unterwegs’. #

Diese zwei Zitate sind aus der ‘Einleitung’ entnommen, die
Heidegger 1949 zum erstenmal der Freiburger Antrittsvor-
lesung voranstellte, so dall sie ein spiteres Stadium seines

30 Heidegger, Brief iiber den Humanismus (1947), S. 72.
40 Heidegger, Was is Metaphysik? (1929; 7. Aufl. 1955), S. 9.
41 Fbd., S.13.



368 G. Miiller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie

Philosophierens bezeichnen. Jedoch handelt die alle 7 Auflagen
hindurch unverindert gebliebene Vorlesung von einer Thema-
tik, die sich zu der der ‘Einleitung’ wie die Latenz zur Evidenz
verhalt. Sie fithrt ndmlich die Ausgangsposition von ‘Sein und
Zeit’ vorerst nur einen Schritt weiter, indem sie die Existential-
analyse in den prignanten Satz falt:

Da-sein heillt: Hineingehaltenheit in das Nichts. 42

Der Metaphysik bleibt demnach nur noch eine Aufgabe, die
— s0 wird man cum grano salis sagen diirfen — Heidegger
tatséchlich in seinem gesamten spiteren Schaffen in Angriff
genommen und auf seine Weise auch gelost hat:

Philosophie — was wir so nennen — ist das In-Gang-bringen der Meta-
physik, in der sie zu sich selbst und ihren ausdriicklichen Aufgaben kommt.
Die Philosophie kommt nur in Gang durch einen eigentiimlichen Einsprung
der eigenen Iixistenz in die Grundmoglichkeiten des Daseins im Ganzen.
Fir diesen Einsprung ist entscheidend: einmal das Raumgeben fiir das
Seiende im Ganzen; sodann das Sichloslassen in das Nichts, d. h. das Frei-
werden von den Gitzen, die jeder hat und zu denen er sich wegzuschleichen
pflegt; zuletzt das Ausschwingenlassen dieses Schwebens, auf dall es
stindig zuriickschwinge in die Grundfrage der Metaphysik, die das Nichts
selbst erzwingt: Warum ist iiberhaupt Seiendes wund nicht vielmehr
Nichts? 43

1. Der Vollzug des neuen Denkens dullert sich bei Heidegger
auf zweierlei Weise:

a) Der alte Wissenschaftsbegriff wird durch einen inhalt-
lich neuen ersetzt, der genau die denkerische Situation Heideg-
gers um 1930 widerspiegelt:

Wissenschaft ist das fragende Standhalten inmitten des sich sténdig
verbergenden Seienden im Ganzen. Dieses handelnde Ausharren weill dabei
um seine Unkraft vor dem Schicksal. 44

b) Das sich stindig verbergende Seiende ist nichts anderes
als jenes Nichts, das sich in den Schriften des Jahres 1929 viel-
fach findet. Bei dem Nichts handelt es sich im Grunde um eine
metaphysische Fassung dessen, was in ‘Sein und Zeit’ Wesen
und Aufgabe des Todes war. Hatte dieser die Funktion, dem

42 Ehd., S. 35.

43 Khd., S.42.

44 Heidegger, Die Selbstbehauptung der deutschen Universitit. Frei-
burger Rektoratsrede (1933), S. 10.



G. Miiller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie 369

Dasein eine absolute Grenze zu setzen, und galt er deswegen,
weil er das Dasein stindig auf sich zuriickwarf, als die «eigent-
lichste Moglichkeit des Daseins» *°, so nimmt seine Stelle jetzt
das Nichts ein. Indem der Mensch mit seinem Denken an eine
Grenze stofit, die ihn dem Nichts konfrontiert, erfihrt er auch
existentiell, dafl er von sich aus das Sein nicht zu ergriinden
vermag, ja dal} er mit jeder I'rage nach ihm nur sich selbst
um so ernster in Frage stellt:

Die Frage nach dem Nichts stellt uns — die Fragenden — selbst in
Frage. 46

Heidegger hat spiter das Nichts folgendermafien definiert:

Das Nichts als das Andere zum Seienden ist der Schleier des Seins. 47

Damit ist jedem philosophischen Miflverstindnis des Nichts
ein Riegel vorgeschoben, vor allem auch dem Sartreschen.
Denn tiir Heidegger gibt es kein «Nichts an sich», sondern nur
ein Nichts, das als Schleier vor oder iiber dem Sein liegt. Auf
der Suche nach dem Sein begegnen wir dem Nichts, das uns
erkennen laft, dafl wir von uns aus das Sein nicht finden.
Haben wir das erfahren, dann ist unser Denken zwar «genich-
tets, d. h. aber fiir Heidegger nichts anderes als in die Rezep-
tivitiat gegentiiber der Offenbarung des Seins versetzt.

2. Es ist nicht zuviel gesagt, wenn man behauptet, Heidegger
habe bereits 1929 die Metaphysik {iberwunden und sich einer
neuen Philosophie zugewandt. Was in den folgenden zwei
Jahrzehnten in seinem Denken geschah, war 1929 latent-
potentiell schon gedacht. Die Hoélderlin-Interpretationen sind
nichts anderes als der Versuch, die von der Philosophie her
sich aufdringenden Probleme der Metaphysik auf dem Um-
weg iiber das Sagen der Dichter zu l16sen. Dazu hat Heideg-
ger das Bild des existentiellen Denkers entworfen:

Die Philosophie kommt nur in Gang durch einen eigentiimlichen Ein-
sprung der eigenen Existenz in die Grundmoglichkeiten des Daseins im
Ganzen. 48

45 Sein und Zeit (A. 31), S. 263,

26 Was ist Metaphysik? (A.40), S.41.
47 Ebd., S.46 (Nachwort).

48 Tohd., S.42.

24



370 G. Miiller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie

Das Dasein wird nun nicht mehr als Geworfenheit verstan-
den, sondern als Ek-sistenz. Der auf Selbstbegriindung und -er-
fassung verzichtende Denker 6ffnet sich fiir die Wahrheit des
Seing, von der her er eine Deutung seines Daseins erwartet.

An die Stelle des Moyog der klassischen Metaphysik tritt das
«Worty der Offenbarung des Seins, nachdem der Mensch da-
von Abstand genommen hat, sich auf sich selbst zu griinden.
Dieser Verzicht erweist sich als der Zugang zum Sein:

Der Verzicht nimmt nicht. Der Verzicht gibt. Er gibt die unerschopi-
liche Kraft des Einfachen. 49

Walter Schulz hat diesen Sachverhalt in einem Aufsatz tref-
fend kurz umschrieben: «... das Geschehen, in dem sich das
vor dem Nichts behauptende Dasein in seiner Selbstbehaup-
tung noch einmal genichtet erfihrt vom Sein, das ‘verschleiert’
schon im Nichts als dessen eigentlicher Geschehenssinn
‘west’.» 5°

3. Warum wendet sich Heidegger bei der Begehung seines
neuen Denkweges Holderlin zu? Diese Frage und ihre Beant-
wortung werfen ein helles Licht auf viele dunkle Probleme der
Heidegger-Interpretation. Bernard Delfgaauw sieht in dem
Uber-Gang Heideggers zu Holderlin seine These bestitigt, dab
es bei Heidegger um nichts anderes gehe als um «de Godver-
latenheid van de moderne mensy *, und er zieht daraus den
naheliegenden Schlul: «Si cela est vrai, il s’ensuit que les Hol-
derlin-Erléduterungen forment le centre de 1’ccuvre de Heideg-
ger.» **

Bringen Heideggers Hélderlin-Auslegungen in ihrer unbe-
streitbar eisegetischen Form am Ende Heideggers religitse
Motive, die in ‘Sein und Zeit’ und in den Schriften des Jahres
1929 bewullt zuriickgehalten wurden, unverkennbar deutlich
ans Licht? Heidegger hat sich in einem Vortrag zum 20. Todes-
tag R. M. Rilkes dazu gedulert, warum er ausgerechnet auf
Hoélderlin zuriickgreift:

49 Heidegger, Der Feldweg (1953), S. 7.

50 'W. Schulz, Uber den philosophiegeschichtlichen Ort Martin Heideg-
gers, I: Phil. Rundsch. 1 (1953/54), S.93.

51 Delfgaauw (A.T7), S.266.

52 Ders., Heidegger et Holderlin: Actes du XI¢me congrés international
de philosophie, 14 (1953), S. 312.



G. Miiller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie = 371

Holderlin ist der Vor-giinger der Dichter in diirftiger Zeit. Darum
kann auch kein Dichter dieses Weltalters ihn iiberholen. Der Vorginger
geht jedoch nicht in eine Zukunft weg, sondern er kommt aus ihr an,
dergestalt daBl in der Ankunft seines Wortes allein die Zukunft anwest. 53

Was bedeutet hier «diirftige Zeit»?

Das Wort Zeit meint hier das Weltalter, dem wir selbst noch ange-
horen. Iis wird Abend. Die Weltnacht breitet ihre IFinsternis aus. Das
Weltalter ist durch das Wegbleiben des Gottes, durch den ‘Fehl Gottes’
bestimmt. Die Zeit der Weltnacht ist die diirftige Zeit, weil sie immer
diirftiger wird. Sie ist bereits so diirftig geworden, dall sie nicht mehr
vermag, den Fehl Gottes als I'ehl zu merken. 54

Hat Heidegger damit nicht einen Beitrag zur religitsen
Zeitkritik geliefert, der die Aufmerksamkeit der Theologie wohl
verdient? Selbst dann verdient, wenn Heidegger, um ja nicht
als Pseudotheologe zu gelten, mit aller Entschiedenheit betont,
dall es sich bei diesen Sétzen nur um eine philosophische Phé.-
nomenologie handelt:

(der Fehl Gottes) leugnet weder ein Forthestehen des christlichen Gottes-
verhiltnisses bei Kinzelnen und in den Kirchen, noch beurteilt er gar dieses
Gottesverhiltnis abschiitzig. Der Fehl Gottes bedeutet, dall kein Gott mehr
sichtbar und eindeutig die Menschen und die Dinge auf sich versammelt und

aus solcher Versammlung die Weltgeschichte und den menschlichen Auf-
enthalt in ihr fiigt. %

4. So klar Heidegger in den ‘Erliuterungen zu Holderlins
Dichtung’ den «Fehl Gottess als den eigentlichen Mangel unse-
res Weltalters betont, so wenig bleibt er spiter bei diesen 1944
ausgezogenen Linien. Hatte sein Denken etwa zu jener Zeit
(als der Untergang des Dritten Reiches besiegelt war und
Heideggers politischer Anschlufl an den Nationalsozialismus
sich als Irrtum erwies) die grofite Nihe zur religiosen Gottes-
frage?

Jedenfalls mull konstatiert werden, dall Heideggers Philo-
sophieren nicht um einen irgendwie gearteten Gottesbegriff
kreist, sondern um das ‘Sein’, von dem allerdings niemand recht
weill, was es ist. F. Heinemann weist auf die Schwierigkeit
hin, die in Heideggers strenger Unterscheidung von ‘Sein’ und

53 Heidegger, Holzwege (1950), S. 295.
52 [ohd., S. 248.
55 Fbd.



372  G. Miiller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie

‘Seiendem’ liegt: «Hat denn die Unterscheidung von Sein und
Seiendem wirklich die grundlegende Bedeutung, die ihr hier
beigemessen wird? Oder beruht sie nur auf einer zufélligen
Kigentiimlichkeit der deutschen Sprache? Ins Englische ist sie
iiberhaupt nicht und ins Franzosische nur mit Gewaltsamkeit
zu {ibersetzen. Das allein macht sie als kiinstlich und schein-
haft verdichtig.» ®®

Heidegger selbst stellt sich die bezeichnende Frage:

Ist das ‘Sein’ ein blofles Wort und seine Bedeutung ein Dunst oder
das geistige Schicksal des Abendlandes? 57

Im Vorwort zu ‘Was ist Metaphysik?’ diskutiert Heidegger
die Problematik des Seins etwas nidher und kommt dabei zu
folgendem Ergebnis:

Inzwischen bleibt der Metaphysik wihrend ihrer Geschichte von Ana-
ximander bis zu Nietzsche die Wahrheit des Seins verborgen. 58

Die Tragik der klassischen Metaphysik liegt also nach
Heidegger darin: sie bewegt sich in ihren Aussagen

von ihrem Beginn bis in ihre Vollendung auf eine seltsame Weise in einer
durchgingigen Verwechslung von Seiendem und Sein. 5°

Diese Verwechslung zeitigt ihre unabsehbaren Folgen be-
sonders in der Gottesfrage:

Der letzte Schlag gegen Gott und gegen die iibersinnliche Welt besteht
darin, daBl Gott, das Seiende des Seienden, zum hochsten Wert herabge-
wiirdigt wird. 60

Iir Heidegger als Fundamentalontologen bleibt die theo-
logische Gottesfrage indessen unentschieden ®, weil sie als
ontisch-existentielle Frage nicht in den Bereich der Philosophie
gehort:

56 Heinemann, Was ist lebendig und was ist tot in der Existenzphilo-
sophie?: Zeitschr. f. phil. Forsch. 5 (1950/51), S.9.

57 Heidegger, Einfiihrung in die Metaphysik (1953), S.28.

58 Was ist Metaphysik2 (A.40), S.11.

59 Fhd.

60 Holzwege (A.53), S.239.

61 Ebd., S.70, spricht Heidegger vom «Zustand der Entscheidungs-
losigkeit iiber den Gott und die Gotters.



G. Miiller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie = 373

Durch die ontologische Interpretation des Daseins als In-der-Welt-sein
ist weder positiv noch negativ iiber ein mdgliches Sein zu Gott ent-
schieden. 62

Allerdings bestreitet Heidegger nicht, dall iiber die Erfah-
rung des Seins hinaus ein moglicher Weg zu Gott fithren
konne:

Das Heilige, das nur erst der Wesensraum der Gottheit ist, die selbst
wiederum nur die Dimension fiir die Gétter und den Gott gewihrt, kommt
dann allein ins Scheinen, wenn zuvor und in langer Vorbereitung das
Sein sich selbst gelichtet hat und in seiner Wahrheit erfahren ist. 63

5. Wie gewinnt nun der Mensch den Anschlufl an das Sein,
von dem aus sich einmal die Frage nach Gott stellen liefe?

Heidegger gibt dazu folgende Anweisung:

Es ist das Sein selbst, dessen Wahrheit der Mensch dann iibereignet
wird, wenn er sich als Subjekt iiberwunden hat und d.h., wenn er das
Seiende nicht mehr als Objekt vorstellt. ¢4

Wie erschliefft sich das Sein?

Sein schickt sich uns zu, aber so, daB es zugleich schon sich in seinem
Wesen entzieht. 65

Wo erschliefit sich das Sein?

Inmitten des Seienden im Ganzen west eine offene Stelle. Eine Lichtung
ist. Sie ist, vom Seienden her gedacht, seiender als das Seiende. Diese
offene Mitte ist daher nicht vom Seienden umschlossen, sondern die lich-
tende Mitte selbst umkreist wie das Nichts, das wir kaum kennen, alles
Seiende. Das Seiende kann als Seiendes nur sein, wenn es in das Gelichtete
dieser Lichtung herein- und hinaussteht. Nur diese Lichtung schenkt und
verbiirgt uns Menschen einen Durchgang zum Seienden, das wir selbst nicht
sind, und den Zugang zu dem Seienden, das wir selbst sind. ¢®

Das Wesen des Menschen ... ist als die Stitte zu begreifen und zu be-
griinden, die sich das Sein zur Eréffnung ernttigt. Der Mensch ist das in
sich offene Da. In dieses steht das Seiende herein und kommt zum Werk.
Wir sagen daher: das Sein des Menschen ist, im strengen Sinne des Wortes:
‘Da-sein’. 67

62 Heidegger, Vom Wesen des Grundes (1949), S. 36.
63 Brief iiber den Humanismus (A. 39), S. 26.

62 Holzwege (A.53), S.104.

65 [eidegger, Der Satz vom Grund (1957), S. 114.

66 Holzwege (A.53), S.411.

67 Einfithrung in die Metaphysik (A.57), S.156.



374 G. Miiller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie

6. Im «neu durchgesehenen Nachworty zur 7. Auflage von
‘Was ist Metaphysik?’ hat Heidegger das Geschehen der Selbst-
erschliefung des Seins nach verschiedenen Seiten hin zu ver-
deutlichen versucht.

Wir wollen den dort aufgezeigten «ordo cogitationisy mit
wenigen Strichen nachzeichnen.

a) Das aus der Stimme des Seins kommende Stimmen «nimmt
den Menschen in seinem Wesen in Anspruch, damit er das
Sein im Nichts erfahren lerne». *®

b) «Einzig der Mensch unter allem Seienden erfihrt, angerufen
von der Stimme des Seins, das Wunder aller Wunder: Dafs
Seiendes ist.» *°

¢) Der Mensch bedankt sich beim Sein fiir diese ihm zuteil ge-
wordene Offenbarung: «Im Opfer ereignet sich der verbor-
gene Dank, der einzig die Huld wiirdigt, als welche das Sein
sich dem Wesen des Menschen im Denken iibereignet hat . ..
Das Opfer ist der Abschied vom Seienden auf dem Gang zur
Wahrung der Gunst des Seins.» ™

d) «Im Sein hat sich anfinglich jedes Geschick des Seienden
schon vollendet.» ™

5.

Mit dem Geschehen der Selbstiibermittlung des Seins an den
Menschen, in dem «das Sein der Wahrheit... im geschicht-
lichen Menschentum seine Stitte findety 2, 6ffnet sich nach Hei-
deggers eigenen Aussagen der mogliche Weg zur Gottesfrage:

Erst aus der Wahrheit des Seins 1i8t sich das Wesen des Heiligen
denken. Erst aus dem Wesen des Heiligen ist das Wesen der Gottheit zu

denken. Erst im Lichte des Wesens von Gottheit kann gedacht und gesagt
werden, was das Wort ‘Gott’ nennen soll. 73

Widerspricht sich aber Heidegger nicht, wenn er auf der
einen Seite behauptet: «Der Glaube hat im Denken keinen

68 Was ist Metaphysik? (A.40), S. 46.

6 Ebd., S.46 1.

70 Ebd., S.49.

71 Ebd., 8. 51.

72 Ebd., S.50.

73 Brief iiber den Humanismus (A.39), S.102.



G. Miiller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie = 375

Platz» ™, und auf der anderen in die Klage ausbricht, daBl «der
Verfall des Denkens in die Wissenschaften und in das Glauben
das bose Geschick des Seinsy sei? ™

Sucht Heidegger etwa nach einem «urspriinglichen Den-
keny, in dem Wissenschaft und Glaube noch eins sind? Offen-
bart sich in dieser Suche letzten Endes nicht die geistige Situa-
tion des abendléandischen Menschen, der unter dem Druck eines
wissenschaftlich-rationalen Weltbildes die Einheit von Existenz
und Denken verloren hat und sie krampfhaft und zugleich ver-
geblich in einer neuartigen Philosophie zu finden meint?

Wenn es von jeher die vornehmste Aufgabe der christlichen
Theologie war, die Ankunft Gottes in dieser Welt zu verkiindi-
gen und sie allem menschlichen Gottsuchen gegeniiber als den
alleinigen Weg zur Erkenntnis des « Wunders aller Wunder»
zu bezeugen, dann wird eine ihres Auftrages bewulite Theo-
logie sich sehr behutsam mit dem Denken des Freiburger Philo-
sophen auseinanderzusetzen haben, weil in ihm der nach-christ-
liche Mensch um jene Sinngebung seines Lebens ringt, die ihm
in keiner Philosophie zuteil wird, und die auszurufen die ein-
zige causa finalis der christlichen Kirche ist.

Stuttgart. Gotthold Mtiller.

74 Holzwege (A.53), S.343.
7 Ebd., S. 325.



	Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie

