
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 15 (1959)

Heft: 5

Artikel: Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie

Autor: Müller, Gotthold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878918

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878918
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martin Heideggers Philosophie als Frage an die
Theologie.

Es gibt für die Theologie Anlaß genug, sich mit dem
Lebenswerk des ehemaligen Freiburger Ordinarius für Philosophie

Martin Heidegger zu beschäftigen. Das gilt um so mehr,
als die religiöse Problematik beim späten Heidegger (seit etwa
1935) einen immer bedeutender werdenden Kaum einnimmt,
worauf von verschiedenen Seiten bereits nachdrücklich
hingewiesen wurde.1

1.

Zur Erhellung der gegenwärtigen Diskussion seien hier
zunächst einige neuere Stellungnahmen angeführt.

Im Hinblick auf die Verwendung der Heideggerschen Exi-
stentialanalyse in der Theologie (besonders bei Rudolf
Bultmann) und unter Hinweis auf Heideggers jüngste Äußerungen
über die Gottesfrage, gibt Ulrich Luck in einem Aufsatz
folgendes zu bedenken: 2 «Wenn die Theologie sich der Existen-
tialanalyse bedienen will, so kann sie schwerlich an den
Aussagen vorbei, mit denen Heidegger die Arbeit von ,Sein und
Zeit' weiterführen und ihre eigentlichen Motive aufdecken will.

1 Einführungen und Monographien, die mit dem Existentialismus und
dem Denken Heideggers bekanntmachen: Zum Existentialismus: M. Reding,
Die Existenzphilosophie (1949, kath.); J.Pfeiffer, Existenzphilosophie
(1949; Zusammenfassung der Grundgedanken von Heidegger und Jaspers);
0. F. Bollnow, Existenzphilosophie (1955, ev.) ; F. Heinemann,
Existenzphilosophie — lebendig oder tot? (1956; vielleicht beste Einführung; auf
S. 84—111 kritische Auseinandersetzung mit Heidegger). Zu Heidegger:
A. Waelhens, La philosophie de Martin Heidegger (1942) ; P. Chiodi, L'esi-
stenzialismo di Heidegger (1947) ; E. R. Gangoso, La filosofia existencial
de Martin Heidegger al alcance de todos (1948) ; J. Müller, Existenzial-
philosophie und katholische Theologie (1952); J.Wahl, La philosophie de

Heidegger (1952) ; K. Löwith, Heidegger. Denker in dürftiger Zeit (1953) ;

P. Fürstenau, Heidegger. Das Gefüge seines Denkens (1958). Eine bis 1955

reichende Bibliographie aller Schriften von und fast aller Veröffentlichungen
über M.Heidegger findet sich in Zeitschr. f. phil. Forsch. 11 (1957),

S. 401—452.
2 U. Luck, Heideggers Ausarbeitung der Frage nach dem Sein:

Zeitschr. f. Theol. u. Ki. 53 (1956), S. 231—251.



358 G. Müller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie

Sie kann es schon deshalb nicht, weil Heidegger nun auch —
ganz gleich in welchem Sinne — 'Gott', 'Gottheit', 'die Götter'
und 'das Heilige' in sein Philosophieren einbezieht.» 3 Der Däne
P. H. Jörgensen fragt, von einer Interpretation der innerhalb
des letzten Jahrzehnts erschienenen Werke Heideggers
ausgehend, ob Martin Heidegger nicht «en ny filosofisk religions-
stifter» sei.4 Noch weiter ausgreifend widmet der Amsterdamer
Privatdozent für Philosophie, Bernhard Delfgaauw, unserer
Frage eine Abhandlung, die unter dem Thema «Die religiöse
Frage als Kernpunkt im Denken Martin Heidegger» 5 die These
aufstellt, «dat de religieuze problematiek van de latere période
een continue ontwikkeling van Heidegger's denken betekent».6
Derselbe Autor faßt sogar in einem etwa zur selben Zeit
gehaltenen Vortrag seine These noch prägnanter, indem er
Heideggers frühes und spätes Denken rein religiös deutet: 7 «De
oorsprongelijke opzet van Sein und Zeit en van heel het denken
van Heidegger is, de Godverlatenheid van de moderne mens aan
te tonen en de weg terug te zoeken naar een nieuwe openheid
voor het goddelijke.» 8

Heideggers Schüler überbieten sich gegenseitig in der
Beteuerung der geradezu prophetisch-revolutionierenden
Wirkung der Philosophie ihres Lehrers, der man geschichtswen-
dende Impulse zuschreibt, falls sie in ihrer Eigenheit erkannt
werde und zur Geltung komme. So fragt Egon Vietta "1950 allen
Ernstes, «welche Wendung die Geschichte nehmen wird, wenn
sich die das gesamte abendländische Denken durchfassende
Gegenbewegung des Freiburger Philosophen auswirkt».9 Vietta
scheut nicht davor zurück, Heideggers Philosophie die wenigstens

potentielle Möglichkeit zuzuschreiben, das uralte und
heute überaus aktuelle Sehnen der Menschheit nach einer ein-

3 Ebd., S. 232.
4 P. H. Jörgensen, Martin Heidegger: Dansk Teol. Tidsskr. 21 (1958),

S. 65—94.
5 B. Delfgaauw, De religieuze vraag als kernpunt van het denken

van Martie Heidegger: Tijdschr. voor Phil. 16 (1954), S. 85—102.
» Ebd., S. 85.
7 Ders., Heidegger en Hölderlin: Handelingen van het Twintigste

Vlaams Philologencongres (1953), S. 266—273.
s Ebd., S. 266.
9 E. Vietta, Die Seinsfrage bei Martin Heidegger (1950), S. 22.



G. Müller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie 359

heitlichen, für alle gültigen Religion zu erfüllen, und er fragt
sich explizit, «ob nicht über das Philosophieren Pleideggers dieser

Weg beschritten werden kann».10
Schließlich wäre zu erwähnen, daß auch Heidegger selbst

bisweilen geradezu prophetische Töne anschlägt, so etwa, wenn
er sich in der 'Einführung in die Metaphysik' die Frage vorlegt:
«Ist das 'Sein' ein bloßes Wort und seine Bedeutung ein Dunst
oder das geistige Schicksal des Abendlandes?» 11, oder wenn er
in einem Gespräch behauptet, «daß das Denken heute in seine
größtmögliche Vorläufigkeit zurückgeschlagen» sei12, also vor
einem völlig neuen Anfang stehe.

2.

Da die Diskussion um Heideggers Philosophie noch in
vollem Gange ist, stellen sich naturgemäß jedem Deutungsversuch
nicht unerhebliche Schwierigkeiten in den Weg.

Nicht nur, daß Martin Heidegger ein äußerst negatives
Verhältnis zur gesamten klassischen Philosophie entwickelt, das
sich mitunter in überaus gewagten Pauschalurteilen
niederschlägt 13, daß die Sprache seines Alterswerkes immer dunkler
und 'dichterischer' wird 11, auch die Kritiker Heideggers
divergieren in ihren Ansichten so sehr, daß sich im Wirrwarr sich

i» Ebd., S. 94.
11 M.Heidegger, Einführung in die Metaphysik (1953), S. 28.
12 Nach E. Müller-Gangloff in: Quatember 18 (1953/54), S. 100.
13 Heinemann (A. 1), S. 90: «...daß die ganze europäische Philosophie

von Thaies bis Husserl auf einem Mißverständnis beruhe, und daß er,
Heidegger, gekommen sei, um die Ontologie wieder einzurenken.»

14 Ein Beispiel aus Heideggers Vorträge und Aufsätze (1954), S. 179:
«Die Einheit des Gevierts ist die Vierung. Die Vierung west als das

ereignende Spiegel-Spiel der einfältig einander Zugetrauten. Die Vierung west
als das Welten von Welt. Das Spiegel-Spiel von Welt ist der Reigen des

Ereignens. Deshalb umgreift der Reigen auch die Vier nicht erst wie ein
Reif. Der Reigen ist der Ring, der ringt, indem er als das Spiegeln spielt.
Ereignend lichtet er die Vier in den Glanz ihrer Einfalt. Erglänzend
vereignet der Ring die Vier überallhin offen in das Rätsel ihres Wesens.
Das gesammelte Wesen des also ringenden Spiegel-Spiels der Welt ist das

Gering. Im Gering des spiegelnd-spielenden Rings schmiegen sich die Vier
in ihr einiges und dennoch je eigenes Wesen. Also schmiegsam fügen sie
fügsam weitend die Welt.»



360 G. Müller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie

gegenseitig ausschließender Auffassungen kaum ein gangbarer
Mittelweg finden läßt.

Ist Heideggers Denken «aus der Urgewalt der Wahrheit
getrieben» 15, oder erscheint sein ganzes Philosophieren nicht
«als wäre es eine einzige große Schaumschlägerei», so daß man
den Eindmck gewinnt, «daß wir hier alle miteinander genarrt
werden» 16

Gehört Heidegger in jene Ahnenreihe der abendländischen
Philosophie, die über Feuerbach, Nietzsche, über Stefan Georges

Forderung nach Verendlichung des Göttlichen und R. M.
Rilkes 'Endlichkeit als Voraussetzung der Dichtung' hinführt
zu einer Verabsolutierung der Endlichkeit17, die in einem
totalen geistigen Nihilismus und Anarchismus enden wird, oder
führt er seinen unerbittlichen Kampf gegen alle bisherige
Wertphilosophie und Aherglaubens-Metaphysik schon von einem
neuen philosophischen Ufer aus 18, zu dem sich der europäische
Geist erst langsam hinbewegt?

Wie ist Heidegger religiös-weltanschaulich zu deuten? Hat
das religiöse Element beim alten Heidegger etwa das philosophische

ganz verdrängtie, oder bleibt es nach wie vor dabei,
daß seine Philosophie nichts anderes ist als eine «atheistische
Metaphysik»? 20 Wie reimt sich mit letzterem aber die
Tatsache, daß Heidegger in seinen späten Schriften wiederholt die
Gottesfrage aufgreift21, daß sein Wortschatz zusehends aus
dem «Wörterbuch der Religionen» 22 bereichert wird, und er
sich zu einer Begegnung mit Theologen auf einer evangelischen
Akademie bereitfindet, die «aus der Erfahrung heraus
angestrebt und unternommen wurde, daß die Gedanken Heideggers

15 M. Scherer in: Wort und Wahrheit 4, 2 (1949), S. 680.
16 P. Wust in einem Brief, abgedruckt bei Heinemann (Anm. 1), S. 88 f.
17 H. U. v. Balthasar in: Stimmen der Zeit 137 (1940), S. 3.
18 F. Hansen-Löve in: Wort und Wahrheit 5, 1 (1950), S. 65.
"» R. Kroner in: Eckart 25 (1955/56), S. 39.
20 G. Kuhlmann in: Zeitschr. f. Theol. u. Ki. N. F. 10 (1929), S. 28 ff.
21 Besonders im 'Brief über den Humanismus' (1947) und in den

'Holzwegen' (1950).
22 Vgl. das «neu durchgesehene» Nachwort in 'Was ist Metaphysik?'

(7. Aufl. 1955), das von der «Stimme des Seins» (S, 46), vom «Wunder aller
Wunder» (ibid.), vom «Opfer» (S. 49), von der «Huld» des Seins (ibid.)
und vom «Heiligen» spricht, das der Dichter nennt (S. 51).



G. Müller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie 361

vielen Christen ganz entschieden dabei geholfen haben, mit
dualistischen und idealistischen Denkschemen historischer
Philosophiesysteme fertig zu werden und auf eine saubere
"Weise an die Denkvoraussetzungen des biblischen Glaubens
anzuknüpfen». 23 Kann die Theologie an «so bemerkens- und
bedenkenswerten Formulierungen» vorübergehen, wie sie
Heidegger bei dieser Aussprache äußerte: «Gott sei zwar
unbekannt, aber dennoch voll Eigenschaften, und er sei das Maß
für das Menschenleben als der Unbekannte»? 24

3.

Heidegger gehört mit den großen Denkern des Abendlandes,
mit einem Paulus, Augustin, Luther, Pascal und Kierkegaard
darin zusammen, daß er alles andere als ein Systematiker ist.
Deshalb läßt sich seine Philosophie auch am wenigsten an
Hand einer systematischen Leitlinie darstellen, eine Tatsache,
die nicht nur für Heidegger, sondern für die Existenzphilosophie

überhaupt gilt.25 Dabei würde man nicht nur Heidegger

fortlaufend Mißverständnisse nachzuweisen haben, sondern
auch sich selbst in solche verwickeln.

Wenn wir es trotzdem wagen, uns an die Grundlagen seiner
Philosophie heranzutasten, so soll das auf genetischem Wege
geschehen, d. h. indem wir zuerst danach fragen, wo Heidegger
als Philosoph herkommt, in welcher geschichtlichen Situation
er philosophiert, ob er im Laufe der Jahrzehnte seinem
ursprünglichen Ansatz treu blieb oder sich wandelte.

a) Heidegger stammt aus dem südbadischen Raum. Er ist
also völkisch gesehen Alemanne, und hei Alemannen verbanden
sich von jeher spekulative Intensität (Hegel) mit mystischer
Versenkung (Johannes Tauler, Heinrich Suso, J. M. Hahn)
und philosophischer Grübelei (Schelling).

Dazu kommt, daß Heidegger einige Zeit im Jesuitenkolleg
verbrachte und von dort vielleicht einen nicht zu unterschätzenden

Anstoß zur Auseinandersetzung mit den Lehren der
katholischen Kirche und des Christentums mitbrachte, was sich
u. a. darin äußerte, daß der junge Student in Freiburg anfäng-

23 Quatember (A. 12), S. 100.
24 Ebd. 25 Darauf weist Bollnow (A. 1) verschiedentlich hin.



362 G. Müller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie

lieh auch in der katholisch-theologischen Fakultät inskribiert
war. Man wird diese Umstände nie außer acht lassen dürfen,
wenn man Heideggers Philosophie auf ihre weltanschaulichen
Hintergründe untersuchen will. Die durch das ganze Schaffen
Heideggers hindurch zu verfolgende Spannung zur offiziellen
Theologie macht sich schon in seiner Habilitationsschrift über
'Die Kategorien- und Bedeutungslehre des Duns Scotus'
(Tübingen 1916) bemerkbar, wo es auf S. 210 in einer Anmerkung
heißt: «Ebensowenig ist das mit dem Gesagten engverknüpfte
Problem einer wissenschaftlich-theoretischen Betrachtung der
katholischen Theologie bis heute als solches gesehen,
geschweige denn eine Lösung desselben in Angriff genommen
worden.» Sollte es ganz ohne Bedeutung sein, daß Heideggers
erste umfangreiche Veröffentlichung einem mittelalterlichen
Theologen gewidmet war? Hat Heidegger am Ende schon als
Student in einer unausgeglichenen Spannung zwischen
hergebrachter Theologie und Frömmigkeit einerseits und einem
philosophisch-wissenschaftlichen Ideal andererseits gelebt?
In einer Rezension, die er 1914 über ein Kant-Laienbrevier
schrieb, fällt uns der Satz auf: «An gründlich wissenschaftlichen,

ernst zu nehmenden Studien über Kant haben wir auf
katholischer Seite keinen Überfluß.» 26

b) Bis zur Veröffentlichung seiner Habilitationsschrift 1916

bewegte sich Heidegger durchaus in den gewohnten philosophischen

Bahnen. Seine Lehrer Richert und Husserl hatten ihn mit
der Lebensphilosophie und Phänomenologie vertraut gemacht
und ihm ein gutes logisches und begriffliches Rüstzeug an die
Hand gegeben, dessen Spuren sich überall in Heideggers Schriften

aufzeigen lassen. Auf die Habilitationsschrift sollte bald
ein Werk über 'Das Problem der ontischen Deutung und
logischen Fassung des Gegenstandes' folgen in Form einer
'eingehenderen Untersuchung über Sein, Wert und Negation'.

Das versprochene Opus blieb nicht nur aus, sondern es trat
im Schaffen Heideggers nach außen hin eine überraschend
anmutende Stille ein, die sich u. a. darin äußert, daß der 1923 als
Ordinarius nach Marbung Berufene zwischen 1916 und 1927
faktisch nichts veröffentlichte.27

26 Heidegger in: Lit. Rundsch. f. d. kath. Deutscht. 40 (1914), Sp. 332.
27 Heidegger-Bibliographie (A. 1), S. 403.



G. Müller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie 363

Deutet dieser unerklärliche Umstand etwa auf eine Krise
in Heideggers Leben und Denken hin, und hat Bernard Delf-
gaauw vielleicht recht, wenn er sagt: «Vervolgens heeft
Heidegger in deze tijd van zwijgen een crisis van bijzondere ver-
strengeling van wijsgerig denken en religieus existeren door-
gemaakt, die hem al evenzeer tot zwijgen noopte en psychologisch

mede te toon van Sein und Zeit verklaart.» 28

Wir wissen nur, daß Heidegger in Marburg mit Rudolf
Bultmann in Verbindung trat, und es wäre hier zu fragen, ob

nicht im Gegensatz zur gängigen Meinung, Bultmann sei
entschieden von Heidegger beeinflußt worden, ein weit
entscheidenderer Einfluß des Theologen Bultmann auf den Philosophen
Heidegger zu konstatieren ist.20 Jedenfalls wird der sorgfältigkritische

Leser von 'Sein und Zeit' bald dessen geivahr werden,
daß Heidegger sich in diesem Buch implizit mit vielen
Problemen auseinandersetzt, die ihm nur bei einer irgendwie
gearteten Beschäftigung mit der evangelischen Theologie
zugekommen sein können.30

Heideggers Hauptwerk 'Sein und Zeit' erschien 1927 und
darf als die eigenständigste philosophische Leistung der zwanziger

Jahre bezeichnet werden. Die unmittelbare Wirkung des
Buches läßt sich in unserem Zusammenhang nur unter
Verzicht auf die entsprechenden Quellen andeuten. Entweder sah
man in Heidegger einen «enttäuschten Gefühlsmenschen»,

28 Delfgaauw (A. 5), S. 101.
29 Es dürfte keinem Zweifel unterliegen, daß Bultmanns theologischer

Grundansatz material von Heidegger unabhängig ist, weil er bereits vor
der Begegnung mit ihm entwickelt war.

30 Diese Vermutung wird durch verschiedene Anhaltspunkte gestützt.
Besonders wertvoll erscheint mir liier eine Notiz, die sich in einem Prospekt
des Verlages Paul Siebeck (Tübingen) zu Ernst Fuchs' neuester Aufsatz-
Sammlung 'Zum hermeneutischen Problem in der Theologie' findet: «Hatte
Martin Heidegger dem jungen Studenten (sc. E. Fuchs) einen Predigtband
von Luther in die Hand gedrückt...» Ferner fällt bei der Lektüre von 'Sein
und Zeit' auf, daß Heidegger überwiegend evangelische Autoren zitiert,
z. B. Luther (S. 10; 190, Anm. 1) ; Calvin (S. 49, Anm. 1; 249, Anm. 1) ;

Kierkegaard (S. 190, Anm. 1; 235, Anm. 1; 338, Anm. 1); Martin Kahler und
Albrecht Ritsehl (S. 272, Anm. 1). Ganz nebenbei sei auf die in der
evangelischtheologischen Fachpublizistik wohl einmalige Tatsache hingewiesen, daß

Martin Heidegger als katholischer Philosoph eine geraume Zeit zu den
Mitarbeitern der 'Theologischen Rundschau' gehörte.



364 G. Müller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie

einen «bürgerlichen Reaktionär», einen «von maßloser Angst
und Lebensgier» Getriebenen, oder einen «Atheisten», der
«religiöse Ware» in einem unlauteren Wettbewerb unter säkularisierten

Etiketten verkaufte.
Uns soll hier nur diejenige Seite an 'Sein und Zeit'

beschäftigen, die theologisch relevant ist.
Das Buch gibt sich, philosophisch gesehen, als Programm.

Es will die Frage nach dem Sein klären, ehe es zu jeder anderen
möglichen Frage der Philosophie Stellung nimmt:31

Sind wir denn heute auch nur in der Verlegenheit, den Ausdruck 'Sein'
nicht zu verstehen? Keineswegs. Und so gilt es denn vordem, allererst
wieder ein Verständnis für den Sinn dieser Frage zu wecken.

Die Frage nach dem Sein sollte, dem ursprünglichen Plan
des Werkes gemäß, in zwei Halbbänden mit je drei Teilen
abgehandelt werden.32 Von den sechs projektierten Teilen sind
aber nur die beiden ersten 1927 in 'Sein und Zeit' erschienen.
Auf die Herausgabe der 2. Hälfte von 'Sein und Zeit' hat
Heidegger seit 1958 in aller Form verzichtet.33 Auch dieser Umstand
mag zeigen, wie sehr Heideggers Denken im Letzten immer
wieder von der vorgesehenen Bahn weg in eine andere Richtung

gedrängt wurde.
Schon die Art der Entstehung von 'Sein und Zeit' muß uns

aufhorchen lassen. Heidegger behauptete viele Jahre nach der
Veröffentlichung seines Hauptwerkes in einem Gespräch mit
Richard Kroner, «daß er das Werk in einer Art von Inspiration
innerhalb weniger Wochen verfaßt habe»34, und sein
Gesprächspartner bemerkt dazu: «Ich habe ihm das gerne
geglaubt, denn das Buch macht wirklich den Eindruck einer
solchen inneren Erleuchtung.» 35

Man muß 'Sein und Zeit' einmal in einem Zuge lesen, um zu
spüren, wie sehr Heidegger darin hinter dem dichten Vorhang
wissenschaftlicher Terminologie, hinter einem breiten Stacheldraht

seltsam-eigenwillig anmutender Wortschöpfungen und
vielfach postulierter strengster Scheidung zwischen ontisch-

31 Heidegger, Sein und Zeit (1927, 8. Aufl. 1957), S. 1.

32 Sein und Zeit, S. 39 f.
33 Sein und Zeit, S. V, hier und im folgenden nach der 8. Aufl. (1957)

zitiert.
34 Kroner (A. 19), S. 33. 35 Ebd.



G. Müller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie 365

religiös-existentiellem Daseinsverhältnis und rein existential-
ontologischer Analytik des menschlichen Daseins um
fundamentale Bestandteile des christlichen Glaubens ringt, die er
nur unter Aufwendung eines überdimensionierten Sprach- und
Begriffsapparates ihres eigentlichen Charakters entkleiden und
für seine Zwecke gebrauchen kann.

Das Ziel des ersten Halbbandes von 'Sein und Zeit' läßt
sich am prägnantesten zusammenfassen in der Überschrift, die
Heidegger dem § 5 gegeben hat:

Die ontologisehe Analytik des Daseins als Freilegung des Horizontes
für eine Interpretation des Sinnes von Sein überhaupt.38

'Sein und Zeit' ist demnach induktiv angelegt und versucht,
auf dem Untergrund einer Fundamentalontologie des menschlichen

Daseins eine Basis zur Deutung der Frage nach dem
Sinn von Sein zu schaffen.

Wie gestaltet sich diese ontologisehe Analytik des Daseins?
Wir möchten hier, um in aller Kürze und Schärfe das für uns
Wesentliche herauszustellen, nur auf folgende Punkte aufmerksam

machen:
1. 'Sein und Zeit' kann in keiner Weise den Anspruch

erheben, eine «fundamentale» Analytik des menschlichen Daseins
zu bieten, da es nur negative Aspekte aufzeigt (Tod, Man,
Alltäglichkeit, Geworfenheit, Nichts), entscheidende Komponenten

der Anthropologie aber diskussionslos übergeht (Schöpfung,

Geschlecht, Generation, Hoffnung, Lehenssinn, Weiterleben

etc.).
2. Die in 'Sein und Zeit' aufgewiesenen Aspekte des menschlichen

Daseins, wie Geworfenheit, Gewissen, Schuld, Uneigent-
lichkeit etc., lassen sich unmöglich rein ontologisch verwenden,
da sie per definitionem ontisch-existentielle Begriffe sind, die
ihre inhaltliche Struktur auch bei einer angeblich rein existen-
tialen Erfassung nicht verlieren.

Gerade der letzte Punkt macht deutlich, daß es sich bei
Heideggers Bemühungen in 'Sein und Zeit' im Grunde um die
philosophische Quadratur eines theologischen Kreises handelt,

um einen Versuch, der nie ganz gelingt, so sehr man
dabei im einzelnen Erfolg haben mag. Dieser mögliche Erfolg

36 Sein und Zeit, S. 15.



366 G. Müller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie

ist denn auch Heidegger auf weiten Strecken seines Buches
zugefallen und hat der Theologie nicht unerhebliche Impulse
verliehen, für die sie Heidegger aufrichtigen Dank schuldet.
Man erinnere sich nur an uns Heutigen so gängige Begriffe wie
Geschichtlichkeit, Bedeutsamkeit, Vorverständnis, Entscheidung,

Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit, um ohne weiteres
zu begreifen, in welchem Maße wieder Theologoumena unter
uns lebendig sind, die noch vor 40 Jahren im Kernschatten des

theologischen Liberalismus, Rationalismus und Fortschrittsglaubens

ein Aschenbrödel-Dasein führten.
c) Religionsphilosophisch gesehen stellt 'Sein und Zeit' den

Versuch dar, den Menschen ausschließlich aus dem immanenten
Bereich seines Daseins zu verstehen. Insofern hat der Einwand
gegen Heidegger, er sei als Philosoph Subjektivist, sein
legitimes Recht.37 Es liegt auf der Hand, warum Heidegger, wenn
anders er bei der ursprünglichsten Fragestellung von 'Sein
und Zeit' (Sinn von Sein) bleiben wollte, diesen Ansatz
aufgehen, bzw. wesentlich weiter fassen, ja in seinem Alterswerk
so weit dehnen mußte, daß Dasein nun ganz und gar nicht
mehr aus sich selbst, sondern allein vom 'Sein' und vom
'Heiligen' her verstanden werden kann. Heideggers Denkbahn
erweist sich damit als eine Ellipse: er geht vom Sinn-Brennpunkt

aus, versucht um den Daseins-Brennpunkt zu rotieren
('Sein und Zeit'), merkt aber, daß er dabei nur eine Halbkreisbewegung

ausführen kann, und kehrt seinem Ausgangspunkt
gemäß zum Sinn-Brennpunkt zurück.

Dieser Sachverhalt lehrt begreifen, warum man Heideggers
«Kehre» sowohl als «Bruch» in seinem Philosophieren als auch
im Sinne einer in 'Sein und Zeit' bereits angelegten Entwicklung

und «Wandlung» deuten kann.38

37 J. P. Sartre's Philosophie wird nur verständlich, wenn man erkennt,
daß er eine Problematik, die bei Heidegger ihren Sinn darin erschöpft,
daß sie Über-Gang ist, verabsolutiert und nicht mehr weiterdenkt, sondern
da nur noch in die Tiefe geht, wo Heidegger nach neuen Ufern strebt.
Deshalb muß Sartre's Philosophie irgendwie als verbohrt erscheinen, während

der Strom des Heideggerschen Denkens einer meerweiten Fragestellung

zufließt.
38 Über die verschiedenen Deutungen von Heideggers «Kehre»

referiert zusammenfassend Jörgensen (A. 4), S. 67 ff.



G. Müller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie 367

4.

Die Wandlung Heideggers nach 'Sein und Zeit' zeichnet
sich bereits in den auf die Veröffentlichung des Hauptwerkes
folgenden Schriften deutlich ab.

Heidegger hat sich im 'Brief über den Humanismus' darüber
geäußert, warum der 8. Teil des ersten Halbbandes von 'Sein
und Zeit', der allem Anschein nach schon ausgearbeitet war,
nicht in Druck gegeben werden konnte: «Der fragliche
Abschnitt wurde zurückgehalten, weil das Denken im zureichenden

Sagen dieser Kehre versagte und mit Hilfe der Sprache der
Metaphysik nicht durchkam.» 30

Nachdem für Heidegger feststeht, daß die klassische
Metaphysik versagt hat, sieht er seine nächste Aufgabe darin, eine
neue Metaphysik zu schaffen, bzw. die ursprüngliche
Metaphysik der frühen griechischen Denker wieder ans Licht zu
bringen. Dieser Bestrebung dienen die drei Schriften des Jahres

1929: die Freiburger Antrittsvorlesung 'Was ist
Metaphysik?', ein Aufsatz in der Husserl-Festschrift 'Vom Wesen
des Grundes' und das vielleicht am meisten umstrittene Buch
Heideggers 'Kant und das Problem der Metaphysik'.

Unter diesen drei Schriften ist die Antrittsvorlesung über
die Metaphysik bei weitem die wichtigste. Sie zeigt unzweideutig

den Fortschritt Heideggers gegenüber 'Sein und Zeit',
aber auch die unlösbare Verklammerung des alten mit dem

neuen Gedanken-Weg:

Insofern ein Denken sich auf den Weg begibt, den Grund der
Metaphysik zu erfahren, insofern dieses Denken versucht, an die Wahrheit
des Seins selbst zu denken, statt nur das Seiende als das Seiende
vorzustellen, hat das Denken die Metaphysik in gewisser Weise verlassen. 40

Das Denken auf einen Weg zu bringen, durch den es in den Bezug
der Wahrheit des Seins zum Wesen des Menschen gelangt, dem Denken
einen Pfad zu öffnen, damit es das Sein selbst in seiner Wahrheit eigens
bedenke, dahin ist das in 'Sein und Zeit' versuchte Denken 'unterwegs'.41

Diese zwei Zitate sind aus der 'Einleitung' entnommen, die
Heidegger 1949 zum erstenmal der Freiburger Antrittsvorlesung

voranstellte, so daß sie ein späteres Stadium seines

39 Heidegger, Brief über den Humanismus (1947), S. 72.
40 Heidegger, Was is Metaphysik? (1929; 7. Aufl. 1955), S. 9.

44 Ebd., S. 13.



368 G. Müller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie

Philosophierens bezeichnen. Jedoch handelt die alle 7 Auflagen
hindurch unverändert gebliebene Vorlesung von einer Thematik,

die sich zu der der 'Einleitung' wie die Latenz zur Evidenz
verhält. Sie führt nämlich die Ausgangsposition von 'Sein und
Zeit' vorerst nur einen Schritt weiter, indem sie die Existential-
analyse in den prägnanten Satz faßt:

Da-sein heißt: Hineingehaltenheit in das Nichts.42

Der Metaphysik bleibt demnach nur noch eine Aufgabe, die
— so wird man cum grano salis sagen dürfen — Heidegger
tatsächlich in seinem gesamten späteren Schaffen in Angriff
genommen und auf seine Weise auch gelöst hat:

Philosophie — was wir so nennen — ist das In-Gang-bringen der
Metaphysik, in der sie zu sich selbst und ihren ausdrücklichen Aufgaben kommt.
Die Philosophie kommt nur in Gang durch einen eigentümlichen Einsprung
der eigenen Existenz in die Grundmöglichkeiten des Daseins im Ganzen.
Für diesen Einsprung ist entscheidend: einmal das Raumgeben für das
Seiende im Ganzen; sodann das Sichloslassen in das Nichts, d. h. das
Freiwerden von den Götzen, die jeder hat und zu denen er sich wegzuschleichen
pflegt; zuletzt das Ausschwingenlassen dieses Schwebens, auf daß es

ständig zurückschwinge in die Grundfrage der Metaphysik, die das Nichts
selbst erzwingt: Warum ist überhaupt Seiendes und nicht vielmehr
Nichts? 43

1. Der Vollzug des neuen Denkens äußert sich bei Heidegger
auf zweierlei Weise:

a) Der alte Wissenschaftsbegriff wird durch einen inhaltlich

neuen ersetzt, der genau die denkerische Situation Heideggers

um 1980 widerspiegelt:
Wissenschaft ist das fragende Standhalten inmitten des sich ständig

verbergenden Seienden im Ganzen. Dieses handelnde Ausharren weiß dabei
um seine Unkraft vor dem Schicksal. 44

b) Das sich ständig verbergende Seiende ist nichts anderes
als jenes Nichts, das sich in den Schriften des Jahres 1929
vielfach findet. Bei dem Nichts handelt es sich im Grunde um eine
metaphysische Eassung dessen, was in 'Sein und Zeit' Wesen
und Aufgabe des Todes war. Hatte dieser die Funktion, dem

42 Ebd., S. 35.
43 Ebd., S. 42.
44 Heidegger, Die Selbstbehauptung der deutschen Universität.

Freiburger Rektoratsrede (1933), S. 10.



G. Müller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie 369

Dasein eine absolute Grenze zn setzen, und galt er deswegen,
weil er das Dasein ständig auf sich zurückwarf, als die «eigentlichste

Möglichkeit des Daseins» 45, so nimmt seine Stelle jetzt
das Nichts ein. Indem der Mensch mit seinem Denken an eine
Grenze stößt, die ihn dem Nichts konfrontiert, erfährt er auch
existentiell, daß er von sich aus das Sein nicht zu ergründen
vermag, ja daß er mit jeder Frage nach ihm nur sich selbst
um so ernster in Frage stellt:

Die Frage nach dem Nichts stellt uns — die Fragenden — selbst in
Frage. 46

Heidegger hat später das Nichts folgendermaßen definiert:
Das Nichts als das Andere zum Seienden ist der Schleier des Seins. 47

Damit ist jedem philosophischen Mißverständnis des Nichts
ein Riegel vorgeschoben, vor allem auch dem Sartreschen.
Denn für Heidegger gibt es kein «Nichts an sich», sondern nur
ein Nichts, das als Schleier vor oder über dem Sein liegt. Auf
der Suche nach dem Sein begegnen wir dem Nichts, das uns
erkennen läßt, daß wir von uns aus das Sein nicht finden.
Haben wir das erfahren, dann ist unser Denken zwar «genich-
tet», d. h. aber für Heidegger nichts anderes als in die Rezep-
tivität gegenüber der Offenbarung des Seins versetzt.

2. Es ist nicht zuviel gesagt, wenn man behauptet, Heidegger
habe bereits 1929 die Metaphysik überwunden und sich einer
neuen Philosophie zugewandt. Was in den folgenden zwei
Jahrzehnten in seinem Denken geschah, war 1929
latentpotentiell schon gedacht. Die Hölderlin-Interpretationen sind
nichts anderes als der Versuch, die von der Philosophie her
sich aufdrängenden Probleme der Metaphysik auf dem Umweg

über das Sagen der Dichter zu lösen. Dazu hat Heidegger

das Bild des existentiellen Denkers entworfen:

Die Philosophie kommt nur in Gang durch einen eigentümlichen
Einsprang der eigenen Existenz in die Grundmöglichkeiten des Daseins im
Ganzen. 48

45 Sein und Zeit (A. 31), S. 263.
46 Was ist Metaphysik? (A. 40), S. 41.
47 Ebd., S. 46 (Nachwort).
48 Ebd., S. 42.

24



370 G. Müller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie

Das Dasein wird nun nicht mehr als Geworfenheit verstanden,

sondern als Ek-sistenz. Der auf Selbstbegründung und -er-
fassung verzichtende Denker öffnet sich für die Wahrheit des

Seins, von der her er eine Deutung seines Daseins erwartet.
An die Stelle des Xô^oç der klassischen Metaphysik tritt das

«Wort» der Offenbarung des Seins, nachdem der Mensch
davon Abstand genommen hat, sich auf sich selbst zu gründen.
Dieser Verzicht erweist sich als der Zugang zum Sein:

Der Verzicht nimmt nicht. Der Verzicht gibt. Er gibt die unerschöpfliche

Kraft des Einfachen. 49

Walter Schulz hat diesen Sachverhalt in einem Aufsatz
treffend kurz umschrieben: «... das Geschehen, in dem sich das

vor dem Nichts behauptende Dasein in seiner Selbstbehauptung

noch einmal genichtet erfährt vom Sein, das 'verschleiert'
schon im Nichts als dessen eigentlicher Geschehenssinn
'west'.» 50

3. Warum wendet sich Heidegger bei der Begehung seines
neuen Denkweges Hölderlin zu? Diese Frage und ihre
Beantwortung werfen ein helles Licht auf viele dunkle Probleme der
Heidegger-Interpretation. Bernard Delfgaauw sieht in dem
Über-Gang Heideggers zu Hölderlin seine These bestätigt, daß
es bei Heidegger um nichts anderes gehe als um «de Godver-
latenheid van de moderne mens» 51, und er zieht daraus den

naheliegenden Schluß: «Si cela est vrai, il s'ensuit que les
Hölderlin-Erläuterungen forment le centre de l'œuvre de Heidegger.»

62

Bringen Heideggers Hölderlin-Auslegungen in ihrer
unbestreitbar eisegetischen Form am Ende Heideggers religiöse
Motive, die in 'Sein und Zeit' und in den Schriften des Jahres
1929 bewußt zurückgehalten wurden, unverkennbar deutlich
ans Licht? Heidegger hat sich in einem Vortrag zum 20. Todestag

R. M. Rilkes dazu geäußert, warum er ausgerechnet auf
Hölderlin zurückgreift:

49 Heidegger, Der Feldweg (1953), S. 7.
50 W. Schulz, Über den philosophiegeschichtlichen Ort Martin Heideggers,

I: Phil. Rundsch. 1 (1953/54), S. 93.
51 Delfgaauw (A. 7), S. 266.
52 Ders., Heidegger et Hölderlin: Actes du XRme congrès international

de philosophie, 14 (1953), S. 312.



G. Müller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie 371

Hölderlin ist der Vor-gänger der Dichter in dürftiger Zeit. Darum
kann auch kein Dichter dieses Weltalters ihn überholen. Der Vorgänger
geht jedoch nicht in eine Zukunft weg, sondern er kommt aus ihr an,
dergestalt daß in der Ankunft seines Wortes allein die Zukunft anwest. 53

Was bedeutet hier «dürftige Zeit»?

Das Wort Zeit meint hier das Weltalter, dem wir selbst noch
angehören. Es wird Abend. Die Weltnacht breitet ihre Finsternis aus. Das
Weltalter ist durch das Wegbleiben des Gottes, durch den 'Fehl Gottes'
bestimmt. Die Zeit der Weltnacht ist die dürftige Zeit, weil sie immer
dürftiger wird. Sie ist bereits so dürftig geworden, daß sie nicht mehr
vermag, den Fehl Gottes als Fehl zu merken.54

Hat Heidegger damit nicht einen Beitrag zur religiösen
Zeitkritik geliefert, der die Aufmerksamkeit der Theologie wohl
verdient? Selbst dann verdient, wenn Heidegger, um ja nicht
als Pseudotheologe zu gelten, mit aller Entschiedenheit betont,
daß es sich bei diesen Sätzen nur um eine philosophische
Phänomenologie handelt:

(der Fehl Gottes) leugnet weder ein Fortbestehen des christlichen
Gottesverhältnisses bei Einzelnen und in den Kirchen, noch beurteilt er gar dieses
Gottesverhältnis abschätzig. Der Fehl Gottes bedeutet, daß kein Gott mehr
sichtbar und eindeutig die Menschen und die Dinge auf sich versammelt und
aus solcher Versammlung die Weltgeschichte und den menschlichen
Aufenthalt in ihr fügt. 55

4. So klar Heidegger in den 'Erläuterungen zu Hölderlins
Dichtung' den «Fehl Gottes» als den eigentlichen Mangel unseres

Weltalters betont, so wenig bleibt er später bei diesen 1944

ausgezogenen Linien. Hatte sein Denken etwa zu jener Zeit
(als der Untergang des Dritten Reiches besiegelt war und
Heideggers politischer Anschluß an den Nationalsozialismus
sich als Irrtum erwies) die größte Nähe zur religiösen Gottesfrage?

Jedenfalls muß konstatiert werden, daß Heideggers
Philosophieren nicht um einen irgendwie gearteten Gottesbegriff
kreist, sondern um das 'Sein', von dem allerdings niemand recht
weiß, was es ist. F. Heinemann weist auf die Schwierigkeit
hin, die in Heideggers strenger Unterscheidung von 'Sein' und

53 Heidegger, Holzwege (1950), S. 295.
34 Ebd., S. 248.
33 Ebd.



372 G. Müller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie

'Seiendem' liegt: «Hat denn die Unterscheidung von Sein und
Seiendem wirklich die grundlegende Bedeutung, die ihr hier
beigemessen wird? Oder beruht sie nur auf einer zufälligen
Eigentümlichkeit der deutschen Sprache? Ins Englische ist sie
überhaupt nicht und ins Französische nur mit Gewaltsamkeit
zu übersetzen. Das allein macht sie als künstlich und scheinhaft

verdächtig.» 56

Heidegger seihst stellt sich die bezeichnende Frage:
Ist das 'Sein' ein bloßes Wort und seine Bedeutung ein Dunst oder

das geistige Schicksal des Abendlandes? 57

Im Vorwort zu 'Was ist Metaphysik?' diskutiert Heidegger
die Problematik des Seins etwas näher und kommt dabei zu
folgendem Ergebnis:

Inzwischen bleibt der Metaphysik während ihrer Geschichte von Ana-
ximander bis zu Nietzsche die Wahrheit des Seins verborgen. 58

Die Tragik der klassischen Metaphysik liegt also nach
Heidegger darin: sie bewegt sich in ihren Aussagen

von ihrem Beginn bis in ihre Vollendung auf eine seltsame Weise in einer
durchgängigen Verwechslung von Seiendem und Sein. 59

Diese Verwechslung zeitigt ihre unabsehbaren Folgen
besonders in der Gottesfrage:

Der letzte Schlag gegen Gott und gegen die übersinnliche Welt besteht
darin, daß Gott, das Seiende des Seienden, zum höchsten Wert herabgewürdigt

wird.60

Für Heidegger als Fundamentalontologen bleibt die
theologische Gottesfrage indessen unentschieden61, weil sie als
ontisch-existentielle Frage nicht in den Bereich der Philosophie
gehört:

66 Heinemann, Was ist lebendig und was ist tot in der Existenzphilosophie?:

Zeitschr. f. phil. Forsch. 5 (1950/51), S. 9.
57 Heidegger, Einführung in die Metaphysik (1953), S. 28.
58 Was ist Metaphysik2 (A. 40), S.II.
59 Ebd.
60 Holzwege (A. 53), S. 239.
61 Ebd., S. 70, spricht Heidegger vom «Zustand der Entscheidungs-

losigkeit über den Gott und die Götter».



G. Müller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie 373

Durch die ontologische Interpretation des Daseins als In-der-Welt-sein
ist weder positiv noch negativ über ein mögliches Sein zu Gott
entschieden. 62

Allerdings bestreitet Heidegger nicht, daß über die Erfahrung

des Seins hinaus ein möglicher Weg zu Gott führen
könne:

Das Heilige, das nur erst der Wesensraum der Gottheit ist, die selbst
wiederum nur die Dimension für die Götter und den Gott gewährt, kommt
dann allein ins Scheinen, wenn zuvor und in langer Vorbereitung das
Sein sich selbst gelichtet hat und in seiner Wahrheit erfahren ist. 63

5. Wie gewinnt nun der Mensch den Anschluß an das Sein,
von dem aus sich einmal die Frage nach Gott stellen ließe?

Heidegger gibt dazu folgende Anweisung:
Es ist das Sein selbst, dessen WTahrheit der Mensch dann übereignet

wird, wenn er sich als Subjekt überwunden hat und d. h., wenn er das
Seiende nicht mehr als Objekt vorstellt. 64

Wie erschließt sich das Sein?

Sein schickt sich uns zu, aber so, daß es zugleich schon sich in seinem
Wesen entzieht. 65

Wo erschließt sich das Sein?
Inmitten des Seienden im Ganzen west eine offene Stelle. Eine Lichtung

ist. Sie ist, vom Seienden her gedacht, seiender als das Seiende. Diese
offene Mitte ist daher nicht vom Seienden umschlossen, sondern die
lichtende Mitte selbst umkreist wie das Nichts, das wir kaum kennen, alles
Seiende. Das Seiende kann als Seiendes nur sein, wenn es in das Gelichtete
dieser Lichtung herein- und hinaussteht. Nur diese Lichtung schenkt und
verbürgt uns Menschen einen Durchgang zum Seienden, das wir selbst nicht
sind, und den Zugang zu dem Seienden, das wir selbst sind.66

Das Wesen des Menschen ist als die Stätte zu begreifen und zu
begründen, die sich das Sein zur Eröffnung ernötigt. Der Mensch ist das in
sich offene Da. In dieses steht das Seiende herein und kommt zum Werk.
Wir sagen daher: das Sein des Menschen ist, im strengen Sinne des Wortes:
'Da-sein'. 67

62 Heidegger, Vom Wesen des Grundes (1949), S. 36.
63 Brief über den Humanismus (A. 39), S. 26.
64 Holzwege (A. 53), S. 104.
65 Heidegger, Der Satz vom Grund (1957), S. 114.
06 Holzwege (A. 53), S. 41 f.
67 Einführung in die Metaphysik (A. 57), S. 156.



374 G. Müller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie

6. Im «neu durchgesehenen Nachwort» zur 7. Auflage von
'Was ist Metaphysik?' hat Heidegger das Geschehen der
Selbsterschließung des Seins nach verschiedenen Seiten hin zu
verdeutlichen versucht.

Wir wollen den dort aufgezeigten «ordo cogitationis» mit
wenigen Strichen nachzeichnen.

a) Das aus der Stimme des Seins kommende Stimmen «nimmt
den Menschen in seinem Wesen in Anspruch, damit er das
Sein im Nichts erfahren lerne».68

b) «Einzig der Mensch unter allem Seienden erfährt, angerufen
von der Stimme des Seins, das Wunder aller Wunder: Daß
Seiendes ist.» 69

c) Der Mensch bedankt sich heim Sein für diese ihm zuteil ge¬

wordene Offenbarung: «Im Opfer ereignet sich der verborgene

Dank, der einzig die Huld würdigt, als welche das Sein
sich dem Wesen des Menschen im Denken übereignet hat...
Das Opfer ist der Abschied vom Seienden auf dem Gang zur
Wahrung der Gunst des Seins.» 70

d) «Im Sein hat sich anfänglich jedes Geschick des Seienden
schon vollendet.» 71

5.

Mit dem Geschehen der Seihstühermittlung des Seins an den
Menschen, in dem «das Sein der Wahrheit... im geschichtlichen

Menschentum seine Stätte findet» 72, öffnet sich nach
Heideggers eigenen Aussagen der mögliche Weg zur Gottesfrage:

Erst ans der Wahrheit des Seins läßt sich das Wesen des Heiligen
denken. Erst aus dem Wesen des Heiligen ist das Wesen der Gottheit zu
denken. Erst im Lichte des Wesens von Gottheit kann gedacht und gesagt
werden, was das Wort 'Gott' nennen soll.73

Widerspricht sich aber Heidegger nicht, wenn er auf der
einen Seite behauptet: «Der Glaube hat im Denken keinen

68 Was ist Metaphysik? (A. 40), S. 46.
80 Ebd., S. 46 f.

Ebd., S. 49.

n Ebd., S. 51.
73 Ebd., S, 50.
73 Brief über den Humanismus (A. 39), S. 102.



G. Müller, Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie 375

Platz» 7\ und auf der anderen in die Klage ausbricht, daß «der
Verfall des Denkens in die Wissenschaften und in das Glauben
das böse Geschick des Seins» sei? 75

Sucht Heidegger etwa nach einem «ursprünglichen
Denken», in dem Wissenschaft und Glaube noch eins sind? Offenbart

sich in dieser Suche letzten Endes nicht die geistige Situation

des abendländischen Menschen, der unter dem Druck eines
wissenschaftlich-rationalen Weltbildes die Einheit von Existenz
und Denken verloren hat und sie krampfhaft und zugleich
vergeblich in einer neuartigen Philosophie zu finden meint?

Wenn es von jeher die vornehmste Aufgabe der christlichen
Theologie war, die Ankunft Gottes in dieser Welt zu verkündigen

und sie allem menschlichen Gottsuchen gegenüber als den

alleinigen Weg zur Erkenntnis des «Wunders aller Wunder»
zu bezeugen, dann wird eine ihres Auftrages bewußte Theologie

sich sehr behutsam mit dem Denken des Freiburger
Philosophen auseinanderzusetzen haben, weil in ibm der nach-christ-
liche Mensch um jene Sinngebung seines Lebens ringt, die ihm
in keiner Philosophie zuteil wird, und die auszurufen die
einzige causa finalis der christlichen Kirche ist.

Stuttgart. Gotthold Müller.

74 Holzwege (A. 53), S. 343.
75 Ebd., S. 325.


	Martin Heideggers Philosophie als Frage an die Theologie

