
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 15 (1959)

Heft: 5

Artikel: Jesajas Berufung in der neueren Forschung

Autor: Jenni, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878916

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878916
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 15 Heft 5 September-Oktober 1959

Jesajas Berufung in der neueren Forschung.
Antrittsvorlesung an der Universität Basel am 27. Mai 1959.

Es soll hier nicht um einen allgemeinen, umfassenden
Rechenschaftsbericht der Prophetenforschung gehen. Wir
beschränken uns auf ein einziges Kapitel und wählen Jes. 6, um
an diesem konkreten Paradigma einige Tendenzen in der
heutigen Forschung zu veranschaulichen.

Das 6. Kapitel des Jesajabuches enthält den Berufungsbericht

des großen Propheten aus dem 8. Jahrhundert v. Chr.1 Im
Todesjahr des Königs Ussia 2 erlebt er eine Gottesschau: Jahwe
thront majestätisch auf seinem Königsthron, umgeben von
seinem himmlischen Hofstaat. Die Seraphen lassen ihr «Heilig,
heilig, heilig ist Jahwe Zebaoth» erschallen — den Propheten
aber überfällt das erschreckende Gefühl seiner Sündigkeit.
Dann aber, nachdem ein Engelwesen eine symbolische Entsün-
digungshandlung an ihm vorgenommen hat, hört er die Frage:
«Wen soll ich senden? Wer wird uns gehen?», und er antwortet:

«Hier, ich, sende mich!» Sein Auftrag ist die Yerstockung
des Volkes, bis das ganze Land eine einzige Wüste ist.

I.

Grundlage für alle Auslegung ist immer die philologische
Erklärung des Textes. Daran hat sich auch in der neueren
exegetischen Arbeit nichts geändert. Es liegt in der Natur der
Sache, daß auf dieser ersten Stufe der philologischen Erklärung
eines alttestamentlichen Textes die Kontinuität mit der frühe-

1 Der Versuch von C. F. Whitley, The Call and Mission of Isaiah:
Journ. Near East. Stud. 18 (1959), S. 38—48, die Unechtheit von Jes. 6 zu
erweisen, ist nicht überzeugend.

2 Das genaue Datum ist umstritten. Einen Überblick über die
bisherigen Vorschläge, die von 748 bis 734 v. Chr. reichen, gibt I. Engneil,
The Call of Isaiah: Upps. Univ. Ârsskr. 1949, 4 (1949), S. 25. Mit beachtenswerten

Gründen kommt A. Jepsen, Die Quellen des Königsbuches (21956),
S. 41 ff., auf das Jahr 735 v. Chr., kurz vor dem syrisch-ephraimitischen
Krieg (ähnlich früher schon Mowinckel).

21



322 E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung

ren Forschung am stärksten gewahrt bleibt. Die Übersetzung
von Jes. 6 bei Duhm 3 ist auch heute noch in allen wesentlichen
Punkten «richtig». Immerhin wären auch hier kleinere
Fortschritte zu verzeichnen.

Nur ein Beispiel soll wenigstens angedeutet werden. Y. 5 schildert das
Erschrecken Jesajas: «Weh mir, ich bin verloren, denn ein Mensch unreiner
Lippen bin ich ...» Fraglich ist hier, worauf L. Köhler 4 hingewiesen hat,
die Wortbedeutung von nidmëti «ich bin verloren». Abgesehen vom
Philologischen besteht bei dieser Übersetzung in unserem Vers auch eine sachliche

Schwierigkeit. Warum betont Jesaja so stark die Sündigkeit seiner
Lippen, seiner Redewerkzeuge, wo man doch erwarten sollte, daß der
Prophet als ganze Person seine Sündigkeit angesichts des heiligen Gottes
empfindet? Man legt sich die Sache meist so zurecht, daß Jesaja hier schon
seine Funktion als Prophet, als Sprecher für Jahwe im Sinn habe. Man
kann mit Lindblom5 diese Erklärung noch ausbauen, indem man eine
Differenz zwischen aktuellem Visionserleben und nachträglichem Visionsbericht

in Anschlag bringt. Das ursprünglich unbestimmte Gefühl der
sündigen Verlorenheit vor dem Heiligen hätte sich in der nachträglichen
Reflexion über die Berufung zum Propheten zu der konkreten Vorstellung
der Unreinheit der Lippen verdichtet. Alle diese Umwege sind jedoch
unnötig, wenn man den unmittelbaren Zusammenhang nach vorne
beachtet: Der himmlische Hofstaat ruft sein «Heilig, heilig, heilig», Jesaja
aber kann nicht in diese himmlische Liturgie einstimmen, weil seine Lippen
und er als ganzer unrein sind. Dazu paßt nun die neu erkannte
Verbalbedeutung von Wül? ausgezeichnet. Die Grundform nü"T, eine Nebenform

zu DÜT, bedeutet «stille sein, schweigen»; in unserem Zusammenhang
ist zu übersetzen: «Weh mir, ich muß schweigen, denn ein Mensch
unreiner Lippen bin ich.» Eine sehr schöne Bestätigung dieser Wortbedeutung,

die von Köhler schon 1945 vertreten worden ist, haben die Textfunde
vom Toten Meer gebracht. Der 1950 veröffentlichte Habakuk-Kommentar
aus Höhle 1 gibt das Verbum t£hn «schweigen» in Hab. 1, 13 mit derselben
grammatischen Form von Î1Î3T «stumm bleiben», die wir in Jes. 6, 5 haben,
wieder. 6

II.
Gehen wir aber nun von der philologischen Interpretation

mit den notwendig sehr speziellen Einzelproblemen zu anderen

3 B.Duhm, Das Buch Jesaja (1892; 41922).
4 L. Köhler, Kleine Lichter (1945), S. 32—34; Lexicon in V.T. libros

(1953), S. 213.
5 J. Lindblom, Die Gesichte der Propheten: Studia Theol. 1 (1935),

S. 16 f.
6 lQpHab V, 9 f. ; W.Baumgartner, Supplementum ad Lexicon in V.T.

libros (1958), S. 212 b.



E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung 323

Arbeitsweisen der Exegese über. In den meisten Kommentaren
der vergangenen Jahrzehnte steht die religionsgeschichtliche
und religionspsychologische Durchdringung des Stoffes im
Vordergrund. Man trägt religionsgeschichtliche Analogien herbei,

um die eigentümlichen Gestalten der Propheten und ihre
Vorstellungsweit zu erhellen. Dazu kommt der Versuch, die
besonderen Erlebnisse der Propheten in den Kategorien einer
modernen Psychologie zu erfassen. Im großen und ganzen wird
man sagen können, daß diese beiden Forschungsrichtungen in
der gegenwärtigen Arbeit, bei aller Anerkennung ihrer
Notwendigkeit und Unentbehrlichkeit, doch nicht mehr so
unumschränkt herrschen wie früher. Man sieht im allgemeinen die
Grenzen ihrer Tragweite wieder stärker. Der alttestamentliche
Prophetismus ist eben, trotz den neuerdings bekanntgewordenen

Analogien aus Mari7 am mittleren Euphrat, eine im
Umkreis des Alten Orients zu singuläre Erscheinung, als daß wirkliche

Parallelen das Wesentliche am Prophetentum eines Jesaja
oder Jeremia zu erklären vermöchten. So wenig man den alt-
testamentlichen Gottesglauben aus der altorientalischen
Umgebung heraus ableiten oder verstehen kann, so wenig lassen
sich auch die Propheten von dorther ganz begreifen. Dieses
negative Hauptergebnis kann nun allerdings positive Beiträge
in bezug auf einzelne Motive in der Vorstellungswelt und Diktion

der Propheten nicht ausschließen.

Wir wollen auch hier an einem neueren Beispiel aus Jes. 6 das Problem
veranschaulichen. Der schwedische Alttestamentier Engneil versucht in
seiner Studie über .Jesajas Berufung von 1949 8, das Trishagion der
himmlischen Liturgie mit dem ägyptischen Königsritual in Verbindung zu
bringen. Dort spricht der Hohepriester beim morgendlichen Zeremoniell
vor dem Pharao die Formel: w'b w'h (rein, rein) ist der König des Südens
und des Nordens, deine Reinheit ist die Reinheit des Horus, Seth, Thot
und Sopou.» Der Begriff w'b entspricht ziemlich genau dem hebräischen
qädös «heilig». Die vier genannten Götter repräsentieren die vier
Weltgegenden, so daß auch die Fortsetzung des Trishagion «die ganze Erde

7 W. von Soden, Verkündigung des Gotteswillens durch prophetisches
Wort in den altbabylonischen Briefen aus Mari: Die Welt des Orients 1/5

(1950), S. 397—403; M. Noth, Geschichte und Gotteswort im Alten Testament
(1949): Gesammelte Studien zum A.T. (1957), S. 230—247; H.W.Wolff,
Hauptprobleme alttestamentlicher Prophétie: Ev. Theol. 15 (1955), S. 446 ff.

8 Engnell (A. 2), S. 36 f.



324 E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung

ist seiner Herrlichkeit voll» im Ägyptischen eine inhaltliche Parallele
fände. Freilich ist mit dieser Parallele so lange noch nicht viel anzufangen,
als die Verbindungsglieder zwischen dem ägyptischen Königsritual und
der Jerusalemer Tempelliturgie, die in der jesajanischen Vision wohl
nachklingen dürfte, nicht einigermaßen deutlich sind. Mit dem recht unsicheren
Postulat einer gemeinaltorientalischen sakralen Königsideologie mit
entsprechendem kultischem Schema ist hier nicht viel gewonnen. Wir werden
zudem später sehen, daß inneralttestamentliche Parallelen noch näher
liegen. Grundsätzlich sind aber solche religionsgeschichtliche Vergleiche
nicht außer acht zu lassen, auch wenn sie vielleicht nur auf gewisse
Elemente der Vorstellungswelt ein Licht zu werfen vermögen.

Was die religionspsychologische Untersuchungsrichtung
anbetrifft, so ist auch bei ihr die grundsätzliche Berechtigung
und Notwendigkeit anzuerkennen. Gerade die Berufungs- und
Visions-Berichte der Propheten fordern ja zu einer solchen
Betrachtungsweise geradezu heraus. Besitzen wir hier nicht
direkte Quellen, in denen die Propheten über ihre besonderen
Erlebnisse Auskunft gehen? Die Schwierigkeiten einer adäquaten
psychologischen Beurteilung etwa der Berufungsvision Jesajas
sind allerdings recht groß. Die Propheten selber sind an der
psychologischen Seite ihres Offenbarungsempfangs nicht
interessiert. Sie liefern in ihren Visionsberichten keine psychologischen

Protokolle. Als weitgehend anerkannt in der neueren
Forschung 9 darf wohl gelten, daß man mit der früher beliebten
Ekstasentheorie, soweit sie eine Entpersönlichung, eine unio
mystica und eine Ausschaltung des Wachbewußtseins impliziert,

den Tatsachen nicht gerecht wird. Gerade Jes. 6 zeigt so
deutlich wie nur möglich, daß auch in dem gesteigerten psychischen

Zustand, mag man ihn nun Exaltation oder sonstwie nennen,

das Gegenüber von menschlichem Ich und göttlichem Du
erhalten bleibt. Nur unter dieser Voraussetzung läßt sich das
überaus starke, ein ganzes Prophetenleben tragende Berufungserlebnis

überhaupt beschreiben. Die nächsten Analogien dazu
finden sich deswegen auch nicht in der außerhiblischen
Identitätsmystik, wo man ekstatische Erlebnisse sehr hoch einschätzt,
sondern dort, wo wie bei Paulus und Luther eine gewaltige
Spannung zwischen der als persönliche Willensmacht erfahrenen

Heiligkeit und dem entsprechenden Empfinden der mensch-

9 Vgl. G. Fohrer, Theol. Rundsch. 19 (1951), S. 326 ff.; 20 (1952),
S. 317 ff.; Wolff (A. 7), S. 453 ff.



E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung 325

lichen Sünde in einem Erlebnis der Bekehrung und Indienst-
nahme zur Entladung kommt.10

Auf eine Diskussion der allgemeinen religionspsychologischen
Probleme wollen wir hier nicht weiter eingehen. Dagegen

sollen uns noch einige Fragen beschäftigen, deren Bereinigung
im Hinblick auf die anschließend zu besprechenden, heute stärker

als die Religionspsychologie im Vordergrund stehenden
traditionsgeschichtlichen und formgeschichtlichen Untersuchungen

nötig ist. Sie betreffen auf der einen Seite das Verhältnis
zwischen dem aktuellen Visionserleben und der vorher schon
vorhandenen Vorstellungswelt des Propheten, auf der anderen
Seite das Verhältnis zwischen dem Visionserleben und dem

nachherigen schriftlichen Bericht von der Vision. Schon länger
hat man betont, daß nicht alle Visionsinhalte Neuschöpfungen
des Augenblicks sind, sondern daß sie fast immer auf die
dem Propheten schon vorher geläufigen Vorstellungen zurückgehen.

So hat man immer schon in der Umgebung des Propheten,

sei es im Alten Testament oder in der altorientalischen
Umwelt, nach Vorbildern für die geflügelten Seraphen gesucht. In
dieser Richtung hat man heute wohl noch sehr viel weiter zu
gehen. Es ist wahrscheinlich, daß weder die Seraphen noch die

ganze Thronszene, weder Jahwes Heiligkeit noch die menschliche

Sündigkeit noch der Gedanke, daß die prophetische
Verkündigung auch verstockend wirken kann, für den Propheten
neue Gedanken darstellen, wenn auch diese vorgegebenen
Elemente im Berufungserlebnis neu akzentuiert oder neu intensiviert

worden sind. Die noch zu besprechende literarische
Vorgeschichte des jesajanischen Berufungsberichts legt sogar die
Vermutung nahe, daß ganze Bild- oder Vorstellungszusammenhänge,

ja der ganze Ablauf des besonderen Erlebnisses einem
gewissen vorgegebenen Typus folgen. Der Echtheit des Erlebnisses

kann diese Feststellung keinen Eintrag tun. Es behält
als Ganzes seinen Fremdheitscharakter, es überfällt den Visionär

ohne sein Zutun. So ist von der Psychologie aus der
traditionsgeschichtlichen Erforschung der Vorstellungsinhalte der
Berufungsvision keine Schranke zu setzen. Beide Methoden

10 Vgl. noch J. Hempel, Berufung und Bekehrung: Festschrift für
G. Beer (1935), S. 41—61; S. Mowinckel, Die Erkenntnis Gottes hei den alt-
testamentlichen Propheten (1941).



326 E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung

vermögen übrigens auf die Frage nach dem Ursprung der
Eingebungen keine letzten Antworten zu geben. Nach dem Zeugnis
der Propheten liegt er hei Jahwe. Hier bleibt es auch heute
noch bei dem Satze, den Hugo Greßmann, einer der hervorragendsten

Vertreter der religionsgeschichtlichen Prophetenforschung,

geschrieben hat: 11 «In den innersten Kern (der alt-
testamentlichen Prophétie) sind wir noch nicht gedrungen.»

Hat das prophetische Erleben so seine mehr oder weniger
weit aufzuhellende Vorgeschichte, so lehrt die Psychologie
auch auf die Nachgeschichte zwischen Erlebnis und Erlebnisbericht

achten. Schon während und unmittelbar nach der
Vision beginnt die Deutung durch den Propheten. Die Reflexion
fließt mit ein und formt das Geschaute. Erst recht erfährt aber
eine Vision noch eine gewisse Umformung, wenn der Prophet
darangeht, sein Erlebnis auch andern Menschen zu schildern,
etwa indem er einen Berufungsbericht schriftlich niederlegt.
Bernhard Duhm sagt dazu: 12 «Erzählte Visionen sind immer
halb unecht», aber, fährt er fort, «darum nicht unwahr oder

gar Fiktionen». Die in einem Visionsbericht unvermeidlichen
Stilisierungen halten sich gerne an Formelemente, die hei
früheren Propheten schon entwickelt worden sind. Sie müssen,
wie Lindblom betont13, vor allem auch dort in Rechnung
gesetzt werden, wo wir innerhalb des Berichtes eine Wechselrede
zwischen Gott und Prophet antreffen. Diese Wechselgespräche,
z. B. in Jes. 6, 9—11 beim Verstockungsauftrag, müssen nicht
durchweg als Folge von Audition — Gehet — Audition erklärt
werden. Sie sind mindestens zum Teil Formulierung der
Reflexionen, die von der Vision veranlaßt sind. Auf Jes. 6
angewendet würde das bedeuten: Am Anfang steht neben der Vision
sicher auch die Audition. Sowohl das Trishagion als auch die
Frage «Wen soll ich senden?» wird man zur Audition rechnen
dürfen. Beim Verstockungsauftrag (V. 9—10) und bei der
Frage des Propheten «Bis wann, o Herr?» mit der Antwort
«Bis daß die Städte öde liegen ohne Bewohner .» (V. 11) ist
es dagegen schon wahrscheinlicher, daß der von der Vision und

11 H. Greßmann, Die Aufgaben der alttestamentlichen Forschung:
Zeitschr. altt. Wiss. 42 (1924), S. 32.

Duhm (A. 3), S. 64.

is Lindblom (A.5), S. 18.



E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung 327

der Sendung ausgelöste Widerstreit der Gedanken Jesajas in
der naheliegenden Stilform des Dialoges faßbar gemacht worden

ist. Mit einem «Bis wann, o Herr?» wehrt sich der natürliche
Mensch in Jesaja gegen den Zwang von oben. Es wäre aber
verkehrt, wollte man in diesem rein psychologisch gesehen
sekundären Ausklingen der Vision nur einen für den Propheten
zweitrangigen Erkenntnisinhalt suchen. Auch diese Reflexion
widerfährt ihm als etwas Fremdes und behält den Charakter
einer Eingebung. Sie kann in der vom Propheten für andere
bestimmten Wiedergahe des revelatorischen Erlebens gerade
auch zur Hauptsache und zum Zielpunkt des Berichtes werden.

III.
Damit stehen wir wieder vor dem ersten und eigentlichen

Objekt der Auslegung: dem Bericht des Propheten als einer
für andere Leute bestimmten Mitteilung. An wen richten sich
diese Worte? Worauf zielen sie ab? Was will Jesaja mit seinem
Bericht eigentlich sagen? Es ist das Kennzeichen der neueren
Prophetenauslegung, daß sie die Texte nicht mehr in erster
Linie als Quellen für das Erfassen der Persönlichkeit des
betreffenden Propheten und des hinter dem Prophetenwort zu
erschließenden Erlebens wertet, sondern primär als Aussage,
deren Gehalt zunächst zu hören ist. Nicht mehr die
religionshistorische oder frömmigkeitsgeschichtliche Auswertung und
Einordnung der Texte ist oberstes Ziel der Exegese, sondern
das Feststellen und Hörbarmachen der vom Propheten
intendierten Verkündigungsaussage.

Für diese Arbeit hat sich seit einigen Jahrzehnten die
formgeschichtliche Methode als äußerst hilfreich erwiesen. Man hat
darauf achten gelernt, daß in den frühen Literaturen Formen
und Stoffe der Rede viel stärker als bei uns gebunden sind an
bestimmte traditionelle, in den verschiedenen Bereichen des
Lebens herausgebildete Typen. Von den äußeren Formelementen

kann auf die typische Gattung der Rede geschlossen werden;

diese wieder weist auf einen bestimmten «Sitz im Leben»
zurück. Die auf diese Gesetzmäßigkeiten aufgebaute Methode,
als sogenannte gattungsgeschichtliche Forschung von
Hermann Gunkel und anderen vor Jahrzehnten in die alttestament-



328 E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung

liehe Wissenschaft eingeführt, gewinnt heute immer noch an
Bedeutung. Sie wird gerne verbunden mit der
traditionsgeschichtlichen Methode, in der neben den formalen Konstanten
mit ihren bestimmten Funktionen im Leben auch vermehrt auf
die inhaltlichen Konstanten geachtet wird, die sich in bestimmten

Bereichen und Institutionen mit großer Zähigkeit halten
und auch in abgewandelter Gestalt oft noch ihren Ursprung
erkennen lassen. Für beide Methoden und ihre Ergebnisse lassen

sich aus unserem Kapitel Beispiele beibringen.
Gattungsmäßig gehört Jes. 6 zu den prophetischen Selhst-

berichten in Ich-Form, wie sie auch bei anderen Propheten
bekannt sind. Sie sind im Unterschied zu den prophetischen
Weissagungsworten in Prosa gehalten. Nur das hymnische Trisha-
gion in Y. 3 und sicher der dem Propheten aufgetragene, den par-
allelismus membrorum aufweisende Spruch in Y. 9 b: «Höret,
doch ohne zu verstehen, sehet, doch ohne zu erkennen!» sind als
besondere Formelemente metrisch zu lesen. Welches ist nun die
Funktion dieser Selbstberichte der Propheten? Die naheliegende
Annahme, es handle sich hier um Selbstbiographie, wird heutzutage

mit Recht abgelehnt. Hans Schmidt konnte in seinem
Kommentar 1923 noch schreiben: 14 «Es ist ein literaturgeschichtliches

Ereignis, daß in dieser Erzählung aus dem eigenen Leben
des Propheten, wie in ähnlichen Abschnitten des Arnos und Iio-
sea, die Selbstbiographie in den Kreis der im alten Israel und
Juda üblichen Literaturgattungen eintritt.» Als besonderer Vorzug

gilt ihm, daß in diesen Selbstdarstellungen «nicht äußere
Ereignisse sondern innere, seelische Erlebnisse der Nachwelt
aufbewahrt sind». Gegenüber dieser Beurteilung, die der
damaligen Hochschätzung des Propheten als des schöpferischen
religiösen Genius entspricht, weist man heute darauf hin, daß
in diesen Selbstberichten nicht das Erzählen von Erlebnissen
die Triebfeder ist, sondern das beinahe juristische Festhalten
gewisser Tatsachen, die zur Rechtfertigung und Legitimation
des Propheten dienen. Man spricht von äitopvripöveuiLia, memo-
rabile, Denkschrift.15 In Jes. 6 steht nicht der Bios oder das
innere Erleben im Mittelpunkt, sondern der Nachweis, daß die

14 H.Schmidt, Die großen Propheten: Die Schriften des Alten Testaments

II/2 (n923), S. 26.

Vgl. H. W. Wolff, Hosea (1956 ff.), S, 71 f.



E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung 329

aller menschlichen Erwartung ins Gesicht schlagende
Gerichtsverkündigung Auftrag Jahwes ist. Der Berufungsbericht
erzählt nicht, sondern er hebt gewisse Fakten heraus, die dem

Propheten und seinen Anhängern in angefochtener Situation
als Legitimierung und Rechtfertigung dienen konnten. Jes. 6

gehört darin als Einleitung eng zusammen mit Kap. 7 und 8.

Schon seit längerer Zeit betrachtet man die Kapitel 6—8 auch
aus rein literarkritischen Gründen als zusammengehörig.16
Die ganze Denkschrift dürfte in der kritischen Zeit des syrisch-
ephraimitischen Krieges zu Händen der Anhänger Jesajas
entstanden sein.

Betrachtet man den Berufungshericht unter dem Gesichtspunkt

einer rechtfertigenden Denkschrift, so lassen sich alle
Einzelelemente von der Datumsformel am Anfang bis zum
Höhepunkt im Verstockungsauftrag als sinnvoll ausgewählte
Glieder eines Ganzen verstehen, während für eine
selbstbiographische Erzählung das Fehlen jeder Verumständung und
jeder subjektiven Stellungnahme zum Erlebten sowie die Lük-
kenhaftigkeit des Erzählten auffallen müßten. Die Datumsformel

«Im Todesjahre des Königs Ussia» kann nicht wohl als
Hinweis auf einen bestimmten Zeitpunkt in der Lebensgeschichte

des Propheten und damit als Andeutung einer besonderen

Verumständung des gewaltigen Offenharungsempfanges
aufgefaßt werden. Sie ist, wie in Jes. 14, 28, «im Jahre, da der
König Ahas starb», als «offizielles» Jahresdatum gemeint, dem
wie auf Vertragsdokumenten auch eine gewisse Funktion der
Beglaubigung zukommt. Im Aufbau des Berichtes, der nach der
Thronszene (V. 1—4) und der Entsündigung und Indienst-
nahme des Propheten (V. 5—8) in dem Auftrag zur Verstok-
kung des Volkes (V. 9—11) gipfelt, ist die Abzweckung des
Stückes ganz unverkennbar. Nicht die Berufung als solche,
sondern das Verstockungthema bildet das Endziel. Vom Stand-

16 Die Kapitel unterbrechen auf merkwürdige Weise zweifach je einen
Zusammenhang von Prophetenworten, die jetzt auf Kap. 5 und Kap. 9—10

verteilt sind. Vgl. außer den Einleitungen z. B. K. Budde, Jesajas Erleben
(1928); S. Mowinckel, Die Komposition des Jesajabuches Kap. 1—39; Acta
Or. 11 (1933), S. 272 f. Die oben in Anm. 2 erwähnte Datierung der Berufung
Jesajas auf das Jahr 735 würde dazu gut passen. Daß Jes. 6 nicht im Rückblick

auf eine längere Zeit prophetischer Tätigkeit niedergeschrieben sein
muß, soll weiter unten gezeigt werden.



330 E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung

punkt der bloßen Biographie wäre das Verstockungsthema
wohl nur als Anhang zur Berufung zu werten. Es ist aber
bezeichnend, daß eine Berufung als formelle Einsetzung in das
Botenamt gar nicht erzählt, sondern als selbstverständlich
übergangen wird. Die Gedankenführung eilt sofort auf das

spezielle Thema der Yerstockung zu, in dem über den Auftrag
hinaus schon der zu erwartende Erfolg der Prophetentätigkeit
anvisiert wird.

Hier ist nun noch ein Wort zu Vers 12—13 am Platze. Das
Verstockungsthema endigt mit V. 11. Auf die Frage: «Wie
lange, o Herr?» erfolgt die Antwort: «Bis daß die Städte öde

liegen ohne Bewohner und die Häuser ohne Menschen und das
Fruchtland nur noch Wüste ist, îroatï? "ixtfn naixm (1 c BIP). Mit' TT! - T • T T T : v J

diesen Worten schließt das Stück volltönend ab. V. 12 nun
wechselt von Prosa zu Vers hinüber. Auch redet Jahwe nicht
mehr in der 1. Person, sondern von ihm wird in der 3. Person
gesprochen: «Und wegführen wird Jahwe die Menschen, und
die Verödung wird groß sein inmitten des Landes.» Hier
beginnt gattungsmäßig etwas Neues.17 Es handelt sich um ein
Drohwort, dessen Einheitlichkeit und Unversehrtheit in V. 13

dann wieder fraglich wird. Es spricht nichts dagegen, daß dieser

Anhang von Jesaja selber stammt. Er wird auch, da er
keine Einleitungsformel besitzt, sondern durch «und» an V. 11

angehängt ist, von vornherein als Ergänzung zum Visionsbericht

gedacht sein. Wir kennen diese Erscheinung, daß ein
Drohwort sekundär zu einem Visionsbericht hinzutritt, auch
bei Arnos.18 Der Bericht, der als solcher nicht für die öffentliche

Verkündigung bestimmt ist, wird dadurch, daß er in ein
Drohwort ausläuft, nachträglich den Erfordernissen der
Verkündigung angepaßt. Der Bericht wird zum verkündbaren
Wort umgeprägt.

IV.

Nach der formgeschichtlichen Betrachtung gehen wir jetzt
zur Traditionsgeschichte über. In vielen Dingen, bis hin zur
Gottesvorstellung, sind die Propheten in der früheren Epoche

17 So richtig schon Schmidt (A. 14), S. 32.
18 Am. 7, 9 als Anhang zu 7, 1—8; 8, 3 als Anhang zu 8, 1—2. Vgl.

V. Maag, Text, Wortschatz und Begriffswelt des Buches Arnos (1951), z. St.



E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung 331

der alttestamentlichen Wissenschaft immer wieder als die
großen, genialen Neuerer und Revolutionäre betrachtet worden.
Heute sieht man wieder viel stärker, wie sehr sie in den frühen
Traditionen des Jahweglaubens und auch ihres Prophetenberufes

verwurzelt sind. Diese Sicht braucht die Propheten
nicht auf das Durchschnittsmaß bloßer Pfleger der Tradition
hinunterzudrücken. Sie erweisen sich durch ihre prophetische
Aktualisierung und Neuinterpretation des früheren
Jahweglaubens als echte Reformatoren. Das Achten auf das Verhältnis

zur Tradition kann aber wesentlich mithelfen, das wirklich
Neuartige in der prophetischen Verkündigung am rechten Ort
zu suchen und profilierter herauszuarbeiten.

Bei der traditionsgeschichtlichen Untersuchung des jesaja-
nischen Berufungsberichtes zeigt sich nun recht bald, daß
weder die besondere Art der Gottesvorstellung noch auch die
Form und der Inhalt des Berufungsberichtes als etwas durchweg

Neues angesehen werden können. In beidem geht Jesaja
auf ältere kultische oder prophetische Traditionen zurück. Für
die Gottesvorstellung in Jes. 6 sind das Königtum Jahwes 19

und seine Heiligkeit die zentralen Punkte; dazu kommt der
Name Jahwe Zebaoth, Jahwe der Heerscharen.20 All das ist alte
liturgische Tradition des Jerusalemer Heiligtums.21 Sie wird
für uns faßbar in Ps. 24, in einer Festliturgie, die zum Einzug
der Lade in das Jerusalemer Heiligtum gehört. Es ist auffallend,
wieviel Elemente dieser Liturgie in Jes. 6 wiederkehren.22 Schon
der Name Jahwe Zebaoth, wie immer er auch inhaltlich zu
erklären sein mag, ist ursprünglich speziell der Kultname des

auf dem Zion in Jerusalem verehrten Gottes. Aber auch die
Wendung «die Erde und ihre Fülle», das Königtum Jahwes,
seine Heiligkeit und sein käböd, seine Herrlichkeit, sind in der
Jerusalemer Tradition zu Hause. Ich zitiere die charakteristischen

Verse aus Ps. 24. V. 1: «Jahwe gehört die Erde und ihre
10 Vgl. A. Alt, Gedanken über das Königtum Jahwes: Kleine Schriften

zur Geschichte des Volkes Israel 1 (1953), S. 345—357.
20 Vgl. H.-J. Kraus, Psalmen (1958 ff.), S. 201 (mit weiteren Literaturangaben).

21 H. Schmid, Jahwe und die Kulttraditionen von Jerusalem: Zeitschr.
altt. Wiss. 67 (1955), S, 168 ff.

22 Darauf hat W. Vischer, Die Immanuel-Botschaft im Rahmen des

königlichen Zionsfestes (1955), S. 13 f., nachdrücklich hingewiesen.



332 E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung

Fülle» (vgl. Jes. 6, 3). V. 3: «Wer darf zum Berge Jahwes
heraufsteigen, wer darf an den Ort seiner Heiligkeit treten?» V. 4:

«Wer reine Hände hat und ein lauteres Herz»; Jesaja spricht
von seinen unreinen Lippen, er wohnt unter einem Volke mit
unreinen Lippen. V. 7: «Hebt hoch, ihr Tore, eure Häupter,
erhöht euch, ihr uralten Pforten, daß der König der Flerrlich-
keit einziehe.» Und V. 10: «Wer ist denn der König der
Herrlichkeit? Jahwe Zebaoth, er ist der König der Herrlichkeit.»
Jesaja ist Jerusalemer. Er ist in diesen Jerusalemer
Traditionen aufgewachsen. Was er bis dahin nur geglaubt hatte,
erlebt er in der Berufungsvision in gesteigerter Form als
Wirklichkeit.

Otto Eissfeldt hatte in einem wertvollen Aufsatz von 1928
über «Jahwe als König» es für möglich gehalten, daß Jesaja
der erste gewesen sei, der betont Jahwe als König prädiziert
hätte, indem er darin einen adäquaten Ausdruck für seine
Gotteserkenntnis gefunden hätte.23 Die neuere Anschauung, welche

mit Albrecht Alt u. a. die Jahwe-König-Vorstellung zu den
schon länger eingebürgerten Glaubensvorstellungen rechnet,
hat dieser Vermutung den Boden entzogen. Die Traditionsgeschichte

zeigt, daß es dem Propheten nicht darum gegangen
sein kann, eine neue, bessere Gotteserkenntnis erstmalig zu
verkünden. Sie unterbaut damit indirekt die von der
Formgeschichte her gewonnene Einsicht, daß das Ziel der Perikope
in der Verstockungsthematik liegt. Nicht wer Jahwe ist, soll
vergewissert werden, sondern was er jetzt neu tun will, nämlich

das Volk ins unabwendbare Gericht führen. Auch die
Heiligkeit Jahwes ist nicht die zentrale Aussage des Kapitels,
so gewiß Jes. 6 in der Geschichte des Heiligkeitsbegriffes ein
Markstein und locus classicus ist. Wir können hier auf die in
der alttestamentlichen Wissenschaft wichtige und unentbehrliche

theologisch-begriffsgeschichtliche Forschung nicht näher
eingehen. Auch hier sind in der neueren Zeit große Fortschritte
zu verzeichnen, die insbesondere in den seit den dreißiger
Jahren veröffentlichten Werken zur Theologie des Alten Testaments

sichtbar werden. Gerade am Heiligkeitsbegriff ließe sich

23 0. Eißfeldt, Jahwe als König: Zeitschr. altt. Wiss. 46 (1928), S. 81

bis 105, bes. S. 104.



E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung 333

das gut zeigen.24 Theologisch-begriffsgeschichtliche und
systematische Aufarbeitung der alttestamentlichen Quellen kann
aber die Auslegung, das Herausarbeiten dessen, was der
Verfasser sagen wollte, nicht ersetzen. Die Theologie von Jes. 6

ist nicht mit dem Kerygma des Berufungsberichtes zu verwechseln,

so eng beides miteinander zusammenhängt.
In der Gottesvorstellung hat sich Jesaja, wie wir gesehen

haben, von kultischen Traditionen aus Jerusalem abhängig
erwiesen. Daneben kann aber die traditionsgeschichtliche
Forschung auch noch prophetische Erbstücke nachweisen. Diesmal

handelt es sich nicht nur um einzelne Vorstellungen in
Jes. 6, sondern um die Form und den Inhalt der Berufungsvision

selber. Wie in der Geschichte der meisten prophetischen
Gattungen, so sind auch in der Gattung des Visionsberichts
die Schriftpropheten Arnos und Jesaja kein Anfang, sondern
bereits ein Höhepunkt. Schon früher hat man auf die Ähnlichkeit

des Berufungsberichtes Jesajas zu der Geschichte in
1. Kön. 22 hingewiesen.25 Kürzlich haben Alt26 und Zimmerli25
diese Parallele wieder aufgegriffen und traditionsgeschichtlich
ausgewertet. Der Inhalt von 1. Kön. 22 ist kurz folgender: Ahab
befragt die Propheten, 400 Mann, ob er nach Ramoth in Gilead
einen Kriegszug unternehmen solle. Die Propheten verkünden
ihm Erfolg, nur Micha ben Jimla macht eine Ausnahme. Zur
Rede gestellt, rechtfertigt er sich mit einem Bericht, und zwar
mit einem Visionsbericht. Er berichtet nicht von seiner
Berufung oder von einem eigenen Wortempfang, wohl aber hat
er geschaut, wie der Geist, nnn, sich vor Jahwe anträgt und
auch den Auftrag erhält, zum Lügengeist, ITT), im Munde
der Propheten zu werden, um den König zu betören. Dieser
Visionsbericht zeigt nun auffallende Ähnlichkeiten mit Jes. 6;
die Anklänge gehen bis in die Einzelheiten der Formulierung.
In 1. Kön. 22,19 sagt Micha: «Ich habe Jahwe geschaut.» In
Jes. 6, 1 stehen dieselben Worte, nur noch mit einer Datumsangabe.

Micha sieht Jahwe «sitzend auf einem Thron», Je-

24 Vgl. z.B. W.Eichrodt, Theologie des Alten Testaments, 1 (1933;

Ü957), S. 176—185.
25 D.H.Müller, Ezechielstudien (1895), S. 9 f.
2« Alt (A. 19), S. 352.
27 W. Zimmerli, Ezechiel (1955 ff.), S. 18—20.



334 E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung

saja «sitzend auf einem hohen und erhabenen Thron». Bei
beiden ist Jahwe von einem himmlischen Hofstaat umgeben.
Bei Micha steht das ganze Heer des Himmels neben ihm zur
Rechten und zur Linken, bei Jesaja stehen die Seraphen über
ihm. Bei Micha fragt Jahwe: «Wer will Ahab betören, daß er
nach Ramoth hinaufzieht und dort fällt?» Der Hofstaat beginnt
zu beraten: «Der eine sagte dies, der andere jenes.» «Da trat
der Geist vor, stellte sich vor Jahwe und sprach: Ich will ihn
betören.» Eine ähnliche Beratungsszene haben wir auch bei
Jesaja: «Wen soll ich senden, wer wird uns gehen?» Und ebenso

meldet sich ein Einzelner: «Hier ich, sende mich!» In beiden
Fällen ist der Zweck der Sendung ein ähnlicher. Der Geist bei
Micha soll als Lügengeist in die Propheten fahren, damit Ahab
verblendet wird und das Gericht ihn ereilt. Jesaja soll mit
seiner Predigt das Volk verstocken und damit ebenfalls für das
Gericht reif machen. Gewiß lassen sich neben diesen Ähnlichkeiten

auch tiefergehende Unterschiede namhaft machen. Vor
allem geht es bei Jesaja nicht nur um ein vereinzeltes
Strafgericht, sondern um ein endgültiges Gericht über das Volksganze.

Aber zunächst ist doch festzustellen, daß hier eine
geprägte Form des Visionsberichtes vorliegt, die dann auch hei
Ezechiel noch nachwirkt. Es ist denkbar und anzunehmen, daß

auch andere Propheten ihre Berufung und Beauftragung auf
ähnliche Weise erlebt und legitimiert haben. Psychologische
Echtheit der Vision und Abhängigkeit von einer geprägten
Form schließen sich ja, wie wir gesehen haben, nicht aus.
Jedenfalls ist bei Jeremia die Vorstellung auch da, wenn er in
der Auseinandersetzung mit den falschen Propheten (Jer. 23,

18) fragt: «Wer hat im Rate Jahwes gestanden, daß er sein
Wort gesehen? Wer hat es erlauscht und gehört?» Hinter dieser

Wendung «im Rate Jahwes stehen» scheint noch die
ursprüngliche Vorstellung durch, wie sie in den Visionen vom
himmlischen Thronrat anschaulich zum Ausdruck kommt. Für
die Auslegung von Jes. 6 ist nun wichtig, daß unsere frühere
Annahme betreffend die Abzweckung des ganzen Visionsberichtes

traditionsgeschichtlich untermauert wird. Sowohl bei
Micha als auch bei Jesaja geht es um die Rechtfertigung des

Prophetenwortes, der Unheilsverkündigung, die aus der
allgemeinen Erwartung des Volkes herausfällt und die in ihrer



E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung 335

verblendenden und verstockenden Wirkung das Volk bzw. den

König erst recht noch in das Gericht hineintreibt.

Y.

Damit stehen wir vor der Frage, die uns zum Schluß noch
beschäftigen soll. Wie ist denn dieser VerStockung sauftrag bei
Jesaja zu verstehen? Wir alle empfinden hier eine gewisse
Problematik. Ich will sie mit den Worten des Jesaja-Kommen-
tars von Hans Schmidt formulieren: 28 «Man sollte meinen, dem

Propheten sei nun von Gott die Lippe berührt, um diesem Volk
mit seinem Worte Ohren und Herz zu öffnen, um es zur Buße
zu rufen und den Untergang abzuwenden. Das Gegenteil ist
der Fall: Der Prophet empfindet es als seinen Auftrag, die
Verstockung zu vermehren, das Volk taub und blind zu
machen, in den von Gott beschlossenen Untergang hineinzutreiben.»

Zwei Dinge sind hier einmal vorweg negativ festzustellen.
1. Die landläufige Ansicht, die Propheten seien nur eine Art
Bußprediger gewesen, sie hätten in erster Linie auf das Ziel
der Umkehr des Volkes hingearbeitet, kann so nicht stimmen.
Wir müssen damit Ernst machen, daß Jesaja wirklich als Bote
Jahwes dem Volke das kommende Gerichtshandeln Jahwes hat
ankündigen müssen. Mehr noch: er hat es als Prophet nicht
nur anzukündigen, sondern auch herbeizuführen. Es ist hier
zu achten auf die alttestamentliche Vorstellung vom Worte
Gottes, das wirkt und Geschichte schafft.29 Der däbär, das

Gotteswort, hat eine eigene dynamische Kraft. Der däbär ist
weitgehend das Mittel zur Geschichtslenkung. Es ist nicht nur
dichterische Hyperbel, wenn Jesaja 9, 7 sagt: «Ein Wort sendet

Jahwe wider Jakob, und es fährt hernieder auf Israel.»
Das noetische Element im däbär ist natürlich auch wichtig; es

hat neben dem dynamischen den Zweck, das Gericht als Gericht
Jahwes erkennen zu lassen; es soll nicht als unpersönliches
Schicksalsgeschehen aufgefaßt werden. Aber das Prophetenwort

muß, jedenfalls in der älteren Zeit, dazu dienen, den Vollzug

des Gerichtes über das Volk in die Wege zu leiten. Das
as Schmidt (A. 14), S, 31.
29 0. Procksch in: Theol. Wort. N.T., 4 (1942), S. 89 ff.



336 E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung

Thema der Umkehr aber begegnet in der älteren Prophétie, wie
Hans Walter Wolff gezeigt hat30, nicht in der Mahnrede: Kehret
um!, sondern in der Gerichtspredigt: Ihr seid nicht umgekehrt,
ihr könnt nicht umkehren. 2. Die Verse 9—11 gehen nicht eine
Umschreibung des Gesamtauftrages an den Propheten. Für
gewöhnlich nimmt man ohne weiteres an, auf die Berufung zum
Amt des Propheten folge notwendig noch das Pflichtenheft
mit vollständiger Umschreibung der Verkündigungsinhalte,
die im Auftrag Jahwes auszurichten sind. Damit werden die
Verse 9—11 zu einem zwar nicht unwichtigen, aber doch dem

Hauptthema der Berufung untergeordneten Anhang. Es ist hier
aber nochmals daran zu erinnern, daß ein eigentlicher
Berufungsakt gar nicht berichtet wird. Daß der Inhalt der Verkündigung

das Gericht ist, kann nach der Vision, die den heiligen
Gott dem Volk unreiner Lippen gegenüberstellt, nicht zweifelhaft

sein, wenn auch eine Heilsverkündigung in der Entsündi-
gung Jesajas bereits keimhaft angelegt erscheint und jedenfalls

a priori nicht ausgeschlossen werden kann. Über all das,
Berufung und Verkündigungsauftrag, wie sie etwa bei Jere-
mia ausführlich zur Darstellung kommen S1, eilt aber der
Bericht hier hinweg, um sich sofort dem speziellen Verstockungs-
auftrag zuzuwenden. Daß man in V. 9 ff. eine vollständige
Umschreibung des Verkündigungsauftrages sehen will, hängt
damit zusammen, daß man in V. 8 das «Sende mich!» mit V. 9

«Geh, sprich zu diesem Volk!» zu eng logisch miteinander
verbunden hat nach dem Schema Verkündigungsauftrag —
Verkündigungsinhalt, ohne darauf zu achten, daß in V. 9 ein neuer
Gedanke beginnt. Es läßt sich formgeschichtlich zeigen, daß
V. 9 gar nicht den Inhalt der öffentlichen prophetischen
Verkündigung an das Volk umschreibt. Es heißt zwar dort: «Geh,
sprich zu diesem Volk: Plöret, doch ohne zu verstehen, sehet,
doch ohne zu erkennen!» Aber ist das wirklich eine Botschaft,
die das Volk dann entweder annehmen oder ablehnen könnte?
Man stelle sich einmal den Propheten vor, wie er diesen Satz

vor seinen Mitbürgern spricht: «Höret, doch ohne zu verstehen,
sehet, doch ohne zu erkennen!» Ist das eine Ansage, auf die

30 H. W. Wolff, Das Thema «Umkehr» in der alttestamentlichen
Prophétie: Zeitsehr. Theol. Ki. 48 (1951), S. 129—148.

31 Jer. 1, 4—10.



E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung 337

der Hörer verantwortlich reagieren könnte? Muß man hier
nicht zuerst einmal formgeschichtlich nach der Gattung dieses
Wortes mit seinen Imperativen fragen? Hier liegt nicht ein
Droh-, Scheit-, Mahn- oder Verheißungswort der öffentlichen
Verkündigung vor, sondern ein Machtwort, das dynamisch
wirkt und handelt, auch ohne daß die Leute hinhören. Wir
haben hier wieder mit der altisraelitischen Vorstellung vom
mächtigen, wirkenden Wort zu rechnen, wie es etwa im Fluchoder

Segenswort vorliegt. Der Imperativ: Höret, sehet! ist nicht
Aufforderung, sondern Verleihung einer Qualität wie z. B. im
Segenswunsch für den König bei Daniel: «0 König, lebe
ewiglich!» oder in Gen. 27, 29: «Sei ein Herr über deine Brüder!»
Ich möchte also schon aus rein gattungsmäßigen Gründen V. 9b
nicht als Zusammenfassung der prophetischen Botschaft
ansehen, sondern als eine Art von Machtwort, das in ziemlicher
Nähe zu einer Verfluchung steht. V. 9 ist nichts anderes als
eine anschauliche Umschreibung dessen, was in V. 10 «Ver-
stocke das Herz dieses Volkes» bedeutet.32

Nach diesen Abgrenzungen gegenüber dem herkömmlichen
Verständnis des Abschnittes kommen wir nun zur Verstok-
kungsthematik seiher. Es ist deutlich, daß in V. 9 und 10 nicht
so sehr auf die Verkündigung, sondern vielmehr auf den zu
erwartenden bzw. von Jahwe gewollten Erfolg der prophetischen

Tätigkeit geblickt wird. Der Vorgang des Versteckens
enthält von Hause aus etwas Doppeltes. Zum Verstoeken
braucht es immer zwei: einen Verkündiger des GottesWortes
und jemanden, der dieses Wort immer wieder ablehnt und
dadurch eben immer stärker in die VerStockung gerät. Normalerweise

unterscheidet auch das Alte Testament diese beiden
Seiten, die Verkündigung und die darauf reagierende Ablehnung
der Verkündigung. Im Begriff «jemanden verstoeken» ist aber
nun dieses Doppelte paradoxerweise in einen einzigen Akt zu-

32 Eine kleine grammatische Beobachtung, der allerdings keine
selbständige Beweiskraft zukommt, sei hier wenigstens nebenher erwähnt.
Das Verbum "IÜX «sprechen» wird bei Jesaja in Prosa regelmäßig mit der
Präposition *7X konstruiert, wenn es sich um ein direktes Ansprechen einer
andern Person handelt Jes. 7, 3. 4; 8, 1. 3. 19). In 6, 9 dagegen steht die
etwas unbestimmtere Präposition Vielleicht wäre im Deutschen die
Wiedergabe mit «gegen» oder «über» zu erwägen: «Geh und sprich über
dieses Volk (folgenden Spruch) : Höret...»

22



338 E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung

sammengezogen. Für beides ist der Prophet bzw. der ihn
beauftragende Gott Subjekt. Damit wird auf prägnanteste Art
und Weise ausgedrückt, daß niclit nur die Verkündigung,
sondern auch der Erfolg der Verkündigung, die Ablehnung, nach
Gottes Willen geschieht. Der Prophet soll von vornherein wissen,

daß die Ablehnung seiner Verkündigung in Jahwes Plan
aufgenommen ist, ja gerade zu seinem Gerichtswalten gehört.
Seinen Anhängern gegenüber, denen diese Ablehnung der
Verkündigung Jesajas zur Anfechtung werden konnte, rechtfertigt

sich der Prophet in seiner Denkschrift mit dem Hinweis
darauf, daß ihm schon in der Berufungsstunde alle Illusionen
genommen worden sind.

Es hat immer wieder Versuche gegeben, dieses Verstok-
kungsgericht umzudeuten und zu verharmlosen. Man hat etwa
gesagt, dieses Gericht beziehe sich nur auf das Nordreich
Israel.33 Ziemlich beliebt war früher die These, der Prophet
spreche hier bereits im Rückblick auf eine längere
Predigterfahrung. 34 Jesaja hätte die in V. 9 ff. enthaltenen Erwägungen

über den Erfolg der Predigt erst bei der späteren Abfassung

des Berufungsberichtes in das Berufungserlebnis
eingetragen. Auch Hesse vertritt in seiner 1955 erschienenen
Monographie über «Das Verstockungsproblem im Alten Testament»
diese These, um damit die innere Wahrhaftigkeit der
Umkehrforderung, die Jesaja erhoben habe, zu retten. Die positive
Mahnung zur Umkehr, die allerdings m. E. in den echten Je-

sajaworten kaum nachweisbar ist35, sei undenkbar, wenn
Jesaja von Anfang an zum Verstockungsprediger berufen worden

wäre. Die exegetischen Gründe, die gegen die Rückproji-
zierungsthese und ihre stillschweigenden Voraussetzungen
sprechen, sind in den bisherigen Darlegungen bereits enthalten
und sollen nicht wiederholt werden. Es muß schon bei der vollen

Härte des jesajanischen Gerichtsauftrags bleiben. Und es

ist nicht verwunderlich, daß sich Jesaja selber seinen Anhängern

gegenüber gedrängt sah, diese Härte als von Jahwe auf-

33 Vgl. dazu Engnell (A. 2), S. 51 f.
34 Vertreter und Gegner dieser These werden bei F. Hesse, Das

Verstockungsproblem im A. T. : Beihefte zur Zeitschr. altt. Wiss. 74 (1955),
S. 84-86, genannt.

33 Wolff (A. 30), S. 137 f.



E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung 339

getragen in einer Denkschrift zu rechtfertigen. Auch er hatte
sich gegen diese letzte Verschärfung des Gerichts gewehrt mit
der Frage: «Wie lange?» In dieser Frage steckt die im bisherigen

Glauben Jesajas begründete Voraussetzung, daß das
Gericht über das Volk nicht das letzte Ziel der Wege Gottes sein
könne. Ist diese Voraussetzung jetzt dahingefallen? Die
Antwort an Jesaja: «Bis daß die Städte verödet sind...» nimmt
diese Voraussetzung wohl doch positiv auf. Sie ist nicht
ironisierend gemeint, wodurch das begrenzende «bis daß» uneigentlichen

Sinn bekäme. Nein, sie ist äußerst radikal-paradox: Das
Ziel Gottes ist wohl noch da, aber es wird nur durch das
Gericht hindurch, jenseits des Gerichtes, erreicht. Hier müßte eine
Besinnung über Gericht und Heil in der prophetischen Verkündigung

und in der Geschichte Gottes mit seinem Volk einsetzen,
die über Jes. 6 hinausführt. Es ließe sich zeigen, daß auch bei
einem Unheilspropheten das Gericht nicht restlos und in jeder
Beziehung total sein kann. Schon in Jes. 6 ist die Begrenzung
in der gnadenhaften Entsündigung des Propheten zutage
getreten. Und diese Linie setzt sich auch im nächsten Kapital fort
in der symbolischen verheißungsvollen Benennung des Sohnes
Jesajas mit dem Namen Sche'ar-Jaschub, «ein Rest kehrt um».
Für das Volk als Ganzes ist aber im jetzigen Moment das
Gericht unausweichlich. Der Prophet hat es mit seiner Verkündigung

einzuleiten.
Es spricht nicht gegen, sondern für die neuere Prophetenforschung,

wenn das Bild, das sie von Jesaja zeichnet, uns in
vielem sehr fremd anmutet. Der Prophet ist weder ein
empfindsamer Mystiker noch ein von seinen Erfolgen enttäuschter
Bußprediger, weder ein genialer Verkünder neuer religiöser
Einsichten noch ein hellsichtiger, aber ohne Hoffnung der
Katastrophe entgegensehender Warner seines Volkes. Sein
Geheimnis ist das Geheimnis des Gottes, der in der Geschichte mit
seinem erwählten Volk je und je zu neuem Handeln ansetzt,
zum Gericht — und zum Heil.

Basel. Ernst Jenni.


	Jesajas Berufung in der neueren Forschung

