Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 15 (1959)

Heft: 5

Artikel: Jesajas Berufung in der neueren Forschung
Autor: Jenni, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878916

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878916
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 15 Heft 5 September-Oktober 1959

Jesajas Berufung in der neueren Forschung.

Antrittsvorlesung an der Universitit Basel am 27. Mai 1959.

Es soll hier nicht um einen allgemeinen, umfassenden Re-
chenschaftsbericht der Prophetenforschung gehen. Wir be-
schrinken uns auf ein einziges Kapitel und wihlen Jes. 6, um
an diesem konkreten Paradigma einige Tendenzen in der heu-
tigen Forschung zu veranschaulichen.

Das 6. Kapitel des Jesajabuches enthilt den Berufungsbe-
richt des groflen Propheten aus dem 8. Jahrhundert v. Chr. * Im
Todesjahr des Konigs Ussia * erlebt er eine Gottesschau: Jahwe
thront majestitisch auf seinem Koénigsthron, umgeben von sei-
nem himmlischen Hofstaat. Die Seraphen lassen ihr «Heilig,
heilig, heilig ist Jahwe Zebaothy erschallen — den Propheten
aber iiberfillt das erschreckende Gefiihl seiner Siindigkeit.
Dann aber, nachdem ein Engelwesen eine symbolische Entsiin-
digungshandlung an ihm vorgenommen hat, hort er die Frage:
«Wen soll ich senden? Wer wird uns gehen?», und er antwor-
tet: «Hier, ich, sende mich!y Sein Auftrag ist die Verstockung
des Volkes, bis das ganze Land eine einzige Wiiste ist.

L.

Grundlage fiir alle Auslegung ist immer die philologische
Erklarung des Textes. Daran hat sich auch in der neueren ex-
egetischen Arbeit nichts geindert. Es liegt in der Natur der
Sache, daf} auf dieser ersten Stufe der philologischen Erkldarung
eines alttestamentlichen Textes die Kontinuitit mit der friihe-

1 Der Versuch von C.F.Whitley, The Call and Migsion of Isaiah:
Journ. Near East. Stud. 18 (1959), S.38—48, die Unechtheit von Jes. 6 zu
erweisen, ist nicht iiberzeugend.

2 Das genaue Datum ist umstritten. Einen Uberblick iiber die bis-
herigen Vorschlige, die von 748 bis 734 v. Chr. reichen, gibt I. Engnell,
The Call of Isaiah: Upps. Univ. Arsskr. 1349, 4 (1949), S. 25. Mit beachtens-
werten Griinden kommt A. Jepsen, Die Quellen des Kénigsbuches (21956),
S.41 ff., auf das Jahr 735 v. Chr., kurz vor dem syrisch-ephraimitischen
Krieg (#hnlich frither schon Mowinckel).

21



322 E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung

ren Forschung am stéirksten gewahrt bleibt. Die Ubersetzung
von Jes. 6 bei Duhm ® ist auch heute noch in allen wesentlichen
Punkten «richtigy. Immerhin wéren auch hier kleinere Fort-
schritte zu verzeichnen.

Nur ein Beispiel soll wenigstens angedeutet werden. V.5 schildert das
Erschrecken Jesajas: «Weh mir, ich bin verloren, denn ein Mensch unreiner
Lippen bin ich...» Fraglich ist hier, worauf L. Kéhler 4 hingewiesen hat,
die Wortbedeutung von nidmeti <ich bin verlorens. Abgesehen vom Philo-
logischen besteht bei dieser Ubersetzung in unserem Vers auch eine sach-
liche Schwierigkeit. Warum betont Jesaja so stark die Siindigkeit seiner
Lippen, seiner Redewerkzeuge, wo man doch erwarten sollte, dafl der
Prophet als ganze Person seine Siindigkeit angesichts des heiligen Gottes
empfindet? Man legt sich die Sache meist so zurecht, dafl Jesaja hier schon
seine Funktion als Prophet, als Sprecher fiir Jahwe im Sinn habe. Man
kann mit Lindblom? diese Erklarung noch ausbauen, indem man eine
Differenz zwischen aktuellem Visionserleben und nachtriglichem Visions-
bericht in Anschlag bringt. Das urspriinglich unbestimmte Gefiihl der
siindigen Verlorenheit vor dem Heiligen hiitte sich in der nachtriglichen
Reflexion iiber die Berufung zum Propheten zu der konkreten Vorstellung
der Unreinheit der Lippen verdichtet. Alle diese Umwege sind jedoch
unnoétig, wenn man den unmittelbaren Zusammenhang nach vorne be-
achtet: Der himmlische Hofstaat ruft sein «Heilig, heilig, heilig», Jesaja
aber kann nicht in diese himmlische Liturgie einstimmen, weil seine Lippen
und er als ganzer unrein sind. Dazu palit nun die neu erkannte Verbal-
bedeutung von °p"T1 ausgezeichnet. Die Grundform %%, eine Neben-
form zu QnT, bedeutet ¢stille sein, schweigen»; in unserem Zusammenhang
ist zu tbersetzen: «Weh mir, ich mull schweigen, denn ein Mensch un-
reiner Lippen bin ich.» Eine sehr schine Bestidtigung dieser Worthedeu-
tung, die von Kohler schon 1945 vertreten worden ist, haben die Textfunde
vom Toten Meer gebracht. Der 1950 veréffentlichte Habakuk-Kommentar
aus Hohle 1 gibt das Verbum %97 «schweigen» in Hab. 1, 13 mit derselben
grammatischen Form von [N «stumm bleibeny, die wir in Jes. 6, 5 haben,
wieder. ¢

II.

Gehen wir aber nun von der philologischen Interpretation
mit den notwendig sehr speziellen Kinzelproblemen zu anderen

3 B. Duhm, Das Buch Jesaja (1892; 41922).

4 1., Kéhler, Kleine Lichter (1945), S.32—34; Lexicon in V.T. libros
(1953), S. 213.

5 J.Lindblom, Die Gesichte der Propheten: Studia Theol. 1 (1935),
S.16 1.

¢ 1QpHab V,9f.; W. Baumgartner, Supplementum ad Lexicon in V.T.
libros (1958), S. 212 b.



E. Jenni, Jesajas Berufung in der neneren Forschung 323

Arbeitsweisen der Exegese iiber. In den meisten Kommentaren
der vergangenen Jahrzehnte steht die religionsgeschichtliche
und religionspsychologische Durchdringung des Stoffes im
Vordergrund. Man tragt religionsgeschichtliche Analogien her-
bei, um die eigentiimlichen Gestalten der Propheten und ihre
Vorstellungswelt zu erhellen. Dazu kommt der Versuch, die
besonderen KErlebnisse der Propheten in den Kategorien einer
modernen Psychologie zu erfassen. Im grofien und ganzen wird
man sagen kénnen, daBl diese beiden Forschungsrichtungen in
der gegenwirtigen Arbeit, bei aller Anerkennung ihrer Not-
wendigkeit und Unentbehrlichkeit, doch nicht mehr so unum-
schriankt herrschen wie frither. Man sieht im allgemeinen die
Grenzen ihrer Tragweite wieder stirker. Der alttestamentliche
Prophetismus ist eben, trotz den neuerdings bekanntgeworde-
nen Analogien aus Mari? am mittleren Euphrat, eine im Um-
kreis des Alten Orients zu singulidre Erscheinung, als dall wirk-
liche Parallelen das Wesentliche am Prophetentum eines Jesaja
oder Jeremia zu erkliren verméchten. So wenig man den alt-
testamentlichen Gottesglauben aus der altorientalischen Um-
gebung heraus ableiten oder verstehen kann, so wenig lassen
sich auch die Propheten von dorther ganz begreifen. Dieses
negative Hauptergebnis kann nun allerdings positive Beitrige
in bezug auf einzelne Motive in der Vorstellungswelt und Dik-
tion der Propheten nicht ausschlielen.

‘Wir wollen auch hier an einem neueren Beispiel aus Jes. 6 das Problem
veranschaulichen. Der schwedische Alttestamentler Engnell versucht in
seiner Studie iiber Jesajas Berufung von 19498, das Trishagion der himm-
lischen Liturgie mit dem &gyptischen Kénigsritual in Verbindung zu
bringen. Dort spricht der Hohepriester beim morgendlichen Zeremoniell
vor dem Pharao die Formel: «w‘b w'b (rein, rein) ist der Konig des Siidens
und des Nordens, deine Reinheit ist die Reinheit des Horus, Seth, Thot
und Sopou.» Der Begriff w'd entspricht ziemlich genau dem hebriischen
qado¥ <heiligy. Die vier genannten Gotter reprisentieren die vier Welt-
gegenden, so dafll auch die Fortsetzung des Trishagion «die ganze Krde

7 W. von Soden, Verkiindigung des Gotteswillens durch prophetisches
Wort in den altbabylonischen Briefen aus Mari: Die Welt des Orients 1/5
(1950), S. 397—403; M. Noth, Geschichte und Gotteswort im Alten Testament
(1949): Gesammelte Studien zum A.T. (1957), S.230—247; H. W. Wolff,
Hauptprobleme alttestamentlicher Prophetie: Ev. Theol. 15 (1955), S. 446 ff

8 Engnell (A.2), S.36 1.



324 E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung

ist seiner Herrlichkeit volls im Agyptischen eine inhaltliche Parallele
finde. Freilich ist mit dieser Parallele so lange noch nicht viel anzufangen,
als die Verbindungsglieder zwischen dem #gyptischen Konigsritual und
der Jerusalemer Tempelliturgie, die in der jesajanischen Vision wohl nach-
klingen diirfte, nicht einigermalien deutlich sind. Mit dem recht unsicheren
Postulat einer gemeinaltorientalischen sakralen Kénigsideologie mit ent-
sprechendem kultischem Schema ist hier nicht viel gewonnen. Wir werden
zudem spéiter sehen, dall inneralttestamentliche Parallelen noch néher lie-
gen. Grundsitzlich sind aber solche religionsgeschichtliche Vergleiche
nicht auller acht zu lassen, auch wenn sie vielleicht nur auf gewisse Ele-
mente der Vorstellungswelt ein Licht zu werfen vermégen.

Was die religionspsychologische Untersuchungsrichtung
anbetrifft, so ist auch bei ihr die grundsitzliche Berechtigung
und Notwendigkeit anzuerkennen. Gerade die Berufungs. und
Visions-Berichte der Propheten fordern ja zu einer solchen Be-
trachtungsweise geradezu heraus., Besitzen wir hier nicht di-
rekte Quellen, in denen die Propheten iiber ihre besonderen Er-
lebnisse Auskunft geben? Die Schwierigkeiten einer adidquaten
psychologischen Beurteilung etwa der Berufungsvision Jesajas
sind allerdings recht groB. Die Propheten selber sind an der
psychologischen Seite ihres Offenbarungsempfangs nicht inter-
essiert. Sie liefern in ihren Visionsberichten keine psychologi-
schen Protokolle. Als weitgehend anerkannt in der neueren
Forschung ® darf wohl gelten, dafl man mit der frither beliebten
Ekstasentheorie, soweit sie eine Entpersonlichung, eine unio
mystica und eine Ausschaltung des Wachbewulitseins impli-
ziert, den Tatsachen nicht gerecht wird. Gerade Jes. 6 zeigt so
deutlich wie nur méglich, dafl auch in dem gesteigerten psychi-
schen Zustand, mag man ihn nun Exaltation oder sonstwie nen-
nen, das Gegeniiber von menschlichem Ich und géttlichem Du
erhalten bleibt. Nur unter dieser Voraussetzung lift sich das
iberaus starke, ein ganzes Prophetenleben tragende Berufungs-
erlebnis iiberhaupt beschreiben. Die néchsten Analogien dazu
finden sich deswegen auch nicht in der aufierbiblischen Identi-
tatsmystik, wo man ekstatische Erlebnisse sehr hoch einschiitzt,
sondern dort, wo wie bei Paulus und Luther eine gewaltige
Spannung zwischen der als personliche Willensmacht erfahre-
nen Heiligkeit und dem entsprechenden Empfinden der mensch-

9 Vgl. G. Fohrer, Theol. Rundsch. 19 (1951), S. 326ff.; 20 (1952),
S. 317 £f.; Wolff (A.7), S. 453 ff.



E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung 325

lichen Siinde in einem Krlebnis der Bekehrung und Indienst-
nahme zur Entladung kommt. 1

Auf eine Diskussion der allgemeinen religionspsychologi-
schen Probleme wollen wir hier nicht weiter eingehen. Dagegen
sollen uns noch einige Fragen beschéftigen, deren Bereinigung
im Hinblick auf die anschlieffend zu besprechenden, heute stér-
ker als die Religionspsychologie im Vordergrund stehenden tra-
ditionsgeschichtlichen und formgeschichtlichen Untersuchun-
gen notig ist. Sie betreffen auf der einen Seite das Verhéltnis
zwischen dem aktuellen Visionserleben und der vorher schon
vorhandenen Vorstellungswelt des Propheten, auf der anderen
Seite das Verhéltnis zwischen dem Visionserleben und dem
nachherigen schriftlichen Bericht von der Vision. Schon linger
hat man betont, dafl nicht alle Visionsinhalte Neuschopfungen
des Augenblicks sind, sondern dafl} sie fast immer auf die
dem Propheten schon vorher geldufigen Vorstellungen zuriick-
gehen. So hat man immer schon in der Umgebung des Prophe-
ten, sei es im Alten Testament oder in der altorientalischen Um-
welt, nach Vorbildern fiir die gefliigelten Seraphen gesucht. In
dieser Richtung hat man heute wohl noch sehr viel weiter zu
gehen. Es ist wahrscheinlich, dafl weder die Seraphen noch die
ganze Thronszene, weder Jahwes Heiligkeit noch die mensch-
liche Siindigkeit noch der Gedanke, dafl die prophetische Ver-
kiindigung auch verstockend wirken kann, fiir den Propheten
neue Gedanken darstellen, wenn auch diese vorgegebenen Ele-
mente im Berufungserlebnis neu akzentuiert oder neu intensi-
viert worden sind. Die noch zu besprechende literarische Vor-
geschichte des jesajanischen Berufungsberichts legt sogar die
Vermutung nahe, dafl ganze Bild- oder Vorstellungszusammen-
hinge, ja der ganze Ablauf des besonderen Erlebnisses einem
gewissen vorgegebenen Typus folgen. Der Echtheit des Erleb-
nisses kann diese Feststellung keinen Eintrag tun. Es behilt
als Ganzes seinen Fremdheitscharakter, es iiberfillt den Visio.
nir ohne sein Zutun. So ist von der Psychologie aus der tra-
ditionsgeschichtlichen Erforschung der Vorstellungsinhalte der
Berufungsvision keine Schranke zu setzen. Beide Methoden

10 Vgl. noch J.Hempel, Berufung und Bekehrung: Festschrift fiir
G. Beer (1935), S.41—61; S. Mowinckel, Die Erkenntnis Gottes bei den alt-
testamentlichen Propheten (1941).



326 E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung

vermogen iibrigens auf die Frage nach dem Ursprung der Ein-
gebungen keine letzten Antworten zu geben. Nach dem Zeugnis
der Propheten liegt er bei Jahwe. Hier bleibt es auch heute
noch bei dem Satze, den Hugo Grelfmann, einer der hervorra-
gendsten Vertreter der religionsgeschichtlichen Prophetenfor-
schung, geschrieben hat: ' «In den innersten Kern (der alt-
testamentlichen Prophetie) sind wir noch nicht gedrungen.»
Hat das prophetische Erleben so seine mehr oder weniger
weit aufzuhellende Vorgeschichte, so lehrt die Psychologie
auch auf die Nachgeschichte zwischen Krlebnis und Erlebnis-
bericht achten. Schon w#éhrend und unmittelbar nach der Vi-
sion beginnt die Deutung durch den Propheten. Die Reflexion
flieft mit ein und formt das Geschaute. Erst recht erfahrt aber
eine Vision noch eine gewisse Umformung, wenn der Prophet
darangeht, sein Krlebnis auch andern Menschen zu schildern,
etwa indem er einen Berufungsbericht schriftlich niederlegt.
Bernhard Duhm sagt dazu: ** «Erzihlte Visionen sind immer
halb unechty, aber, fahrt er fort, «darum nicht unwahr oder
gar Fiktionen». Die in einem Visionsbericht unvermeidlichen
Stilisierungen halten sich gerne an Formelemente, die bei frii-
heren Propheten schon entwickelt worden sind. Sie miissen,
wie Lindblom betont**, vor allem auch dort in Rechnung ge-
setzt werden, wo wir innerhalb des Berichtes eine Wechselrede
zwischen Gott und Prophet antreffen. Diese Wechselgespriiche,
z. B. in Jes. 6, 9—11 beim Verstockungsauftrag, miissen nicht
durchweg als Folge von Audition — Gebet — Audition erklirt
werden. Sie sind mindestens zum Teil Formulierung der Re-
flexionen, die von der Vision veranlafit sind. Auf Jes. 6 ange-
wendet wiirde das bedeuten: Am Anfang steht neben der Vision
sicher auch die Audition. Sowohl das Trishagion als auch die
Frage «Wen soll ich senden?» wird man zur Audition rechnen
diirfen. Beim Verstockungsauftrag (V.9—10) und bei der
Frage des Propheten «Bis wann, o Herr?» mit der Antwort
«Bis dab die Stidte dde liegen ohne Bewohner...» (V.11) ist
es dagegen schon wahrscheinlicher, dafB der von der Vision und

11 H. GreBmann, Die Aufgaben der alttestamentlichen TForschung:
Zeitschr. altt. Wiss. 42 (1924), S. 32.

12 Duhm (A. 3), S. 64.

13 Lindblom (A.5), S.18.



E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung 327

der Sendung ausgeloste Widerstreit der Gedanken Jesajas in
der naheliegenden Stilform des Dialoges faBlbar gemacht wor-
den ist. Mit einem «Bis wann, o Herr?» wehrt sich der natiirliche
Mensch in Jesaja gegen den Zwang von oben. Es wére aber
verkehrt, wollte man in diesem rein psychologisch gesehen se-
kundidren Ausklingen der Vision nur einen fiir den Propheten
zweitrangigen Erkenntnisinhalt suchen. Auch diese Reflexion
widerfihrt ihm als etwas Fremdes und behilt den Charakter
einer Eingebung. Sie kann in der vom Propheten fiir andere
bestimmten Wiedergabe des revelatorischen Krlebens gerade
auch zur Hauptsache und zum Zielpunkt des Berichtes werden.

IiL

Damit stehen wir wieder vor dem ersten und eigentlichen
Objekt der Auslegung: dem Bericht des Propheten als einer
fiir andere Leute bestimmten Mitteilung. An wen richten sich
diese Worte? Worauf zielen sie ab? Was will Jesaja mit seinem
Bericht eigentlich sagen? Es ist das Kennzeichen der neueren
Prophetenauslegung, daBl sie die Texte nicht mehr in erster
Linie als Quellen fiir das Erfassen der Personlichkeit des be-
treffenden Propheten und des hinter dem Prophetenwort zu
erschliefenden Erlebens wertet, sondern primér als Aussage,
deren Gehalt zunichst zu horen ist. Nicht mehr die religions-
historische oder frommigkeitsgeschichtliche Auswertung und
Einordnung der Texte ist oberstes Ziel der Exegese, sondern
das Feststellen und Horbarmachen der vom Propheten inten-
dierten Verkiindigungsaussage.

Fiir diese Arbeit hat sich seit einigen Jahrzehnten die form-
geschichtliche Methode als dullerst hilfreich erwiesen. Man hat
darauf achten gelernt, dall in den frithen Literaturen Formen
und Stoffe der Rede viel stirker als bei uns gebunden sind an
bestimmte traditionelle, in den verschiedenen Bereichen des
Lebens herausgebildete Typen. Von den dulleren Formelemen-
ten kann auf die typische Gattung der Rede geschlossen wer-
den; diese wieder weist auf einen bestimmten «Sitz im Leben»
zuriick. Die auf diese GesetzméfBigkeiten aufgebaute Methode,
als sogenannte gattungsgeschichtliche Forschung von Her-
mann Gunkel und anderen vor Jahrzehnten in die alttestament-



328 E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung

liche Wissenschaft eingefiihrt, gewinnt heute immer noch an
Bedeutung. Sie wird gerne verbunden mit der traditionsge-
schichtlichen Methode, in der neben den formalen Konstanten
mit ihren bestimmten Funktionen im Leben auch vermehrt auf
die inhaltlichen Konstanten geachtet wird, die sich in bestimm-
ten Bereichen und Institutionen mit grofler Zihigkeit halten
und auch in abgewandelter Gestalt oft noch ihren Ursprung
erkennen lassen. I'iir beide Methoden und ihre Ergebnisse las-
sen sich aus unserem Kapitel Beispiele beibringen.
Gattungsmillig gehort Jes.6 zu den prophetischen Selbst-
berichten in Ich-Form, wie sie auch bei anderen Propheten be-
kannt sind. Sie sind im Unterschied zu den prophetischen Weis-
sagungsworten in Prosa gehalten. Nur das hymnische Trisha.
gionin V.3 und sicher der dem Propheten aufgetragene, den par-
allelismus membrorum aufweisende Spruch in V. 9 b: «Héret,
doch ohne zu verstehen, sehet, doch ohne zu erkennen!y sind als
besondere Formelemente metrisch zu lesen. Welches ist nun die
Funktion dieser Selbstberichte der Propheten? Die naheliegende
Annahme, es handle sich hier um Selbstbiographie, wird heutzu-
tage mit Recht abgelehnt. Hans Schmidt konnte in seinem Kom-
mentar 1923 noch schreiben: ** «Es ist ein literaturgeschichtli-
ches Ereignis, dafl in dieser Erzihlung aus dem eigenen Leben
des Propheten, wie in #hnlichen Abschnitten des Amos und Ho-
sea, die Selbstbiographie in den Kreis der im alten Israel und
Juda iiblichen Literaturgattungen eintritt.» Als besonderer Vor-
zug giltihm, daB in diesen Selbstdarstellungen «nicht dullere Er-
eignisse ..., sondern innere, seelische Erlebnisse der Nachwelt
aufbewahrt sind»y. Gegeniiber dieser Beurteilung, die der da-
maligen Hochschitzung des Propheten als des schopferischen
religiosen (Genius entspricht, weist man heute darauf hin, dail
in diesen Selbstberichten nicht das Erzidhlen von Erlebnissen
die Triebfeder ist, sondern das beinahe juristische Festhalten
gewisser Tatsachen, die zur Rechtfertigung und Legitimation
des Propheten dienen. Man spricht von dmouvnuéveuua, memo-
rabile, Denkschrift. ** In Jes. 6 steht nicht der Bios oder das
innere Erleben im Mittelpunkt, sondern der Nachweis, dafl die

12 H. Schmidt, Die groBen Propheten: Die Schriften des Alten Testa-
ments I1/2 (21923), S. 26.
15 Vgl. H. W. Wolff, Hosea (1956 ff.), S. 71 1.



E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung 329

aller menschlichen Erwartung ins Gesicht schlagende Gerichts-
verkiindigung Auftrag Jahwes ist. Der Berufungsbericht er-
zéhlt nicht, sondern er hebt gewisse Fakten heraus, die dem
Propheten und seinen Anhingern in angefochtener Situation
als Legitimierung und Rechtfertigung dienen konnten. Jes. 6
gehort darin als Einleitung eng zusammen mit Kap.7 und 8.
Schon seit lingerer Zeit betrachtet man die Kapitel 6—8 auch
aus rein literarkritischen Griinden als zusammengehorig. *°
Die ganze Denkschrift diirfte in der kritischen Zeit des syrisch-
ephraimitischen Krieges zu Handen der Anhinger Jesajas ent-
standen sein.

Betrachtet man den Berufungsbericht unter dem Gesichts-
punkt einer rechtfertigenden Denkschrift, so lassen sich alle
Einzelelemente von der Datumsformel am Anfang bis zum
Hohepunkt im Verstockungsauftrag als sinnvoll ausgewéhlte
Glieder eines Ganzen verstehen, wihrend fiir eine selbstbio-
graphische Erzédhlung das Fehlen jeder Verumstindung und
jeder subjektiven Stellungnahme zum Erlebten sowie die Liik-
kenhaftigkeit des Erzidhlten auffallen miifiten. Die Datums-
formel «Im Todesjahre des Koénigs Ussiay kann nicht wohl als
Hinweis auf einen bestimmten Zeitpunkt in der Lebensge.
schichte des Propheten und damit als Andeutung einer beson-
deren Verumstindung des gewaltigen Offenbarungsempfanges
aufgefallt werden. Sie ist, wie in Jes. 14, 28, «<im Jahre, da der
Konig Ahas starby, als «offiziellesy Jahresdatum gemeint, dem
wie auf Vertragsdokumenten auch eine gewisse Funktion der
Beglaubigung zukommt. Im Aufbau des Berichtes, der nach der
Thronszene (V.1—4) und der Entsiindigung und Indienst-
nahme des Propheten (V.5—8) in dem Auftrag zur Verstok-
kung des Volkes (V.9—11) gipfelt, ist die Abzweckung des
Stiickes ganz unverkennbar. Nicht die Berufung als solche,
sondern das Verstockungthema bildet das Endziel. Vom Stand-

16 Die Kapitel unterbrechen auf merkwiirdige Weise zweifach je einen
Zusammenhang von Prophetenworten, die jetzt auf Kap.5 und Kap.9—10
verteilt sind. Vgl. auller den Einleitungen z. B. K. Budde, Jesajas Erleben
(1928); S. Mowinckel, Die Komposition des Jesajabuches Kap.1—39: Acta
Or. 11 (1933), S. 272 {. Die oben in Anm. 2 erwihnte Datierung der Berufung
Jesajas auf das Jahr 735 wiirde dazu gut passen. Dall Jes. 6 nicht im Riick-

blick auf eine lingere Zeit prophetischer Tétigkeit niedergeschrieben sein
mulb, soll weiter unten gezeigt werden.



330 E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung

punkt der bloflen Biographie wére das Verstockungsthema
wohl nur als Anhang zur Berufung zu werten. Es ist aber be-
zeichnend, daBl eine Berufung als formelle Einsetzung in das
Botenamt gar nicht erzéhlt, sondern als selbstverstindlich
tibergangen wird. Die Gedankenfiihrung eilt sofort auf das
spezielle Thema der Verstockung zu, in dem iiber den Auftrag
hinaus schon der zu erwartende Erfolg der Prophetentitigkeit
anvisiert wird.

Hier ist nun noch ein Wort zu Vers 12—13 am Platze. Das
Verstockungsthema endigt mit V.11. Auf die Frage: «Wie
lange, o Herr?» erfolgt die Antwoert: «Bis dal die Stéddte 6de
liegen ohne Bewohner und die Hiauser ohne Menschen und das
Fruchtland nur noch Wiiste ist, mny axgn an7Rm (1c BH®). Mit
diesen Worten schliefit das Stiick vollténend ab. V.12 nun
wechselt von Prosa zu Vers hiniiber. Auch redet Jahwe nicht
mehr in der 1. Person, sondern von ihm wird in der 3. Person
gesprochen: «Und wegfithren wird Jahwe die Menschen, und
die Verdodung wird groll sein inmitten des Landes.» Hier be-
ginnt gattungsmiBig etwas Neues.? Iis handelt sich um ein
Drohwort, dessen Einheitlichkeit und Unversehrtheit in V. 13
dann wieder fraglich wird. Es spricht nichts dagegen, daf} die-
ser Anhang von Jesaja selber stammt. Er wird auch, da er
keine Einleitungsformel besitzt, sondern durch «und» an V.11
angehidngt ist, von vornherein als Erginzung zum Visions-
bericht gedacht sein. Wir kennen diese Erscheinung, daf} ein
Drohwort sekundédr zu einem Visionsbericht hinzutritt, auch
bei Amos. *® Der Bericht, der als solcher nicht fiir die offent-
liche Verkiindigung bestimmt ist, wird dadurch, dafl er in ein
Drohwort auslduft, nachtriglich den Erfordernissen der Ver-
kiindigung angepalit. Der Bericht wird zum verkiindbaren
Wort umgeprigt.

IV.

Nach der formgeschichtlichen Betrachtung gehen wir jetzt
zur Traditionsgeschichte iiber. In vielen Dingen, bis hin zur
Gottesvorstellung, sind die Propheten in der fritheren Epoche

17 So richtig schon Schmidt (A. 14), S. 32.
18 Am.7, 9 als Anhang zu 7, 1—8; 8, 3 als Anhang zu 8, 1—2. Vgl
V. Maag, Text, Wortschatz und Begriffswelt des Buches Amos (1951), z. St.



E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung 331

der alttestamentlichen Wissenschaft immer wieder als die gro-
Ben, genialen Neuerer und Revolutionidre betrachtet worden.
Heute sieht man wieder viel stirker, wie sehr sie in den friihen
Traditionen des Jahweglaubens und auch ihres Propheten-
berufes verwurzelt sind. Diese Sicht braucht die Propheten
nicht auf das Durchschnittsmafl blofer Pfleger der Tradition
hinunterzudriicken. Sie erweisen sich durch ihre prophetische
Aktualisierung und Neuinterpretation des fritheren Jahwe-
glaubens als echte Reformatoren. Das Achten auf das Verhilt-
nis zur Tradition kann aber wesentlich mithelfen, das wirklich
Neuartige in der prophetischen Verkiindigung am rechten Ort
zu suchen und profilierter herauszuarbeiten.

Bei der traditionsgeschichtlichen Untersuchung des jesaja-
nischen Berufungsberichtes zeigt sich nun recht bald, dab
weder die besondere Art der Gottesvorstellung noch auch die
Form und der Inhalt des Berufungsberichtes als etwas durch-
weg Neues angesehen werden koénnen. In beidem geht Jesaja
auf dltere kultische oder prophetische Traditionen zuriick. Fiir
die Gottesvorstellung in Jes. 6 sind das Konigtum Jahwes *
und seine Heiligkeit die zentralen Punkte; dazu kommt der
Name Jahwe Zebaoth, Jahwe der Heerscharen. 2 All das ist alte
liturgische Tradition des Jerusalemer Heiligtums. ** Sie wird
fiir uns fallbar in Ps. 24, in einer Festliturgie, die zum Kinzug
der Lade in das Jerusalemer Heiligtum gehort. Es ist auffallend,
wieviel Elemente dieser Liturgie in Jes. 6 wiederkehren. ** Schon
der Name Jahwe Zebaoth, wie immer er auch inhaltlich zu
erkldren sein mag, ist urspriinglich speziell der Kultname des
auf dem Zion in Jerusalem verehrten Gottes. Aber auch die
Wendung «die Erde und ihre Fiilley, das Kénigtum Jahwes,
seine Heiligkeit und sein kabod, seine Herrlichkeit, sind in der
Jerusalemer Tradition zu Hause. Ich zitiere die charakteristi-
schen Verse aus Ps. 24. V. 1: «Jahwe gehort die Erde und ihre

19 Vgl. A. Alt, Gedanken iiber das Kénigtum Jahwes: Kleine Schriften
zur Geschichte des Volkes Tsrael 1 (1953), S. 345—357.

20 Vgl. H.-J. Kraus, Psalmen (1958 £f.), S.201 (mit weiteren Literatur-
angaben).

21 H, Schmid, Jahwe und die Kulttraditionen von Jerusalem: Zeitschr.
altt. Wiss. 67 (1955), S. 168 ff.

22 Darauf hat W. Vischer, Die Immanuel-Botschaft im Rahmen des
koniglichen Zionsfestes (1955), S. 13 f., nachdriicklich hingewiesen.



332 E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung

Filley (vgl. Jes. 6, 3). V. 3: «Wer darf zum Berge Jahwes her-
aufsteigen, wer darf an den Ort seiner Heiligkeit treten?» V. 4:
«Wer reine Hinde hat und ein lauteres Herzy; Jesaja spricht
von seinen unreinen Lippen, er wohnt unter einem Volke mit
unreinen Lippen. V.7: «Hebt hoch, ihr Tore, eure Héupter,
erhoht euch, ihr uralten Pforten, dall der Konig der Herrlich-
keit einziehe.» Und V. 10: «Wer ist denn der Konig der Herr-
lichkeit? Jahwe Zebaoth, er ist der Konig der Herrlichkeit.»
Jesaja ist Jerusalemer. Er ist in diesen Jerusalemer Tradi-
tionen aufgewachsen. Was er bis dahin nur geglaubt hatte,
erlebt er in der Berufungsvision in gesteigerter Form als Wirk-
lichkeit.

Otto Eissfeldt hatte in einem wertvollen Aufsatz von 1928
iiber «Jahwe als Koénigsy es fiir moglich gehalten, dafl Jesaja
der erste gewesen sei, der betont Jahwe als Konig pridiziert
hétte, indem er darin einen addquaten Ausdruck fiir seine Got-
teserkenntnis gefunden hitte. ** Die neuere Anschauung, wel-
che mit Albrecht Alt u. a. die Jahwe-Ko6nig-Vorstellung zu den
schon ldnger eingebiirgerten Glaubensvorstellungen rechnet,
hat dieser Vermutung den Boden entzogen. Die Traditions-
geschichte zeigt, dall es dem Propheten nicht darum gegangen
sein kann, eine neue, bessere Gotteserkenntnis erstmalig zu
verkiinden. Sie unterbaut damit indirekt die von der Form-
geschichte her gewonnene Kinsicht, daBl das Ziel der Perikope
in der Verstockungsthematik liegt. Nicht wer Jahwe ist, soll
vergewissert werden, sondern was er jetzt neu tun will, nim-
lich das Volk ins unabwendbare Gericht fithren. Auch die
Heiligkeit Jahwes ist nicht die zentrale Aussage des Kapitels,
so gewill Jes. 6 in der Geschichte des Heiligkeitsbegriffes ein
Markstein und locus classicus ist. Wir kénnen hier auf die in
der alttestamentlichen Wissenschaft wichtige und unentbehr-
liche theologisch-begriffsgeschichtliche Forschung nicht niher
eingehen. Auch hier sind in der neueren Zeit grofle Fortschritte
zu verzeichnen, die insbesondere in den seit den dreilliger
Jahren verdéffentlichten Werken zur Theologie des Alten Testa-
ments sichtbar werden. Gerade am Heiligkeitsbegriff liefle sich

23 O, Eibfeldt, Jahwe als Konig: Zeitschr. altt. Wiss. 46 (1928), S. 81
bis 105, bes. S. 104.



E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung 333

das gut zeigen. ** Theologisch-begriffsgeschichtliche und syste-
matische Aufarbeitung der alttestamentlichen Quellen kann
aber die Auslegung, das Herausarbeiten dessen, was der Ver-
fasser sagen wollte, nicht ersetzen. Die Theologie von Jes. 6
ist nicht mit dem Kerygma des Berufungsberichtes zu verwech-
seln, so eng beides miteinander zusammenhingt.

In der Gottesvorstellung hat sich Jesaja, wie wir gesehen
haben, von kultischen Traditionen aus Jerusalem abhingig er-
wiesen. Daneben kann aber die traditionsgeschichtliche For-
schung auch noch prophetische Erbstiicke nachweisen. Dies-
mal handelt es sich nicht nur um einzelne Vorstellungen in
Jes. 6, sondern um die Form und den Inhalt der Berufungs-
vision selber. Wie in der Geschichte der meisten prophetischen
Gattungen, so sind auch in der Gattung des Visionsberichts
die Schriftpropheten Amos und Jesaja kein Anfang, sondern
bereits ein Hohepunkt. Schon frither hat man auf die Ahnlich-
keit des Berufungsberichtes Jesajas zu der Geschichte in
1. K6n, 22 hingewiesen. *® Kiirzlich haben Alt *¢ und Zimmerli ¥
diese Parallele wieder aufgegriffen und traditionsgeschichtlich
ausgewertet. Der Inhalt von 1. Kon. 22 ist kurz folgender: Ahab
befragt die Propheten, 400 Mann, ob er nach Ramoth in Gilead
einen Kriegszug unternehmen solle. Die Propheten verkiinden
ihm KErfolg, nur Micha ben Jimla macht eine Ausnahme. Zur
Rede gestellt, rechtfertigt er sich mit einem Bericht, und zwar
mit einem Visionsbericht. Er berichtet nicht von seiner Be.
rufung oder von einem eigenen Wortempfang, wohl aber hat
er geschaut, wie der Geist, m17,sich vor Jahwe antrigt und
auch den Auftrag erhilt, zum Liigengeist, “p¥ 119, im Munde
der Propheten zu werden, um den Konig zu betéren. Dieser
Visionsbericht zeigt nun auffallende Ahnlichkeiten mit Jes. 6;
die Anklinge gehen bis in die FKinzelheiten der Formulierung.
In 1. K6n. 22,19 sagt Micha: «Ich habe Jahwe geschaut.» In
Jes. 6, 1 stehen dieselben Worte, nur noch mit einer Datums-
angabe. Micha sieht Jahwe «sitzend auf einem Thron», Je-

22 Vgl. z.B. W. Eichrodt, Theologie des Alten Testaments, 1 (1933;
51957), S. 176—185.

25 D, H. Miiller, Ezechielstudien (1895), S.9f.

26 Alt (A.19), S. 352.

27 W, Zimmerli, Ezechiel (1955 ff.), S.18—20.



334 E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung

saja «sitzend auf einem hohen und erhabenen Thron». Bei
beiden ist Jahwe von einem himmlischen Hofstaat umgeben.
Bei Micha steht das ganze Heer des Himmels neben ihm zur
Rechten und zur Linken, bei Jesaja stehen die Seraphen iiber
ihm. Bei Micha fragt Jahwe: «Wer will Ahab betéren, dal er
nach Ramoth hinaufzieht und dort féallt?» Der Hofstaat beginnt
zu beraten: «Der eine sagte dies, der andere jenes.» «Da trat
der Geist vor, stellte sich vor Jahwe und sprach: Ich will ihn
betéren.» Kine dhnliche Beratungsszene haben wir auch bei
Jesaja: « Wen soll ich senden, wer wird uns gehen?» Und eben-
so meldet sich ein Einzelner: «Hier ich, sende mich!s In beiden
Féllen ist der Zweck der Sendung ein dhnlicher. Der Geist bei
Micha soll als Liigengeist in die Propheten fahren, damit Ahab
verblendet wird und das Gericht ihn ereilt. Jesaja soll mit sei-
ner Predigt das Volk verstocken und damit ebenfalls fiir das
Gericht reif machen. Gewil} lassen sich neben diesen Ahnlich-
keiten auch tiefergehende Unterschiede namhaft machen. Vor
allem geht es bei Jesaja nicht nur um ein vereinzeltes Straf-
gericht, sondern um ein endgiiltiges Gericht iiber das Volks-
ganze. Aber zunéchst ist doch festzustellen, dafl hier eine ge-
prigte Form des Visionsbherichtes vorliegt, die dann auch bei
Ezechiel noch nachwirkt. Es ist denkbar und anzunehmen, daf
auch andere Propheten ihre Berufung und Beauftragung auf
dhnliche Weise erlebt und legitimiert haben. Psychologische
Echtheit der Vision und Abhingigkeit von einer geprigten
Form schliefen sich ja, wie wir gesehen haben, nicht aus. Je-
denfalls ist bei Jeremia die Vorstellung auch da, wenn er in
der Auseinandersetzung mit den falschen Propheten (Jer. 23,
18) fragt: «Wer hat im Rate Jahwes gestanden, dall er sein
Wort gesehen? Wer hat es erlauscht und gehort?» Hinter die-
ser Wendung «im Rate Jahwes steheny scheint noch die ur-
spriingliche Vorstellung durch, wie sie in den Visionen vom
himmlischen Thronrat anschaulich zum Ausdruck kommt. Fiir
die Auslegung von Jes. 6 ist nun wichtig, dafl unsere frithere
Annahme betreffend die Abzweckung des ganzen Visionsbe-
richtes traditionsgeschichtlich untermauert wird. Sowohl bei
Micha als auch bei Jesaja geht es um die Rechtfertigung des
Prophetenwortes, der Unheilsverkiindigung, die aus der all-
gemeinen Erwartung des Volkes herausfillt und die in ihrer



E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung 335

verblendenden und verstockenden Wirkung das Volk bzw. den
Koénig erst recht noch in das Gericht hineintreibt.

V.

Damit stehen wir vor der Frage, die uns zum Schlufl noch
beschiftigen soll. Wie ist denn dieser Verstockungsauftrag bei
Jesaja zu verstehen? Wir alle empfinden hier eine gewisse
Problematik. Ich will sie mit den Worten des Jesaja-Kommen-
tars von Hans Schmidt formulieren: *® «Man sollte meinen, dem
Propheten sei nun von Gott die Lippe beriihrt, um diesem Volk
mit seinem Worte Ohren und Herz zu 6ffnen, um es zur Bulle
zu rufen und den Untergang abzuwenden. Das Gegenteil ist
der Fall: Der Prophet empfindet es als seinen Auftrag, die
Verstockung zu vermehren, das Volk taub und blind zu ma-
chen, in den von Gott beschlossenen Untergang hineinzu-
treiben.y

Zwei Dinge sind hier einmal vorweg negativ festzustellen.
1. Die landldufige Ansicht, die Propheten seien nur eine Art
Buliprediger gewesen, sie hitten in erster Linie auf das Ziel
der Umkehr des Volkes hingearbeitet, kann so nicht stimmen.
Wir miissen damit Ernst machen, dall Jesaja wirklich als Bote
Jahwes dem Volke das kommende Gerichtshandeln Jahwes hat
ankiindigen miissen. Mehr noch: er hat es als Prophet nicht
nur anzukiindigen, sondern auch herbeizufithren. Es ist hier
zu achten auf die alttestamentliche Vorstellung vom Worte
Gottes, das wirkt und Geschichte schafft.* Der dabar, das
Gotteswort, hat eine eigene dynamische Kraft. Der dabar ist
weitgehend das Mittel zur Geschichtslenkung. Es ist nicht nur
dichterische Hyperbel, wenn Jesaja 9, 7 sagt: «Kin Wort sen-
det Jahwe wider Jakob, und es fidhrt hernieder auf Israel.»
Das noetische Element im dabar ist natiirlich auch wichtig; es
hat neben dem dynamischen den Zweck, das Gericht als Gericht
Jahwes erkennen zu lassen; es soll nicht als unpersdnliches
Schicksalsgeschehen aufgefalit werden. Aber das Propheten-
wort mubB, jedenfalls in der dlteren Zeit, dazu dienen, den Voll-
zug des Gerichtes iiber das Volk in die Wege zu leiten. Das

28 Schmidt (A. 14), S. 31.
29 O, Procksch in: Theol. Wort. N.T., 4 (1942), S. 89 ff.



336 E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung

Thema der Umkehr aber begegnet in der élteren Prophetie, wie
Hans Walter Wolff gezeigt hat *°, nicht in der Mahnrede: Kehret
um!, sondern in der Gerichtspredigt: Ihr seid nicht umgekehrt,
ihr kénnt nicht umkehren. 2. Die Verse 9—11 geben nicht eine
Umschreibung des Gesamtauftrages an den Propheten. Fiir
gewohnlich nimmt man ohne weiteres an, auf die Berufung zum
Amt des Propheten folge notwendig noch das Pflichtenheft
mit vollstindiger Umschreibung der Verkiindigungsinhalte,
die im Auftrag Jahwes auszurichten sind. Damit werden die
Verse 9—11 zu einem zwar nicht unwichtigen, aber doch dem
Hauptthema der Berufung untergeordneten Anhang. Es ist hier
aber nochmals daran zu erinnern, dafl ein eigentlicher Beru-
fungsakt gar nicht berichtet wird. Dall der Inhalt der Verkiin-
digung das Gericht ist, kann nach der Vision, die den heiligen
Gott dem Volk unreiner Lippen gegeniiberstellt, nicht zweifel-
haft sein, wenn auch eine Heilsverkiindigung in der Entsiindi-
gung Jesajas bereits keimhaft angelegt erscheint und jeden-
falls a priori nicht ausgeschlossen werden kann. Uber all das,
Berufung und Verkiindigungsauftrag, wie sie etwa bei Jere-
mia ausfiihrlich zur Darstellung kommen *, eilt aber der Be-
richt hier hinweg, um sich sofort dem speziellen Verstockungs-
auftrag zuzuwenden. Dafl man in V. 9 ff. eine vollstdndige Um-
schreibung des Verkiindigungsauftrages sehen will, hdngt da-
mit zusammen, dal man in V.8 das «Sende mich!y mit V.9
«Geh, sprich zu diesem Volk!y zu eng logisch miteinander ver-
bunden hat nach dem Schema Verkiindigungsauftrag — Ver-
kiindigungsinhalt, ohne darauf zu achten, dafl in V.9 ein neuer
Gedanke beginnt. Es 148t sich formgeschichtlich zeigen, dal
V.9 gar nicht den Inhalt der 6ffentlichen prophetischen Ver-
kiindigung an das Volk umschreibt. Es heillit zwar dort: «Geh,
sprich zu diesem Volk: Horet, doch ohne zu verstehen, sehet,
doch ohne zu erkennen!s Aber ist das wirklich eine Botschaft,
die das Volk dann entweder annehmen oder ablehnen kénnte?
Man stelle sich einmal den Propheten vor, wie er diesen Satz
vor seinen Mitbiirgern spricht: «Horet, doch ohne zu verstehen,
sehet, doch ohne zu erkennen!s> Ist das eine Ansage, auf die

30 . W. Wolff, Das Thema «Umkehry in der alttestamentlichen Pro-
phetie: Zeitschr. Theol. Ki. 48 (1951), S. 129—148.
31 Jer.1, 4—10.



E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung 337

der Horer verantwortlich reagieren konnte? Mufl man hier
nicht zuerst einmal formgeschichtlich nach der Gattung dieses
Wortes mit seinen Imperativen fragen? Hier liegt nicht ein
Droh-, Schelt-, Mahn- oder Verheilungswort der offentlichen
Verkiindigung vor, sondern ein Machtwort, das dynamisch
wirkt und handelt, auch ohne daf} die Leute hinhéren. Wir
haben hier wieder mit der altisraelitischen Vorstellung vom
méchtigen, wirkenden Wort zu rechnen, wie es etwa im Fluch-
oder Segenswort vorliegt. Der Imperativ: Horet, sehet! ist nicht
Aufforderung, sondern Verleihung einer Qualitit wie z. B. im
Segenswunsch fiir den Ko6nig bei Daniel: «O Konig, lebe ewig-
lich!y oder in Gen. 27, 29: «Sei ein Herr iiber deine Briider!»
Ich méchte also schon aus rein gattungsmifigen Griinden V. 9b
nicht als Zusammenfassung der prophetischen Botschaft an-
sehen, sondern als eine Art von Machtwort, das in ziemlicher
Nédhe zu einer Verfluchung steht. V.9 ist nichts anderes als
eine anschauliche Umschreibung dessen, was in V.10 «Ver-
stocke das Herz dieses Volkes» bedeutet. **

Nach diesen Abgrenzungen gegeniiber dem herkémmlichen
Verstindnis des Abschnittes kommen wir nun zur Verstok-
kungsthematik selber. Es ist deutlich, daBl in V.9 und 10 nicht
so sehr auf die Verkiindigung, sondern vielmehr auf den zu
erwartenden bzw. von Jahwe gewollten Erfolg der propheti-
schen Titigkeit geblickt wird. Der Vorgang des Verstockens
enthdlt von Hause aus etwas Doppeltes. Zum Verstocken
braucht es immer zwei: einen Verkiindiger des Gotteswortes
und jemanden, der dieses Wort immer wieder ablehnt und da-
durch eben immer stirker in die Verstockung geriit. Normaler-
weise unterscheidet auch das Alte Testament diese beiden Sei-
ten, die Verkiindigung und die darauf reagierende Ablehnung
der Verkiindigung. Im Begriff «jemanden verstockeny ist aber
nun dieses Doppelte paradoxerweise in einen einzigen Akt zu-

32 Fine kleine grammatische Beobachtung, der allerdings keine selb-
stindige Beweiskraft zukommt, sei hier wenigstens nebenher erwihnt.
Das Verbum "R «sprechen» wird bei Jesaja in Prosa regelmiflig mit der
Priposition R konstruiert, wenn es sich um ein direktes Ansprechen einer
andern Person handelt (Jes.7, 3. 4; 8, 1. 8. 19). In 6, 9 dagegen steht die
etwas unbestimmtere Priposition %. Vielleicht wire im Deutschen die
Wiedergabe mit «gegen» oder «iibers zu erwégen: «Geh und sprich iiber
dieses Volk (folgenden Spruch): Héret...»

22



338 E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung

sammengezogen. Fiir beides ist der Prophet bzw. der ihn be-
auftragende Gott Subjekt. Damit wird auf prignanteste Art
und Weise ausgedriickt, dafl nicht nur die Verkiindigung, son-
dern auch der Erfolg der Verkiindigung, die Ablehnung, nach
Gottes Willen geschieht. Der Prophet soll von vornherein wis-
sen, dafl die Ablehnung seiner Verkiindigung in Jahwes Plan
aufgenommen ist, ja gerade zu seinem Gerichtswalten gehort.
Seinen Anhéngern gegeniiber, denen diese Ablehnung der Ver-
kiindigung Jesajas zur Anfechtung werden konnte, rechtfer-
tigt sich der Prophet in seiner Denkschrift mit dem Hinweis
darauf, daB ihm schon in der Berufungsstunde alle Illusionen
genommen worden sind.

Es hat immer wieder Versuche gegeben, dieses Verstok-
kungsgericht umzudeuten und zu verharmlosen. Man hat etwa
gesagt, dieses Gericht beziehe sich nur auf das Nordreich
Israel. * Ziemlich beliebt war frither die These, der Prophet
spreche hier bereits im Riickblick auf eine lingere Predigt-
erfahrung. * Jesaja hitte die in V.9 ff. enthaltenen Erwigun-
gen iliber den Erfolg der Predigt erst bei der spiteren Abfas-
sung des Berufungsberichtes in das Berufungserlebnis einge-
tragen. Auch Hesse vertritt in seiner 1955 erschienenen Mono-
graphie iiber «Das Verstockungsproblem im Alten Testamenty
diese These, um damit die innere Wahrhaftigkeit der Umkehr-
forderung, die Jesaja erhoben habe, zu retten. Die positive
Mahnung zur Umkehr, die allerdings m. K. in den echten Je-
sajaworten kaum nachweisbar ist **, sei undenkbar, wenn Je-
saja von Anfang an zum Verstockungsprediger berufen wor-
den wiire. Die exegetischen Griinde, die gegen die Riickproji-
zierungsthese und ihre stillschweigenden Voraussetzungen
sprechen, sind in den bisherigen Darlegungen bereits enthalten
und sollen nicht wiederholt werden. Eis mull schon bei der vol-
len Hérte des jesajanischen Gerichtsauftrags bleiben. Und es
ist nicht verwunderlich, daB sich Jesaja selber seinen Anhén-
gern gegeniiber gedréngt sah, diese Hirte als von Jahwe auf-

33 Vgl. dazu Engnell (A.2), S.51 1.

32 Vertreter und Gegner dieser These werden bei F. Hesse, Das Ver-
stockungsproblem im A.T.: Beihefte zur Zeitschr. altt. Wiss. 74 (1955),
S. 84-86, genannt.

35 Wolff (A.30), S.1371.



E. Jenni, Jesajas Berufung in der neueren Forschung 339

getragen in einer Denkschrift zu rechtfertigen. Auch er hatte
sich gegen diese letzte Verschérfung des Gerichts gewehrt mit
der I'rage: «Wie lange?s In dieser Frage steckt die im bisheri-
gen Glauben Jesajas begriindete Voraussetzung, dall das Ge-
richt iiber das Volk nicht das letzte Ziel der Wege Gottes sein
kénne, Ist diese Voraussetzung jetzt dahingefallen? Die Ant-
wort an Jesaja: «Bis daB die Stidte verddet sind...» nimmt
diese Voraussetzung wohl doch positiv auf. Sie ist nicht ironi-
sierend gemeint, wodurch das begrenzende «bis dally uneigent-
lichen Sinn bekime. Nein, sie ist dullerst radikal-paradox: Das
Ziel Gottes ist wohl noch da, aber es wird nur durch das Ge-
richt hindurch, jenseits des Gerichtes, erreicht. Hier miifite eine
Besinnung iiber Gericht und Heil in der prophetischen Verkiin-
digung und in der Geschichte Gottes mit seinem Volk einsetzen,
die iiber Jes. 6 hinausfiihrt. Es liele sich zeigen, dafl auch bei
einem Unheilspropheten das Gericht nicht restlos und in jeder
Beziehung total sein kann. Schon in Jes. 6 ist die Begrenzung
in der gnadenhaften Entsiindigung des Propheten zutage ge-
treten. Und diese Linie setzt sich auch im néchsten Kapital fort
in der symbolischen verheilungsvollen Benennung des Sohnes
Jesajas mit dem Namen Sch®ar-Jaschub, «ein Rest kehrt um».
Fiir das Volk als Ganzes ist aber im jetzigen Moment das Ge-
richt unausweichlich. Der Prophet hat es mit seiner Verkiindi-
gung einzuleiten.

Es spricht nicht gegen, sondern fiir die neuere Propheten-
forschung, wenn das Bild, das sie von Jesaja zeichnet, uns in
vielem sehr fremd anmutet. Der Prophet ist weder ein emp-
findsamer Mystiker noch ein von seinen Erfolgen enttduschter
BufBiprediger, weder ein genialer Verkiinder neuer religitser
Einsichten noch ein hellsichtiger, aber ohne Hoffnung der
Katastrophe entgegensehender Warner seines Volkes. Sein Ge-
heimnis ist das Geheimnis des Gottes, der in der Geschichte mit
seinem erwihlten Volk je und je zu neuem Handeln ansetzt,
zum Gericht — und zum Heil.

Basel. Ernst Jenni.



	Jesajas Berufung in der neueren Forschung

