
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 15 (1959)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen.
G. E. Wright und F. Y. Filson, The Westminster Historical Atlas to the Bible.

Introd. by W. F. Albright. 2. Aufl. Philadephia, The Westminster Press,
1956. 130 S. $7.50.

Die zweite Auflage des vorliegenden, gänzlich durchgesehenen und
überarbeiteten Atlas, der schon als ein Standardwerk der Bibelwissenschaft
gelten darf, ist äußerlich auf jeder Seite um einen Zoll kleiner, dafür aber
um 16 Seiten stärker geworden. Die Landkarten aber, deren Qualität und
Vielzahl man nicht genügend loben kann und die erheblich zum Erfolg der
1. Auflage und der verschiedenen Neudrucke beigetragen haben, sind gleich
groß geblieben und in vielem dem neuesten Stand der Wissenschaft (1955)
angepaßt. Sie sind auch im Wandformat erhältlich und werden als solche
gute Dienste in den theologischen Seminaren und überall für den
Religionsunterricht leisten.

Man könnte hier natürlich einiges bemerken. So z. B. gibt es auf S. 26

der beiden Auflagen und auf Landkarte X eine Identifikation des Tales
Siddim mit der südlichen Seite des Toten Meeres, die aber auf S. 69 und in
anderen Werken Wrights nur als «sehr wahrscheinlich» dargestellt wird1,
so daß auch das darauf folgende Datum nur «ganz versuchsweise»
festgelegt wird.2

In der Landnahmefrage wird die Sache für den Altt.estamentler
besonders interessant. Bekanntlich hat sich Albright schon seit 1939 3 stark
gegen die Ergebnisse der Studien Alts und Möhlenbrinks über die
Landnahme geäußert4, worin sich bald seine Schüler, unter anderen Wright, ihm
anschlössen. Auf der Seite Alts stand dagegen Noth.8 Es ist gar nicht
erstaunlich, daß hier im Bibelatlas die Behandlung der Landnahme nach den
Thesen Albrights wieder in den Vordergrund gerückt ist: sind doch in den
letzten Jahren die Ergebnisse der archäologischen Ausgrabungen in großer
Fülle veröffentlicht und meistens in einer konservativen Richtung von der
Amerikanischen Orientschule gedeutet worden. Sie lassen sich, so wie sie
sich im Atlas finden, in den folgenden Sätzen kurz zusammenfassen
(S. 39 ff.) : Zwei Tatsachen ergeben sich aus den Funden der letzten Jahre.
1. Im 13. Jahrhundert gab es «eine größere und gewaltige Störung», welche
viele kananäische Stadtstaaten auslöschte, wodurch die lokale Obrigkeit

1 G. E. Wright, Biblical Archaeology (1957), S. 50.
2 Wright (Anm. 1), ebd., Anm. 5.
3 W.F.Albright, Bull. Am. Sch. Or. Res. 74 (1939), S. 11 ff.; From the

Stone Age to Christianity2 (1957), S. 274 ff. (deutsche Ausgabe S. 273).
4 A. Alt, Die Landnahme der Israeliten in Palästina (1925), Kl. Sehr.

1 (1953), S. 89 ff.; Erwägungen über die Landnahme der Israeliten in Palästina

(1939), Kl. Sehr. I, S. 126 ff.; Josua (1936), Kl. Sehr. I, S. 176 ff.;
K. Möhlenbrink, Zeitschr. altt. Wiss. 56 (1938), S. 238 ff.

5 M. Noth, Geschichte Israels2-3 (1955), S. 67 ff.; Hat die Bibel doch
recht?: Festschrift Günther Dehn (1957), S. 11 ff.; und, für alle Einzelheiten,

sein Kommentar zu Josua 2 (1953).



300 Rezensionen

derart geschwächt wurde, daß die Stämme sich «in der Hügellandschaft»
ansiedeln konnten; 2. im 12. Jahrhundert, also in der Richterzeit, weisen alle
bis jetzt ausgegrabenen Ortschalten 1- bis 4malige Zerstörungen auf, was
auf einen jahrhundertelangen verbissenen Kampf schließen läßt, währenddessen

die nur wenig spätere Einwanderung der Philister die Lage noch
mehr komplizierte. Das Ende dieses Kampfes brachte die meisten Städte, mit
Ausnahme von Megiddo und Jerusalem, in die Hand der Israeliten.

Wie verhält es sich nun mit den Thesen Alts und Noths? Ich erlaube
mir, sie kurz zusammenzufassen, wobei es natürlich nicht an gewissen
Vereinfachungen fehlen wird. Nach Alt, dem Noth folgt, vollzog sich die
Landnahme im Rahmen eines am Rande des Kulturlandes ziemlich häufig
vorkommenden Seßhaftwerdens halbnomadischer Stämme, die sich erst in den
schwachbesiedelten Berglandschaften niederließen, ohne daß die Städte oder
die Ebenen erobert werden konnten. Hierin unterscheidet sich die
israelitische Landnahme stark von der der Philister und ihrer Verbündeten;
damit wollen natürlich nicht jegliche Kampfhandlungen von vornherein
ausgeschlossen sein, doch diese bildeten eher eine Ausnahme als die Regel®
und fanden, wenn überhaupt, dann hauptsächlich in den Grenzgebieten statt.
Ferner handelten die Stämme nicht unter einheitlicher Führung, sondern
nur einzeln oder in kleinen Verbänden; die einheitliche Führung unter
Josua ist eine spätere Übertragung auf ganz Israel von Seiten der elohi-
stisch-deuteronomistischen Geschichtsschreibung, eines dem Orte und der
Schlacht von Gibeon zugehörigen Helden; die Landnahme im Gebiete
Benjamins, die man leicht durch seine vielen Ätiologien von Jos. 11—12
unterscheiden kann, nimmt dabei den Hauptplatz ein. Wenn man also genau
zusieht, stimmen Albright-Wright und Alt-Noth im Folgenden überein:

1. Die Landnahme war nicht ein Werk ganz Israels (man begreift
jedoch nicht, warum dann die einheitliche Führung unter Josua vom Atlas
angenommen wird).

2. Die Stämme ließen sich zuerst in den schwachbesiedelten Berglandschaften

nieder (Alt-Noth: als Folge eines WeideWechselprozesses, Wright:
weil durch kriegerische Handlungen die dortige Obrigkeit geschwächt
worden war).

Aber die Diskussion 7 entfaltet sich also erst recht darüber, ob die in
den Büchern Josua und Richter vertretene Auffassung eines kriegerischen
Verlaufs der Landnahme den neuen wissenschaftlichen Ergebnissen
entspricht. Wright behauptet dazu: die von der Archäologie aufgefundenen
Zerstörungen hängen eng mit der Landnahme zusammen; Alt und Noth
verlangen gerade hierzu den Beweis. So stellt Alt dies folgendermaßen
dar :8 «Nicht jede Zerstörung, die einem kananäischen Ort im Zeitalter der
Landnahme widerfuhr, braucht die Folge einer Eroberung, und nicht jede
Eroberung das Werk von Israeliten zu sein», wozu er eine Reihe anderer

6 Noth (A. 5), Festschr. Dehn, S. 11.
7 Vgl. G. E. Wright, Archaeology and Old Testament Studies: Journ. of

Bibl. Lit. 77 (1958), S. 47.
8 Alt (A. 4), Erwägungen, S. 42 ff., Kl. Sehr. 1, S. 156 f.



Rezensionen 301

Ursachen aufzählt. Aber auch Noth im oben genannten Aufsatz 9 kann
feststellen, «daß der Bruch zwischen Spätbronzezeit und Früheisenzeit sich an
Ausgrabungsplätzen in Syrien-Palästina auch sonst zeigt, wo ein
Zusammenhang mit der israelitischen Landnahme nicht in Frage kommt, daß er
also auf einem Gesamtwechsel in der Landeskultur beruht»; dafür sei es
doch wahrscheinlicher, daß jene Zerstörungen auf Kämpfe der Städte
untereinander und, um 1200, auf das Auftreten der Seevölker zurückzuführen
seien.10

Nun kann man sich dem Eindruck nicht entziehen, daß Wright weder im
Atlas noch in seiner Archäologie diesen Beweis erbracht hat. Damit will ich
mich gar nicht für oder gegen die Möglichkeit oder sogar die große
Wahrscheinlichkeit der Identität jener Zerstörungen und der israelitischen
Landnahme entscheiden. Nur glaube ich, daß man, wenn man alle Faktoren recht
abwägt, nicht ohne weiteres von den archäologischen Funden aus die
Glaubwürdigkeit der biblischen Tradition behaupten kann. Man beachte z. B. die
Probleme, die an Jericho, Ai und Bethel haften, die ich hier nicht einzeln
behandeln kann.11 Die Lage im Norden und im Süden mag gewiß verschieden

gewesen sein, und Fälle wie z. B. den von Hazor kann es natürlich
mehrere geben. Andererseits ist Noth bereit, für Ortschaften, die besonders
abgelegen sind, die Möglichkeit einer Bezwingung mit Waffengewalt
zuzugeben. 12 Doch befinden wir uns überhaupt im Bereiche der Möglichkeiten.

Der Beweis, daß die Störungen im 13. und 12. Jahrhundert durch die
israelitische Landnahme verursacht seien, scheint mir somit auf
historischem Boden noch nicht erbracht. Unter ihren möglichen Gründen sollte
man bestimmt auch die Landnahme nennen, aber die Kämpfe anderer Völker
können vorläufig nicht als ausgeschlossen gelten.

In den Zusammenhang der Landnahme fügte sich auch die in den
biblischen Berichten nicht erwähnte Eroberung des Zentrums Palästinas um
Schechem ein, wo sich die Josephstämme ansiedelten. Im Atlas wird sie
durch die Möglichkeit erklärt, daß die Gegend schon vorher von Israeliten,
die nicht nach Ägypten gezogen waren, besiedelt war, so daß sich jeder
Kampf erübrigte und ein Bündnis mit den schon ansässigen Stämmen
genügte.

Wie nun auch die Diskussion über die Landnahme weitergehen wird,
so bleibt dieser Atlas ein Standardwerk, dessen 2. Auflage wir den verdienten

Erfolg, der schon seiner ersten beschieden war, wünschen.
Buenos Aires. J. Alberto Soggin.

Gerhard von Rad, Gesammelte Studien zum Alten Testament. Theologische
Bücherei, 8. München, Chr. Kaiser Verlag, 1958. 312 S.

Als sehr willkommene Ergänzung zu seiner «Theologie des Alten
Testaments» (1, 21958) sind in einem Sammelband fünfzehn frühere Arbeiten

9 Noth (A. 5), Festschr. Dehn, S. 7 ff., bes. S. 10 ff.
10 Noth (A. 5), Geschichte, S. 80.
11 Noth (A. 5), Festschr. Dehn, S. 13 ff.
12 Alt (A. 4), Erwägungen, S. 18 f., Kl. Sehr. 1, S. 135; Noth (A. 5),

Geschichte, S. 137 ff.; Festschr. Dehn, S. 15.



302 Rezensionen

G. von Rads neu abgedruckt worden. Sie stammen aus den Jahren 1931 bis
1955 und sind bis auf wenige bibliographische Zusätze unverändert
gelassen. Wenn auch der Verf. deshalb im Blick auf die in den vergangenen
Jahrzehnten gemachten Fortschritte in der alttestamentlichen Wissenschaft
um ein «geschichtliches Verständnis des vorliegenden Bandes» bittet, so

wirken doch auch die älteren der hier abgedruckten Arbeiten noch so

frisch und unmittelbar anregend, daß man sich nur freuen kann, die weit
verstreuten und teilweise schwer erhältlichen Aufsätze in einer praktischen
Sammelausgabe in die Hand zu bekommen.

Den größten Raum beansprucht die bahnbrechende Arbeit Uber «Das

formgeschichtliche Problem des Hexateuch(s)» (1938). Ebenfalls über
Ilexateuchprobleme handeln «Verheißenes Land und Jahwes Land im Hexa-
teuch» (1943), «Es ist noch eine Ruhe vorhanden dem Volke Gottes» (1933),
«Zelt und Lade» (1931), «Die Anrechnung des Glaubens zur Gerechtigkeit»
(1951) und «Das theologische Problem des alttestamentlichen Schöpfungsglaubens»

(1936). Es folgen Arbeiten zu den historischen Büchern: «Der
Anfang der Geschichtsschreibung im alten Israel» (1944), «Die deutero-
nomistische Geschichtstheologie in den Königsbüchern» (1947), «Das ju-
däische Königsritual» (1947). Speziell mit prophetischen Texten beschäftigt
sich nur «Die Stadt auf dem Berge» (1948/49). Schließlich sind noch Arbeiten

zum dritten Teil des alttestamentlichen Kanons zu nennen: «.Gerechtig¬
keit' und .Leben' in der Kultsprache der Psalmen» (1950), «Die levitische
Predigt in den Büchern der Chronik» (1934), «Hiob 38 und die altägyptische
Weisheit» (1955) und «Josephsgeschichte und ältere Chokma» (1953). Den
Schluß bildet «Die Vorgeschichte der Gattung von 1. Kor. 13, 4—7».

Basel. Ernst Jenni.

F. A. W. van 't Land und A. S. van der Woude, De Habakuk-rol van 'Ain
Fasha. Tekst en vertaling. Voorwoord van Th. C. Vriezen. Assen, Van Gor-
cum, 1954. Ohne Paginierung. Fl. 1.90.

Zwei jungen holländischen Gelehrten verdanken wir dieses Bändchen,
das sieh mit Nutzen in die schon unübersehbare Qumrânliteratur einreiht.
Die Herausgeber folgen hauptsächlich dem Text von Millar Burrows, dessen

Ubersetzung sie sich meistens auch zu eigen machen. Nur einige Male (z. B.

zu I, 2 und 8; II, 1; IV, 1 und 8; V, 12; VII, 16) haben sie den Text ein wenig
anders gelesen, was aber nur in wenigen Fällen zu einer gründlich
verschiedenen Übersetzung führt, da der Text an einigen der genannten Orte
so verfallen ist, daß man überhaupt nur mit Konjekturen arbeiten kann. Der
Kommentar erfüllt seine Aufgabe gut.

Buenos Aires. J. Alberto Soggin.

Werner Förster, Neutestamentliche Zeitgeschichte. 1. Das Judentum Palästinas

zur Zeit Jesu und der Apostel. 3., neubearb. Aufl. 2. Das römische
Weltreich zur Zeit des Neuen Testaments. Die urchristliche Botschaft,
hrsg. von O. Schmitz, 26, 1—2. Hamburg, Furche-Verlag, 1959; 1956. 255;
295 S. DM 12.80; 12.80.

Dies ist eine anschaulich geschriebene, leicht zugängliche und doch sehr
inhaltsreiche Übersicht der neutestamentlichen Kulturwelt.



Rezensionen 303

Im ersten Halbband schildert der Verfasser (Professor in Münster,
Westfalen) zunächst in kurzen Zügen die Geschichte der Juden Palästinas
vom babylonischen Exil bis zu den Niederlagen 70 und 135 n. Chr. Dann
konzentriert er die Aufmerksamkeit auf Palästina zur Zeit Jesu und
behandelt in verschiedenen Paragraphen die politischen, sozialen, kulturellen
und wirtschaftlichen Verhältnisse sowie die religiösen Überzeugungen der
Juden dieses Zeitraums. Der zweite Halbband beginnt entsprechenderweise
mit einer Übersicht der damaligen Weltbeherrscher von Cyrus bis Domitian.
Wieder begrenzt der Verfasser dann die Aufmerksamkeit auf das erste
christliche Jahrhundert und beschäftigt sich in Einzelabschnitten mit den

politischen, sozialen, wirtschaftlichen und kulturellen Verhältnissen sowie
mit den religiösen und philosophischen Vorstellungen im Römerreich dieser
Zeit. Darauf folgen noch einige Seiten über die Stellung der Juden im
Römerreich.

Es ist für den Leser im allgemeinen gewiß ein Vorteil, daß Förster die
Schilderung auf die Zeit Jesu und der Apostel konzentriert hat. Dadurch
kann man wirklich sehen, vor welchen Problemen der Meister und seine

Jünger standen. Wer andererseits näheren Aufschluß darüber sucht, was in
der Zeit zwischen den Testamenten geschehen ist, der wird das jeden Band
einleitende Kapitel ein bißchen knapp finden. Auch führt die überwiegend
statische Art der Darstellung mit sich, daß der Leser die wichtigsten internen

Ereignisse des Neuen Testaments, wie die Erscheinung Jesu, die Stepha-
nus-Verfolgung usw., auf die zeitgeschichtlichen Umstände nicht richtig
zu beziehen lernt. Doch ist die Schilderung nie langweilig, sondern immer
lebendig und mit illustrativen Beispielen versehen. In der 3. Auflage des

ersten Bandes werden die Qumranfunde berücksichtigt. Die Arbeit ist als

Einführung in die Umgebung des Neuen Testaments sehr zu empfehlen.
Basel. Bo Reiche.

Wilhelm Wilkens, Die Entstehungsgeschichte des vierten Evangeliums. Zolli-
kon, Evangelischer Verlag, 1958. 178 S.

Nachdem bereits vor ein paar Jahren durch eine Untersuchung von
B. Noack die johanneische Tradition erneut zur Diskussion gestellt worden
war, erscheint nun wieder ein Werk, das sich mit dem Ursprung des

Johannesevangeliums beschäftigt. Der Verfasser sucht die Frage nach der
Entstehung des vierten Evangeliums zu lösen, indem er allein von der
literarischen Seite her an das Problem herangeht. Er rechnet damit, daß ein
ursprüngliches Grundevangelium unter der Hand ein und desselben
Verfassers durch spätere Beifügung von Redepartien erweitert und schließlich
durch Ergänzungen und Neugliederungen in das heutige Johannesevangelium

verwandelt wurde. Damit feiert Wellhausens Grundschriftenhypothese
ihre Auferstehung, allerdings in anderer Durchführung: «Der Evangelist
selber hat einen ursprünglichen Wurf seines Evangeliums nach und nach
erweitert» (S. 7).

Die ganze Arbeit gliedert sich in vier Teile. Im ersten Teil (S. 1—31)
wird nach einem kurzen Uberblick über die Geschichte der Literarkritik
aufgezeigt, daß im heutigen Evangelium ein sog. Passarahmen angetroffen



304 Rezensionen

wird (dreimaliger Zug Jesu zum Passa mit Beziehungen zu Tempelreinigung,

Salbung und Abendmahlszeugnis), der ohne weiteres aus dem Ganzen
herausgelöst werden kann. Der zweite Teil (S. 32—93) dient dann zur
Darstellung des postulierten Grundevangeliums. Dieses könnte man als
Zeichenevangelium charakterisieren. Es setzt sich zusammen aus den sieben Zeichen,
die Jesus tut (vier in Galiläa: Wasser in Wein, Sohn des Königischen,
Speisung, Seewandel; drei in Jerusalem: Lahmer, Blindgeborener, Lazarus),

aus dem Zeichen, das Jesus selbst ist (Tempelreinigung, Salbung,
Abendmahlszeugnis), und aus der eigentlichen Passions- und Ostergeschichte,
die Jesus als den wahren König Israels zeigen will. Abschluß des
Grundevangeliums bildet Kap. 20, 31, womit zugleich der antidoketische Charakter
des Ganzen nochmals betont wird. Als Höhepunkt erscheint der Ruf Jesu
am Kreuz 'es ist vollbracht'. Der dritte Teil (S. 94—122) will darstellen,
wie der Evangelist sein Grundevangelium, das Erzählstoffe darbot, durch
Redenkomplexe erweiterte. Dieser Vorgang würde dem Übergang von Markus

zu Matthäus entsprechen (S. 95). Die schließliche Umgestaltung zum
heutigen Passionsevangelium bildet endlich den Inhalt des vierten Teiles
(S. 123—172). Aus antidoketischem Interesse hat der Evangelist sein
bisheriges Werk total neu gegliedert (und bereichert), indem er den bereits
Im ersten Teil erwähnten Passarahmen anwendet. Die dort genannten
Perikopen werden anders eingeordnet und sind nun nicht mehr historisch,
sondern kerygmatisch relevant. Jesus ist das Passalamm, und «das ganze
Werk Jesu... wird in die Passionsgeschichte hineingenommen» (S. 171).

Die ganze Theorie des Verfassers ist eine Hypothese, deren Wert man
nach dem, was sie zu leisten vermag, beurteilen muß. Tatsächlich finden
überraschend viele Schwierigkeiten auf einfache Art und Weise ihre
Erklärung. Doch sollen die Mängel nicht verschwiegen werden. Eine gewisse
Inkonsequenz in bezug auf die Theorie des Verfassers bedeutet es, wenn am
Schluß behauptet wird, daß der 4. Evangelist der Jünger Johannes) sein
Evangelium nicht selbst habe fertigstellen können, sondern daß es von
seinem Schülerkreis «nach seinem Tode in Umlauf gesetzt worden sei»
(S. 166). Soll damit etwa die Frage einer fremden Redaktion doch wieder
offengelassen werden? Die größte Schwierigkeit liegt meines Erachtens
aber beim Übergang vom 3. zum 4. Teil. Warum wurde der Evangelist zu
einer so weitgehenden Neugliederung genötigt? Auf diese Frage kann der
Verfasser keine befriedigende Antwort geben, weil seine Methode eine rein
literarische ist und auch bewußt sein will. Hier müßten aber rein
theologische Argumente ausschlaggebend sein. Es müßte hier auch das
Verhältnis zur Gnosis ausführlich zur Sprache kommen. Denn nur mit dem

Kampf gegen den Doketismus läßt sich eine solch tiefgreifende Umgestaltung

schwerlich begründen, da ja schon das Grundevangelium nach Ansicht
des Verfassers antidoketisch geprägt war (S. 90 f.) und auch Jesus dort
schon als Passalamm gesehen wurde (S. 124).

Die Arbeit des Verfassers, die als Basler Dissertation geschrieben
wurde, zeichnet sich aus durch eingehende Textuntersuchungen und
interessante, wertvolle Beobachtungen sprachlicher und exegetischer Art zu den
einzelnen Perikopen. Diese werden sicher unabhängig von der Aufnahme



Rezensionen 305

der speziellen Theorie des Verfassers ihren bleibenden Wert behalten, und
gerne wird man jeweilen das Buch in diesem Sinn zu Rate ziehen. Man
bedauert nur, daß einem das Nachschlagen der verstreut behandelten Peri-
kopen nicht durch ein Bibelstellenverzeichnis erleichtert wird.

Diegten, Kt. Baselland. Heinrich Baltensweiler.

Walter Lüthi, Die Apostelgeschichte, ausgelegt für die Gemeinde. Basel,
Friedrich Reinhardt AG., 1958. 402 S. Fr. 10.90.

Lüthi legt mit diesem Buch keinen wissenschaftlichen Kommentar zur
Apostelgeschichte vor. Vielmehr handelt es sich um Gemeindepredigten, die
im Laufe von drei Jahren gehalten wurden. Der Gemeinde mit dem
gepredigten Wort zu dienen, ist die Aufgabe dieses Buches. Lüthi weiß darum,
daß die Predigt «das Erste und Entscheidende» ist, was seit dem Anfang der
Kirche geschehen darf und geschieht. Und er meint damit «nicht Predigtkunst

oder gar Rhetorik, Kanzelrednerei», sondern die Predigt in der
Vollmacht Heiligen Geistes. Die Predigt ist das «Instrument der göttlichen
Weltrevolution», die unter der Gegenwart Jesu Christi bei uns zur
Durchsetzung gelangen möchte. «Revolution» ist ein Hauptstichwort des ganzen
Buches. Und in der Tat, Lüthis Predigten sind von revolutionärer Kraft.

Das Entstehen der christlichen Kirche zu Pfingsten und ihre Missionskraft

wird bezeugt als das Geheimnis und das Wunder des Heiligen Geistes.
Aber so wahr Jesus Christus als der auferstandene Herr lebt und der
Heilige Geist nicht der Vergangenheit angehört, gilt die revolutionierende
Botschaft des Evangeliums gerade auch der heutigen Welt, unserem «einst
christlich gewesenen Abendland». Und so wird die moderne Welt in den
mannigfachen Äußerungen ihres Lebens in die Predigt Lüthis einbezogen
und somit unter den Zuspruch und Anspruch des Evangeliums gestellt.
Dadurch erhalten diese Predigten eine ungemein hohe Aktualität.

Wo die Weltrevolution Gottes durchbricht, da kommt es freilich zur
Scheidung. Israel spaltet sich von der Kirche ab, indem es die
Christusbotschaft von sich weist. Mit Nachdruck wird aber betont, daß gerade diesem
Volk ungebrochen die Treue Gottes gilt, der Israel nicht verloren sein läßt.
Und nur wer wie Lüthi um dieses Geheimnis der Treue Gottes weiß, wird
die rechte Vollmacht haben, auch unserer modernen und gottentfremdeten
Welt die Christusbotschaft zu bezeugen.

Die Sprache Lüthis ist ungezwungen, natürlich, frisch und anpackend.
Die Begrifflichkeit aus den verschiedensten Sparten des Lebens muß dazu
dienen, die biblischen Sachverhalte zu umschreiben und dem heutigen
Menschen nahezubringen. Eine Menge von Vergleichen und Beispielen dient
dem gleichen Ziel. Der historische Hintergrund eines Abschnitts wird nicht
selten, sofern dies der Auslegung förderlich ist, mit Sorgfalt und viel
Geschick lebendig gezeichnet, so daß der Text auch auf diese Weise Fleisch
und Blut gewinnt. Man begegnet überhaupt keiner Seite, die angefüllt wäre
mit Allgemeinplätzen und theologischen Abstraktionen. Man darf daher bei
Lüthi in jeder Beziehung dankbar in die Schule gehen.

Lienen, Westfalen. Wilhelm Wilkens.

20



306 Rezensionen

Joachim Jeremias, Die Kindertaufe in den ersten vier Jahrhunderten. Göttingen,

Yandenhoeck & Ruprecht, 1958. 127 S. DM 13.50.

Zum gleichen Fragengebiet hat sich Jeremias schon 1938 geäußert in
seiner Schrift «Hat die älteste Christenheit die Kindertaufe geübt?» (2. Auflage

1949). Aus dieser früheren Schrift ist die vorliegende «hervorgegangen»

(S. 7). So reizvoll es sein möchte, beide Arbeiten zu vergleichen, besonders

auch hinsichtlich der dabei zu beobachtenden Nuancierungen oder gar
"Wandlungen (solche waren schon zwischen den beiden Auflagen der älteren
Schrift festzustellen), so soll diese Anzeige doch allein der jetzigen, erheblich

umfangreicheren, auch zeitlich weiter ausgreifenden Arbeit gelten.

Auf S. 11—22 geht ein Abschnitt «Die Quellen» voran, in dem die im
Folgenden verwerteten Quellen chronologisch geordnet aufgezählt werden.
Besonders wertvoll sind hierbei die bibliographischen Angaben, die zum Teil
beträchtlichen Umfang haben (so S. 14—18 über die Kirchenordnung Hippolyts).

Die beiden ersten Kapitel gelten der neutestamentlichen Zeit. Kap. I
behandelt «die Taufe von Kindern beim Übertritt der Eltern» (S. 23—50),
wobei aus der «Oikos-Formel» (S. 23 ff. ; Weiterführung der Beobachtungen
Stauffers), aus der «Taufsolidarität der Familie» (S. 27; Anschluß an Cull-
mann), ferner vor allem aus der Analogie mit dem bei der jüdischen Pro-
selytentaufe Üblichen (S. 28—47; der längste Abschnitt der Arbeit)
geschlossen wird, daß die Urkirche von Anfang an Kinder jeden Alters beim
Übertritt der Eltern mitgetauft haben dürfte. Zur gegenteiligen Feststellung

gelangt Kap. II mit Bezug auf «die Taufe von in christlicher Ehe
geborenen Kindern» (S. 51—68), wenigstens für die älteste Zeit, in der man
in diesen Fällen «Taufverzieht» geübt habe. Der bald einsetzende «Wandel
der Praxis» (S. 57—61) wird mit Hilfe von Mark. 10, 13—16 Par. (S. 61 ff.)
auf «etwa zwischen 60 und 70 n. Chr.» (S. 68) festgelegt. Kap. III stellt «die

Entwicklung bis zum Ende des 3. Jahrhunderts» dar, vorweg (S. 69—81) die
im Osten (Kleinasien, Ägypten, Palästina, Syrien), dann (S. 82—101) die im
Westen (Griechenland, Italien und Gallien, Afrika). Eindrücklich zeigt sich
hierbei die Einheitlichkeit des Gesamtbildes, was die Verbreitung der
Kindertaufe, und zwar als Säuglingstaufe, betrifft, sowie das völlige Fehlen
jeglichen Taufaufschubs. Dieses Problem meldete sich vielmehr erst im
4. Jahrhundert; seiner Entwicklung ist Kap. IV «Die Krise und ihre
Überwindung» (S, 102—114) gewidmet. Das kurze Kap. V «Schluß» (S. 115)
rundet ab.

Hatte schon die eingangs erwähnte frühere Schrift mit Recht viel
Beachtung gefunden, so ist das gleiche auch für diese neue Veröffentlichung

zu erwarten. Das Thema ist noch immer aktuell, und Jeremias
behandelt es überaus anregend, ja spannend. Er macht den Leser mit
zahlreichen neuen Materialien und Argumenten bekannt, etwa mit dem Beitrag
der Qumran-Schriften oder mit der Zuweisung einiger Chrysostomus
zugeschriebener Psalmenauslegungen an Asterius, die eine erhebliche
Früherdatierung ergibt. Besonders sorgfältig werden die Inschriften ausgewertet.
Mehrere Register (S. 120—127) helfen die vielen Querverbindungen er-



Rezensionen 307

schließen, die das Buch durchziehen. Eine Fülle von Literatur ist verarbeitet
(Verzeichnis S. 117—119).

So zwingend viele Ausführungen sind, lassen sich anderwärts Bedenken
gleichwohl nicht unterdrücken. Einige Beispiele aus Kap. I und II seien
genannt. Etwa : ist mit der Übernahme der alttestamentlichen Oikos-Formel
wirklich so zwingend zu rechnen? Daß es «äußerst fraglich ist, ob zum
Hauswesen des Kornelius, des Gefängniswärters in Philippi, der Lydia, des

Archisynagogen Krispus, des Stephanas jeweils eine größere Sklavenschar
gehört hat> (S. 24), und also nicht diese mit dem «ganzen Hause» gemeint
sein könnte, trifft — ungeachtet (Jeremias schreibt: «angesichts») «des
Gesamtbildes, das die ältesten Missionsgemeinden in sozialer Hinsicht bieten»
— für die ersten 4, wenn nicht für alle 5 Fälle kaum zu.

Nach wie vor schwierig bleibt die Frage, wieweit die Analogie der Pros-
elytentaufe tatsächlich reicht. Ich möchte nur einen Punkt hervorheben.
Jeremias hat recht (S. 56) : wenn die nach dem Übertritt ihrer Eltern
geborenen Proselytenkinder im Judentum nicht getauft worden sind (begreiflich

genug, da sie nicht als unrein galten; aber selbstverständlich sind die
Knaben beschnitten worden), so handelt es sich dabei um «Taufverzicht»,
und ein bloßer «Taufaufschub» ist in diesem Fall «völlig ausgeschlossen».
Aber: erlaubt das, auch bei 1. Kor. 7, 14c von «Taufverzicht» zu sprechen,
weil «Taufaufschub» nicht in Betracht komme, da ein solcher erstmals für
das Jahr 329/30 nachzuweisen sei? Man kann doch diesen späteren Begriff
des Taufaufschubs, der bereits die Sitte der Kindertaufe voraussetzt, nicht
ohne weiteres in 1. Kor. 7, 14 c eintragen. Ein eigentlicher Taufverzicht, bei
dem die betreffenden Kinder gleichwohl als volle Christen gegolten hätten,
scheint mir auf diese Weise für die paulinisehe Zeit nicht bewiesen werden
zu können, so sicher in 1. Kor. 7, 14 c an nicht getaufte Kinder gedacht sein
muß. Doch läßt diese Stelle ohnehin manche Möglichkeiten der Erklärung
offen (vgl. auch Gerhard Delling, Nun aber sind sie heilig, in: Gott und
Götter, 1958, S. 84—93). Die Fragwürdigkeit der Argumentation mit der
Proselytentaufe in Kap. II wirkt übrigens notwendig auch nach Kap. I
hinüber.

Auch die Verwertung von Mark. 10, 13 ff. befriedigt nicht restlos. Je
loser das Verhältnis ist, in dem Joh. 3, 5 zu Mark. 10, 15 Par. steht, desto
weniger ist es erlaubt, Joh. 3, 5, weil hier die Taufe gemeint ist, sogleich als
Zeugnis für die Kindertaufe zu nehmen. Was ferner das KuAüetv betrifft, so
darf der Unterschied zwischen «ich verwehre jemandem, daß er» und «etwas
verwehrt es mir, daß ich» keinesfalls übersehen werden. Wenn schließlich
Luk. 18, 15 von ßp^qpp die Rede ist, so kann das auch damit zusammenhängen,
daß Lukas das irpocrcpépeiv als «Herzutragen» und nicht als «Zuführen»
verstanden hat.

Wenn Jeremias im Vorwort selber feststellt, daß «vieles, namentlich in
den allerersten Anfängen, noch dunkel bleibt» (S. 7), so hat er hiermit leider
recht, so beachtenswert seine Bemühungen auch ohne Zweifel sind, gerade
die Frühzeit der Kindertaufe aufzuhellen.

Bern. Wilhelm Michaelis.



308 Rezensionen

Hermas, Le Pasteur. Sources Chrétiennes, Série grecque, 53. Introduction,
texte critique, traduction et notes par Robert Joly. Paris, Les Editions du
Cerf, 1958. 407 S. ffrs. 1950.

Seit Jahren hat man eine moderne kritische Textausgabe des Hirten
vermißt. Jetzt kommt, neben der Berliner Ausgabe eine zweite, davon
unabhängige Edition, von Dr. Joly mit Unterstützung der «Fondation Universitaire

de Belgique> besorgt. Diese war schon 1952 mit einer französischen
Übersetzung vollendet, mußte aber später als die Berliner Ausgabe erscheinen.

Eine Ähnlichkeit mit dieser besteht darin, daß man neben der älteren
Einteilung eine neue, fortlaufende Kapiteleinteilung braucht. Diese Neuerung

beabsichtigt, das Zitieren zu vereinfachen. Aber es wird wenigstens in
der nächsten Zukunft notwendig sein, doppelte Zitatangaben zu geben, wie
z. B. Herrn. Sim. IX, 19, 3 (Past. 96, 3).

Die Einleitung enthält Ausführungen über Komposition und Daten,
Kap. 1—2. Joly schließt sich der gewöhnlichen Theorie von zwei
Abfassungsperioden an. Er vermutet, daß Hermas der Bruder des Pius sei und
daß die Schilderungen nicht Erlebnisse, sondern Fiktionen seien. Kap. 3—6
der Einleitung behandeln «la Pénitence, la Christologie, l'Eglise, la Morale
d'Hermas». Es wird ausdrücklich betont, daß es sich für Hermas nicht um
eine zweite Buße, sondern um ein Einzelereignis vor dem anragenden Weltende

handelt. Die Frage wird auch gestellt, warum Hermas nie wegen
seines Adoptianismus verketzert worden ist. Die Antwort lautet: «c'est le
moraliste qui a toujours retenu l'attention, et à bon droit». Die Kirche ist
für Hermas eine transzendente Größe, vor allen Dingen geschaffen, aber
auch eine eschatologische Größe «im Kommen». Sie hat in ihrer Mitte auch
Sünder, um deren willen die Parusie verzögert wird, damit sie sich bekehren
können. Kap. 8 behandelt die Quellen und Kap. 9 die Überlieferung.

Der griechische Text hat einen kritischen Apparat, und die Abweichungen

von der Berliner Ausgabe sind am Ende des Buches verzeichnet. Die
Erklärungen sind leider knapp, aber mit Literaturnachweisen versehen. Das
Literaturverzeichnis dagegen ist ausführlich, und ein vorzügliches
griechisches Wortregister, das auch Phrasen berücksichtigt, schließt das
Buch ab.

Wir haben also hier eine wertvolle Studienausgabe bekommen. Jetzt
fragt man sich natürlich: Wer wird nun auch einen ausführlichen modernen
Kommentar zum Hirten bieten?

Uppsala. Olof Andrén.

Théodoret do Cyr, Thérapeutique des maladies helléniques. Texte critique,
introduction, traduction et notes de Pierre Canivet. Sources chrétiennes,
57. Paris, Editions du Cerf, 1958. 522 S.

Pierre Canivet, Histoire d'une entreprise apologétique au Ve siècle. (Bibliothèque

de l'Histoire de l'Eglise.) Paris, Bloud & Gay, 1958. XXIV + 384 S.,

Tafeln.
Man ist dankbar, daß nun auch die wichtige Schrift Theodorets von
1 Der Hirt des Hermas, hrsg. von Molly Whittaker. Die griech.

christ. Schriftst. der erst. Jahrh., 48 (1956).



Rezensionen 309

Kyrus «Die Heilung der hellenischen Krankheiten» in den Sources
chrétiennes vorliegt. P. Canivet hat die Bearbeitung des Textes und die
französische Übersetzung besorgt. Canivet ist in besonderer Weise darauf
vorbereitet gewesen. Er hat sich gerade mit diesem Werk Theodorets eingehend
beschäftigt und großangelegte Studien über dessen Entstehung, dessen

apologetische Methode und dessen Quellen angestellt.
Die Ergebnisse, zu denen Canivet dabei gekommen ist, sind in einem

Band niedergelegt, der gleichzeitig mit der Textausgabe erschienen ist.
Er zeigt da zunächst, daß Theodoret seine Apologie zur Zeit der
Christenverfolgungen in Persien verfaßt hat (419—423). Es handelt sich also um
ein Frühwerk. Dann wird untersucht, inwiefern Theodoret sich von früheren

Apologeten unterscheidet. Man kann sich ja fragen, warum eine
Apologie nach dem Sieg der christlichen Kirche überhaupt noch nötig war.
Canivet schildert die Umgebung, in der Theodoret sich befand; es ging für
ihn darum, die intellektuellen Kreise zu gewinnen, die sich dem christlichen
Glauben noch immer unzugänglich zeigten. Der Verfasser zählt die Themen
einzeln auf, die in dieser Auseinandersetzung eine Rolle spielten; besonders
viel scheint Theodoret an der Rechtfertigung des mönchischen Lebens
gelegen zu haben. Canivet weist auch nach, daß Theodoret nicht, wie man oft
annahm, einen besonderen Traktat gegen die Juden geschrieben hat,
sondern daß dieser Traktat in Wirklichkeit in den Abschnitten der Apologie
zu suchen ist, in denen Theodoret sich gegen die Juden wendet. Der breiteste
Teil der Untersuchung ist dann aber der Frage gewidmet, welche Quellen
Theodoret benützt, auf welche Weise er sie zitiert und welche Kenntnis der
profanen Literatur er besessen hat. In diesem Zusammenhang liest man mit
besonderem Interesse die Angaben über ein Florilegium aus den Werken
Piatos, aus dem Theodoret sein Wissen über Plato geschöpft haben soll. Die
Untersuchung ist reich an Einzelergebnissen, die hier nicht ausgebreitet
werden können. Der Hinweis muß genügen, daß die Arbeit Canivets ein
gründliches Eindringen in die Probleme ermöglicht, die die Apologie
aufwirft, und die Gestalt Theodorets in manchen Zügen konkreter werden läßt.

Herblingen, Kt. Schaffhausen. Lukas Vischer.

Karl Barth, Fides quaerens intellectum. Anselms Beweis der Existenz Gottes im
Zusammenhang seines theologischen Programms. 2. Aufl. Zollikon, Evangelischer

Verlag, 1958. 163 S.

Ist es vielleicht symptomatisch, daß heute, wo sich Barths Lebenswerk
langsam abrundet, sein umstrittenes Anselm-Buch eine 2. Auflage erlebt?
Wir wissen 1959 weit besser als 1931, welche Bedeutung gerade diese
einzige größere Monographie aus dem Gebiet der Dogmengeschichte im
Gesamtzusammenhang der Barthschen Denkbewegung einnimmt. Hier ringt
Barth nicht nur mit sich selbst und mit Anselm, sondern mit der großen
Alternativfrage aller abendländischen Theologie: mit dem Verhältnis von
fides und ratio, credere und probare, Gottes-Beweisung (gen. subj.) und
Gottes-Beweis (gen. obj.).

Hat man von Seiten der Spätscholastik Anselm vorgeworfen, er leite
seine theologischen Sätze aus der Vernunft ab, so sah und sieht sich Barth



310 Rezensionen

ähnlichen Einwänden ausgesetzt. Seine "Verteidigung der Anselmschen
Position darf daher als ein Kampf um die eigenen Fundamente angesehen
werden.

Es zeugt von keiner echten Bemühung um die Sache, wenn man Barths
Anselm-Interpretation zu einer plumpen Eisegese stempelt oder sie als
eine bedenkliche Yerirrung brandmarkt. Denn Barths theologische
Bemühung kreist ja seit Safenwil um die eine Frage, die auch in der
vorliegenden Schrift zur Diskussion steht: Wie können wir rechtschaffen von
Gott reden?

Barths kopernikanisch-prophetische Entdeckung war das Totaliter aliter

des ersten und zweiten Römerbriefes, das sich später als ein gestaltungsmächtiges

Motiv seiner theologischen Arbeit erwies, deren Früchte sich in
der «Kirchlichen Dogmatik» zu einer solch gewaltigen denkerischen
Architektonik entfalteten, daß seine Kritiker ihn darüber zum Offenbarungs-
positivisten und Platoniker erklärten. Aber ebensowenig, wie man bei Barth
unter Berufung auf seine bisweilen allzu glatte theologische Systematik
von einem Beweis der Offenbarung sprechen kann, wird man dies bei
Anselm tun dürfen. Denn beide Denker haben ihre letzten Voraus-Setzungen
nicht in der Philosophie — ein Vorwurf, den unkritisch-vorschnelle
Entdeckerfreude Anselm genau so entgegenhielt wie Barth —, sondern im
Hören auf das im Raum der Kirche gepredigte und geglaubte Wort Gottes.

Daß Anselm beweisen wollte, läßt sich nicht bezweifeln. Aber sein
Beweis war nie und nimmer ein ontologischer, weil für ihn die Existenz
Gottes nicht einen möglichen Endpunkt philosophischer Induktion, sondern
den absoluten Ausgangspunkt alles Redens von Gott bildete. Die Erkenntnis
dieses Sachverhaltes darf als das bleibende "Verdienst der Beschäftigung
Barths mit Anselm gewertet werden. Und Barth scheint mir auch darin
recht zu haben, daß es sich bei Anselm nicht um den Versuch handelt, die
Wirklichkeit Gottes per viam rationis demonstrare ad oculos insipientis,
sondern daß sich Anselms Beweis in der Form einer Glaubensaussage
vollzieht, die den zweifelnden Gesprächspartner unter die (geglaubte und
darum ständig vorausgesetzte) Faktizität der Existenz Gottes stellt, um von
dieser Basis aus das Gespräch mit ihm zu führen, in dem es dann allerdings
nicht um einen philosophischen Beweis des Daseins Gottes geht, sondern
vielmehr um die Hin-Weisung zu dem, quo maius cogitari nequit.

Wir werden gut daran tun, uns diesen Neudruck zum Anlaß einer neuen
Auseinandersetzung mit der in ihm aufgeworfenen Problematik werden zu
lassen, einer Problematik, die in unserer gegenwärtigen hermeneutisclien
Uferlosigkeit unser Denken nicht weniger fordert als unseren Glauben.

Stuttgart. Gotthold Müller.

Wilhelm Niesei, Die Theologie Calvins. 2. Aufl. München, Chr. Kaiser Verlag,
1957. 255 S. Fr. 16.30.

Wilhelm Nieseis Werk bezeichnete in seiner 1938 erschienenen 1. Auflage

einen Wendepunkt des Calvin-Verständnisses. Während man vorher das

Eigentliche Calvinischen Denkens entweder in der einen oder andern sog.



Rezensionen 311

«Zentrallehre» (Prädestination, Heiligung, Gloria Dei usw.) oder in der
formalen Durchgestaltung des ganzen Komplexes biblisch-kirchlicher
Lehraussagen zu finden meinte, machte Niesei mit neuem Ernst den Umstand
geltend, daß es Calvin weder um ein materiales noch um ein formales
Prinzip als solches zu tun ist, sondern allein um den methodisch vollzogenen
ehrfürchtigen Hinweis auf das eine lebendige Wort Gottes selber: «In der
Bibel haben wir es mit Gott selber zu tun. Er redet heute durch das Wort
seiner Zeugen zu uns und offenbart sich uns. Durch all die Wörter der
Bibel erklingt Gottes Wort selbst. Das Wort der Wörter, Jesus Christus,
tritt auf den Plan... Im Hinblick auf diese Auffassung des Schriftprinzips
hat es wenig Sinn, es das Formalprinzip der Theologie Calvins zu nennen.
Christus selbst, der menschgewordene Gottessohn, das ist keine Form. Aber
der Ausdruck Materialprinzip würde die Sache ebenfalls nicht treffen. Nicht
irgendeinem Inhalt weiß Calvin seine Theologie untergeordnet. Christus,
das lebendige Wort Gottes an uns, ist kein Element einer Lehre, von dem
dann alle andern Elemente abzuleiten wären. Christus Jesus ist der Inhalt
aller Inhalte. Er ist der Herr, auf den Calvin mit brennendem Verlangen
wartet...» (S. 30). Es ist kein Zweifel, daß der Neuansatz in der modernen
Theologie Niesei die Augen geöffnet hat für diese innerste Bezogenheit
Calvinischen Denkens. Aber ebenso wenig scheint uns ein Zweifel möglich,
daß unser eigenes theologisches Neubeginnen uns dem wirklichen Calvin
nähergebracht hat.

In der Neuauflage, die uns vorliegt, hat das Buch nach zwei Seiten

gewonnen. Zunächst nach seiner stofflichen Vollständigkeit. Während sich
die erste Auflage mit einer Auswahl der entscheidenden dogmatischen
Probleme begnügte, ist die zweite in dem Sinn vollständig, als kaum ein wesentlicher

Gesichtspunkt Calviniseher Theologie unberücksichtigt geblieben ist.
Sodann hat das Buch an innerer Freiheit Calvin selber gegenüber gewonnen.
Gewisse Grenzen und Befangenheiten Calvins, die in der ersten Auflage
übersehen oder doch verharmlost wurden, sind nun als solche kenntlich
gemacht. In dieser Hinsicht dürfte der Verfasser bei aller Autorität, die
Calvin als einem der großen Lehrer der Kirche Jesu Christi zukommt, ruhig
noch ein Stück weitergehen. Die Prädestinationslehre Calvins ist doch
gerade in ihren Kurzschlüssen zu folgenreich gewesen, als daß sich die
Kritik auf ein, zwei Sätze beschränken dürfte (S. 172). So ist die inhaltliche
Dürftigkeit und relative Bibelferne der Calvinischen Eschatologie zu wenig
als solche sichtbar gemacht (S. 150 f.). So müßte endlich auch in der
Beurteilung der Calvinischen Sakramentslehre unseres Erachtens deutlicher
auf deren Schranken hingewiesen werden. Es geht doch ja gerade auch
Niesei um eine Darstellung der Theologie Calvins, die sich in
lebendigverbindlichem Gespräch vollzieht und also die Freiheit der Kritik nicht
aus-, sondern einschließt.

Aber diese Schwächen auch der Neuauflage sind die Kehrseite ihrer
Stärke: der Entschlossenheit, Calvin da aufzusuchen und zu vernehmen,
wo man ihn letztlich allein treffen kann: in der — den Schüler dem Lehrer
maßgeblich vorbindenden! — Verantwortung dem biblisch bezeugten Wort
Gottes, Jesus Christus selber gegenüber. In diesem Zeichen wird die Neu-



312 Rezensionen

aufläge unter einer neuen Generation ebenso dankbare Leser finden, wie die
erste Auflage sie unter der Generation des Kirehenkampfes gefunden hat.

Benken, Kt. Baselland. Eduard Buess.

Wolf-Dieter Marsch, Christlicher Glaube und demokratisches Ethos, dargestellt
am Lebenswerk Abraham Lincolns. Ein Beitrag zur Geschichte der
Vereinigten Staaten von Amerika. Studien zur evangelischen Sozialtheologie

und Sozialethik, 2. Hamburg, Furche-Verlag, 1958. 246 S. DM 16.80.

Alexis de Tocqueville schreibt von den Amerikanern: «Sie verbinden die
Idee des Christentums so eng mit der Idee der Freiheit, daß man ihnen
unmöglich begreiflich machen kann, die eine ohne die andere zu denken.»
Diese unreflektierte Verbindung von christlichem Glauben und Glauben an
Freiheit und Demokratie wird besonders von Deutschen, denen sie meist
völlig unvertraut ist, immer wieder mit Verwunderung festgestellt. Es ist
das Anliegen des vorliegenden Buches, der Legitimität dieser Verbindung
anhand des amerikanischen Leitbildes historisch und systematisch
nachzugehen und sie auch für die deutsche Zukunft fruchtbar zu machen.

Im Mittelpunkt der Untersuchung steht Abraham Lincoln, der wie keine
andere Gestalt die Verkörperung der spezifisch amerikanischen Synthese
von christlichem und demokratischem Ethos darstellt. So ist ja Lincoln für
das amerikanische Bewußtsein geradezu zur Symbolgestalt seiner Ideale
geworden.

Wolf-Dieter Marsch, ein junger deutscher Theologe, der in den USA
studierte, erweist sich als ein guter Kenner der fast unübersichtlich großen
amerikanischen Lincoln-Literatur. Den ersten Teil seines Buches bildet ein
sehr instruktiver Abriß der amerikanischen Geistesgeschichte. Marsch zeigt
die geistigen Wurzeln der amerikanischen Demokratie, einerseits im Puri-
tanismus mit der zentralen Bedeutung des covenant-Gedankens, andrerseits
im Independentismus mit seiner hohen religiösen Wertung der individuellen
Freiheit und der Menschenrechte. Der Hauptteil des Buches ist dann der
sorgfältigen Untersuchung des Denkens und politischen Handelns von
Lincoln gewidmet.

Lincoln war kein Kirchenchrist. Aber es wird deutlich, wie stark er
nicht nur von den protestantischen Traditionen Amerikas, sondern auch von
einer ganz persönlichen Überzeugung biblisch-christlicher Prägung
bestimmt war. Darin findet sich einmal das Erbe der alten Independenten: der
Glaube an den göttlichen Ruf zur Freiheit für alle bildet die ethische
Begründung der Sklavenbefreiung. Lincoln sieht die ganze Geschichte
erfüllt vom Kampf des freiheitlichen gegen das tyrannische Prinzip. Er
sieht seine und Amerikas Aufgabe in der entschlossenen Realisierung der
Menschenrechte. — Als Erbe des alten Puritanismus kommt dazu der Glaube
an das alle verpflichtende Recht, über das die staatliche Ordnung (d. h.
konkret die Union auch gegenüber den Einzelstaaten) zu wachen hat. Recht
und Bund sind wohl für Lincoln nicht mehr theokratisch, sondern in der
Gültigkeit der ethischen Prinzipien begründet, aus denen die USA
entstanden sind. Um diese Prinzipien im öffentlichen Leben zu verwirklichen,
bedarf es aber immer wieder der Besinnung, der «Umkehr». So tragen viele



Rezensionen 313

politische Äußerungen Lincolns den Charakter eigentlicher Bußpredigten.
Für ihn ist es klar (und das ist wieder puritanisches Erbe), daß Gott nicht
nur an der einzelnen Seele handelt, sondern daß er sein Reich aufrichten
will durch sein Bundesvolk. So ist es die besondere Mission Amerikas, daß

es als «Nation unter Gott» seinen Weg zu gehen hat. — Schließlich soll sich
(darin sieht Marsch eine weitere Konstante im Denken Lincolns) im
politischen Leben nicht starre Gesetzlichkeit, sondern versöhnende Liebe
auswirken. Das zeigte sich vor allem in Lincolns Haltung beim Ende des

Bürgerkriegs, die sich leider infolge seiner Ermordung nicht mehr so
auswirken konnte, wie es nötig gewesen wäre.

In einem Schlußabschnitt sucht Marsch aus seinen Untersuchungen
Konsequenzen für heute zu ziehen. Dieser Teil hätte durch gedankliche und
stilistische Straffung wohl an Klarheit gewonnen. Für das Verständnis
Lincolns und des amerikanischen Geistes überhaupt aber bietet das Buch
reichen Gewinn.

Pratteln, Kt. Baselland. Andreas Lindt.

Gottesdienst — Menschendienst. Eduard Thurneysen zum 70. Geburtstag am
tO. Juli 195S. Zollikon-Zürich, Evangelischer Verlag AG, 1958. 350 pp.
Fr. 30.55.

Professeur de théologie pratique à l'Université et pasteur de la cathédrale,

Eduard Thurneysen s'est acquis durant ses trente ans d'enseignement
et de ministère à Bâle une très large audience. Si les théologiens lui savent
gré de la part qu'il a prise au renouveau biblique, si les spécialistes de la
médecine psychosomatique et les psychiatres apprécient sa connaissance de
l'homme (une connaissance puisée aux sources mêmes de la révélation,
précisons-le), de nombreux fidèles lui vouent une légitime gratitude parce qu'il
a été pour eux, dans sa prédication comme dans sa cure d'âmes, un messager
de la grâce de Dieu manifestée en Jésus-Christ. Cette diversité de milieux
qui constitue le vaste cercle des amis d'Eduard Thurneysen a trouvé une
heureuse expression dans le recueil de travaux qui lui a été offert l'année
dernière à l'occasion de son 70« anniversaire.

« Gottesdienst-Menschendienst » s'ouvre par la correspondance que Karl
Barth, alors professeur de théologie réformée à l'Université de Göttingen,
et Eduard Thurneysen, alors pasteur à Brüggen (Saint-Gall), ont échangée
de 1921 à 1925. Rassemblées sous le titre «Lebendige Vergangenheit» (p. 7

à 173 : elles forment donc la moitié de l'ouvrage en question), introduites
par une notice de Barth empreinte à la fois d'un humour savoureux et d'une
affection profonde pour le jubilaire, les lettres qu'il nous est donné ainsi de

dépouiller sont du plus haut intérêt. Constituant en quelque sorte le
complément de l'article que Thurneysen a consacré aux premières recherches
du pasteur de Safenwil (« Die Anfänge » : Karl Barths Theologie der Friih-
zeit, in: « Antwort», Festschrift zum 70. Geburtstag von Karl Barth,
Zollikon-Zürich, 1956), elles permettent au lecteur de se représenter l'ambiance
dans laquelle est née ce qu'on est convenu d'appeler, faute de mieux, la
,« théologie dialectique ». Sur la toile de fond d'une Allemagne ébranlée par
la défaite de 1918, ruinée par l'inflation et blessée dans son nationalisme



314 Rezensionen

par l'occupation étrangère, se dessinent ainsi, burinées en traits incisifs, les
figures des grands théologiens de l'époque. Althaus, Peter Brunner,
Bultmann, Goeters, Gogarten, Harnack, Hirsch, Holl, Kolfhaus, Lang, Lietzmann,
Merz, Peterson, Karl-Ludwig Schmidt, Seeberg, Schrenk, Stange, Tillich
défilent entre autres devant nos yeux. Du décor d'une Suisse épargnée par
la guerre et néanmoins inquiétée par la menace du chômage se détachent les
silhouettes de Peter Barth, d'Emil Brunner, de Dieterle, de Grob, de Kutter,
de Ragaz et de Wernle, pour ne citer que les noms les plus connus.

Mais il y a plus encore dans cette suite de 93 lettres (dont 47 de Barth
et 46 de Thurneysen). Le lecteur y trouvera en effet comme un écho du combat

qui fut mené, dès la publication du Commentaire sur l'Epître aux
Romains, avec une ardeur admirable et avec la conscience prophétique
d'écrire une nouvelle page de l'histoire. La fondation de la revue « Zwischen
den Zeiten», l'apprentissage par Barth de son métier de professeur, l'élaboration

de ses cours jour après jour dans une espèce de fièvre créatrice qui
consume souvent une bonne partie de ses nuits, ses tournées de conférences
à travers l'Allemagne, ses difficultés avec ses collègues de la Faculté de

théologie de Göttingen, l'éventualité de son retour en Suisse comme successeur

de Kutter à Zürich, sa nomination à l'Université de Münster (1925)
nous apparaissent dans le mouvement même de la vie. L'effort de fidélité
biblique accompli par Thurneysen dans sa prédication, ses échanges de vues
avec Kutter, l'éventualité de son appel à Göttingen pour reprendre la chaire
de Barth, les soucis et les joies de son ministère pastoral nous deviennent
présents dans leur déroulement. En bref : pour qui connaît les règles du

genre épistolaire, pour qui ne s'offusque par conséquent ni de sa familiarité
ni de sa spontanéité, l'échange de correspondance entre Barth et Thurneysen

apparaît non seulement comme un dialogue thêologique des plus
féconds, mais encore comme la concrétisation d'une indéfectible amitié.

Deux médecins s'expriment ensuite dans « Gottesdienst - Menschendienst

». Tenant de l'école psychosomatique, Richard Siebeck montre dans
un article intitulé « Die Einheit des Menschen in ihrer Bedeutung für die
medizinische Wissenschaft» (p. 175-189) la complexité de l'étiologie
pathologique : les maladies ne provenant pas d'une, mais de nombreuses causes
qui influent sur le corps, sur l'âme et sur l'esprit humains, il importe pour
la médecine de ne jamais perdre de vue l'unité de la personne. Dans une
étude riche en aperçus, « Schuld als Problem der Psychiatrie und der
Seelsorge » (p. 191-208), John E. Staehelin, professeur de psychiatrie à
l'Université de Bâle, relève le rôle aussi important que délicat du pasteur appelé
à s'occuper de malades mentaux, et la nécessité d'orienter vers le Dieu de la
grâce les névrosés et les déprimés qui abondent en notre temps.

Après les apports de la science médicale, les contributions de cinq
théologiens ont trouvé place dans les mélanges offerts à Eduard Thurneysen.
Walter Lüthi présente sous le titre modeste de « Ein Kapitel » (p. 209-219)
une étude biblique sur Josué 1/1-18 donnée à Berlin en 1957 et remarquable
autant par sa vigueur que par sa fidélité. Dans son article «Die Verkündigung

des Evangeliums in der marxistischen Welt» (p. 221-249), Johannes
Hamel, professeur de théologie pratique au Séminaire de Naumburg, fournit



Rezensionen 315

la preuve non seulement que l'Eglise subsiste dans l'Allemagne de l'Est,
mais encore que, comptant sur Dieu seul, elle découvre la puissance de sa
Parole. Réunissant sa connaissance de l'Ancien Testament et son expérience
du ministère dans un travail intitulé « Alttestamentliche Vorbilder unseres
Pfarramts > (p. 251-275), Wilhelm Vischer évoque de manière suggestive les
ancêtres du pasteur que furent les bergers, les prêtres, les sages et les
prophètes. Dans son étude «Evangelische Frömmigkeit» (p. 277-304), Gottlob
Spörri s'attache à définir la piété évangélique, affranchie de tout légalisme,
fondée sur la seule grâce, et à en découvrir les manifestations diverses, à la
fois individuelles et collectives. Enfin, sur le thème « Das Evangelium und
die Zivilisationen» (p. 305-320), Roland de Pury se livre à des considérations

importantes pour la poursuite de l'œuvre missionnaire parce qu'elles
permettent aux peuples coloniaux de dissocier la foi chrétienne de la
civilisation occidentale, puissance de colonisation.

L'étude de Ruth Speiser, « Die Gestalt des Zeugen im Neuen Testament

» (p. 321-332), qui constitue le dernier morceau du recueil dédié à

Eduard Thurneysen, mérite une mention spéciale. Elle révèle en effet ce que
la théologie peut gagner à n'être pas réservée à un cercle étroit de spécialistes.

Eclairée par la connaissance que l'auteur a des problèmes juridiques,
— Ruth Speiser est substitut au greffe du tribunal civil de Bâle —, la notion
biblique de témoin retrouve ici sa pleine signification.

Au terme de cette rapide enquête, il apparaît que « Gottesdienst -
Menschendienst » est mieux que l'assemblage d'un certain nombre d'écrits d'occasion.

C'est, avec la bibliographie du jubilaire qu'a établie Marguerite Thurneysen

(p. 333-350), un ouvrage auquel on recourra encore demain.
Bâle. Richard Stauffer.

E. Coreth, O. Muck und P. J. Schascliing, Aufgaben der Philosophie.
Philosophie und Grenzwissenschaften, hrsg. vom Philosophischen Institut an
der Theologischen Fakultät Innsbruck, 9, 2. Innsbruck, Felizian Rauch,
1958. 210 S. Fr. 11.45.

Drei thomistische Philosophen aus dem Jesuitenorden versuchen, in
drei Beiträgen von ihrem Ort her die aus der neuern philosophischen
Arbeit für die scholastische Tradition erwachsenden Fragen zu erörtern.

Emerich Coreth nennt seinen Entwurf «Metaphysik als Aufgabe». Dabei

stellt er im vorhinein die Metaphysik als die Grundwissenschaft schlechthin

vor. Die Frage, ob die Philosophie vielleicht keine Wissenschaft,
sondern als der vorzügliche Ort des Denkens Grund der Wissenschaften sei,
kommt jedoch in solcher Feststellung nicht in den Gesichtskreis. Derwege
ist ein echtes Gespräch mit der vermutlich vordringenden Aufgabe des

gegenwärtigen Denkens, nämlich mit der Frage der Überwindung der
Metaphysik, von Anfang an verunmöglicht. — Der «philosophiegeschichtliche
Rückblick» möchte zwar mehr geben als eine bloße Darstellung des
Festgestellten. Doch bleibt er durch ein Werten nach Standpunkten im Bereich
des Philosophiehistorischen, welches gerade durch die Richtigkeit seines
Wissenschaftlichen den Zugang zur geschichtlichen Wahrheit der Sache
verdeckt. Der «methodisch-systematische Entwurf» im zweiten Teile kann



316 Rezensionen

sich somit einzig noch darein halten, in das schon Bestehende Bruchstücke
von neuem nach Maßgabe des Systèmes aufzunehmen. Solcherweise muß

allerdings das Neue, unversehens seiner Neuheit entkleidet, zum bloßen
Anreger des Herkömmlichen werden. Ob es aber möglich sei, in derartigem
Vorgehen über die führenden Denker des Zeitalters hinauszugelangen, ist
offene Frage.

Otto Mucks Beitrag heißt «Methodologie und Metaphysik». Auch diese
Studie leidet am Fehlen der grundsätzlichen Erörterung des Ortes von
Philosophie und Wissensehaft. Darum vermag sie dem eigenen Vorhaben,
«ein Problem aufzuzeigen, nicht aber die Lösung vorzulegen», wenig zu
entsprechen. Denn die Offenheit des Fragens muß immer, solange sich die
Philosophie als Wissenschaft vorstellt, verengert werden zur Forschung
im Sinne der Verfächerung. Die «Einheit der Wissenschaften» ist derwege
im vorhinein vertan.

Johann Schasching schreibt über «Soziologie und Philosophie». Sowohl
der «ideengeschichtliche Durchblick» wie die «Ansätze einer Begegnung»
und die «Erkenntnisse und Ergebnisse» halten sich im selben Rahmen wie
die beiden andern Beiträge. Aber strenger noch als dort fragt sich hier,
worauf es denn bei Untersuchungen wie den vorliegenden ankommt: auf
die Sache oder auf das, was man schon über die Sache geschrieben hat.

Bern und Basel. Walter Frei.

Rudolf Bohren, Außer — in — nach der Ehe. Lebensformen christlicher
Gemeinde, 1. Kor. 6, 21 bis 7, 40. Zürich, Zwingli-Verlag, 1958. 56 S. Fr. 4.70.

Rudolf Bohren legt hier in fünf Predigten die paulinische Eheparänese
l.Kor. 6, 12 bis 7, 30 aus. Wie in seinen früheren Predigtbänden, so
überrascht er auch hier durch die bündige Art, in der er den modernen
Menschen unter das Evangelium und Gesetz der biblischen Botschaft stellt. Für
Bohren erübrigen sich lange Interpretationsbemühungen. Der Text
interpretiert sich unmittelbar selber in unsere aktuelle Not und Hoffnung hinein.

Dem historisch geschulten, hermeneutisch reflektierenden Exegeten
wird es bei dieser Direktheit da und dort bange werden (so gleich in der
Auslegung von 1. Kor. 6, 12 ff., wo ihm wohl geboten schiene, den pauli-
nischen Begriff des Leibes in seinem personalen Charakter gegenüber dem

spezifisch modernen Leibverständnis näher abzugrenzen). Aber was nach
der einen Seite Bohrens Schwäche ist, ist nach der andern seine Stärke.
Es ist die Stärke des Vertrauens zu der Unmittelbarkeit, die dem Bibelwort

von seinem göttlich-menschlichen Geheimnis her innewohnt und
durch alle historisch-hermeneutisclie Vermitteltheit nicht aufgehoben,
sondern nur eben näher bestimmt werden kann.

Dieses Vertrauen wird wie alles echte Vertrauen belohnt. Sein Lohn ist
im vorliegenden Fall die Entdeckung, daß das Wort Gottes den Menschen
gerade auch in seiner Geschlechtlichkeit ruft und fordert, und umgekehrt
das menschliche Leben gerade auch von daher nach dem Worte Gottes
ruft und verlangt. Es gehört wirklich beides «zu Häuf»: Christus und das
intimste seelisch-leibliche Leben und Erleben des Menschen. Ordnung und
Unordnung des leiblichen Lebens, eheliche Gemeinschaft, Scheidung, Misch-



Rezensionen 317

ehe, Kindersegen, Ledigsein, Witwenstand: all diese Menschlichkeiten
erhalten im Evangelium den «Kähmen» (S. 16), in dem ihre Wahrheit erst zum
Leuchten kommt. Erhellend ist insbesondere, was Bohren in Auslegung von
1. Kor. 7, 39 f. zum Witwenstand sagt.

So direkt und bündig Bohren das Werk der Predigtexegese versteht
und übt, so direkt und bündig ist seine Sprache als solche. Auch sie
verzichtet auf alle nur irgend entbehrliche Überleitung, Vermittlung,
Hilfestellung. Moderne Sachlichkeit und Unverblümtheit wird hier zum Medium,
durch das sich die andere, die überlegene und verborgene Sachlichkeit der
Bibel ausspricht. Dabei mag mancher hinsichtlich einzelner Kühnheiten
und Härten bedenklich werden (die Selbstverständlichkeit etwa, in der
Bohren auf S. 39 f. höchste biblische Aussagen aus den Song des Fastnächtlers

erhebt, wird ihm nicht jeder nachmachen). Daß aber im Zeichen einer
allerhöchsten Zucht und Gebundenheit solche Freiheiten erlaubt, ja
geboten sein können, das scheint mir außer Zweifel.

Die Schrift ist Eduard Thurneysen gewidmet. Damit ist die Tradition
und Kontinuität zum Ausdruck gebracht, in der sie steht und stehen will.
Die Neuartigkeit und Originalität, das spezifisch Moderne ihrer Sprache
und Haltung kann wohl nur im Blick auf diesen tragenden Hintergrund
recht gewürdigt werden.

Benken, Kt. Baselland. Eduard Buess.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau.

Schweiz. Evangelisches Missions-Magazin 103, 2 (1959) : W. Bieder,
Christoph Blumhardt und die Mission (S. 54—66) ; H. Debrunner, Ein Kousseau-
Schüler in Afrika. P. Erdmann Isert in Guinea 1783—1789 (72—84).
Internationale kirchliche Zeitschrift 49, 2 (1959) : E. Hammerschmidt, Die
philosophische Begründung der Gotteserkenntnis bei Tertullian (69—102) ;

H. Frei, Das Wesen der Kirche in altkatholischer Sicht (103—124). Judaica
15, 2 (1959) : C. Muller-Duvernoy, L'apôtre Paul et le problème juif (65—91).
Kirchenblatt für die reformierte Schweiz 115, 11 (1959) : P. Bourguet, Die erste
reformierte Synode in Frankreich (162—164) ; P. Eggenberger, Ökumenische
Verantwortung in der Ortsgemeinde (164—167). Neue Zeitschrift für
Missionswissenschaft 15, 2 (1959) : H. Cieslik, Sei Sebastian Kimura (1565—1622),
der erste japanische Priester (81—98); Bl. Favre, Problèmes de l'éducation
chrétienne en Afrique Centrale (99—119) ; H. Huber, Die Libation als
traditionelle Kultform in Ghana. Ein Beitrag zum Thema Akkommodation
(120—134). Reformatio 8, 5/6. Calvin-Sonderheft (1959): P. Vogelsanger,
Johannes Calvin. Persönlichkeit, Gedanke, Werk (261—283) ; P. Barth,
Calvins Leben (284—292) ; F. Blanke, Calvins Fehler (296—306) ; H. M. Stückel-
berger, Calvin und Servet (307—316) ; K. Barth, Calvin als Theologe (317


	Rezensionen

