
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 15 (1959)

Heft: 4

Artikel: Wissenschaftlichkeit und Wahrheit in der Theologie

Autor: Schneider, Erwin E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878915

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878915
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wissenschaftlichkeit und Wahrheit
in der Theologie.

I.

Das böse Wort Friedrich Nietzsche's: «Was geht einen Priester

die Wissenschaft an! ...Er bestimmte den
Begriff 'wahr' und 'unwahr'!»1, möchte offensichtlich nicht nur
das Pfaffentum anprangern, sondern auch die Disziplin, in
welcher die künftigen Pfaffen ausgebildet werden, als Pseudo-
wissenschaft brandmarken.

Das Hauptanliegen der Theologen ist dennoch Wissenschaft,
nämlich Gotteswissenschaft, Logie von Gott. Das will sagen,
daß sich hier, ähnlich wie in Mineralogie, Biologie, Psychologie
usw., die logische Vernunft betätigt. Sie ordnet Vorfindliches,
forscht nach inneren Zusammenhängen und trachtet vorzustoßen

bis zur Erkenntnis von hier waltenden Gesetzen. So mag
dann aus der «Logie» eine «Nomie» werden, wie z. B. aus der
Astrologie die Astronomie.

Wissenschaft ist nach altem Übereinkommen Forschung und
Lehre, d. h. vernünftige Aufhellung und Durchleuchtung von
Rätseln und Problemen eines bestimmten Sachgebietes und
sodann Weitergabe des Erkannten an Schüler, damit sie die
Forschung fortsetzen. Denn Forschung ist nie am Ziele; aus jeder
Erkenntnis erwachsen neue Fragen, neue Rätsel. Das weiß man
auch in der christlichen Theologie: unser Wissen ist Stückwerk
(1. Kor. 13, 9). Natürlich kann wissenschaftliche Forschung
auch irren, und die Theologie bildet da keine Ausnahme. Doch
ähnlich wie in der Sternkunde die irrend träumende Astrologie
durch Astronomie überboten wurde, trachtete schon die alte
Kirche Theologie durch Theonomie (als Wissenschaft) zu
regulieren; d.h. eine Doktrin zu fixieren, die ihren Adepten den

richtigen Weg weist. Sie erstellte «Dogmen». Nicht nach frei
waltenden Überlegungen einzelner Theologen, die immer
korrekturbedürftig sein müßten, sondern gemäß Lehrsätzen, die
mit gesetzlichem Charakter ausgestattet werden, solle geforscht
und gelehrt werden! Ja, dafür erfand sie sich ein «Amt». In

1 F. Nietzsche, Der Wille zur Macht, 1. Der Antichrist, § 12, Nietzsche's

Werke, 8 (1899), S. 228.



E. E. Schneider, Wissenschaftlichkeit und Wahrheit in der Theologie 289

ihrem «Magisterium» hat sie die richterliche Autorität geschaffen,

der sie, wie schon der Name besagt, höheren Rang einräumt
als dem «Ministerium», nämlich dem Amt des Dienstes am Altar
und in der Seelsorge. Jenes Magisterium war längste Zeit
repräsentiert durch das Allgemeine Konzil (vom Apostelkonzil
bis zum Vatikanum), in welchem Führer und Lehrer der Kirche,
also Bischöfe und Theologen, hin und wieder auch Laien (etwa
der Kaiser), zu Wort und Geltung kamen. Bekanntlich aber
haben diese KirchenVersammlungen nicht nur Dogmen beschlossen,

sonden auch, nach Bedarf, Dissidenten und Reformer
verketzert und verdammt. — Luther ist es gewesen, der im
Verlaufe der Leipziger Disputation dreist erklärte: auch ein Konzil
kann irren. Obzwar das damals die Vertreter des orthodoxen
Katholizismus skandalisierte, hat man es in diesem Lager
insgeheim doch zugegeben, und schließlich hat Pius XI. in der
IV. Sitzung des Vatikanischen Konzils (18. 7.1870) feierlich
erklärt, daß fortab nicht mehr ein allgemeines Konzil, sondern
der Inhaber der Cathedra Petri das unfehlbare Lehramt der
Kirche verkörpere. Darüber hat sich wohl ein Großteil der
geistlichen und der profanen Welt entrüstet, die Wissenschaftler

damals und später haben dazu nur gelächelt. Dennoch blüht
seither in der römischen Theologie die Zensur! Erstaunlicherweise

kommt aber trotz solchem Kontrollsystem ah und zu auch
gediegene Wissenschaft zustande, ja einige jesuitische Autoren
haben sich während der letzten 50 Jahre als Meister darin
erwiesen, in pedantischem Dogmengehorsam sehr respektable
Theologie auf den Tisch zu legen.

Solche Feststellung sollte freilich keinen evangelischen
Kirchenführer, auch keine evangelische Kirchenversammlung dazu
verleiten, für unsere Theologie und deren Veröffentlichungen
ähnliche Umstände zu wünschen; denn dann gäbe es grundsätzlich

keine wissenschaftliche Theologie mehr!

II.
Forscherwissenschaft ist nämlich revolutionär, scheut nicht

zurück vor radikal neuen und umstürzenden Erkenntnissen.
Auch die Forscherarheit des Theologen Luther war revolutionär,

obwohl ganz und gar an die biblischen Urkunden ehrist-
19



290 E. E. Schneider, Wissenschaftlichkeit und Wahrheit in der Theologie

licher Gotteserkenntnis gebunden. Diese Urkunden sind aber
gewiß nicht vom Himmel gefallen. Der Himmel zaubert nicht,
sondern er wirkt seit eh und je durch Menschen. Er hat es auch
im Falle Jesu Christi so gehalten, obzwar zuzeiten die Kirche
sowohl das Zustandekommen der Bibel als auch das Zuuns-
kommen Christi sich lieber zauberhaft vorgestellt hätte. In
solchen Fällen hat sie sich freilich weder theologisch noch
offenbarungsmäßig richtig verhalten. — Auf Grund ihrer Überzeugung

nun, daß die biblische Urkunde «klassisch», d. h. die
bestdenkbare sei, haben es die Reformatoren und ihre Epigonen
gewagt, eine neue theologische Wissenschaft zu entwickeln. Ihr
Axiom lautet : in der Bibel redet, wenn auch mittelbar, Gott selbst

zur Menscheit; er offenbart sich uns im Zeugnis der Propheten,
Apostel, Evangelisten, Geschichtsschreiber und Schriftgelehrten,

ja der Dichter, die dort zu Wort kommen.
Seltsames Axiom! Es besagt nämlich, daß wir uns nicht auf

uns, unsern Verstand, unsere eigenen Gotteserlebnisse (wären
sie noch so wunderbar und erschütternd) verlassen; wir wollen
uns auch nicht auf das berufen und von dem beeinflussen lassen,
was die Kirche sonst lehrt und wirkt (wir sind dagegen trotzdem

nicht gefeit) ; sondern auf die alten Zeugenaussagen über
Gott, die von menschlichen Autoritäten, nämlich von
theologiebeflissenen Kirchenmännern vor mehr als 1500 Jahren approbiert

wurden, Bischöfen, die den Kanon des Neuen Testaments
schufen. — Von der protestantischen Theologie wird also nicht
Gott selber erforscht, sondern menschliche Gutachen über
menschliche Zeugenaussagen über noch ältere Bekundungen
Gottes an Menschen.

Grundsätzlich ist das nicht sehr verschieden von dem, was
katholische Theologie soll und will, nämlich die Bibel im Sinne
ihrer «Tradition» interpretieren, d. h. nicht nur die alten
Gotteszeugen, die in der Bibel zu uns sprechen, ernst zu nehmen
und ihre Aussagen im Sinne des römischen Dogmas zu
erforschen, sondern überdies noch das aus der Heiligen Schrift
herauszulesen, was das kirchliche Lehramt in die Bibel hinein-
zulesen unfehlbar vorschreibt (z.B. die Mariendogmen). Daß
aber die in der Bibel vorliegenden «klassischen» Menschenzeugnisse

über Gottes Walten unfehlbar seien, lehrt eben auch der
Protestantismus.



E. E. Schneider, Wissenschaftlichkeit und Wahrheit in der Theologie 291

III.

Sollen wir uns darüber wundern, daß den Profanwissenschaftlern,

jedenfalls den allermeisten Naturwissenschaftlern,
Theologie kaum imponiert? — Am wenigsten werden wir uns
dann wundern, wenn sie kein Verständnis aufbringen wollen
für die im Mittelalter so beliebte Forschungs- und Lehrmethode
der «Typologie»: die Wahrheitsaussagen der Bibel, so mannigfaltig

sie sein mögen, zielen alle auf die Volloffenbarung Gottes
in Christo hin, seien aber unter sich differenziert nach der Kegel
«ante legem — sub lege — sub gratia». «Ante legem» ergehe die
Christusoffenbarung stark verhüllt an die gesamte Menschheit,
«sub lege» kaum verhüllt an Israel, «sub gratia» endlich ohne
Hülle an die Jünger des Heilands. Ein besonders ausführliches
Beispiel solcher Typologie stellen die 51 Bilder des «Verduner
Altars» in Klosterneuburg bei Wien aus dem Ende des 12.
Jahrhunderts dar.2

2 Ein Propst Wernher des Augustiner Chorherrenstiftes in
Klosterneuburg hat im Jahre 1181 die von dem berühmten Graphiker und Ziseleur
Nikolaus von Verdun in Kupferplatten eingeritzten, emaillierten, vergoldeten

und zu einer großen Altar-Retabel zusammengefaßten biblischen Bilder
seiner Klosterkirche gestiftet. Den theologiegeschichtlich Interessierten
seien hier die drei Reihen zu je 17 Bildern kurz vorgeführt.

I. Ante legem: 1. Verkündigung der Geburt Isaaks, 2. Isaaks Geburt,
3. Isaaks Beschneidung, 4. Abraham und Melchisedek, 5. Durchzug durchs
Rote Meer, 6. Mose begibt sich wieder nach Ägypten, 7. Melchisedeks Opfer,
8. Abels Ermordung, 9. Isaaks Opferung, 10. Adam und Eva greifen nach der
verbotenen Frucht, 11. Joseph wird in die Zisterne geworfen, 12. Tötung der
Erstgeburt in Ägypten, 13. Jakobs Segen, 14. Henochs Himmelfahrt, 15. Noahs
Arche, 16. Christus kommt zum Weltgericht, 17. Das Himmlische Jerusalem;

II. Sub lege: 1. Verkündigung der Geburt Simsons, 2. Simsons Geburt,
3. Simsons Beschneidung, 4. Salomo und die Königin von Saba, 5. Das «eherne
Meer» vor dem salomon. Tempel, 6. Einbringung des Passahlammes, 7. Aaron
setzt das Manna-Ziborium in die Bundeslade. 8. Tötung Abners, 9. Die
Kundschafter mit der Traube, 10. Jerichos König am Todespfahl, 11. Jonas
wird ins Meer geworfen, 12. Simson tötet den Löwen, 13. Simson mit den

Torflügeln von Gaza, 14. Himmelfahrt des Elias, 15. Gesetzgebung auf dem

Sinai, 16. Auferstehung der Toten, 17. Hölle und Verdammnis;
III. Sub gratia: Verkündigung der Geburt Christi, 2. Christi Geburt,

3. Christi Beschneidung, 4. Christi Anbetung durch die Weisen, 5. Jesu
Taufe, 6. Sein Einzug in Jerusalem, 7. Das Hl. Abendmahl, 8. Verrat des
Judas, 9. Golgatha, 10. Kreuzabnahme, 11. Grablegung Christi, 12. Christus
in der Vorhölle, 13. Christi Auferstehung, 14. Christi Himmelfahrt, 15. Aus-



292 E. E. Schneider, Wissenschaftlichkeit und Wahrheit in der Theologie

Die Typologie feierte auch in der modernen protestantischen
Theologie fröhliche Urständ, obwohl sie da oft genug Verwirrung

stiftet.
Indes auch die hermeneutische Methode, die genau ermitteln

will, was die biblischen Sätze den Menschen vor 1900 und mehr
Jahren zu sagen hatten und was sie, übersetzt in neuzeitliche
Begrifflichkeit, uns in gleicher Weise heute noch sagen,
überzeugt jene Wissenschaftler nicht; auch dann kaum, wenn man
sie zu diesem Zwecke entmythologisiert, ähnlich wie seinerzeit
B. Shaw in seiner «Heiligen Johanna» die Geschichte der Jungfrau

von Orléans entmythologisiert und entsprechend kommentiert

hat.
Auch von der historisch-kritischen Methode, Bibelwissenschaft

und Dogmengeschichte zu treiben, halten die
Naturwissenschaftler nicht viel. Welchen echten Erkenntnisgewinn habe
man denn schon davon, wenn exakt herausgefunden wird, daß
Thaies von Milet das Wasser für den Urstoff alles Vorhandenen
gehalten hat und der alte Pythagoras von den Himmelssphären
lehrte, daß sie in Harmonie erklingen? Analog verhalte es sich
mit dem Sechstagewerk Gottes auf dem ersten Blatt der Bibel,
oder mit der Lehre der Väter des Konzils von Chalzedon über
die seltsame Verbindung der göttlichen und der menschlichen
Natur in der Person Jesu Christi. Möget ihr «Theologen»
historisch-kritisch ermitteln, wer, wann, wo und wie er das alles
gemeint und geschrieben hat; es ist für die Erforschung des

Wesens der Wirklichkeit belanglos und gehört ins
Kuriositätenkabinett eines Altertum-Museums. Die Wahrheit ist das
gewiß nicht!

Die Naturwissenschaftler lassen sich aber auch nicht durch
die phänomenologische Methode der Religionsforscher bestechen,

obzwar sie selbst mit pedantischer Genauigkeit die Phänomene

der Natur beobachten, beschreihen, zergliedern, studieren
und dermaßen das Sein der Tatsachen zu erforschen trachten.
Das Experiment muß die Triftigkeit ihrer phänomenologischen
Sachanalysen erweisen, die Technik womöglich muß ihre
Erkenntnisse auswerten können! Das heißt in der Naturwissen-

gießung des HL Geistes, 16. Posaune des Jüngsten Gerichtes, 17. Christus als
Weltenrichter.



E. E. Schneider, Wissenschaftlichkeit und Wahrheit in der Theologie 293

Schaft «verifizieren», bewahrheiten. Wo aber gebe es in der
Theologie solche Verifizierung?!

Nun, Christus seihst hat, wie uns das Johannesevangelium
berichtet, Fragen solcher Art nicht belächelt: wenn ihr tut, was
ich euch sage, werdet ihr erkennen, ob ich aus mir seiher rede,
oder ob ich meine Weisheit aus Gott habe (Joh. 7,17) — Doch
die modernen Vertreter der Naturwissenschaft sind gewiß nicht
nur Praktiker, sondern zunächst und zuletzt auch sehr
anspruchsvolle Theoretiker. Wer in ihrer Zunft nicht groß
geworden ist, versteht sie nicht. Es wäre also eine fragwürdige
Reaktion auf ihre kritische Haltung der Theologie gegenüber,
wollte man sich von ihnen abwenden mit der Bemerkung, daß

sie ja doch im Grunde materialistisch denken und für subtile
geistige Dinge nicht zu gewinnen sind. Überwiegend sind sie
vielmehr Idealisten, was sie dadurch zum Ausdruck bringen,
daß sie ihre Erkenntnisse für Einsichten nicht in die Geheimnisse

des Stoffes selbst, sondern des strukturellen Aufbaues der
greif- und sichtbaren Materie ausgeben und sie deswegen für
die Wahrheit halten.

Doch auch die Vertreter der Geisteswissenschaften sind mit
der theologischen Wissenschaft in der Regel nicht einverstanden.

— Warum? Theologie tue so, als vermöchte sie
Übermenschliches, Übernatürliches und Übervernünftiges, während
sie doch bestenfalls nur nachträglich zergliedere und ausdeute,
was zuvor die Genies der Religion der Menschheit erschlossen
und geschenkt haben. Theologie sei, genauer besehen, nicht
ursprünglich schöpferisch, sondern epigonenhaft analytisch. Sie
teile dieses Los allerdings mit andern Wissenschaften, beispielsweise

mit der Jurisprudenz oder mit der Ästhetik, nur daß die
Juristen und die Ästhetiker, selbstkritisch genug, die bloß relative

Gültigkeit ihrer Erkenntnisse zugehen. Sie wüßten also
recht gut, daß ihr Tun und Theoretisieren menschlich ist. Die
Theologen dagegen gebärden sich, als verschafften sie der
Menschheit die Wahrheit. Und doch zeige uns die
Religionsgeschichte, daß die Theologen der rivalisierenden Hochreligionen

untereinander keineswegs einig sind. Die Wahrheit könne
doch nur eine sein! Sie müsse auch sehr schlicht sein und jedermann

überzeugen.
Vor zirka 200 Jahren waren die Geisteswissenschaftler so



294 E. E. Schneider, Wissenschajtlichkeit und Wahrheit in der Theologie

optimistisch zu meinen, daß sie selbst diese schlichte, jedermann
unversehens überzeugende Wahrheit herausgefunden hätten:
daß ein göttliches Wesen über dem All walte, daß die Menschenseele

im Jenseits bei dieser Gottheit zu Hause sei und daß jeder
einzelne Mensch dank seiner freien Seele diesem einen Gott in
Zeit und Ewigkeit Verantwortung schulde. — Das und nichts
anderes sei auch die Quintessenz sowohl des Christentums als
auch des Judentums und des Islams, der Kulturreligionen im
ferneren Asien und der Philosophenreligion der Antike. — Wenn
es nur von den Theologen dieser Religionen seiher bestätigt
würde! Doch diese sind von solcher Philosophie weit entfernt
und entwickeln weiter ihre recht komplizierten Gedankensysteme,

immer in der Hoffnung, den Profanwissenschaftlern
klarzumachen, daß nicht deren Weltanschauung, Menschenbild
und Lebensauffassung «die Wahrheit» ist, so richtig ihre
Methoden im allgemeinen und so sachlich ihre Erkenntnisse im
besonderen sein mögen.

IV.

Doch noch haben wir die Fachphilosophie als Grundwissenschaft

nicht zu Wort kommen lassen, und zwar mit dem gewichtigsten

ihrer Argumente, das in der Regel laut wird, wo sie sich
ins Gespräch einschaltet. Es ist die Wahrheitsfrage, die sie an
alles und an jeden richtet. Die Philosophie hat den Wahrheitsbegriff

von den griechischen Philosophen übernommen: Ale-
theia, die Unverborgenheit, die Durchsichtigkeit und Einsichtigkeit

alles Wesens. (Die zutreffende lateinische Übersetzung
dafür ist nicht «Veritas», vielmehr das, was wir unter
«Evidenz» verstehen: nur dann sei etwas erkannt, wenn es evident
ist oder evident gemacht werden kann.) — Doch hier stocken
wir schon mit unseren abendländischen Sprachen; denn wir
vermögen nicht sinnvoll zu sagen, daß irgend etwas durch unsere
Erkenntnis «wahrgemacht» werden kann. Es kann durch unsere
Erkenntnisse wohl einsichtig gemacht werden, nicht aber wahr!

Die Wahrheitsfrage spitzt sich in unserem besonderen Falle
zu der Frage zu: Gibt es wirklich Dämonen, Götter oder
mindestens den einen Gott, an welchen Juden, Christen und Moham-



E. E. Schneider, Wissenschaftlichkeit und Wahrheit in der Theologie 295

medaner glauben, dem sie sich verantwortlich wissen? — Es ist
eine ontologische Frage, doch nach unserm abendländischen
Sprachgebrauche nicht das, was wir die Wahrheitsfrage nennen

können. Wenn wir von jung und alt verlangen, daß sie die
Wahrheit sagen, meinen wir doch, daß sie mit ihrer Gesinnung,
nicht so sehr mit ihrem logisch-vernünftigen Erkennen, hinter
ihrer Aussage stehen sollen. Von solcher Wahrheit ist dieWahr-
haftigkeit unablösbar; «Treu und Glauben» sind hier von
maßgeblicher Bedeutung.

Diesen unseren (also nicht den ontologischen) Wahrheitsbegriff

hat aber die Bibel geprägt. Was im Alten Testament
«Ämät» lautet, wird von der LXX mit «Aletheia» wiedergegeben,

mit der Vokabel also, welche in der philosophischen
Literatur den Wahrheitsbegriff meint. Aus solchen Quidproquo
stammt der Irrtum unserer Profanwissenschaftler und
Gegenwartsphilosophen, wenn sie die Wahrheitsfrage erheben hinein
in unser abendländisches Milieu, welches unter «Wahrheit»
längst etwas anderes zu verstehen pflegt. — In der griechischen
Fassung des A.T. und im N.T. ist das Wort Aletheia hergeholt
aus dem Alltagsleben, ist koine-griechisch. Das Evangelium
(auch das «philosophische» Johannesevangelium) kennt bloß
diesen Wahrheitsbegriff.3 Er ist nicht sächlich, sondern persönlich,

nicht ontologisch, sondern existential. Er meint die Fülle
und die Gottverantwortlichkeit menschlichen Daseins, meint
gottgemäßes Leben (vgl. dazu Joh. 1,14; 14,6; 17,17). Jesus
wird nicht müde, das zu verdeutlichen und zu veranschaulichen
in seinen Gleichnisreden. Es sind gewiß Fiktionen, Dichtungen;
doch von welcher Dichte! Sie bezwingen den Hörenden innerlich,

bleiben ihm als Mahnung, Zuspruch, Verheißung
unvergeßlich für sein ganzes Leben. — Etwa Joh. 8, 31 f.: «So ihr
bleiben werdet an meiner Rede, so seid ihr meine rechten Jünger,

werdet die Wahrheit erkennen und die Wahrheit wird euch
frei machen» — frei nicht vom Irrtum irgendeiner vermeintlichen

Erkenntnis, sondern von sündhafter Besserwisserei. —-

3 Die in der Philosophiegesehichte und noch mehr in der Theologiegeschichte

viel erörterte Frage nach der Lehre von der «doppelten Wahrheit»

im Nominalismus und bei Luther hat mit der Unterscheidung zwischen
Ämät und Aletheia auf den ersten Blick nichts zu tun. Dennoch wirft unsere
Unterscheidung auch auf jenes Problem ihr Licht.



296 E. E. Schneider, Wissenschaftlichkeit und Wahrheit in der Theologie

Davon versteht keine Philosophie etwas; davon soll und will
aber rechte Theologie etwas verstehen!

Weil die übliche philosophische Wahrheitsfrage (die onto-
logische Frage) im Bereiche der christlichen Theologie sichtlich

nicht von Belang ist (und ist diese Einsicht erst einmal
gewonnen, so mag die Philosophie daraus folgern, daß solche
Wahrheitsfrage auch hinsichtlich der nichtchristlichen Religionen

kaum fundamentale Bedeutung habe), hat es die Philosophie
neuerdings mit der axiologischen Frage an die Religionen
versucht: worin besteht euer Wert? Was sind die Werte, die bei
euch gelten? — Eine gewiß nicht uninteressante Fragestellung;
bezeichnenderweise wird sie von Politikern gerne erhoben.
Ihnen erscheint die Religion als wertvoll, welche die politischen
Güter und Werte, die sie selber meinen und pflegen wollen, zu
quasi göttlichen Idealen erhebt. Den spätrömischen Politikern
erschien deswegen der stoische Pantheismus die wertvollste
Religion zu sein; denn er lehrt, daß der Staat sich auf ein ewiges,
also göttliches Naturrecht gründe und daß Vernunft, Ordnung
und Frieden die höchsten Güter seien. — Da aber wird an das
Heilige, den Kern und Stern aller Religionen, ein Maßstab
gelegt, der aus anderen Bezirken herstammt. Bei solchem
Vorgehen machen wir uns selbst zu Kritikern jener Macht, über
die wir nicht zu entscheiden haben und auch nicht entscheiden
können. Vielmehr wird von dem heiligen Gott über uns
entschieden. Er aber hat alles Gericht dem Sohn übergeben (Joh.
5, 22), der uns wiederum mahnt: Richtet nicht, auf daß ihr nicht
gerichtet werdet (Matth. 7,1). D.h. aber, daß auch die richterliche

Wahrheitsfrage gleich der Wertfrage, und die Wertfrage
gleich der Wahrheitsfrage, welche der Philosoph so gerne an
die Botschaft des Evangeliums, an das Christentum und an dessen

Theologie richten möchte, fehl am Platze ist.

V.

Dennoch ist die Wahrheit im Evangelium und demgemäß in
einer rechtschaffenen christlichen Theologie beheimatet;
allerdings, wie schon ausgeführt, nicht die Wahrheit im ontologi-
schen Verständnis. Darum dürfen wir meines Erachtens nicht
sagen: Jesus Christus hat uns Gott so offenbart, wie er an sich



E. E. Schneider, Wissenschaftlichkeit und Wahrheit in der Theologie 297

ist; sondern behutsam nur dies sagen: er hat uns Gott so offenbart,

wie dieser für uns aus seiner heiligen Verborgenheit
hervortreten (und das ist: ec-sistieren) will. Die Wahrheit erfassen
also nicht wir mittels einer metaphysischen Ontologie, vielmehr
erfaßt die Wahrheit uns und nimmt uns in ihre Schule. Noch
deutlicher: Christus erfaßt uns als lebendige Person mit seinem
offenbarenden Reden und auf seinem lebenspendenden Todesweg

durch unsere menschliche Niedrigkeit. Uns erfaßt die Wahrheit,

indem der Christus uns als die Seinen nun seinerseits
emporführt bis in jene Höhe, welche der Apostel (Rom. 8, 34)
die Rechte Gottes nennt. Zutreffende Theologie (Wissenschaft
vom göttlichen Walten), mag sie noch so sehr «Logie» sein
(also logisch vorgehen), ist nicht ein System von philosophisch
richtigen Aussagen; sie ist aber auch nicht Ontologie, Spekulation

über das Wesen irdischen, menschlichen und göttlichen
Seins (und wäre solche Ontologie auch ganz und gar an Plato
und Parmenides orientiert, d.h. purer Idealismus).4 Rechte
Theologie hat vielmehr zu sein (und dabei frühere Irrtümer zu

4 Mit solchem Piatonismus vereinbar könnte man sich eine Psychologie
des Erkennens denken, die sich auf die biblische Kunde vom paradiesischen
Sündenfall und die aus ihr abgeleitete Lehre von der Erbsünde beruft.
Augustinus hatte sie angedeutet, Johannes Duns Scotus zog sie in den Kreis
seiner Erwägungen, die protestantische Orthodoxie operierte mit ihr unter
Berufung auf die Reformatoren selbst. Thomas und die Thomisten machen,
soviel ich sehe, von ihr kaum Gebrauch, sondern verharren bei der
aristotelischen Erkenntnislehre. Jene Psychologie des Erkennens lautet kurz: Im
Paradies hatte Adam nicht nur Willensfreiheit, sondern auch die
vollkommene Schau des Seins, wußte also nicht nur, was Freiheit ist, sondern
auch, was Wahrheit ist (Wahrheit im griechisch-philosophischen Sinne).
Nach seinem Fall, diesseits des Paradieses, ist ihm davon nur ein blasser
Erinnerungsrest verblieben; seither erkennen die Menschen, Adamskinder,
nurmehr «analog», was das wahre Sein der Tatsachen ist; d. h. die Menschen
müssen induktiv aus dem Erforschen des Seins der irdischen Dinge
hinaufschließen auf das Sein der himmlischen Wesen (vgl. das Höhlengleichnis
Piatos, Politeia VII, 514Aff.), doch immerhin angeregt durch jene blasse
Erinnerung an das, was Adam einmal völlig neu erschaut hatte. Mit C. G.

Jungs Archetypenlehre könnte man solche Erkenntnis-Mythologie-Psychologie
stützen; trotzdem bliebe sie Mythologie. — Doch ist der so oft von

Theologen vollzogene Gedankenregreß auf «Adam vor dem Fall» deswegen
zwecklos, weil ja auch dieser Adam nicht wissen konnte, was das Sein ist,
ohne den Schein zu kennen; auch nicht wissen konnte, was die Freiheit ist,
ohne erfahrungsmäßige Kenntnis der Unfreiheit.



298 E. E. Schneider, Wissenschaftlichkeit und Wahrheit in der Theologie

ersetzen durch bessere Erkenntnisse) Christologie, die Lehre
von Gott in der Offenbarung Christi ; also vor allem: Erforschung
des Mysteriums Christi, das sich dem Glauben erschließt —
gewiß mittels der Vernunft; denn anders kann man nicht
forschen. Das Neue Testament allerdings nennt derlei nicht «Theologie»,

auch nicht, trotz Joh. 1,1, «Christologie», sondern
«Sophia kai gnosis» (Kol. 2, 3) ; was gewiß mehr besagt als «Theologie».

Historiker und Philosophen (also Humanisten) müssen sich
wohl oder übel die Kritik der Naturwissenschaftler (auch der
Anthropologen unter ihnen) und der Ontologen gefallen lassen,
daß sie nämlich dank ihrer Forscherarheit bestenfalls das
ermitteln, was einmal in der oder jener Menschengruppe gegolten
hat und vielleicht immer noch gilt. Es ist allerdings nicht das
«ontos On», das die Platoniker suchen und Hegel schon gefunden

zu haben meinte. Christliche Theologen oder die
«rechtschaffenen Gnostiker» wissen sich gegen solche Kritik gefeit,
denn sie suchen in Jesus Christus die Wahrheit Gottes. Für sie
haben die Ergebnisse gründlicher hermeneutischer,
kritischhistorischer und phänomenologischer Forschung, sofern sie um
das Geheimnis Christi kreisen, vorläufigen Wert. Unfehlbar
sind diese Erkenntnisse allerdings nicht. Unfehlbar ist für sie
einzig und allein der Herr der Schrift, welcher sich lebendig
als der Weg, die Wahrheit und das Leben erweist allen denen,
die es in ihrem Leben auf ihn selbst hin wagen, und zwar über
alle Wissenschaftlichkeit hinaus!

Schließen darf ich sohin mit einer Abwandlung jenes Nietz-
scheschen Wortes, welches ich eingangs erwähnt habe: Sehr
viel geht einen Theologen die Wissenschaft an; dennoch und
deshalb bestimmt er und nur er den Begriff «wahr und falsch».
Der Theologe weiß nämlich um den persönlichen Gott, der trotz
aller Wissenschaft über aller Wissenschaft waltet und uns seine
Wahrheit im Leben weist.

Wien. Erwin E. Schneider.


	Wissenschaftlichkeit und Wahrheit in der Theologie

