Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 15 (1959)

Heft: 4

Artikel: Wissenschaftlichkeit und Wahrheit in der Theologie
Autor: Schneider, Erwin E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878915

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878915
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wissenschaftlichkeit und Wahrheit
in der Theologie.

1.
Das bése Wort Friedrich Nietzsche’s: « Was geht einen Prie-
ster die Wissenschaft an!...Er bestimmte den Be-

griff ‘wahr’ und ‘unwahr’!s !, méchte offensichtlich nicht nur
das Pfaffentum anprangern, sondern auch die Disziplin, in
welcher die kiinftigen Pfaffen ausgebildet werden, als Pseudo-
wissenschaft brandmarken.

Das Hauptanliegen der Theologen ist dennoch Wissenschaft,
nidmlich Gotteswissenschaft, Logie von Gott. Das will sagen,
daf} sich hier, dhnlich wie in Mineralogie, Biologie, Psychologie
usw., die logische Vernunft betitigt. Sie ordnet Vorfindliches,
forscht nach inneren Zusammenhingen und trachtet vorzusto-
Ben bis zur Erkenntnis von hier waltenden Gesetzen. So mag
dann aus der «Logie» eine «Nomie» werden, wie z. B. aus der
Astrologie die Astronomie.

Wissenschaft ist nach altem Ubereinkommen Forschung und
Lehre, d.h. verniinftige Aufhellung und Durchleuchtung von
Rétseln und Problemen eines bestimmten Sachgebietes und so-
dann Weitergabe des Erkannten an Schiiler, damit sie die Ior-
schung fortsetzen. Denn Forschung ist nie am Ziele; aus jeder
Erkenntnis erwachsen neue IF'ragen, neue Riitsel. Das weill man
auch in der christlichen Theologie: unser Wissen ist Stiickwerk
(1. Kor. 13, 9). Natiirlich kann wissenschaftliche Forschung
auch irren, und die Theologie bildet da keine Ausnahme. Doch
dhnlich wie in der Sternkunde die irrend trdumende Astrologie
durch Astronomie iiberboten wurde, trachtete schon die alte
Kirche Theologie durch Theonomie (als Wissenschaft) zu regu-
lieren; d. h. eine Doktrin zu fixieren, die ihren Adepten den
richtigen Weg weist. Sie erstellte «Dogmen». Nicht nach frei
waltenden Uberlegungen einzelner Theologen, die immer kor-
rekturbediirftig sein miiliten, sondern gem&él Lehrsitzen, die
mit gesetzlichem Charakter ausgestattet werden, solle geforscht
und gelehrt werden! Ja, dafiir erfand sie sich ein «Amty. In

1 . Nietzsche, Der Wille zur Macht, 1. Der Antichrist, § 12, = Nietz-
sche’s Werke, 8 (1899), S. 228.



E. E. Schneider, Wissenschaftlichkeit und Wahrheit in der Theologie 289

ihrem «Magisterium» hat sie die richterliche Autoritit geschaf-
fen, der sie, wie schon der Name besagt, h6heren Rang einrdumt
als dem «Ministeriumy, nimlich dem Amt des Dienstes am Altar
und in der Seelsorge. Jenes Magisterium war lingste Zeit re-
prisentiert durch das Allgemeine Konzil (vom Apostelkonzil
bis zum Vatikanum), in welchem Fiihrer und Lehrer der Kirche,
also Bischéfe und Theologen, hin und wieder auch Laien (etwa
der Kaiser), zu Wort und Geltung kamen. Bekanntlich aber
haben diese Kirchenversammlungen nicht nur Dogmen beschlos-
sen, sonden auch, nach Bedarf, Dissidenten und Reformer ver-
ketzert und verdammt. — Luther ist es gewesen, der im Ver-
laufe der Leipziger Disputation dreist erklidrte: auch ein Konzil
kann irren. Obzwar das damals die Vertreter des orthodoxen
Katholizismus skandalisierte, hat man es in diesem Lager ins-
geheim doch zugegeben, und schlieflich hat Pius XI. in der
IV. Sitzung des Vatikanischen Konzils (18.7.1870) feierlich
erkliart, dafl fortab nicht mehr ein allgemeines Konzil, sondern
der Inhaber der Cathedra Petri das unfehlbare Lehramt der
Kirche verkorpere. Dariiber hat sich wohl ein Groflteil der
geistlichen und der profanen Welt entriistet, die Wissenschaft-
ler damals und spiiter haben dazu nur gelichelt. Dennoch bliiht
seither in der romischen Theologie die Zensur! Erstaunlicher-
weise kommt aber trotz solchem Kontrollsystem ab und zu auch
gediegene Wissenschaft zustande, ja einige jesuitische Autoren
haben sich wihrend der letzten 50 Jahre als Meister darin er-
wiesen, in pedantischem Dogmengehorsam sehr respektable
Theologie auf den Tisch zu legen.

Solche Feststellung sollte freilich keinen evangelischen Kir-
chenfiihrer, auch keine evangelische Kirchenversammlung dazu
verleiten, fiir unsere Theologie und deren Versffentlichungen
dhnliche Umstéinde zu wiinschen; denn dann géibe es grundsiitz-
lich keine wissenschaftliche Theologie mehr!

11,

Forscherwissenschaft ist ndmlich revolutionir, scheut nicht
zuriick vor radikal neuen und umstiirzenden Erkenntnissen.
Auch die Forscherarbeit des Theologen Luther war revolutio-
nér, obwohl ganz und gar an die biblischen Urkunden christ-

19



290 E.E.Schneider, Wissenschaftlichkeit und Wahrheit in der Theologie

licher Gotteserkenntnis gebunden. Diese Urkunden sind aber
gewill nicht vom Himmel gefallen. Der Himmel zaubert nicht,
sondern er wirkt seit eh und je durch Menschen. Er hat es auch
im Falle Jesu Christi so gehalten, obzwar zuzeiten die Kirche
sowohl das Zustandekommen der Bibel als auch das Zuuns-
kommen Christi sich lieber zauberhaft vorgestellt héitte. In sol-
chen Fillen hat sie sich freilich weder theologisch noch offen-
barungsmiiflig richtig verhalten. — Auf Grund ihrer Uberzeu-
gung nun, daB die biblische Urkunde «klassisch», d. h. die best-
denkbare sei, haben es die Reformatoren und ihre Epigonen ge-
wagt, eine neue theologische Wissenschaft zu entwickeln. Thr
Axiom lautet: in der Bibel redet, wenn auch mittelbar, Gott selbst
zur Menscheit; er offenbart sich uns im Zeugnis der Propheten,
Apostel, Evangelisten, Geschichtsschreiber und Schriftgelehr-
ten, ja der Dichter, die dort zu Wort kommen.

Seltsames Axiom! Es besagt ndmlich, dall wir uns nicht auf
uns, unsern Verstand, unsere eigenen Gotteserlebnisse (wiiren
sie noch so wunderbar und erschiitternd) verlassen; wir wollen
uns auch nicht auf das berufen und von dem beeinflussen lassen,
was die Kirche sonst lehrt und wirkt (wir sind dagegen trotz-
dem nicht gefeit); sondern auf die alten Zeugenaussagen tiiber
Gott, die von menschlichen Autorititen, nimlich von theologie-
beflissenen Kirchenménnern vor mehr als 1500 Jahren appro-
biert wurden, Bischéfen, die den Kanon des Neuen Testaments
schufen. — Von der protestantischen Theologie wird also nicht
Gott selber erforscht, sondern menschliche Gutachen iiber
menschliche Zeugenaussagen iiber noch idltere Bekundungen
Gottes an Menschen.

Grundsitzlich ist das nicht sehr verschieden von dem, was
katholische Theologie soll und will, ndmlich die Bibel im Sinne
ithrer «Traditiony interpretieren, d. h. nicht nur die alten Got-
teszeugen, die in der Bibel zu uns sprechen, ernst zu nehmen
und ihre Aussagen im Sinne des rémischen Dogmas zu erfor-
schen, sondern iiberdies noch das aus der Heiligen Schrift her-
auszulesen, was das kirchliche Lehramt in die Bibel hinein-
zulesen unfehlbar vorschreibt (z. B. die Mariendogmen). Daf}
aber die in der Bibel vorliegenden «klassischeny Menschenzeug-
nisse iiber Gottes Walten unfehlbar seien, lehrt eben auch der
Protestantismus.



E. E. Schneider, Wissenschaftlichkeit und Wahrheit in der Theologie 291

I11.

Sollen wir uns dariiber wundern, dal den Profanwissen-
schaftlern, jedenfalls den allermeisten Naturwissenschaftlern,
Theologie kaum imponiert? — Am wenigsten werden wir uns
dann wundern, wenn sie kein Verstdndnis aufbringen wollen
fiir die im Mittelalter so beliebte Forschungs- und Lehrmethode
der «Typologiey: die Wahrheitsaussagen der Bibel, so mannig-
faltig sie sein mogen, zielen alle auf die Volloffenbarung Gottes
in Christo hin, seien aber unter sich differenziert nach der Regel
<ante legem — sub lege — sub gratiay. «Ante legemy» ergehe die
Christusoffenbarung stark verhiillt an die gesamte Menschheit,
«sub legey kaum verhiillt an Israel, «<sub gratiay endlich ohne
Hiille an die Jiinger des Heilands. Ein besonders ausfiihrliches
Beispiel solcher Typologie stellen die 51 Bilder des «Verduner
Altars» in Klosterneuburg bei Wien aus dem Ende des 12. Jahr-
hunderts dar. 2

2 Kin Propst Wernher des Augustiner Chorherrenstiftes in Kloster-
neuburg hat im Jahre 1181 die von dem beriihmten Graphiker und Ziseleur
Nikolaus von Verdun in Kupferplatten eingeritzten, emaillierten, vergolde-
ten und zu einer groBen Altar-Retabel zusammengefaliten biblischen Bilder
seiner Klosterkirche gestiftet. Den theologiegeschichtlich Interessierten
seien hier die drei Reihen zu je 17 Bildern kurz vorgefiihrt.

I. Ante legem: 1. Verkiindigung der Geburt Isaaks, 2. Isaaks Geburt,
3. Isaaks Beschneidung, 4. Abraham und Melchisedek, 5. Durchzug durchs
Rote Meer, 6. Mose begibt sich wieder nach Agypten, 7. Melchisedeks Opfer,
8. Abels Ermordung, 9. Isaaks Opferung, 10. Adam und Eva greifen nach der
verbotenen Frucht, 11. Joseph wird in die Zisterne geworfen, 12. Tétung der
Erstgeburt in Agypten, 13. Jakobs Segen, 14. Henochs Himmelfahrt, 15. Noahs
Arche, 16. Christus kommt zum Weltgericht, 17. Das Himmlische Jerusalem;

II. Sub lege: 1. Verkiindigung der Geburt Simsons, 2. Simsons Geburt,
3. Simsons Beschneidung, 4. Salomo und die Kénigin von Saba, 5. Das «eherne
Meery vor dem salomon. Tempel, 6. Einbringung des Passahlammes, 7. Aaron
setzt das Manna-Ziborium in die Bundeslade. 8. T6tung Abners, 9. Die
Kundschafter mit der Traube, 10. Jerichos Konig am Todespfahl, 11. Jonas
wird ins Meer geworfen, 12. Simson titet den Liowen, 13. Simson mit den
Torfliigeln von Gaza, 14. Himmelfahrt des Elias, 15. Gesetzgebung auf dem
Sinai, 16. Auferstehung der Toten, 17. H6lle und Verdammnis;

ITI. Sub gratia: Verkiindigung der Geburt Christi, 2. Christi Geburt,
3. Christi Beschneidung, 4. Christi Anbetung durch die Weisen, 5. Jesu
Taufe, 6. Sein Einzug in Jerusalem, 7. Das HI. Abendmahl, 8. Verrat des
Judas, 9. Golgatha, 10. Kreuzabnahme, 11. Grablegung Christi, 12. Christus
in der Vorhdlle, 13. Christi Auferstehung, 14. Christi Himmelfahrt, 15. Aus-



292 E.E. Schneider, Wissenschaftlichkeit und Wahrheit in der Theologie

Die T'ypologie feierte auch in der modernen protestantischen
Theologie frohliche Urstind, obwohl sie da oft genug Verwir-
rung stiftet.

Indes auch die hermeneutische Methode, die genau ermitteln
will, was die biblischen Sitze den Menschen vor 1900 und mehr
Jahren zu sagen hatten und was sie, libersetzt in neuzeitliche
Begrifflichkeit, uns in gleicher Weise heute noch sagen, iiber-
zeugt jene Wissenschaftler nicht; auch dann kaum, wenn man
sie zu diesem Zwecke entmythologisiert, &hnlich wie seinerzeit
B. Shaw in seiner «Heiligen Johanna» die Geschichte der Jung-
frau von Orléans entmythologisiert und entsprechend kommen-
tiert hat.

Auch von der historisch-kritischen Methode, Bibelwissen-
schaft und Dogmengeschichte zu treiben, halten die Naturwis-
senschaftler nicht viel. Welchen echten Erkenntnisgewinn habe
man denn schon davon, wenn exakt herausgefunden wird, daf}
Thales von Milet das Wasser fiir den Urstoff alles Vorhandenen
gehalten hat und der alte Pythagoras von den Himmelssphéren
lehrte, dafl sie in Harmonie erklingen? Analog verhalte es sich
mit dem Sechstagewerk Gottes auf dem ersten Blatt der Bibel,
oder mit der Lehre der Viter des Konzils von Chalzedon iiber
die seltsame Verbindung der gottlichen und der menschlichen
Natur in der Person Jesu Christi. Méget ihr «Theologen» histo-
risch-kritisch ermitteln, wer, wann, wo und wie er das alles
gemeint und geschrieben hat; es ist fiir die Erforschung des
Wesens der Wirklichkeit belanglos und gehort ins Kuriosité-
tenkabinett eines Altertum-Museums. Die Wahrheit ist das ge-
wil} nicht!

Die Naturwissenschaftler lassen sich aber auch nicht durch
die phéinomenologische Methode der Religionsforscher beste-
chen, obzwar sie selbst mit pedantischer Genauigkeit die Phéno-
mene der Natur beobachten, beschreiben, zergliedern, studieren
und dermaflen das Sein der Tatsachen zu erforschen trachten.
Das Experiment mull die Triftigkeit ihrer phiinomenologischen
Sachanalysen erweisen, die Technik womdéglich mufl ihre Er-
kenntnisse auswerten kénnen! Das heifit in der Naturwissen-

giefung des HI. Geistes, 16. Posaune des Jiingsten Gerichtes, 17. Christus als
Weltenrichter.



E. E. Schneider, Wissenschaftlichkeit und Wahrheit in der Theologie 293

schaft «verifizieren», bewahrheiten. Wo aber gebe es in der
Theologie solche Verifizierung?!

Nun, Christus selbst hat, wie uns das Johannesevangelium
berichtet, Fragen solcher Art nicht beldchelt: wenn ihr tuf, was
ich euch sage, werdet ihr erkennen, ob ich aus mir selber rede,
oder ob ich meine Weisheit aus Gott habe (Joh.7,17)! — Doch
die modernen Vertreter der Naturwissenschaft sind gewi nicht
nur Praktiker, sondern zunédchst und zuletzt auch sehr an-
spruchsvolle Theoretiker. Wer in ihrer Zunft nicht grofl ge-
worden ist, versteht sie nicht. Es wiire also eine fragwiirdige
Reaktion auf ihre kritische Haltung der Theologie gegeniiber,
wollte man sich von ihnen abwenden mit der Bemerkung, daf
sie ja doch im Grunde materialistisch denken und fiir subtile
geistige Dinge nicht zu gewinnen sind. Uberwiegend sind sie
vielmehr Idealisten, was sie dadurch zum Ausdruck bringen,
daf sie ihre Erkenntnisse fiir Einsichten nicht in die Geheim-
nisse des Stoffes selbst, sondern des strukturellen Aufbaues der
greif- und sichtbaren Materie ausgeben und sie deswegen fiir
die Wahrheit halten.

Doch auch die Vertreter der Geisteswissenschaften sind mit
der theologischen Wissenschaft in der Regel nicht einverstan-
den. — Warum? Theologie tue so, als vermochte sie Uber-
menschliches, Ubernatiirliches und Uberverniinftiges. wihrend
sie doch bestenfalls nur nachtréglich zergliedere und ausdeute,
was zuvor die Genies der Religion der Menschheit erschlossen
und geschenkt haben. Theologie sei, genauer besehen, nicht
urspriinglich schépferisch, sondern epigonenhaft analytisch. Sie
teile dieses Los allerdings mit andern Wissenschaften, beispiels-
weise mit der Jurisprudenz oder mit der Asthetik, nur daf die
Juristen und die Asthetiker, selbstkritisch genug, die blof} rela-
tive Giiltigkeit ihrer Erkenntnisse zugeben. Sie wiiliten also
recht gut, dafl ihr Tun und Theoretisieren menschlich ist. Die
Theologen dagegen gebirden sich, als verschafften sie der
Menschheit die Wahrheit. Und doch zeige uns die Religions-
geschichte, dafl die Theologen der rivalisierenden Hochreligio-
nen untereinander keineswegs einig sind. Die Wahrheit kénne
doch nur eine sein! Sie miisse auch sehr schlicht sein und jeder-
mann iiberzeugen.

Vor zirka 200 Jahren waren die Geisteswissenschaftler so



294 E.E. Schneider, Wissenschaftlichkeit und Wahrheit in der Theologie

optimistisch zu meinen, daf} sie selbst diese schlichte, jedermann
unversehens iiberzeugende Wahrheit herausgefunden hiitten:
daf} ein gottliches Wesen iiber dem All walte, dall die Menschen-
seele im Jenseits bei dieser Gottheit zu Hause sei und daf jeder
einzelne Mensch dank seiner freien Seele diesem einen Gott in
Zeit und Ewigkeit Verantwortung schulde. — Das und nichts
anderes sei auch die Quintessenz sowohl des Christentums als
auch des Judentums und des Islams, der Kulturreligionen im
ferneren Asien und der Philosophenreligion der Antike. — Wenn
es nur von den Theologen dieser Religionen selber bestiitigt
wiirde! Doch diese sind von solcher Philosophie weit entfernt
und entwickeln weiter ihre recht komplizierten Gedanken-
systeme, immer in der Hoffnung, den Profanwissenschaftlern
klarzumachen, dafl nicht deren Weltanschauung, Menschenbild
und Lebensauffassung «die Wahrheity ist, so richtig ihre Me-
thoden im allgemeinen und so sachlich ihre Erkenntnisse im
besonderen sein moégen.

IV.

Doch noch haben wir die Fachphilosophie als Grundwissen-
schaft nicht zu Wort kommen lassen, und zwar mit dem gewich-
tigsten ihrer Argumente, das in der Regel laut wird, wo sie sich
ins Gesprich einschaltet. Es ist die Wahrheitsfrage, die sie an
alles und an jeden richtet. Die Philosophie hat den Wahrheits-
begriff von den griechischen Philosophen iibernommen: Ale-
theia, die Unverborgenheit, die Durchsichtigkeit und Einsich-
tigkeit alles Wesens. (Die zutreffende lateinische Ubersetzung
dafiir ist nicht «Veritas», vielmehr das, was wir unter «Evi-
denzy verstehen: nur dann sei etwas erkannt, wenn es evident
ist oder evident gemacht werden kann.) — Doch hier stocken
wir schon mit unseren abendléindischen Sprachen; denn wir ver-
mogen nicht sinnvoll zu sagen, daB irgend etwas durch unsere
Erkenntnis ¢«wahrgemachty werden kann. Es kann durch unsere
Erkenntnisse wohl einsichtig gemacht werden, nicht aber wahr!

Die Wahrheitsfrage spitzt sich in unserem besonderen Falle
zu der Frage zu: Gibt es wirklich Ddmonen, Gétter oder min-
destens den einen Gott, an welchen Juden, Christen und Moham-



E. E. Schneider, Wissenschaftlichkeit und Wahrheit in der Theologie 295

medaner glauben, dem sie sich verantwortlich wissen? — Es ist
eine ontologische Frage, doch nach unserm abendlédndischen
Sprachgebrauche nicht das, was wir die Wahrheitsfrage nen-
nen kénnen. Wenn wir von jung und alt verlangen, dal} sie die
Wahrheit sagen, meinen wir doch, dafl sie mit ihrer Gesinnung,
nicht so sehr mit ihrem logisch-verniinftigen Erkennen, hinter
ihrer Aussage stehen sollen. Von solcher Wahrheit ist die Wahr-
haftigkeit unablésbar; «Treu und Glaubeny sind hier von maf-
geblicher Bedeutung.

Diesen unseren (also nicht den ontologischen) Wahrheits-
begriff hat aber die Bibel gepridgt. Was im Alten Testament
«Amiity lautet, wird von der LXX mit «Aletheiay wiedergege-
ben, mit der Vokabel also, welche in der philosophischen Lite-
ratur den Wahrheitsbegriff meint. Aus solchen Quidproquo
stammt der Irrtum unserer Profanwissenschaftler und Gegen-
wartsphilosophen, wenn sie die Wahrheitsfrage erheben hinein
in unser abendldndisches Milieu, welches unter «Wahrheity
lingst etwas anderes zu verstehen pflegt. — In der griechischen
Fassung des A.T. und im N.T. ist das Wort Aletheia hergeholt
aus dem Alltagsleben, ist koine-griechisch. Dag Kvangelium
(auch das «philosophisches Johannesevangelium) kennt blof
diesen Wahrheitsbegriff. * Er ist nicht séichlich, sondern person-
lich, nicht ontologisch, sondern existential. Er meint die Fiille
und die Gottverantwortlichkeit menschlichen Daseins, meint
gottgeméfles Leben (vgl. dazu Joh.1,14; 14,6; 17,17). Jesus
wird nicht miide, das zu verdeutlichen und zu veranschaulichen
in seinen Gleichnisreden. Es sind gewil} Fiktionen, Dichtungen;
doch von welcher Dichte! Sie bezwingen den Hérenden inner-
lich, bleiben ihm als Mahnung, Zuspruch, Verheiflung unver-
gelllich fiir sein ganzes Leben. — KEtwa Joh.8,311f.: «So ihr
bleiben werdet an meiner Rede, so seid ihr meine rechten Jiin-
ger, werdet die Wahrheit erkennen und die Wahrheit wird euch
frei macheny — frei nicht vom Irrtum irgendeiner vermeint-
lichen Erkenntnis, sondern von siindhafter Besserwisserei, —

3 Die in der Philosophiegeschichte und noch mehr in der Theologie-
geschichte viel erorterte Frage nach der Lehre von der «doppelten Wahr-
heit> im Nominalismus und bei Luther hat mit der Unterscheidung zwischen
Amit und Aletheia auf den ersten Blick nichts zu tun. Dennoch wirft unsere
Unterscheidung auch auf jenes Problem ihr Licht.



296 E. E. Schneider, Wissenschaftlichkeit und Wahrheit in der Theologie

Davon versteht keine Philosophie etwas; davon soll und will
aber rechte Theologie etwas verstehen!

Weil die iibliche philosophische Wahrheitsfrage (die onto-
logische Frage) im Bereiche der christlichen Theologie sicht-
lich nicht von Belang ist (und ist diese Einsicht erst einmal
gewonnen, so mag die Philosophie daraus folgern, dafll solche
Wahrheitsfrage auch hinsichtlich der nichtchristlichen Religio-
nen kaum fundamentale Bedeutung habe), hat es die Philosophie
neuerdings mit der axiologischen Frage an die Religionen ver-
sucht: worin besteht euer Wert? Was sind die Werte, die bei
euch gelten? — Kine gewil nicht uninteressante Fragestellung;
bezeichnenderweise wird sie von Politikern gerne erhoben. Ih-
nen erscheint die Religion als wertvoll, welche die politischen
Gdiiter und Werte, die sie selber meinen und pflegen wollen, zu
quasi gottlichen Idealen erhebt. Den spitromischen Politikern
erschien deswegen der stoische Pantheismus die wertvollste
Religion zu sein; denn er lehrt, dafl der Staat sich auf ein ewiges,
also gottliches Naturrecht griinde und dafl Vernunft, Ordnung
und Frieden die hochsten Giiter seien. — Da aber wird an das
Heilige, den Kern und Stern aller Religionen, ein Mafstab ge-
legt, der aus anderen Bezirken herstammt. Bei solchem Vor-
gehen machen wir uns selbst zu Kritikern jener Macht, iiber
die wir nicht zu entscheiden haben und auch nicht entscheiden
kénnen. Vielmehr wird von dem heiligen Gott iiber uns ent-
schieden. Er aber hat alles Gericht dem Sohn iibergeben (Joh.
5,22), der uns wiederum mahnt: Richtet nicht, auf daf} ihr nicht
gerichtet werdet (Matth. 7,1). D. h. aber, dafl auch die richter-
liche Wahrheitsfrage gleich der Wertfrage, und die Wertfrage
gleich der Wahrheitsfrage, welche der Philosoph so gerne an
die Botschaft des Evangeliums, an das Christentum und an des-
sen Theologie richten mochte, fehl am Platze ist.

V;

Dennoch ist die Wahrheit im Evangelium und demgemdf} in
eitner rechitschaffenen christlichen Theologie beheimatet; aller-
dings, wie schon ausgefiihrt, nicht die Wahrheit im ontologi-
schen Verstindnis. Darum diirfen wir meines Erachtens nicht
sagen: Jesus Christus hat uns Gott so offenbart, wie er an sich



E. E. Schneider, Wissenschaftlichkeit und Wahrheit in der Theologie 297

ist; sondern behutsam nur dies sagen: er hat uns Gott so offen-
bart, wie dieser fir uns aus seiner heiligen Verborgenheit her-
vortreten (und das ist: ec-sistieren) will. Die Wahrheit erfassen
also nicht wir mittels einer metaphysischen Ontologie, vielmehr
erfalit die Wahrheit uns und nimmt uns in ihre Schule. Noch
deutlicher: Christus erfallt uns als lebendige Person mit seinem
offenbarenden Reden und auf seinem lebenspendenden Todes-
weg durch unsere menschliche Niedrigkeit. Uns erfalit die Wahr-
heit, indem der Christus uns als die Seinen nun seinerseits
emporfiihrt bis in jene Hohe, welche der Apostel (Rom. 8, 34)
die Rechte Gottes nennt. Zutreffende Theologie (Wissenschaft
vom gottlichen Walten), mag sie noch so sehr «Logie» sein
(also logisch vorgehen), ist nicht ein System von philosophisch
richtigen Aussagen; sie ist aber auch nicht Ontologie, Spekula-
tion iiber das Wesen irdischen, menschlichen und géttlichen
Seins (und wire solche Ontologie auch ganz und gar an Plato
und Parmenides orientiert, d. h. purer Idealismus).* Rechte
Theologie hat vielmehr zu sein (und dabei frithere Irrtiimer zu

4 Mit solchem Platonismus vereinbar kiénnte man sich eine Psychologie
des Erkennens denken, die sich auf die biblische Kunde vom paradiesischen
Siindenfall und die aus ihr abgeleitete Lehre von der Erbsiinde beruft.
Augustinus hatte sie angedeutet, Johannes Duns Scotus zog sie in den Kreis
seiner Erwigungen, die protestantische Orthodoxie operierte mit ihr unter
Berufung auf die Reformatoren selbst. Thomas und die Thomisten machen,
soviel ich sehe, von ihr kaum Gebrauch, sondern verharren bei der aristo-
telischen Erkenntnislehre. Jene Psychologie des Erkennens lautet kurz: Im
Paradies hatte Adam nicht nur Willensfreiheit, sondern auch die voll-
kommene Schau des Seins, wulite also nicht nur, was Freiheit ist, sondern
auch, was Wahrheit ist (Wahrheit im griechisch-philosophischen Sinne).
Nach seinem Fall, diesseits des Paradieses, ist ihm davon nur ein blasser
Erinnerungsrest verblieben; seither erkennen die Menschen, Adamskinder,
nurmehr «analog», was das wahre Sein der Tatsachen ist; d. h. die Menschen
miissen induktiv aus dem Erforschen des Seins der irdischen Dinge hinauf-
schliefen auf das Sein der himmlischen Wesen (vgl. das Héhlengleichnis
Platos, Politeia VII, 514A ff.), doch immerhin angeregt durch jene blasse
Erinnerung an das, was Adam einmal véllig neu erschaut hatte. Mit C. G.
Jungs Archetypenlehre kionnte man solche Erkenntnis-Mythologie-Psycho-
logie stiitzen; trotzdem bliebe sie Mythologie. — Doch ist der so oft von
Theologen vollzogene Gedankenregrell auf «Adam vor dem Fall» deswegen
zwecklos, weil ja auch dieser Adam nicht wissen konnte, was das Sein ist,
ohne den Schein zu kennen; auch nicht wissen konnte, was die Freiheit ist,
ohne erfahrungsméfige Kenntnis der Unfreiheit.



298 E. E. Schneider, Wissenschaftlichkeit und Wahrheit in der T heologie

ersetzen durch bessere Erkenntnisse) Christologie, die Lehre
von Gott in der Offenbarung Christi; also vor allem: Erforschung
des Mysteriums Christi, das sich dem Glauben erschliefit —
gewill mittels der Vernunft; denn anders kann man nicht for-
schen. Das Neue Testament allerdings nennt derlei nicht «Theo-
logie», auch nicht, trotz Joh. 1,1, «Christologie», sondern «so-
phia kai gnosisy (Kol. 2, 3); was gewill mehr besagt als «Theo-
logie».

Historiker und Philosophen (also Humanisten) miissen sich
wohl oder iibel die Kritik der Naturwissenschaftler (auch der
Anthropologen unter ihnen) und der Ontologen gefallen lassen,
dafl sie niimlich dank ihrer Forscherarbeit bestenfalls das er-
mitteln, was einmal in der oder jener Menschengruppe gegolten
hat und vielleicht immer noch gilt. Es ist allerdings nicht das
«ontos Ony, das die Platoniker suchen und Hegel schon gefun-
den zu haben meinte. Christliche Theologen oder die «recht-
schaffenen Gnostiker» wissen sich gegen solche Kritik gefeit,
denn sie suchen in Jesus Christus die Wahrheit Gottes. Fiir sie
haben die Ergebnisse griindlicher hermeneutischer, kritisch-
historischer und phinomenologischer Forschung, sofern sie um
das Geheimnis Christi kreisen, vorlaufigen Wert. Unfehlbar
sind diese Erkenntnisse allerdings nicht. Unfehlbar ist fiir sie
einzig und allein der Herr der Schrift, welcher sich lebendig
als der Weg, die Wahrheit und das Leben erweist allen denen,
die es in ihrem Leben auf ihn selbst hin wagen, und zwar iiber
alle Wissenschaftlichkeit hinaus!

Schlieffen darf ich sohin mit einer Abwandlung jenes Nietz-
scheschen Wortes, welches ich eingangs erwihnt habe: Sehr
viel geht einen Theologen die Wissenschaft an; dennoch und
deshalb bestimmt er und nur er den Begriff «<wahr und falschy.
Der Theologe weill nimlich um den persénlichen Gott, der trotz
aller Wissenschaft iiber aller Wissenschaft waltet und uns seine
Wahrheit im Leben weist.

Wien. Erwin E. Schneider.



	Wissenschaftlichkeit und Wahrheit in der Theologie

