
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 15 (1959)

Heft: 4

Artikel: Esséniens et Hellénistes

Autor: Geoltrain, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878912

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878912
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 15 Heft 4 Juli-August 1959

Esséniens et Hellénistes.

L'existence du groupe des Hellénistes au sein du christianisme

primitif a de tout temps été une sorte d'énigme posée aux
historiens. D'où venaient ces hommes qui apparaissent presque
brutalement au chapitre six du livre des Actes Pourquoi leur
donnait-on ce nom Plusieurs ont tenté récemment de jeter
un peu plus de lumière sur ce problème délicat.1 Pour y
parvenir, certains ont pensé pouvoir utiliser la documentation essé-

nienne de Qoumrân.2 Avant d'aborder ce point précis, reposons
rapidement les termes du problème.

I. — Position du problème.

Une chose est certaine ; les Hellénistes ont formé un groupe
à part dans l'église de Jérusalem.

1° Que nous apprend le livre des Actes Un différend opposa
Hébreux et Hellénistes, qui aurait eu pour origine la négligence
dont les veuves des Hellénistes étaient victimes lors de la
distribution quotidienne. On peut reconnaître que le rédacteur du livre
des Actes a voilé la véritable cause du conflit. La négligence ne
semble pas viser n'importe quel service quotidien (Act. 7, 1),
mais très précisément le service des tables (Act. 7, 2), c'est-à-dire

1 E. Haenchen, Die Apostelgeschichte (1956), p. 217 ss. ; B. Reicke, Glaube
und Leben der Urgemeinde (1957), p. 115 ss. ; E. Trocmé, Le « Livre des Actes »

et l'histoire (1957), p. 185 ss. ; M.Simon, St. Stephen and the Hellenists in the
Primitive Church (1958) ; C. F. D. Moule, Once more, who were the Hellenists:
The Exp. Times 70, 3 (1958), p. 100-102.

2 O. Cullmann, The Significance of the Qumran Texts for Research into
the Beginnings of Christianity: Journ. Bibl. Lit. 74 (1955), p. 213 ss. ; Secte
de Qumran, Hellénistes des Actes et Quatrième Evangile : Les manuscrits de

la mer morte [Colloque de Strasbourg 1955] (1957), p. 61 ss. ; A. F. J. Klijn,
Stephen's Speech, Acts vii, 2-53 : New Test. Stud. 3 (1957), p. 25-31 ; J. Danié-
lou, Les manuscrits de la mer morte et les origines du christianisme (1957),
p. 89-91 ; C. Spicq, L'épître aux Hébreux, Apollos, Jean-Baptiste, les Hellénistes

et Qumran : Rev. de Qumr. 3 (1959), p. 365 ss. Dernièrement, O.

Cullmann a repris l'ensemble de sa thèse dans une étude approfondie : L'opposition

contre le temple de Jérusalem, motif commun de la théologie johan-
nique et du monde ambiant : New Test. Stud. 5 (1959), p. 157-173.

16



242 P. Geoltrain, Esséniens et Hellénistes

rien moins que la fraction du pain, la cène eucharistique. Comme
plus tard à Antioche ou à Corinthe, les repas en commun sont
un point de friction, à Jérusalem déjà. Selon toute vraisemblance,
ce sont alors les Hellénistes seuls qui élisent sept hommes pour
les mettre à leur tête et qui s'organisent à part, sans que les liens
soient pourtant rompus avec les Hébreux.3 Et ces hommes choisis

— nous dit-on — pour le service des tables, vont se montrer

surtout, dans la suite des récits, didascales experts ou bouillants

évangélistes. Encore faut-il ajouter, puisque ces repas
étaient de type communautaire, que le service des tables n'y
était pas une marque d'infériorité. Un logion de Jésus le
confirme d'ailleurs, Luc. 22, 27 :

Car qui est le plus grand,
celui qui est à table ou celui qui sert
n'est-ce pas celui qui est à table
Or, moi, au milieu de vous, je suis comme celui qui sert.4

Mais la question reste entière. L'existence même de ce groupe
des Hellénistes a embarrassé l'auteur du livre des Actes 5, et

ses récits en portent la trace.
2° Que disent les historiens Ils ne sont pas moins perplexes

que l'auteur des Actes. Certains iraient jusqu'à voir dans le

personnage d'Etienne une figure artificielle, créée de toutes
pièces par Luc.8 La plupart considère les Hellénistes comme
des hellénophones, soit des Juifs de la Diaspora 7, se distinguant
du groupe des Hébreux seulement par la langue 8, soit des
prosélytes ", ou purement et simplement des païens.10 On a enfin
proposé de voir dans le terme d'« Hellénistes » une invention de

3 II est même probable que les Hellénistes ont un baptême qui leur est

propre et qui n'est pas pleinement efficace aux yeux de l'auteur des Actes,
puisque, comme pour le «baptême de Jean» d'Apollos et de ses disciples, il
est nécessaire que les apôtres lui adjoignent le don de l'Esprit ; cf. Act. 8,

16-17 ; 18, 24 ; 19, 7.
4 H.W.Beyer, biaKovéw: Th. Wort. z. N.T., 2 (1935), p. 83—84.
5 Trocmé (n. 1), p. 188-189.
6 H. J. Schoeps, Theologie und Geschichte des Judenchristentums (1949),

p. 66, 441.
7 A. Loisy, Les Actes des Apôtres (1920), p. 294.
8 M. Goguel, La naissance du christianisme (1946), p. 190 ; Haenchen

(n. 1), p. 218.
9 Reicke (n. 1), p. 116-117.
10 H. J. Cadbury, The Beginnings of Christianity, I, 5 (1933), p. 68-74.



P. Geoltrain, Esséniens et Hellénistes 243

Luc. Celui-ci, se méprenant sur le sens d' 'Eßpcdoi trouvé dans sa
source pour désigner un groupe de chrétiens hellénophones
rejetant le temple, y aurait vu une difficulté et aurait appliqué ce

terme d"Eßpouoi à leurs adversaires préférant appeler «

Hellénistes » des gens de culture grecque.11
3° Que pouvons-nous tirer du terme lui-même Le mot

Helléniste est formé soit sur le verbe éXXpvtéeiv, soit sur l'adverbe
eXXpviöTt.12 On trouve 'EXXpvicn-riç employé en dehors du livre des

Actes :

a) à l'époque post-nicéenne chez Julien, Philostorge et So-

zomène, avec le sens d'« adeptes du paganisme » par opposition
aux chrétiens 13

;

b) chez Jean Chrysostome qui, commentant les Actes,
explique : 'EXXpvKTTàç xoùç éXXqvicrri qp&eyropévouç Xépei14;

c) enfin dans le Testament de Salomon, où il s'agit du nom
d'un être céleste :

KaXeÎTcu bè irap' 'Eßpaion; TTaxiKfj, 6 àtp'uq/ouç KaxeXbujv ëaxi bè

tujv 'EXXqviaxinv 'EppavouqX.16

On voit que notre terme est bien employé par opposition au mot
'Eßpaio?.Maisindique-t-il une différence de langue? Nous ne le

croyons pas. En effet, le nom de cet être céleste, chez les gens
qui parlent grec, serait alors un nom hébreu : ce qui est un
non-sens. Hébreux et Hellénistes désignent cet être céleste par
deux noms différents, certes, mais ces deux noms sont l'un et
l'autre d'origine hébraïque.

Dans le livre des Actes, nous retrouvons le terme'EXXpvKTxriç
dans trois passages :

a) Act. 6,1. Il s'agit de chrétiens.
b) Act. 9, 29. La variante "EXXpvaç ne doit pas être retenue.

C'est la leçon du seul Alexandrinus et le contexte nous suggère

11 Trocmé (n. 1), p. 190-191.
12 Cadbury (n. 10), p. 60; H. Windisch, Theol. Wort. z. N.T., 2 (1935),

p. 508-509.
13 Textes cités ibid.
14 Jean Chrys. Hom. 14, sur Actes 6.
15 Test. Sol. VI, 8, Eec. A. Ed. C. McCown (1922). Le terme TTaxiKtî a

vraisemblablement pour origine le judéo-araméen pns ou le syriaque petaq.
Sur ces racines, voir l'excellente étude de J. C. Greenfield, Lexicographical
notes, I : Hebr. Un. Coll. Ann. 31 (1958), p. 217-222, que nous a obligeamment
signalée M. A. Caquot.



244 P. Geoltrain, Esséniens et Hellénistes

clairement qu'il est question de Juifs ou de prosélytes, adversaires

de Paul et peut-être anciens adversaires d'Etienne.
c) Act. 11, 20. La leçon 'EMpvicrrâç est la lectio difficilior et

mérite d'être conservée, même si dans la source il était question
de « grecs ». Il est question dans ce texte, soit de païens, soit de

prosélytes.
Quel est le sens du mot qui conviendrait à ces trois catégories

Le sens le plus évident — qui n'a, reconnaissons-le, aucun
appui sérieux dans le texte des Actes — est celui que nous avons
trouvé chez Jean Chrysostome : « ceux qui parlent grec ». En
acceptant ce sens, nous ne sommes pourtant pas plus avancés.
En effet, si Etienne est mort et si les Hellénistes sont persécutés,
« ce n'est pas pour avoir dit en grec ce que les apôtres disaient
en araméen, c'est pour avoir dit autre chose ».16 Ce n'est pas
une question de forme seulement, mais aussi de fond, qui touche
à l'objet même de leur prédication. Dans le tableau un peu flou
que les Actes nous dessinent des Hellénistes, deux traits
d'ailleurs complémentaires se détachent nettement : leur opposition
au culte du temple d'une part, leur universalisme d'autre part.
Parler en grec n'est pas une condition suffisante à la naissance
de tels caractères, et le texte du Testament de Salomon est là pour
nous rappeler qu'un minimum de prudence est nécessaire dans
l'interprétation qu'on choisit de donner au mot « Helléniste ».

C'est pourquoi on a pensé pouvoir donner un sens plus large
au mot helléniste et M. Simon, par exemple, y distinguerait la
marque d'une influence grecque, tandis que 0. Cullmann serait
prêt à y voir la désignation d'un syncrétisme hellénistique.17
Celui-ci s'est demandé si la documentation de Qoumrân ne
permettrait pas de trouver une filiation Esséniens-Hellénistes-IY0
Evangile, en s'appuyant notamment sur l'intérêt marqué pour
les Hellénistes par le IVe Evangile, qui s'apparente lui-même à

certaines conceptions théologiques de la secte de Qoumrân.18
C'est sur le rapport Esséniens-PIellénistes que nous voudrions
nous arrêter en précisant tout d'abord ceci : s'il est permis de

rechercher si les Hellénistes sont un des points de rencontre
entre le christianisme et l'essénisme, il faut auparavant souli-

16 Loisy (n. 7), p. 425.
17 Simon (n. 1), p. 18 ; Cullmann, Secte (n. 1), p. 68.
18 Cullmann, ibid.



P. Geoltrain, Esséniens et Hellénistes 245

gner qu'ils ne sont pas le seul ni le plus évident. Ce qu'éclairent
avant tout les manuscrits de Qoumrân dans le livre des Actes,
c'est l'organisation sociale, ecclésiastique et rituelle de la
communauté primitive.19 En face de cela, et dans l'état actuel de la
documentation, les rapports entre Esséniens et Hellénistes ne
pourront paraître que secondaires.

II. — L'hellénisme des Esséniens.

La question est de savoir si l'essénisme a pu produire un
milieu helléniste dont dépendent, plus ou moins directement,
les Hellénistes du livre des Actes.

Bien avant les découvertes de Qoumrân, la thèse de l'hellé-
nisation des Esséniens avait de solides partisans. Sans parler
des influences pythagoriciennes que relevait Cumont20, en
reprenant la thèse de Zeller 21 qui fut aussi celle d'I. Lévy 22, on
a de tout temps souligné les mots de Josèphe : « 'OqoôogoûvTeç ttcu-
<xîv !E\Xr)vajv ».23 Certes, ce seul témoignage ne suffirait pas 24,

mais il en est d'autres.
Un texte de Justin a été remis en valeur par M. Simon 25 et

repris par J. Daniélou.26 Enumérant les sectes juives, Justin
omet les Esséniens mais mentionne les Helléniens. L'identification

entre les uns et les autres est tentante, car les Esséniens
ont pu être suffisamment ouverts aux courants extérieurs pour
mériter ce titre.

19 S. E. Johnson, The Dead Sea Manual of Discipline and the Jerusalem
Church of Acts : Zeitschr. altt. Wiss. 66 (1954), p. 106-120 ; B. Reicke, Die
Verfassung der Urgemeinde im Lichte jüdischer Dokumente : Theol. Zeitschr.
10 (1954), p. 95-112 ; J. Daniélou, La communauté de Qumran et l'organisation

de l'église ancienne : Rev. hist. phil. rel. 35 (1955), p. 104 ss.
20 F. Cumont, Esséniens et pythagoriciens : Ac. inscr., comptes-rend.

1930 (1930), p. 99-112.
21 E. Zeller, Philosophie der Griechen 54 (1921), p. 365 ss. ; Zeitschr. wiss.

Theol. 42 (1899), p. 195-269. Cf. la réfutation de W. Bousset et H. Gressmann,
Die Religion des Judentums (1926), p. 432.

22 I. Lévy, La légende de Pythagore de Grèce en Palestine (1927), p. 264 ss.
23 Jos. De hello jud. II, 8, 155.
24 Cf. P. Grelot, L'eschatologie des Esséniens et le livre d'Hénoch : Rev.

de Qum. 1 (1958), p. 131.
25 Just. Dial. 80, 4. M. Simon, Les sectes juives d'après les témoignages

patristiques : Studio patr. 1 (1957), p. 537 ; St. Stephen (n. 1), p. 16.
26 Daniélou (n. 2), p. 90.



246 P. Geoltrain, Esséniens et Hellénistes

Nous savons en effet qu'ils philonisèrent à une certaine
époque. Depuis très longtemps, Israël Lévi, rendant compte des
travaux d'Harkavy sur un texte de Kirkisani27, avait accepté
l'identification faite entre les Maghâria (les gens de la grotte)
et les Esséniens. Or, dans le cours du texte, Kirkisani loue beaucoup

un des écrivains de cette secte qu'il appelle l'Alexandrin ;

selon Lévi, c'est Philon sans aucun doute, car un auteur musulman,

Sharastani, qui traite lui aussi des Maghâria, cite à leur
propos un traité de Philon. Ainsi les Esséniens ont un jour
possédé dans leur bibliothèque certains écrits de Philon.28

Pour lire Philon, il fallait qu'on entendît le grec. On sait que
plusieurs fragments grecs ont été retrouvés dans le désert de

Juda, les uns de provenance incertaine — il s'agit des petits
prophètes —20, d'autres issus de la grotte 4 — Lévitique et
Nombres — 30, d'autres enfin récupérés dans la grotte 7 — Exode,
Lettre de Jérémie —.31 C'est peut-être d'une des grottes de Qoum-
rân que provenait aussi une des traductions grecques qu'Origène
ajouta aux Hexaples des Psaumes et qu'il avait trouvée, au dire
d'Eusèbe, « à Jéricho, dans une jarre ».32 Mentionnons encore
les qualités requises, dans l'Ecrit de Damas, pour l'Inspecteur
préposé à tous les camps, qui devra posséder « la maîtrise...
de toutes les langues que parlent leurs divers clans ».33 II est
à peine nécessaire enfin de rappeler que les quatres saisons du
calendrier de la secte essénienne (IQS : X, 7) sont un emprunt
ouvert au monde hellénistique.

Il n'est donc nullement hasardeux de parler d'hellénisation
du mouvement essénien au premier siècle de notre ère. Cette

27 Rev. des ét. juiv. 30 (1892).
28 Cf. R. de Vaux, Rev. bibt. 57 (1950), p. 425 ss., où l'auteur, réutilisant

Kirkisani, hésite devant l'identification entre l'Alexandrin et Philon. Au
contraire, A. Dupont-Sommer, Nouveaux aperçus sur les manuscrits de la mer
morte (1953), p. 105, n. 47.

29 D. Barthélémy, Redécouverte d'un chaînon manquant de l'histoire de

la Septante : Rev. bibl. 60 (1953), p. 18 ss. ; R. de Vaux, Fouille au Khirbet
Qumran : ibid., p. 85.

30 P. Skehan, dans Actes du 2e congrès international pour l'étude de l'A.T.
Vet. Test., Suppl. 4 (1957), p. 148.

31 R. de Vaux, Fouilles de Khirbet Qumran : Rev. bibl. 63 (1956), p. 572.
32 Eus. Hist. eccl. VI, 16, 3.

33 C. D. XIV, 10. Traduction d'A. Dupont-Sommer qui en donne une autre
explication visant la glossolalie, Evidences 60 (1956), p. 36, n. 78.



P. Geoltrain, Esséniens et Hellénistes 247

hellénisation a d'ailleurs été un phénomène général. Des
imprécations étaient lancées au premier siècle avant et au premier
siècle après J. C. contre ceux qui donnaient à leurs enfants une
éducation grecque, et sur mille jeunes gens fréquentant la maison

de Gamaliel, cinq cents apprenaient la philosophie grecque.34
L'étonnant aurait été que les Esséniens se tinssent complètement

à l'ahri de cette vague qui couvrit le monde antique. Mais
pour les Esséniens, helléniser ne peut vouloir dire paganiser.
Il s'agissait pour eux, non de suivre une mode ou de céder à un
courant, mais d'utiliser tout ce qui pouvait être une source
d'enrichissement pour leur spiritualité et leurs spéculations
mystiques. De ce processus, les textes de Qoumrân ne nous indiquent
que le point de départ et les premières étapes, mais il est
significatif qu'un auteur, lisant IQS : XI, par exemple, évoque ce

qu'on trouvera plus tard chez Philon d'Alexandrie.35
Enfin ce serait une grave erreur que de considérer que

pendant un siècle et demi l'essénisme est resté figé dans ses structures

originelles. Il a connu des défections, lorsqu'une partie de

la communauté refusa de partir pour Damas 30, des abandons 37,

puis, vraisemblablement, un schisme, lorsque des Esséniens
activistes se séparèrent du mouvement pour créer le parti zélote.38
Comme tout grand mouvement qui dure, l'essénisme a dû aussi
tolérer des tendances différentes.

En effet, si les découvertes de Qoumrân ont pleinement
confirmé les notices que Pline, Philon et Josèphe consacraient aux
Esséniens, il ne nous est pas permis de laisser de côté tel ou tel
point de ces notices. Or, Josèphe nous fait connaître des Essé-

34 Textes mentionnés par M. Friedlaender, Les esséniens : Rev. des ét.

juiv. 14 (1887), p. 188.
35 K. Schubert, Der Sektenkanon von En Feshcha und die Anfänge der

jüdischen Gnosis: Theol. Lit.-zeit. 78 (1953), col. 503. Cf. G. Molin, Hat die
Sekte von Khirbet Qumran Beziehungen zu Ägypten? : ibid., col. 653-656.

36 C. D. VII, 13 et VIII, I. Nous ne croyons pas devoir accepter les thèses

qui font de l'exil à Damas un mythe de la déportation spirituelle (A. Jaubert,
Rev. bibl. 65, 1958, p. 214 ss.), et une désignation imagée de Qoumrân (A. S.

van der Woude, Die messianischen Vorstellungen der Gemeinde von Qumran,

1957, p. 53 ss.).
37 C. D. VIII, 21-XX, I.
38 Cf. Hipp. IX, 26. Il ne nous paraît pas possible d'admettre avec J. T.

Milik que le mouvement essénien ait été entièrement zélote au début de notre
ère, Dix ans de découvertes dans le désert de Juda (1957), p. 109-112.



248 P. Geoltrain, Esséniens et Hellénistes

niens pour qui le célibat n'est pas absolu ; il nous donne des

indications sur la libre disposition des biens, sur des colonies
esséniennes installées en chaque ville.39 C'est ceci qu'il faut
évoquer lorsqu'on parle d'essénisme au premier siècle : la secte de

Qoumrân d'abord, mais aussi toutes ses ramifications en Palestine

et dans la Diaspora. Parmi les tertiaires esséniens ou dans
les centres égyptiens (rappelons-nous l'extension du mouvement
thérapeute d'après Philon), la tendance «helléniste» aura été

plus accusée qu'à la maison mère de Qoumrân.

III. — Esséniens et Hellénistes.

Nous pouvons aborder ce point, sans vouloir trouver à tout
prix des rapports là où ils ne sont pas évidents. Les nombreux
rapprochements déjà établis par divers auteurs nous permettront
d'être brefs :

1° La polémique contre le temple : Comme le remarquait Zeller

il y a un siècle, Etienne va beaucoup plus loin dans sa
polémique contre le temple que les Esséniens eux-mêmes.40 Ceux-
ci s'en détournaient parce que le culte, souillé dès le retour de

l'exil (cf. Hénoch : 89, 73), n'était pas légitime aux yeux de leur
exigente conception de la pureté. Etienne, lui, refuse au temple
tout droit à l'existence ; sa construction n'est pas légitime aux
yeux de Dieu. Le temple est un lieu ridiculement étroit, le vrai
temple de Dieu, c'est le monde (Esaïe : 66, 1-2). Entre ces deux
conceptions, Philon trouve bien sa place ; l'allégorie lui permet
de ne pas rejeter le temple de Jérusalem — ainsi que les
Esséniens — mais de n'y voir que l'image du vrai temple de Dieu
« qui est le monde entier ».41

A Qoumrân cependant, si l'on insiste sur le rôle du sacerdoce,

le moins qu'on puisse dire, c'est que les sacrifices y
tiennent peu de place. Dans le seul texte où l'on a voulu voir une
allusion à la pratique du sacrifice 42, il en est question pour les

39 Jos. De bello jud. II, 8, 124, 127, 160.
40 E. Zeller, Die Apostelgeschichte : Theol. Jahrb. 10 (1851), p. 456. Cf.

Johnson (n. 19), p. 107 ss., et Simon (n. 1), p. 91.
41 Phil. Spec. leg. I, 66.
42 IQS IX, 4. Cf. J. Carmignac, L'utilité ou l'inutilité des sacrifices

sanglants dans la « Règle de la communauté » de Qumrân : Rev. bibl. 63 (1956),
p. 424 ss.



P. Geoltrain, Esséniens et Hellénistes 249

temps à venir. Ce qui importe aux sectaires, c'est le temple
futur, ainsi que dans Hénoch.43 En l'attendant, car il faut vivre,
l'offrande des lèvres, « le sacrifice en paroles » 44 est l'image du
sacrifice qu'on n'accomplit plus. Aussi n'est-il pas étonnant que
le rôle du temple s'efface aussi dans les Testaments des douze
patriarches 4ä qui gardent cependant dans leurs traditions un
intérêt manifeste pour les sacrifices.40 Si, au point de départ,
c'est une question de principe qui éloigne les Esséniens du temple
de Jérusalem — à savoir leur rupture avec un sacerdoce
impur —, par la suite c'est l'aspect pratique qui a dû prendre le
dessus. Malgré le regret qu'on avait du temple, on pouvait s'apercevoir,

au bout d'une ou deux générations, qu'on s'en était passé
de force, sans pour cela avoir une piété moins active. C'est une
expérience du même genre qui était faite aussi par les juifs de

la Diaspora.47 En face des positions qoumraniennes, Etienne et
les Hellénistes apparaissent donc comme des extrémistes qui
auraient tiré toutes les conséquences de cette situation de fait.

La conversion d'une « grande foule de prêtres », mentionnée
au beau milieu des récits concernant les Hellénistes 4S, a été

rapprochée du caractère sacerdotal des membres de la secte de

Qoumrân.49 II s'agit probablement moins de Sadducéens que
de prêtres des vingt-quatre classes aaronides.50 Comme l'a fait
remarquer A. Dupont-Sommer B1, l'Ecrit de Damas étend le titre
de « fils de Sadoq » à tous les membres de la secte :

« et les fils de Sadoq, ce sont les élus d'Israël,
les (hommes) appelés d'un nom,
ceux qui se tiendront debout à la fin des jours ».52

43 Hénoch 91, 13 ; IQSb IV, 25-26.
44 Test. Lévi 3, 6.
45 Cf. R. Eppel, Le piétisme juif dans les Testaments des douze patriarches

(1930), p. 163. Nous considérons les Testaments comme une œuvre juive et
d'origine essénienne, avec M. Philonenko, Les interpolations chrétiennes
dans les Testaments des douze patriarches : Rev. hist. phil. rel. 38 (1958),
p. 309 ss. ; 39 (1959), p. 14 ss.

46 Bousset et Gressmann (n. 21), p. 112.
47 Bousset et Gressmann, ibid., p. 434-435.
48 Act. 6, 7.
49 Cullmann, Secte (n. 2), p. 73.
60 Cf. F. M. Braun, Rev. bibl. 62 (1955), p. 34.
51 Dupont-Sommer (n. 28), p. 99.
62 C. D. IV, 3-4. Traduction de Dupont-Sommer (n. 33), 59 (1956), p. 19.



250 P. Geoltrain, Esséniens et Hellénistes

Il est donc permis d'entendre ce ralliement à la foi chrétienne
d'une grande foule de prêtres, soit comme celui de membres de

la secte essénienne (des sadoqites dont le nom n'aurait pas été

compris par la suite), soit comme celui de prêtres de cette même
secte (si toutefois la secte ne manquait pas de prêtres à cette
époque).

Gardons-nous pourtant de dire que ces prêtres convertis
constituent un groupe qu'on appelle les Hellénistes et de faire
d'Etienne un de ces prêtres.53 Ce qu'il faut retenir de ce détail,
nous semble-t-il, c'est que les Hellénistes n'ont pu faire des

adeptes en milieu sacerdotal, malgré leur violente opposition
au temple, que dans un cercle bien précis. Ces deux aspects du
comportement vis-à-vis du culte, aspect positif — sympathie
sacerdotale — et aspect négatif — coupure avec le temple — ne
se retrouvent en milieu juif qu'à Qoumrân.

2° L'universalisme : On peut dire que l'action conquérante
des Hellénistes est immédiatement marquée du sceau de

l'universalisme. Les Samaritains étaient honnis par les juifs, les

païens considérés comme des croyants de seconde zone. C'est

cependant vers eux que se tournent presque naturellement les

compagnons d'Etienne, fuyant la persécution.
L'eschatologie d'Hénoch et des Testaments, deux pseudépi-

graphes esséniens, est de tendance universaliste, au moins dans
ses parties les plus récentes. Les Gentils, à la fin des temps, s'ils
sont justes ou s'ils se repentent, participeront au salut d'Israël,
à un rang tout de même moins glorieux. Pour le présent, les
Testaments sont plus réservés, mais prêchent en certains textes
la générosité envers les étrangers 54, et le Testament de Benjamin

va jusqu'à chanter le bien-aimé du Seigneur, dépouillant
Israël pour sauver les nations.55

A Qoumrân, les sectaires, juifs entre les juifs, semblent avoir
envisagé les païens comme déjà admis par Dieu à la conversion
et à l'alliance :

« Et toutes les nations connaîtront ta vérité,
et tous les peuples ta gloire,

53 Comme le fait Daniélou (n. 2), p. 90-91, justement critiqué par P.
Benoît, Rev. bibl. 65 (1958), p. 624.

54 Notamment Test. Zab. VI, 4-6, bdg.
65 Test. Benj. XI, 2-3. Cf. Philonenko (n. 45), p. 333 s.



P. Geoltrain, Esséniens et Hellénistes 251

Car tu [les] as fait entrer [dans] ton [Alliance
glo] rieuse
auprès de tous les hommes de ton conseil
et dans un lot commun avec les Anges de la Face ;

et nul ne traite insolemment des fils [... » 56

A Damas, en terre païenne, la secte a même accueilli des païens,
au point que les textes législatifs se trouvent obligés de les
mentionner :

« Qu'ils soient tous recensés nominativement,
les prêtres en premier et les lévites en second
et les fils d'Israël en troisième
et les prosélytes en quatrième. » 57

Avant les Hellénistes des Actes, les gens de Qoumrân ouvrirent
donc leur secte aux païens.58

Le premier pays de mission des Hellénistes chrétiens fut la
Samarie. L'hostilité des Samaritains envers le temple de
Jérusalem put les rapprocher des Hellénistes comme elle les
rapprocha peut-être des Esséniens.59 Un autre point a été souligné :

le Messie ou Ta'eb qu'attendaient les Samaritains, devait
apparaître comme Moïse redivivus et dresser le vieux tabernacle du
désert sur le mont Garizim.60 Ceci n'est pas sans rappeler
l'économie du tabernacle qui fait le fond de l'argumentation d'Etienne
dans sa condamnation du temple : c'est un campement (m<r| vutpa)

que David cherchait pour le Dieu de Jacob, et c'est une maison
que lui bâtit Salomon.61 Ainsi le Ta'eb rétablirait l'ordre des

choses voulu par Dieu.62
On a établi d'autres points communs aux Samaritains et aux

56 IQH VI, 12-13. Traduction de Dupont-Sommer, Le livre des Hymnes
découvert près de la mer morte (1957), p. 53.

57 C.D. XIV, 3-4. Traduction de Dupont-Sommer (n. 33), p. 31, 35, n. 76.
58 Les pharisiens, bien sûr, accueillaient aussi des prosélytes. Mais

l'étonnant est justement que les esséniens, si particularistes à l'origine (cf.
les Jubilés), l'aient fait aussi.

59 Cullmann, Secte (n. 2), p. 70-71.
60 Simon (n. 1), p. 37 s.
61 Act. 7, 46-47.
62 Loisy (n. 7), p. 327, et O. Bauernfeind, Die Apostelgeschichte (1939),

p. 114, voient dans l'insistance d'Etienne sur Sichern, qui est en territoire
samaritain, une preuve de l'intérêt porté aux choses samaritaines.



252 P. Geoltrain, Esséniens et Hellénistes

gens de Qoumrân.63 Les Samaritains eux-mêmes n'en étaient
peut-être pas inconscients lorsqu'ils affirmaient, par exemple,
dans une de leurs chroniques : « Les enfants d'Israël se divisèrent

en trois sectes : les Sadducéens, les Pharisiens et les Hasi-
dim ; cette dernière secte était composée de Samaritains, enfants
de Joseph et de Phinée et de quelques hommes des autres tribus
qui avaient adopté leur rite. » 64 On voit à quelle tradition les
Samaritains étaient ou voulaient être rattachés. Certains d'entre

eux vivent en ermites sur le mont Garizim.65 Fuyant les

Juifs, sous Simon Machabée, les Samaritains cachent leur Pen-
tateuque dans un vase d'argile 6e, coutume répandue par
ailleurs. 67 Enfin, à une époque plus tardive il est vrai, le réformateur

Baba Rabba établira sur le peuple samaritain un collège
d'hommes sages, au nombre de sept, semblable au collège des

chefs du groupe helléniste68; mais il comprendra trois prêtres,
ainsi que les trois prêtres du Conseil de la Communauté à Qoumrân.

00

Quoi qu'il en soit des rapports des uns et des autres avec
la Samarie, nous devons, sur cette question de l'universalisme,
reconnaître encore chez les Hellénistes des Actes une majoration

de tendances déjà nettement exprimées à Qoumrân. Les
Esséniens recensaient les prosélytes en dernier lieu; Philippe
baptise l'eunuque de la reine d'Ethiopie.

1° Cette majoration, chez les Hellénistes des Actes, de traits
déjà caractéristiques de Qoumrân, est le phénomène le plus net
qui ressort d'une comparaison entre les uns et les autres. Tous

63 P. Skehan, Journ. Bibl. Lit. 74 (1955), p. 182-187, et F. M. Cross, Rev.
bibl. 63 (1956), p. 56, ont noté les accords des textes de Qoumrân avec la
recension samaritaine. Cf. aussi P. Wernberg-Moller, Vet. Test. 3 (1953),
p. 310 s., et J. Bowman, Contact between Samaritan Sects and Qumran : Vet.
Test. 7 (1957), p. 168-189.

64 E. N. Adler et M. Seligsohn, Une nouvelle chronique samaritaine (1903),
p. 39.

65 Ibid., p. 42.
66 Ibid., p. 36.
67 R. de Vaux, Rev. bibl. 56 (1949), p. 591; J. T. Milik, Biblica 31 (1950),

p. 504.
68 J. A. Montgomery, The Samaritans (1907), p. 102-105.
69 IQS VIII, 1-2.



P. Geoltrain, Esséniens et Hellénistes 253

les détails du discours d'Etienne dans lesquels on a vu des

rapprochements possibles — et certes justifiés —, sont secondaires
auprès de cette constatation.

Certains détails d'ailleurs s'expliqueraient aussi de cette
façon. La typologie sous-jacente du discours d'Etienne (Moïse et

Joseph, figures du Christ) est en germe dans les Pseudépigra-
phes.70 II n'est pas jusqu'à l'évocation du Fils de l'Homme
glorieux — rappelant, bien sûr, le personnage sur lequel spéculent
les Paraboles d'Hénoch 71 — qui ne puisse apparaître comme un
écho amplifié de « toute la gloire de l'Homme », plusieurs fois
promise aux fidèles esséniens en des écrits différents mais dans

un contexte toujours eschatologique.72
2° II ne peut donc être question d'identifier Hellénistes et

Esséniens.73 Disons une fois encore combien le groupe des
disciples « Hébreux » semble avoir gardé l'empreinte du Qoumrân
traditionnel. Mais d'autre part, puisque l'essénisme peut éclairer

le phénomène de l'hellénisation en Palestine, ne refusons pas
cette source de lumière. Les Hellénistes des Actes se situent dans
la même ligne que le mouvement essénien. Rappelons-nous qu'un
siècle sépare les textes de Qoumrân des faits rapportés dans les
Actes des Apôtres. C'est pendant ce siècle que sont écrites
certaines parties des Pseudépigraphes qui témoignent, en milieu
essénien déjà, du même phénomène de majoration que nous
avons souligné plus haut.

8° Les commentateurs ont souligné à l'envi les traits de

culture alexandrine que présente le discours d'Etienne.74 Qu'à
Alexandrie les Esséniens aient hellénisé plus qu'ailleurs, les

70 Cf. Ass. Mos. et Test. Benj. III, 6-8. Sur la christologie du Fils de
l'Homme dans le christianisme primitif, cf. 0. Cullmann, Christologie du Nouveau

Testament (1958), p. 141-143.
71 Cf. Cullmann, Secte (n. 2), p. 71.
72 IQS IV, 23 ; C. D. III, 20 ; IQH XVII, 15 ; IQpPs. 37, II, 2.
73 Simon (n. 1), p. 91, insiste fortement sur ce point.
74 W. Manson, The Epistle to the Hebrews (1951) ; J. Schmitt, Sacerdoce

judaïque et hiérarchie ecclésiale dans les premières communautés
palestiniennes, Rev. sc. rel. 29 (1955), p. 252, n. 2 ; C. Spicq, Le philonisme de l'épître
aux Hébreux : Rev. bibl. 56 (1949), p. 542 ss. ; 57 (1950), p. 212 ss. ; Alexan-
drinisme dans l'épître aux Hébreux : ibid. 58 (1951), p. 481 ss. ; L'épître aux
Hébreux, Apollos, Jean-Baptiste : Rev. de Qumr. 3 (1959), p. 369, n. 25 ; Haen-
chen (n. 1), p. 233-249, passim.



254 P. Geoltrain, Esséniens et Hellénistes

Thérapeutes en sont la preuve. Mais l'orientation même de la
pensée d'Etienne ne s'explique pas par Alexandrie seulement.
Ses affinités profondes sont en milieu palestinien, à Qoumrân.
L'essénisme n'est pas, comme on a pu le croire naguère, une île
grecque en milieu juif 75, mais il est certain qu'il a eu des

prolongements en milieu hellénisant ; ses doctrines ont dû s'en
ressentir.

Le christianisme primitif dans son ensemble a été marqué
par ce vaste mouvement spéculatif, apocalyptique, et mystique
que fut l'essénisme. Les différents courants qui traversèrent l'un
agitèrent l'autre et les Hellénistes des Actes nous apparaissent
comme les héritiers de l'aile la plus hellénisante de l'essénisme,
celle, sans doute, qui permit à Philon de voir dans les Esséniens
le judaïsme idéal.

Strasbourg. Pierre Geoltrain.

76 Friedlsender (n. 34), p. 190.


	Esséniens et Hellénistes

