Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 15 (1959)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen.

M. Du Buit, O.P., Géographie de la Terre Sainte. 1. Texte et index. 2. Cartes.
Paris, Editions du Cerf, 1958. 237 S. und 18 Karten. Fr. 1200.

Vorliegende geographische Beschreibung ist in den études annexes der
Bible de Jérusalem erschienen. Der Verfasser, Professor an der bekannten
Ecole biblique de Jérusalem, ist ein feiner Kenner der palestinensischen
Landschaft. Seine wertvolle geographische Beschreibung des Heiligen Lan-
des zerfillt in zwei Teile.

Im ersten Abschnitt, genannt physikalische Geographie, beschreibt er
nacheinander die Oberfldchengestaltung Palédstinas, seine hydrographischen
Verhiltnisse und die natiirlichen Grenzen des Landes. Ein Kapitel befafit
sich ausgiebig mit dem Klima, ein weiteres mit der geologischen Struktur
und mit den Bodenschitzen. Vegetation und Fauna und soziologische Pro-
bleme werden geschildert, wobei besonders auf den sozialen Unterschied
zwischen Nomaden und sefhafter Beviolkerung und ihre gegenseitigen Be-
ziehungen hingewiesen wird, Fragen, die fiir das Verstiindnis des Alten
Testamentes von grofler Bedeutung sind. Ein letztes, grofles Kapitel be-
schreibt das Land nach den verschiedenen Gebieten. In diesem ganzen ersten
Teil werden die heutigen Verhéltnisse Palédstinas beschrieben und darum
auch die heutigen arabischen Namen der Ortschaften, Berge und Fliisse
verwendet.

Der zweite, groflere Teil wird als historische Geographie bezeichnet.
Hier begegnen auBer fiir Identifikationen meistens die alttestamentlichen
Namen und Bezeichnungen. Das Kapitel ist chronologisch der Geschichte
Israels gemifB aufgebaut. Das erste groBle Kapitel beschreibt Palistinas
Verkehrsnetz, so wie es uns durch die Wanderungen der Patriarchen ent-
gegentritt. Dann wird die Bevolkerung des alten Heiligen Landes geschil-
dert, und zwar allen voran die Stimme Israels und dann die mnichtisraeli-
tischen Vélker. Die Kénigreiche von David und Salomon und die getrennten
Reiche Israel und Juda, ihre Grenzen, Gebietszuwachs und -abnahme bis
zur volligen Zerstérung der israelitischen Eigenstaaterei werden ausfiihr-
lich dargestellt. Zum Schlufl beschreibt der Verfasser noch die geographi-
schen Verhiltnisse unter den Persern, Diadochen und Rémern und in den
Evangelien mit ihren mannigfachen Grenzverinderungen.

Ein iiber 50seitiges Verzeichnis der Ortsnamen im weitesten Sinn aus
dem Alten Testament, aus Apokryphen und Evangelien mit Stellenangaben,
Kommentar und eventuellen Identifikationen mit heutigen Siedelungen be-
schlielft das wertvolle Biichlein.

Dieser geographischen Beschreibung des Heiligen Landes sind 18 Kar-
ten beigegeben, die nicht nur wertvolles Material fiirs heutige Paliistina,
sondern in den meisten Karten einen guten historischen Atlas bis in neu-
testamentliche Zeit hinein darstellen. Bei dieser Gelegenheit mochte ich
auf ein bestimmtes, zitiertes Kartenwerk Transjordaniens hinweisen. 1949
ist vom Vermessungsdepartement des haschemitischen Konigreiches von

14



210 Rezensionen

Jordanien ein Kartenwerk 1 : 250 000 fiir die transjordanischen Gebiete in
drei Teilen: Amman, Karak und Maan, erschienen, das ein vorziigliches Bild
des heutigen Transjordanien gibt. Dazu erschien eine archiologische Karte
im selben Mafistab und mit denselben drei Teilen, die besonders fiir histori-
sche und theologische Seminare anempfohlen werden kann. Sie wurde vom
Archiologischen Institut Jordaniens noch unter der Leitung von Sir Lan-
caster Harding ausgearbeitet.

Fine Einwendung kann den Wert des Biichleins nicht schmiilern. Die
Orthographie der orientalischen Namen, die der Verfasser gewiihlt hat, ist
nicht gliicklich. Sie zeigt aber auch die Problematik der phonetischen Wie-
dergabe orientalischer Namen. Der Verfasser beniitzte in erster Linie eng-
lische Karten und hat darum, obschon es ein franzdsisches Buch ist, fiir die
Ortsnamen mehrheitlich die englische Schreibweise verwendet. Wie unbe-
quem das ist, zeigt sich besonders deutlich beim U-Laut. Seite 12 schreibt
er, daB er diesen mit u wiedergebe und nicht mit ou. Man muff also bei
orientalischen Namen immer umdenken und darf zum Beispiel Geshur, nicht
Geschiir lesen. Abgesehen vom bekannten Jourdain sind auch Ortsnamen
aus dem libanesischen Gebiet (franzosische Karten!): Ras en Naqoura (8. 60
und Karte 2); Ras en Naqura (Karte 1), Marjayoun und Ortsnamen aus den
Apokryphen: Dalmanouth (Seite 193), Oulatha (S.216), sowie Bethsour
(Karte 5, und 17) gegen Bet cur (Karte 14; hier auch Unterschiede in den
Sibilanten und im T-Laut) in franzdsischer Weise geschrieben. J soll wie
english dj ausgesprochen werden; bei Jourdain und Juda paflit diese Aus-
sprache aber nicht. Der deutsche Ach-Laut wird kh (S.12) geschrieben
auller bei Jericho, Chaldéens, Sichem oder bei Chasphor, Chorazein, Chous
(S.192), deren ch weder englisch noch franzosisch, sondern nach deutscher
Orthographie gelesen werden mull. Es wire besser gewesen, wenn der Ver-
fasser alle orientalischen Namen in franzosische Orthographie umgesetzt
hitte, wie man es auch bei einem franzosischen Buch erwarten wiirde. Man-
ches wire so klarer geworden.

Ziirich. Benedikt Hartmann.

Josef Scharbert, Solidaritit in Segen und Fluch im Alten Testament und in
seiner Umwelt. 1. Viterfluch und Vitersegen. = Bonner Biblische Bei-
trige, 14. Bonn, Peter Hanstein Verlag, 1958. XIIT + 293 S. DM 35.—.

Der Verfasser geht von der richtigen Beobachtung aus, dafl der Gegen-
satz Kollektivismus—Individualismus den alttestamentlichen Tatbestéinden
nicht gerecht wird. Um das ganze Problem auf eine neue Formel zu brin-
gen, untersucht er in diesem ersten Teil seiner breit aufgelegten Arbeit
die Vorstellungen vom Fortwirken des Segens und des Fluchs von Viitern
auf S6hne sowohl im alten Orient, bei den heutigen Beduinen wie vor allem
natiirlich im Alten Testament. Jede Gruppe innerhalb des alttestament-
lichen Schrifttums wird unter Beriicksichtigung der literarischen und ge-
schichtlichen Probleme besonders behandelt und von dem neugewonnenen
Gesichtspunkt aus untersucht. Es stellt sich heraus, dall die Wirklichkeit
viel reicher nuanciert ist, als die bisherigen Theorien vermuten lassen. Se-



Rezensionen 211

gen und Fluch schaffen zwar nach der Anschauung des Alten Testaments
eine Heils- bzw. Unheilssphiire, die sich auch auf die Sohne erstreckt, aber
sie wirken sich nicht rein mechanisch aus, sondern setzen immer eine ge-
sinnungsmifige Solidaritit der S6hne mit den Vitern voraus, um wirksam
zu sein. Es fragt sich aber, ob der Verfasser dabei nicht die magisch-
mechanische Betrachtungsweise etwas unterschitzt. Ein Gefiihl der Soli-
daritit mit den Verschuldungen der fritheren Generationen und ein Be-
kenntnis der Siinden der Viiter findet der Verfasser erst bei Jeremia, d. h.
bei dem Propheten, der sonst als der erste Vertreter einer individualisti-
scheren Schau betrachtet wird. Das Buch enthillt eine Iiille von interes-
santen Beobachtungen und zeugt von einer erstaunlichen Sprach- und Lite-
raturkenntnis, aber die fremdsprachigen Biichertitel sind leider allzu oft
durch Druckfehler entstellt.

Es sei dem Rezensenten gestattet, eine kleine Ungenauigkeit bei der
Wiedergabe der Ansichten der sog. Uppsalaschule auf S.270 richtigzu-
stellen. Es ist unbedingt zuzugeben, dafl Stammviter- und Koénigsideologie,
8o wie sie vom Verfasser abgegrenzt werden, nichts miteinander zu tun
haben. Es ist aber nicht richtig, daf} die Uppsalaschule mit Ausnahme von
Nyberg eine Verbindung der beiden vorgenommen habe. Denn erstens
reden Widengren und vor allem KEngnell nur von einer Darstellung der
Stammviiter in koniglichen Kategorien; zweitens ist Nyberg der einzige,
der Konigs- und Stammviterideologie verbunden hat!; drittens beziehen
sich alle die von Scharbert angefiihrten Stellen auf die Vorstellung vom
ersten Menschen als Urkonig, was mit der Stammviiterideologie wenig zu
tun hat2; und viertens besteht gerade im vorliegenden Punkte zwischen
Bentzen und Engnell eine klare Meinungsverschiedenheit, indem Engnell
die Bezeichnung Urmensch in diesem Zusammenhang entschieden ablehnt. 3

Der zweite Teil des Buches, der die Solidaritit zwischen Mittler (Ko-
nig, Priester, Prophet, Fiirbitter) und Volk behandeln soll, wird mit grofler
Spannung erwartet; dieses Thema ist gewill nicht leichter, aber ideenge-
schichtlich und theologisch nicht weniger ergiebig. Das Aufgeben der alten
unisraelitischen Fragestellung verspricht auch hier wertvolle Ergebnisse.

Uppsala. Helmer Ringgren.

1 H. S. Nyberg, Smértornas man; Svensk exeg. arsh. 7 (1942), S. 66 ff.
Die von Scharbert angefithrte Stelle, Svensk exeg. arsb. 12, S. 235 {., besagt
nicht das, was dieser meint.

2 Jch selbst habe nicht gemeint — wie I. Engnell, Die Urmenschvor-
stellung im A.T.: Svensk exeg. &rsb. 22—23 (1958), S.279, zu glauben
scheint —, dall es in Israel eine dhnliche Urmenschenvorstellung wie in
Iran gegeben habe. Auch habe ich nicht in Word and Wisdom (1947), S. 90
(vgl. Engnell, S.275), eine solche Vorstellung in KEz. 28 vorausgesetzt,
sondern ich habe mit dem «Primeval Man» den ersten Menschen als Urkonig
gemeint, obwohl ich damals die hebridische Vorstellung nicht klar genug
von der iranischen abgrenzte.

3 Engnell (Anm. 2), S. 265 ff.



212 Rezensionen

Hans-Joachim Kraus, Psalmen. = Biblischer Kommentar, Altes Testament,
hrsg. von Martin Noth, 15, 1—3. Neukirchen, Kr. Moers, Verlag der Buch-
handlung des Erziehungsvereins, 1958. 240 S.

Von dem hier anzuzeigenden Band sind seit Anfang des letzten Jahres
in rascher Folge drei Lieferungen erschienen; vor wenigen Tagen folgte
diesen sogar schon eine vierte Lieferung, die jedoch in der vorliegenden
Rezension nicht mehr beriicksichtigt werden konnte. Die drei jetzt zu be-
sprechenden Lieferungen enthalten die Erklirung fiir Psalm 1—29, und von
Psalm 30 werden gerade noch Ubersetzung und Textbemerkungen geboten.

Das beginnende Werk darf schon aus dem dufleren Grund besondere
Beachtung beanspruchen, weil es sich — mindestens im deutschen Sprach-
gebiet — im Umfang neben Gunkel’s grundlegenden Psalmen-Kommentar
von 1926 stellt. Wer in Zukunft erkennen will, was die Psalmenforschung
inzwischen erarbeitet hat, wird die Werke von Gunkel und Kraus ver-
gleichen miissen. Nicht jeder hétte es freilich wagen koénnen, dem beriithm-
ten Kommentar des Giellener Meisters ein Gegenstiick an die Seite zu
stellen. Aber Kraus konnte das unternehmen, war er doch auf Grund seiner
fritheren Arbeiten ! besonders dazu ausgeriistet. So konnte er an seine Auf-
gabe herantreten, aufs beste vertraut mit den Problemen der neueren
Psalmenforschung, dazu ausgestattet mit einem selbstéindigen und kri-
tischen Urteil und einer weit iiber das alttestamentliche Fachgebiet hinaus-
reichenden theologischen Bildung.

Ein Werk von der Fiille des vorliegenden kann natiirlich nach ver-
schiedenen Gesichtspunkten gepriift und auf verschiedene Weise gekenn-
zeichnet werden. Ich mochte es so versuchen, dafl dieses zur dulleren Gegen-
iiberstellung hinzu nun auch inhaltlich mit dem Kommentar von Gunkel
verglichen wird.

Dabei wird man als zentral vorab die Ubereinstimmung in den Gat-
tungsfragen feststellen. Kraus beniitzt die Termini von Gunkel und macht
sich weithin dessen Erkenntnisse zu eigen. Doch fiihrt er diese auch weiter,
so bei den «Klageliedern des Einzelnen», bei denen im Anschlufl an Hans
Schmidt das «Gebet des Angeklagten» als wichtige Untergruppe ange-
nommen wird. 2 Sehr wesentlich stimmt Kraus mit Gunkel auch darin iiber-
ein, daf er bei der genannten Gattung im sprechenden Ich keinen urspriing-
lichen Kénig sieht, sondern ein gewiohnliches und oft sogar armes Glied des
Bundesvolkes, wobei mit Gunkel zugegeben wird, daf Motive und Meta-
phern aus dem Bereich der Kénigspsalmen in die Klage- und Danklieder des
Einzelnen eingedrungen sind (S.41). Zum dritten steht Kraus Gunkel nahe
im Zeitansatz der Psalmen, indem beide hier eher zuriickhaltend sind. Bei

1 Unter diesen sind besonders zu nennen: Die Konigsherrschaft Gottes
im Alten Testament (1951) und Geschichte der historisch-kritischen Er-
forschung des Alten Testaments (1956), mit den wichtigen Kapiteln iiber
Franz Delitzsch, Wellhausen und namentlich Gunkel.

2 GGebete des Angeklagten sind aus Psalm 1—29 die folgenden: 4. 5. 7. 26
und in weiterem Sinn auch 17. 27. 28.



Rezensionen 213

Gunkel mit seiner Vorliebe fiir die spitere vorexilische und die friihe
nachexilische Zeit bedeutete das ein Abriicken von der einst verbreiteten
Verlegung vieler Psalmen in die makkabéische Epoche; bei Kraus dagegen
wirkt sich in der erwiihnten Zuriickhaltung ein gesund-niichternes Urteil
aus gegeniiber dem modernen und oft krampfhaften Bemiihen, fiir viele
Psalmen ein moglichst hohes Alter zu retten.? Soviel zu den Gemeinsam-
keiten.

Die Unterschiede zwischen den beiden Autoren treten wohl besonders
in den folgenden Punkten hervor:

1. Beim Text. In der Art, wie dieser hier wie dort behandelt wird,
spiegelt sich je genau die allgemeine Lage in der wissenschaftlichen Text-
kritik wider. Bei Gunkel herrscht das zu seiner Zeit iibliche Militrauen
gegeniiber dem massoretischen Text, eine Haltung, der ein grofies Zutrauen
in die Moglichkeit zur Seite geht, (angebliche) Schiden jenes Textes durch
moderne Besserungsvorschlige heilen zu konnen. Bei Kraus herrscht die
heute allgemeine Skepsis gegeniiber den modernen Emendationen, verbun-
den mit einem gegeniiber frither viel gréofleren Zutrauen zum iiberlieferten
hebriischen Text, in den man nur dann einzugreifen wagt, wenn ein ange-
messenes Verstindnis anders nicht erreicht werden kann.

2. Deutlich unterscheidet sich Kraus von Gunkel im Verstéindnis der
sog. «Gesetzespsalmen». Zwar ist Gunkel diesen schon bedeutend gerechter
geworden als Duhm, aber sie sind doch als spiite Seitenzweige am Baum
des Alten Testaments an den Rand gedringt. Anders ist das bei Kraus im
Zusammenhang mit dem in den letzten Jahrzehnten erarbeiteten vertieften
Verstindnis des hebriischen Gesetzesbegriffes. Von daher erhalten Psalm 1
und 19B einen neuen Glanz, in welchem sie nicht mehr als Zeugnisse
strenger Gesetzlichkeit erscheinen, sondern als Dokumente, aus denen die
Freude iiber Gottes helfende Wegweisung in Israel spricht.

3. Ebenfalls im Zusammenhang mit neueren KErkenntnissen vermag
Kraus den kultischen Hintergrund der Psalmen in positiverem Sinn zu
sehen, als das fiir Gunkel moglich war. Hier wirken sich gliicklich An-
regungen von Mowinckel und seinen Schiilern aus, doch fiihrt sie Kraus
selbstandig weiter, indem er jede vereinerleiende Statik vermeidet. Er hat
Sinn fiir Nuancen, und als Schiiler Gerhard von Rad’s entgeht ihm nicht, daf}
die im ganzen kultgebundenen Psalmen doch Raum boten fiir die Ver-
geistigung alter Worte und Bilder. Schén und feinsinnig wird das beson-
ders am 16. Psalm aufgezeigt. Bei der Exegese von Psalm 15, 24 und 26
vermag Kraus, wieder im Anschlufl an von Rad, die geistige, Gerechtigkeit
schenkende Art des israelitischen Kultes hervortreten zu lassen. Der Erkli-
rung von Psalm 24 sind zwei wertvolle Exkurse beigegeben, von denen der
erste «Bezeichnungen Jahwes» und deren Herkunft und Tradition zum
Gegenstand hat, wihrend der zweite der Frage nach dem «Thronbestei-

3 Kraus verzichtet bei folgenden Psalmen auf eine (genauere) Datie-
rung: 4. 5. 6. 8. 16. 17. 22. 23. 26. Als sicher vorexilisch gelten: 2. 15. 18.
19A. 20. 21. 24. 28. 29 und als vielleicht vorexilisch: 3. 7. 11. 12. 13. Mehr
oder weniger sicher nachexilisch sind: 1.9/10. 14. 19B. 25.



214 Rezensionen

gungsfest Jahwes in Irsael» gewidmet ist. Dabei hilt Kraus unter Beriick-
sichtigung von seither erschienenen Arbeiten im ganzen an den Anschauun-
gen fest, die er in seiner Schrift iiber die «Konigsherrschaft Gottes im Alten
Testament»y begriindet und entfaltet hat.

4. Was im vorstehenden an Einzelunterschieden gegeniiber Gunkel
beriithrt wurde, ist Ausflull einer neuen theologisch-geistigen Orientierung.
Uber deren Auswirkungen auf die alttestamentliche Forschung hat Kraus
selber in dem Werk iiber die Wissenschaftsgeschichte (oben Anm.1) Aus-
kunft gegeben. Nun macht er das alles fiir die Psalmenexegese fruchtbar.
Das erlaubt ihm, jeden Psalm in heilsgeschichtlicher Perspektive in das
biblische Gesamtzeugnis einzuordnen. In diesem Bemiihen ist der Verfasser
auch offen fiir die reformatorische Exegese, die — meist in Anmerkungen
untergebracht — in zahlreichen Zitaten zu Worte kommt.

Mit den drei ersten Lieferungen hat Kraus sein Psalmenwerk iiberaus
verheiflungsvoll begonnen. Voller Spannung und Freude blickt man dem
Weiteren entgegen. Nicht nur die alttestamentlichen Fachleute tun das,
sondern gewill nicht weniger zahlreiche Theologen im praktischen Amt,
denen jetzt die Psalmenerklirung geboten wird, auf die sie schon lange
warteten.

Bern. Johann Jakob Stamm.

Interpretationes ad Vetus Testamentum pertinentes Sigmundo Mowinckel sep-
tuagenario missae. Oslo, Forlaget Land og Kirke, 1955. VIII + 183 S.

In dieser Festschrift zum 70. Geburtstag des bekannten norwegischen
Alttestamentlers sind fiinfzehn Aufsitze vereinigt. Sie betreffen vor allem
alttestamentliche Themen; nur zwei sind von Neutestamentlern beigesteuert.
Es mul} hier eine kurze Inhaltsangabe des reichhaltigen Bandes geniigen.

W. F. Albright, «Notes on Psalms 68 and 134» (S.1—12), zieht ugari-
tisches und sonstiges nordwestsemitisches epigraphisches Material zur Be-
leuchtung von Ps. 68, 7. 11b. 18. 32 und 134, 3 heran. A. Alt, «<Micha 2, 1—5.
Mg dvodaoudg in Juday (S. 13—23), gibt eine neue Interpretation der Micha-
Stelle: es geht um die eschatologische Wiederherstellung der durch die Lati-
fundienbildung zerstorten kleinbiduerlichen Ordnung des Grundbesitzes in
Juda. H. Birkeland, «Some Linguistic Remarks on the Dead Sea Secrolls»
(S.24—35), behandelt in Erginzung seiner Abhandlung iiber «Akzent und
Vokalismus im Althebraischen» (1940) eine Reihe von Formen mit aus-
lautendem langem -a in 1QIsa. N. A. Dahl, «The Origin of Baptism» (8. 36
bis 52) bringt die Taufe mit jiidischen Initiationsriten in Zusammenhang.
0. EiBfeldt, «Zur Kompositionstechnik des Pseudo-Philonischen Liber anti-
quitatum biblicarums (S.53—71), untersucht das gegen Ende des 1. Jahr-
hunderts n. Chr. in hebriischer Sprache verfaflite, nur noch lateinisch er-
haltene pseudepigraphische Werk — eine midraschartige Nacherzihlung
von Gen. bis 2. Sam. 1 — speziell im Hinblick auf die Analogien, die es fiir
die Redaktionstitigkeit beim Pentateuch und bei den historischen Biichern
des Alten Testaments abgibt. R.Gyllenberg schreibt iiber «Kultus und
Offenbarung» (S.72—84). P. Humbert, «Trois notes sur Genése I» (S.85
bis 99), untersucht die Bedeutung des Wortes reschit in Gen. 1, 1 und die



Rezensionen 215

Imago-Vorstellung in Gen. 1, 26 f. Der priesterliche Schipfungsbericht gilt
ihm als bewulite theologische Korrektur der jahwistischen Erzihlung.
F. Hvidberg, <The Masseba and the Holy Seed» (S.97—99) bietet auf Grund
der Lesart in 1QIsa eine neue Deutung von Jes. 6, 13b. A. R. Johnson stellt
gewisse Bedeutungsnuancen der Begriffe «Hesed and Hasid» (S.101—112)
heraus. A.S. Kapelrud, «King and Fertility. A Discussion of II Sam 21:
1—14» (8.113—122), sucht in der Erzihlung von der Tétung der Nachkom-
men Sauls durch die Gibeoniten Beziehungen zu Fruchtbarkeitsriten auf-
zuzeigen, vernachlissigt dabei aber den Gedanken der Strafe fiir Blut-
schuld véllig. J. Lindblom, «Der Eckstein in Jes. 28, 16» (S.123—132),
erklart das bekannte Wort vom Glauben in V. 16bg als Deutung der vorher-
gehenden metaphorischen Rede vom Eckstein als dem Glauben an Jahwe.
Ch. R. North, «The Interpretation of Deutero-Isaiah» (S.133—145), setzt
sich mit der nachexilischen Datierung Deuterojesajas um 400 v. Chr. bei
Torrey und Simon auseinander. M. Noth kommt bei der Untersuchung der
Bezeichnung «Die Heiligen des Hochsten» (S.146—161) in Dan.7 zum Er-
gebnis, dafl damit urspriinglich himmlische Wesen in der Umgebung Gottes
gemeint sind, und daB erst nachtriglich eine Umdeutung auf das Gottes-
volk stattgefunden hat. J. Pedersen, «The Fall of Man» (8S.162—172), be-
handelt die Interpretation der Gestalt des Versuchers in Gen.3 in der
Geschichte der Auslegung. E. Sjéberg endlich schreibt iiber «Justin als
Zeuge vom Glauben an den verborgenen und leidenden Messias im Juden-

tums» (S. 173—183).
Basel. Ernst Jenni.

Frank Moore Cross, Jr., The Ancient Library of Qumran and Modern Biblical
Studies. (The Haskell Lectures 1956-1957.) Garden City, New York, Double-
day & Company, Inec., 1958. XX + 196 S.

Man findet zur Zeit kaum eine bessere und mehr umfassende KEin-
fithrung in die durch die Qumranfunde gestellten Probleme als dieses Buch.
In hervorragender Weise werden die Ergebnisse der Funde und Ausgra-
bungen und die neuesten Resultate der Forschung beziiglich der aufge-
fundenen Manuskripte und Fragmente, der Geschichte der Qumrangemeinde
und ihrer Bedeutung fiir die alttestamentliche Textkritik und das Neue Testa-
ment dem Leser vorgefiihrt. Als Mitglied der internationalen Forscherteam
in Jerusalem hat der Verf. Zutritt zu vielen bis jetzt unversffentlichten
Texten und ist somit zur Kldrung der uns durch die Qumranfunde gestell-
ten Probleme an erster Stelle in der Lage. Zu schiitzen ist nicht nur die
Fille der im Text und in den (durchschnittlich fast eine halbe Seite in An-
spruch nehmenden) Anmerkungen zusammengebrachten Erkenntnisse, son-
dern auch die Vorsicht, mit der Verf. die einzelnen Fragen zu beantworten
versucht.

Es ist im Rahmen dieser Beurteilung v6llig unmoglich, dem Inhalt die-
ser wahrhaft einzigartigen Fundgrube einigermallen gerecht zu werden.

Besonders anregend ist das Kapitel, das sich mit der Bedeutung der
Manuskripte fiir die alttestamentliche Textkritik befaBt (Chapter IV).
Betreffs der geschichtlichen Frage betrachtet Verf. die Identifikation des



216 Rezensionen

gottlosen Priesters mit Simon Makkabdus als am meisten wahrscheinlich.
Die Beweisfithrung hat mich jedoch nicht iiberzeugt. Dall im sogenannten
Testimonienfragment aus Hohle IV nach der Erwiihnung des Belialmannes
von seinen zwei Sohnen die Rede sei (S.113), kann ich im Text nicht lesen.
Ob auch der gottlose Priester mit dem Liigenmann gleichzusetzen ist? Zur
Besprechung von Damaskusschr. VI: 2ff. (S.170 ff.) wire zu bemerken,
dall die Identifikation des Mehdqéq mit dem Lehrer der Gerechtigkeit nicht
bedeutet, dafl in VI, 10 f. von seiner Wiederkehr die Rede ist. An letzter
Stelle ist vielmehr der Messias von Aaron gemeint. Des weiteren hat sich
die Erwartung eines Propheten (1Q SIX, 11) fiir die Sekte m.E. im
Kommen des (historischen) Lehrers der Gerechtigkeit erfiillt. Somit ist
wohl neben den Lehrer der Gerechtigkeit und die beiden Messias eine vierte
Gestalt («the Voice crying in the Wilderness», S.169) nicht anzusetzen.
Noordlaren (Niederlande). Adam Simon van der Woude.

Kurt Schubert, Die Gemeinde vom Toten Meer, Ihre Entstehung und ihre Leh-
ren. Miinchen/Basel, Ernst Reinhardt Verlag, 1958. 144 S. Kart. Fr. 6.50,
Leinen F'r. 8.50.

Das vorliegende Buch stellt eine Ausarbeitung der Vorlesungen dar,
die vom Verfasser im Sommersemester 1957 an der Philosophischen Fakul-
tit der Universitit Wien gehalten wurden. Obgleich eine knappe Beschrei-
bung der schon &fters erzidhlten Fundgeschichte, der Ausgrabungen und
der aufgefundenen Texte nicht fehlt, ist das Buch in erster Linie den Fra-
gen des Entstehens der Qumréngemeinde und ihrer theologischen und ethi-
schen Vorstellungen gewidmet, wihrend schliellich auch das Verhiltnis
zwischen der Wiistengemeinde und dem Urchristentum beriicksichtigt wird.

Wer die historische und theologische Bedeutung der Qumranfunde im
Rahmen der uns bekannten apokalyptischen Literatur des Spitjudentums
zu erfassen versucht, sei auf diese schéne und umfassende Einfiihrung als
reife Frucht zehnjihriger intensiver Studien herzlichst hingewiesen. Ich
bin grundsétzlich mit den hier gedullerten Gedanken zur Entstehung der
Sekte (dissidente Priester aus dem Hause Zadok und Laien, die sich zu-
niichst den Chasidim angeschlossen, sich nachher jedoch vom Tempelkultus
in Jerusalem getrennt haben), zur Datierung (die Gemeinde ist spétestens
141 v. Chr. entstanden) und zu ihren theologischen und ethischen Konzep-
tionen einverstanden. Wohl wire zu fragen, ob eine nihere Bestimmung
der Kittider fast aussichtslos ist (S.86), setzt doch der Verf. die Ent-
stehung der Sekte (m. E. mit guten Griinden) in die Mitte des zweiten vor-
christlichen Jahrhunderts an. Somit ist man wohl gezwungen, die Kittier
mit den Rémern zu identifizieren. Aullerdem scheint mir 1 Q pH III, 10 f.
darauf entschieden hinzuweisen. Dall die von Josephus Flavius im Rah-
men der essenischen Jenseitslehren beschriebene Unsterblichkeit auch in-
haltlich ein Zugestindnis an seine griechischen Leser sei (S.96), scheint
mir auf Grund von 1Q H XYV, 16—17 sehr zweifelhaft. Die mehrfach ver-
tretene These, daBl der (historische) Lehrer der Gerechtigkeit <am Ende
der Tage» wiederkommen werde, lehne ich ab (S.101). Die Stelle Damaskus-
schrift VI, 10 f. bezieht sich auf den ebenfalls als Lehrer der Gerechtigkeit



Rezensionen 217

bezeichneten Messias Aarons. Des weiteren sollte man auch 1Q H III, 91
nicht als messianischen Text erkldren (S.105—6).

Trotz der Vorsicht, mit der Verf. etwaige Ubereinstimmungen zwischen
dem Qumranschrifttum und der Literatur des Urchristentums bespricht,
bleibt m. E. doch manches in der Beschreibung unsicher. So sehe ich noch
immer nicht ein, daB das letzte Abendmahl Christi «in mancher Hinsicht»
an das Gemeinschaftsmahl der Essener erinnert. Die Ubereinstimmungen
diirften nicht viel mehr als die eines iiblichen jiidischen Mahles sein. Bei der
Giitergemeinschaft (S.127) sollten mehr die Unterschiede zwischen Ur-
gemeinde und Essenismus hervorgehoben sein. Von einer «starken Beein-
flussung der Urgemeinde durch Elemente, die auch bei den Essenern belegt
sindy, 148t sich wohl nur reden, wenn man die ihnen gemeinsamen, dem Al-
ten Testament und der apokalyptischen Tradition entnommenen Elemente
meint. Dann spricht man aber doch besser nicht von Beeinflussung, ge-
schweige von starker Beeinflussung.

Diese Bemerkungen diirften jedoch vom Verf. als Zeichen grifiter An-
erkennung seiner schonen und wichtigen Arbeit verstanden sein.

Noordlaren (Niederlande). Adam Simon van der Woude.

Jean Carmignae, La Régle de la guerre des fils de lumiére contre les fils de
ténébres. Texte restauré, traduit, commenté, Paris, Letouzey & Ané, 1958,
XX + 288 p. 2500 fr.

M. I’Abbé Carmignac nous livre ici son commentaire de la Régle de la
guerre. 11 discute avec conscience les restitutions proposées par ses devan-
ciers pour remédier aux lacunes du manuscrit et s’attache & repérer les
multiples réminiscences du texte biblique qui émaillent le style de la Régle.
La se trouve 'apport le plus intéressant de 'auteur. Une heureuse disposi-
tion & trois étages rend la lecture du commentaire agréable.

L’ouvrage est précédé dune bréve introduction. La rédaction de la
Régle de la guerre serait & placer aux environs de 110 avant J.-C. et le
Maitre devrait, sans doute, en étre considéré comme l'auteur. Cette datation
nous parait trop haute et l'attribution de la Régle de la guerre au Maitre
de justice bien incertaine.

Les Kittim, selon 'auteur, dans notre écrit, « ne sont jamais ni les
Grecs, ni les Séleucides, ni les Romains, ni un peuple particulier». Il
faudrait, tout simplement, y reconnaitre une désignation des mnations
paiennes. Cette solution, un peu rapide, d'un probléme qui a fait couler
beaucoup d’encre a peu de chances de rallier les suffrages.

« Juriste et théologien, plus que stratége et tacticien », 'auteur de la
Régle de la guerre ne nous décrirait qu'une guerre de fantaisie et d’utopie.
Rien n’est moins sur. Si Pauteur de la Régle de la guerre est un visionnaire,
c’est aussi un homme qui connait parfaitement la technique militaire de son
temps et qui veut nous donner un parfait manuel de I’Essénien en campagne
eschatologique. Le caractére spécifique de la Régle de la guerre ayant
échappé & 'auteur, le commentaire porte a faux.

La traduction, trés littérale, ne rend pas toujours avec exactitude la
valeur technique du vocabulaire de ce rouleau.



218 Rezensionen

L’étude de la tactique reste sommaire. On et aimé voir figurer par
des schémas les évolutions sur le terrain des fils de lumiére contre les fils
de ténébres.

L’étude de 'armement est insuffisante. Deux exemples parmi d’autres :
Qu'est ce quun §7°3? Un glaive ? Une harpé ? A.Dupont-Sommer, K. G.
Kuhn et Y. Yadin — dans son admirable commentaire — avaient traité cette
question avec toute I'ampleur et I'érudition désirables. L’auteur lui consacre
trois lignes. En 1QM 6, 15 I'expression j193¥ 17 est traduite < boucliers (en
peau) de génisse », sans que 'interprétation de Dupont-Sommer et de Yadin
qui y voient des < boucliers ronds » (clipeus ou parma) soit méme mentionnée. !

Il eat fallu éclairer le texte de la Régle de la guerre de gravures nom-
breuses et de références constantes aux historiens grecs et latins. L’auteur
ett alors apporté une contribution importante aux études goumraniennes
et & I'histoire des armées antiques. M. ’Abbé Carmignac nous annonce un
ouvrage intitulé : La Régle de la guerre. Etude philologique, historique et théo-
logique. Puisse-t-il nous donner 13 ce dont nous regrettons ici 1’absence !

Strasbourg. : Marc Philonenko.

Anton Vogtle, Das éffentliche Wirken Jesu auf dem Hintergrund der Qumran-
bewegung. = Freiburger Universitiatsreden, N.F., 27, Freiburg i.Br.,
H. F. Schulz Verlag, 1958. 20 S. DM 1.80.

In dieser kurzen, aber dullerst anschaulichen Skizzierung der Probleme
¢«Qumranbewegung — Jesus» kommt Vigtle zum Schlufl: «Die hochst will-
kommene Erweiterung unserer Kenntnis der religiosen Umwelt Jesu diirfte
sowohl die geschichtliche Bedingtheit als auch die geschichtliche Originali-
tit Jesu und des Christentums tiefer erkennen lassen.»

Mandach, Kt. Aargau. Hans Walter Huppenbauer.

Paul Niewalda, Sakramentssymbolik im Johannesevangelium? Eine exegetisch-
historische Studie. Limburg, L.ahn-Verlag, 1958. XXVI + 171 S.

Der Verf. sucht in dieser. Arbeit nach einer hinreichenden Antwort auf
die in letzter Zeit vielverhandelte Frage, ob und in welchem Umfang im
4. Evangelium mit sakramentaler Symbolik zu rechnen ist. Auf rein ex-
egetischem Wege sei eine solche Symbolik weder zu beweisen noch auch zu
leugnen. Weiter komme man nur bei Anwendung der historischen Methode,
ndmlich durch die Untersuchung der Frage, wie grol} zur damaligen Zeit
die Aufgeschlossenheit fiir symbolisches Denken war und wie grof} in-
sonderheit die Neigung zu sakramentaler Symbolik (27f.). So gilt der
Hauptteil der Arbeit dieser historischen Untersuchung (30—158). In ein-
gehender und griindlicher Analyse werden die liturgischen Quellen, die
Ansichten der Kirchenviter und die Aussagen der christlichen Archéologie
gepriift und auch ein Blick auf die Symbolik in der heidnischen Kunst und
im Raum des Judentums geworfen. Das Ergebnis ist {iberzeugend: Die sym-

1 Par contre, dans le supplément, p. 268, la traduction scuta rotunda est
signalée dans les apports nouveauxr de la traduction latine de P.Boccaccio
et G. Berardi. C’est une inexactitude.



Rezensionen 219

bolische Denkweise ist «in der ganzen Antike sowohl im christlichen wie
im heidnischen und jiidischen Raum ein selbstverstindlicher Kulturbesitz»
(32). Die symbolische Denkweise der alten Kirche bildet einheitlich iiberall
die gleiche geistige Grundlage der Schriftdeutung und ist nicht erst ein
Sondergut der alexandrinischen Theologie. Dabei steht die sakramentale
Symbolik an hervorragender Stelle. Der Verf. legt dar, dall es dem antiken
Menschen ungemein schwer falle, einen Gedanken folgerichtig zu ent-
wickeln, weil er sich nur schwer vom konkreten Bild 16sen kénne und dieses
ihn zu immer neuen Bildern fiihre, die stirker seien als ein leitender Ge-
danke. Die Ausdriicke Typos, Symbol, Bild u. a. fasse der antike Mensch, im
Unterschied zum modernen, viel realistischer. Dabei habe er nicht das Ge-
fiihl, etwas in die Dinge hineinzutragen, was in ihnen in Wirklichkeit nicht
ist, sondern er sei immer nur bemiiht, die tatsichlich in den Dingen vor-
handene Symbolik bewult zu machen (151). Die Folgerungen fiir die Aus-
legung des 4. Evangeliums liegen auf der Hand: <Nachdem wir auf unserem
Gang durch die christliche Antike und ihre heidnische und jiidische Umwelt
iiherall die gleiche symbolische Denkweise feststellen konnten, nachdem wir
gesehen haben, dall die sakramentale Symbolik dabei eine hervorragende
Rolle spielt, und nachdem wir bei Joh selbst positive Anzeichen fiir die
gleiche Mentalitit aufzeigen konnten, haben wir auch das Recht und die
Pflicht, eine sehr lebendige sakramentale Symbolik im Johev anzunehmen»
(164).

Gern hitte man bei der historischen Untersuchung noch etwas iiber die
Eigenart der alexandrinischen Schriftauslegung gehort, die ja nun doch
wohl ihre besondere Note hat, wenn sie sich auch grundsitzlich nicht von
der in der alten Kirche geiibten Praxis abhebt. Kritisch wire ferner anzu-
merken, daf} der exegetische Teil der Arbeit nicht hinreicht. Hier wire viel
mehr herauszuholen gewesen. Die vom Verf. gefillten Urteile sind zu
generalisierend. Bei der Themastellung der Arbeit mufite eine bis ins ein-
zelne gehende Analyse des exegetischen Tatbestandes den tragenden
Hauptteil des Buches ausmachen. Insofern das nicht der Fall ist, ist die
Themastellung irrefiithrend. Sie hiitte vielmehr lauten miissen: Die Sakra-
mentssymbolik in der alten Kirche.

Lienen, Westfalen. Wilhelm Wilkens.

Pierre Dornier, P. S. S., Les Epitres de Saint Paul a Timothée et a Tite. 2¢ éd.
rev. Paris, Ed. du Cerf, 1958, 63 S.

C. Spieq, O. P., L’Epitre aux Hébreux. 2¢ éd. rev. Paris, Ed. du Cerf, 1957.
95 S.

Le Nouveau Testament traduit en francais sous la direction de I'Ecole bi-
blique de Jérusalem, Paris, Ed. du Cerf, 1958, 880 S.

Seit Jahren gibt die katholische IEcole biblique de Jérusalem in ein-
zelnen Heften eine Gesamtiibersetzung und -bearbeitung der Bibel Alten
und Neuen Testaments heraus, von der einzelne Teile schon in 2. Auflage
erschienen sind. Eine ausfiihrliche Einleitung iiber Autor, Adressaten, Ab-
fassungszeit, Lehrgehalt usw. fithrt den Leser zum Text. Dabei gelten
nicht nur die Pastoralbriefe als paulinisch, sondern steht auch der Hebr.



220 Rezensionen

noch unter den Paulinen, wird aber vom Bearbeiter Spicq dem aus Apg. 18
bekannten Apollos zugeschrieben.

Nun hat die Herausgeberkommission das Ergebnis ihrer neutestament-
lichen Arbeit in einer handlichen franzisischen Ubersetzung des Neuen
Testaments zusammengefalt. Gleichgeblieben sind dabei die Ubersetzungen
und die Fullnoten zum Text, die jeweils von den gleichen Bearbeitern stam-
men wie in den Kinzelheften. Dagegen sind die Einfiihrungen wesentlich
gekiirzt (zu den Paulusbriefen z. B. ist nur noch eine, allerdings alle Teile
beriicksichtigende Gesamteinleitung vorhanden). Diese sehr ansprechende
Ubersetzung diirfte im franzosischen Sprachgebiet insbesondere auch we-
gen ihrer vielen Texterlduterungen und der zahlreichen Parallelstellen-
angaben wie auch der Tabellen und Indices nebst Karten zu einem sehr
brauchbaren Arbeitsinstrument fiir den Bibelleser werden.

Mandach, Kt. Aargau. Hans Walter Huppenbauer.

Syméon le nouveau théclogien, Chapitres théologiques, gnostiques et pra-
tiques. Introduction, texte critique, traduction et notes de J. Darrouzés.
= Sources chrétiennes, 51. Paris, Ed. du Cerf, 1957. 140 S. (S.40—113
doppelt).

In dem 949 im paphlagonischen Galate geborenen Symeon haben wir
wohl den bedeutendsten Mystiker der orientalischen Kirche vor uns. In
jungen Jahren wegen der seinem geistlichen Lehrer, Simeon dem From-
men, gezollten Verehrung aus dem Studitenkloster vertrieben, aber schon
nach zwei Jahren im benachbarten Mamaskloster zum Abt avanciert, legt er
nach 25jahriger Titigkeit sein Amt nieder, wird aber gleichzeitig wieder-
um wegen seiner Heiligenverehrung verbannt. Trotz der bald erfolgten
Rehabilitation will er sein Leben in der Stille und Ruhe verbringen. Durch
seinen Namen «der neue Theologe» ist er den grollen Theologen der ost-
lichen Kirche an die Seite geriickt worden.

Im vorliegenden Werk gibt J. Darrouzés Symeons <«kephalaia», die
bei Migne nur teilweise abgedruckt sind, vollstindig wieder und versieht
gie mit einer franzosischen Ubersetzung. Es handelt sich dabei um die 100
«praktischen und theologischen Kapitel», 25 «theologische und ,gnostische’
Kapitel» und die 100 «andern praktischen und theologischen Kapitel» des
Symeon. «Praxisy bedeutet hier die Ausiibung der Tugenden, «Gnosis» den
Ubergang der Erkenntnis vom natiirlichen Licht zum Licht des Geistes,
und «Theologiay soviel wie Kontemplation (S.40, Anm. 1). Uberzeugt da-
von, dafl die persdnliche Berithrung mit Gott die unumgiingliche Bedingung
fiir ein ernsthaftes christliches Leben nicht nur Vereinzelter, sondern eines
jeden sei, zeigt Symeon in diesen 225 Kapiteln (= zusammenfassenden Sit-
zen) den Weg und die Vorstufen auf, die auch im gewohnlichen Leben zur
beseligenden Kontemplation fiithren.

Der kritischen Textausgabe und Ubersetzung isteine ausfiihrliche Text-
geschichte und eine griindliche Einleitung in Leben, Werke, Lehre und Stil
Symeons nebst einem Index iiber die wichtigsten Termini und die Schrift-
zitate beigegeben. Weitere Werke Symeons sind in Vorbereitung.

Mandach, Ki. Aargau. Hans Walter Huppenbauer.



Rezensionen 221

G. G. Meersseman, O. P., Der Hymnos Akathistos im Abendland. 1. Akathistos-
Akoluthie und GruBhymnen. = Spicilegium Friburgense, 2. Freiburg/
Schweiz, Universitatsverlag, 1958. 228 S. Fr. 20.70.

Die Formulierung des Maria-Dogmas in der gegenwirtigen rémischen
Kirche hat aufs neue die Frage nach den Quellen der Aussagen des Dogmas
wachgerufen. Heute ist fiir einen groflen Teil der Christenheit die Bildung
dieses Dogmas ein Problem geworden. Das scheint dagegen zu jener Zeit
— im 11. und 12. Jahrhundert — nicht der Fall gewesen zu sein, als das
marianische Dogma seine grofle Erneuerung im Abendland erfuhr.

In der vorliegenden Arbeit erhalten die Impulse dieser Entwicklung in
der frithen Scholastik eine neue Beleuchtung.

Offenbar verhilt es sich nicht so, dall die spekulative Theologie aus-
schliefilich von den Formulierungen der Bibel und der Kirchenviter aus-
ging, sondern dafl} sie dariiber hinaus aus einer dritten Quelle schopfte,
nimlich der Liturgie. Das Beste, was Predigt und Dichtung im Mittelalter
zu geben hatten, wurde in die Liturgie aufgenommen, und auf Grund der
zentralen Stellung, welche die liturgischen Texte im religiosen Leben ein-
nahmen, verstand es sich von selbst, dal auch sie Ausgangspunkte der
scholastischen Mariologie wurden. Und zwar sind die Quellen der alten
Mariendichtung — in der Liturgie so gut wie aullerhalb derselben — gro-
Benteils griechisch.

Die vorliegende Untersuchung fithrt zu dem wichtigen Resultat, dafl
u. a. der griechische Mariahymnus Akathistos aus dem 6. Jahrhundert von
bisher ungeahntem Einflull gewesen ist. Dieser Hymnus durfte ehrfurchts-
halber nur stehend gesungen werden (daher der Name), und man nannte
ihn zuweilen das griechische Te Deum. Er wurde um 800 in Venedig iiber-
setzt, beeinflulite indessen nicht sofort die abendlindische Mariendichtung,
welche bis gegen Ende des 11. Jahrhunderts selbstindig blieb. Seit 1075
etwa begann man aber, auch die Form und den Wortschatz des Akathistos
zu gebrauchen; erst damit flieBen also die Traditionen der Ost- und West-
Kirche zusammen. Des Verf. sorgfiltige Edition mittelalterlicher Marien-
dichtungen ermoglicht es uns, zu verfolgen, auf welchem Wege die Marien-
pridikate des Akathistos (von denen etliche christologischen Ursprungs
waren) zu den spédtmittelalterlichen Hymnen und Litaneien weitergewan-
dert sind. Um den Sinn dieser zum Teil noch gebréduchlichen Attribute recht
verstehen zu koénnen, mull man ihre Entstehung und Geschichte kennen;
damit erhélt Meerssemans aullerordentlich gelehrte historische Arbeit auch
einen praktischen Zweck.

Uppsala. Sven Helander.

Martin Seils, Theologische Aspekte zur gegenwdrtigen Hamann-Deutung. Got-
tingen. Vandenhoeck und Ruprecht, 1957 (Lizenzausgabe der Evangeli-
schen Verlagsanstalt GmbH, Berlin). 120 S. DM 9.—.

Das vorliegende Buch bildet den abwiigend-vorsichtigen, aber gelun-
genen Versuch eines hervorragenden Hamann-Kenners, inmitten der diffe-
renzierten Gespriichslage iiber das Verstindnis und die Deutung Hamanns



222 Rezensionen

FuB zu fassen, Abklirungen vorzunehmen und die Diskussion weiterzu-
treiben. Der Titel des Buches kennzeichnet seine Zielsetzung: die Hamann-
Forschung von besonderen theologischen Uberlegungen aus anzugehen und
von da aus verlafllichen Grund zu der immer noch erst zu erarbeitenden
Darstellung des Hamannschen Werkes zu gewinnen.

Den Ausgangspunkt bildet die These, dafl in Hamanns Leben eine
Grundachse sichtbar sei, bestimmt einerseits durch das Londoner Bekeh-
rungserlebnis, anderseits durch die Daten des von Nadler erstmals publi-
zierten, bedeutungsschweren <«Letzten Blattes». Die in diesem «Letztea
Flatt> erscheinenden Selbstbezeichnungen des Magus als «Metacriticus bo-
nae spei», als «Domini auctae linguae imitator» und als «Seminiverbius»
macht Seils zu Leitworten seiner Untersuchung und schreitet von ihnen aus
den philosophischen, dsthetischen und theologischen Bereich der bis ins Jahr
1953 versuchten Hamann-Deutung ab, immer bemiiht, den theologischen
Aspekt zu jedem Deutungsbereich sichtbar zu machen.

In der Darstellung von Hamanns Philosophie gilt die Auseinander-
setzung vor allem Kite Nadler und Josef Nadler. Im Kapitel iiber die Asthe-
tik stehen die Arbeiten Rudolf Ungers und Johann Briindles im Mittelpunkt,
und die Erérterung von Hamanns Theologie fiihrt zur Besprechung der
Biicher von Helmuth Schreiner, IFritz Blanke, Walter Lowrie und Evert
Jansen Schoonhoven. Am meisten diirfte den Leser die Auseinandersetzung
mit dem durch seine Hamann-Biographie und die Herausgabe der «Sidmt-
lichen Werke» mit Recht bekannt gewordenen Josef Nadler interessieren.
Nadler hat von Hamanns <Philosophie des corpus mysticum» gesprochen,
«die die Ganzheit aus Schopfer und Schiopfung, aus Weltgrund und Weltsein
als eine Tatsache von der abbildlichen Art des menschlichen Leibes be-
greift, aus Haupt und Gliedern, mit dem Geheimnis des Geschlechts in der
Mittes. Dieser Deutung Hamanns im Sinne einer Philosophie des Organi-
schen, zwischen Humanum und Mysticum, werden von Seils prizise, u. E.
berechtigte kritische I'ragen entgegengehalten, und es wird der Begriff
des «Corpus mysticum» ersetzt durch den sachlich entsprechenderen des
«Corpus Christi». In einem in der Wiss. Zeitschr. der Univ. Rostock 4
(1954/55) erschienenen langen Aufsatz «Johann Georg Hamanns Schrift
,Schiirze von Feigenblittern’. Entstehungsgeschichte, Kommentar und Deu-
tung>» hat Seils sein Gesprich mit Nadler iiberzeugend weitergefiihrt.

Am Schlul} seines Buches unternimmt es der Verfasser, von den Ha-
mannschen Aussagen iiber das Bose und seiner inkarnativen Auffassung
der Christologie aus neue Wege aufzuzeigen, um ein sachgemiflleres Ver-
stindnis der um das Geheimnis von Gottessprache und Menschensprache
kreisenden Theologie des Magus vorzubereiten.

Dem Buch ist zu bestidtigen, was es zu sein hofft: «wirklicher Beginn»
der weiteren Hamann-Forschung zu sein.

Tenniken, Kt. Baselland. Max Geiger.

Johann Georg Hamann, Briefwechsel. Herausgegeben von Walther Ziesemer
und Arthur Henkel. 1. 1751—1759; 2. 1760—1769; 3. 1770—1777. Wiesbaden,



Rezensionen 223

Insel Verlag, 1955; 1956; 1957. XV + 477; XV + 539; XXXII + 496 S.
Brosch. je Bd. DM 27.—.

Zur Kenntnis und noch mehr zum Verstindnis des Hamannschen Werkes
bildet der Zugang zu Hamanns Briefen eine unerlidfiliche Voraussetzung.
Einmal darum, weil Hamann in seinen Briefen seine entstehenden Schriften
erlautert, ihren Aufbau kommentiert, ferner deshalb, weil er sich brieflich
direkter und verstidndlicher ausgedriickt hat als in seinen mit Absicht sibyl-
linisch verschliisselt gehaltenen zum Druck bestimmten AuBlerungen. Die-
sen Unterschied zwischen Buch und Brief hat schon Goethe im 12. Buch von
Dichtung und Wahrheit hervorgehoben: «Alle Briefe, die ich von ihm sah,
waren vortrefflich und viel deutlicher als seine Schriften, weil hier der
Bezug auf Zeit und Umstinde so wie auf persdnliche Verhiltnisse klarer
hervortrat.» Die bisherige Publikationsbasis ermdéglichte zwar auf Grund
der Verodffentlichungen F. Roths und C. H. Gildemeisters sowie der Werke
F. H. Jacobis den Zugang zu einem respektablen Teil der Hamannschen
Korrespondenz, wies aber doch empfindliche Méngel und Liicken auf. So
bedeutet das Erscheinen einer alle erreichbaren Stiicke vereinigenden, wis-
senschaftlich zuverlissigen Gesamtausgabe von Hamanns Briefen fiir Theo-
logie, Philosophie und allgemeine Geistesgeschichte die Erfiillung eines
lingst bestehenden Desiderates, die an Bedeutung der durch Josef Nadler
im Jahre 1957 zum Abschluf} gebrachten Edition der Werke kaum nachsteht.

Von den vorgesehenen acht Biinden der Briefausgabe (sieben Brief-
béinde und ein Registerband) liegen vorldufig die ersten drei vor. Band1
enthiilt die Briefe der Jahre zwischen 1751 und 1759, also der Studien- und
Hofmeisterzeit bis zum Londoner Erlebnis und der Riickkehr nach Konigs-
berg. In der Mehrzahl handelt es sich um Briefe an die Eltern und den
Bruder, dann aber auch an die Freunde Johann Gotthelf Lindner und
Johann Christoph Berens und an Immanuel Kant, darunter das gewichtige,
wesentlichste Aussagen enthaltende Schreiben vom 27. Juli 1759. Band 2
umschliet ein weiteres bedeutungsvolles Jahrzehnt in Hamanns Leben:
den Beginn seiner <«Autorschaft», die Studien am Neuen Testament und
den griechischen Philosophen, den Tod des Vaters, die Anstellung bei der
preulischen Akziseverwaltung, die «Gewissensehe» mit Anna Regine Schu-
macher (1760—69). Fast die Hilfte der Briefe gelten wieder Johann Gott-
helf Lindner, viele andere dem jiingeren Freund und Schiiler langer Jahre
Johann Gottfried Herder. Band 3 fiihrt hinein in die Auseinandersetzungen
mit der neologischen und der mystischen Aufklirung und bringt wichtige
neue Freundschaften, wie die mit Matthias Claudius, Johann Kaspar La-
vater und dem Verleger Johann Friedrich Hartknoch.

Die urspriinglich von Walther Ziesemer, heute von Arthur Henkel
(Gottingen) besorgte Briefausgabe hat eine lange und bewegte Geschichte
hinter sich. Im Jahre 1930 war zwischen der Konigsbherger Gelehrten Ge-
sellschaft, dem Insel Verlag und Walther Ziesemer die Ausgabe ins Auge
gefallt und vertraglich geregelt worden. 1940 waren die beiden ersten
Bénde ausgedruckt, die Binde 3 und 4 wurden gesetzt. Da verbrannte bei
einem Luftangriff auf Leipzig im Jahre 1943 die Auflage der gedruckten
Binde bis auf wenige Exemplare, und der Satz des dritten und vierten



224 Rezensionen

Bandes wurde zerstort; erhalten blieben die Korrekturbogen. Auf Grund
des erhaltenen handschriftlichen und gedruckten Materials ist der Neu-
druck von 1955 ff. gestaltet. Dank der Unterstiitzung der deutschen [For-
schungsgemeinschaft ist eine Reihe von vornehm und schon gedruckten
Bénden im Entstehen begriffen. Ungiinstig wirkte, dafl dem dritten Band
eine weit iiber 150 Errata und Erginzungen enthaltende Liste zum ersten
Band mitgegeben werden mulite. Wie weit die Ausgabe den Anforderungen
letzter Genauigkeit entspricht, wird die Einzelforschung erweisen miissen.
Einwinde, wie sie gegen die Nadlersche Werkausgabe gemacht wurden,
liegen bis jetzt nicht vor. Fiir jeden, der sich mit Hamann beschiftigt, wer-
den die Henkelschen Bénde ein unentbehrliches, gern gebrauchtes Werk-
zeug sein.
Tenniken, Kt. Baselland. Max Geiger.

Rudolf Smend, Wilhelm Martin Leberecht de Wettes Arbeit am Alten und
Neuen Testament. Basel, Helbing & Lichtenhahn, 1958. 207 S. F'r. 16.60.

Paul Handschin, Wilhelm Martin Leberecht de Wette als Prediger und Schrift-
steller. Basel, Helbing & Lichtenhahn, 1958. 336 S. F'r. 20.—.

Die beiden vorliegenden Arbeiten sind hervorgegangen aus einem von
der Firma J. R. Geigy A.G. in Basel aus Anlal} ihres 200jihrigen Jubildums
veranstalteten und von der Universitit durchgefithrten Preisausschreiben.
Das von der theologischen Fakultit aufgestellte Thema lautete: Das theo-
logische Lebenswerk de Wettes. Nachdem wertvolles, meist bisher unbe-
kanntes Material zur Lebensgeschichte de Wettes kiirzlich von Ernst
Staehelin herausgegeben wurde: Dewettiana. Forschungen und Texte zu
W. M. L. de Wettes Leben und Werk (1956) 1, erfahren unsere Kenntnisse
iiber de Wette auch durch die beiden hier anzuzeigenden Biicher eine be-
deutende Erweiterung.

Die Arbeit von Smend hat wissenschaftlich wohl gréferes Gewicht.
de Wettes Leistungen fiir die alttestamentliche Wissenschaft werden ein-
gehend dargestellt. Dabei wird de Wette nicht isoliert, sondern im Blick-
feld sind stindig seine Lehrer, Vorginger und Zeitgenossen. Die Darstel-
Iung Smends 1aBt etwas spiiren von der faszinierenden Entdeckerfreude,
womit der junge de Wette ans Werk ging und zu seinen grundlegenden
Ergebnissen kam: spite Datierung des Deuteronomiums, entschiedene Ab-
wertung der Glaubwiirdigkeit der Chronik, kritische Untersuchung des Ge-
setzes und der mosaischen Geschichte. de Wette will mit seiner kritischen
Arbeit (darin geht er andere Wege als Eichhorn und die <«mythische
Schule») nicht den tatséichlichen Geschichtsverlauf irgendwie rekonstruie-
ren. Kr will gerade mit den negativen Resultaten seiner Kritik deutlich
werden lassen, dafl etwa der Pentateuch als «religitses Fpos» theologisch
und nicht historisch interpretiert werden mull. Gerade die historisch-kriti-
sche Arbeit dient ihm dazu, den Weg frei zu machen fiir eine «naive», d. h.
dsthetisch-religiose (beides gehért bei de Wette unlésbar zusammen) Be-
trachtung der biblischen Texte («Man verderbe sich den Genul nicht durch

1 Besprochen in Theol. Zeitschr. 13 (1957), S. 232.



Rezensionen 225

eine historische Neugier, die man doch nicht befriedigen kann!», zit. bei
Smend, S. 58). Die Herausarbeitung dieser Intention de Wettes ist Smend be-
sonders wichtig. Er zeigt weiter auf, wie de Wette (im Gegensatz zu Kants
und Schleiermachers Ablehnung des Alten Testaments) den «Hebraismusy im
tiefsten bestimmt sieht nicht durch seine «partikularistischen» Symbole und
Institutionen, sondern durch die dahinterstehende universalistische Idee des
Einen Gottes und die damit verbundene «hichste aesthetische Idee» der An-
dacht. «Der hohe reine Gedanke schwebt iiber der unvollkommenen Wirklich-
keity (S. 85). Mit dieser Deutung glaubte de Wette den bleibenden religiosen
Wert und Gehalt des Alten Testaments auch fiir die christliche Kirche
seiner Zeit zu retten. Smend konfrontiert de Wette auch immer wieder mit
den andern Alttestamentlern seiner Zeit. So werden seine iiberragenden
Leistungen und auch seine Schranken klar herausgearbeitet.

Ebenso kommt die — allerdings viel weniger epochemachende — Arbeit
de Wettes am Neuen Testament zur Darstellung.

Das Buch Smends darf wohl als ein Musterbeispiel exakter, wissen-
schaftsgeschichtlicher Forschung bezeichnet werden. Smend versteht es,
de Wettes Leistung und Bedeutung auf dem dargestellten Gebiet hinein-
zustellen in die Geschichte der Theologie und der historischen Wissenschaft.
Es zeigt sich durchwegs, wie sehr seine Darstellung unterbaut ist durch
umfassende Kenntnisse. Verschiedentlich erfihrt das Bild, das H. J. Kraus
in seiner ¢«Geschichte der historisch-kritischen Erforschung des Alten Te-
stamentsy von de Wette entwirft, deutliche Korrekturen. Smend selber hat
kiirzlich in dieser Zeitschrift den Ertrag seiner Untersuchung fiir griéflere
theologiegeschichtliche Zusammenhinge fruchtbar zu machen versucht.?2

Handschin hat wohl sein Ziel von Anfang an weniger weit gesteckt.
Ihm geht es darum, de Wette als Prediger und Schriftsteller darzustellen.
Weit mehr als die Hélfte des Buches umfalit hier zum erstenmal abge-
druckte Predigten, gottesdienstliche Gebete und andere Erzeugnisse de
Wettes (so auch einen Operntext). In Handschins Untersuchung werden de
Wettes Predigten und homiletische Aullerungen geschildert, dann seine
Romane und dramatischen Versuche resumiert und auf ihre literarische
und theologische Absicht und Bedeutung hin befragt. Viel weniger als
Smend geht Handschin leider auf die theologischen und geistesgeschicht-
lichen Zusammenhinge und Hintergriinde ein. So wirkt seine Darstellung
oft etwas blaB. Auch seine theologischen Wertungen gehen doch wohl zu-
wenig auf die historische Situation de Wettes ein. Doch bleibt auch dieses
Buch als Materialsammlung fiir unsere Kenntnis de Wettes eine wertvolle
Bereicherung.

Die beiden Biicher iiber de Wette als Erforscher des Alten und Neuen
Testaments und als Prediger und Schriftsteller lassen den Wunsch wach
werden, dafl bald einmal auch de Wette der Dogmatiker und Ethiker, der

2 R. Smend, de Wette und das Verhiltnis zwischen historischer Bibel-
kritik und philosophischem System im 19. Jahrhundert: Theol. Zeitschr. 14
(1958), S.107—119.

15



226 Rezensionen

Kirchenpolitiker, der Mensch in seiner Eigenart und Umwelt die eingehende
Darstellung finden mége, die er verdient.
Pratteln, Kt. Baselland. Andreas Lindt.

Henri Bouillard, Karl Barth. 1. Genése et évolution de la théologie dialec-
tique. 2, 1-2. Parole de Dieu et existence humaine. = Théologie. Etudes
publiées sous la direction de la Faculté de théologie S. J. de Lyon-Four-
viére, 38-39, 1-2. Paris, F. Aubier, 1957. 284; 288; 308 pp.

Ces trois volumes ont constitué une thése de doctorat présentée a la
Sorbonne & Paris. Ils contiennent & la fois une analyse trés détaillée du
rapport entre Dieu et 'homme dans 1’ensemble de 'cuvre de Barth, une
interrogation de plus en plus pressante sur les limites philosophiquement
nécessaires de la parole théologique et une ébauche de réponse catholique
formulée de maniere fort neuve.

L’analyse est évidemment destinée au public francais, peu familier
avec la théologie protestante de langue allemande. D’emblée elle le met
en contact avec le choc du premier « Romerbrief », avec sa dialectique des
confins, ou l’eschatologie supplante l'histoire du salut, tout comme la
résurrection absorbe l'incarnation. C’est un chapitre initial, qui donne la
mesure de la grande fidélité et clarté du R. P. Bouillard. Vient alors une
vue d’ensemble sur les nombreuses influences qui ont marqué le jeune
Barth. Une juste mesure nous parait étre accordée & chacune d’entre elles,
Kierkegaard cédant le rang & Dostoievsky et les réformateurs ne sur-
venant que postérieurement aux théologiens libéraux. L.e commentaire sur
la preuve de l'existence de Dieu chez Anselme est présenté comme la
charniére méthodologique du barthisme, le moment ou la théologie de la
crise se transforme en la théologie circulaire et inclusive de la christologie
conséquente. Enfin quelques rapides chapitres relatent les débats de Karl
Barth avec Gogarten, Brunner et Bultmann. Dans I’ensemble le jésuite
francais y suit théologiquement les positions barthiennes tout en se mon-
trant déja sensible aux critiques concernant le sens humain possible et
critique des énoncés dogmatiques.

Apreés ce premier tome introductif, nous abordons la réflexion majeure
contenue dans les tomes II et III. Désormais au lieu d’exposer la naissance
et I’évolution progressive de I';uvre barthienne, 'auteur la regroupe et
la questionne. Déja & propos de Saint Thomas et de Maurice Blondel le
théologien catholique avait creusé le probleme des relations entre la nature
et la grace, le créé et le surnaturel. C'est autour de ce méme probléeme
qu’il répartit la « dogmatique ecclésiastique » entre l'interpellation divine
et la réponse de I’homme. Son analyse s’attache donc surtout aux problémes
des rapports homme en Christ — homme pécheur, alliance — création, con-
centration christologique et anthropologie concréte, connaissance naturelle
et connaissance révélée. I’analogie est au centre de tous ses chapitres. Il
montre treés intelligemment comment chez Barth la nature ne prépare certes
pas a la grace, mais la grace ne supplante pas davantage la nature, puisque
la nature est et demeure, méme aprés le péché, une destination formelle &
la grace. L'originalité de I’entreprise barthienne apparait bien de fonder



Rezensionen 227

ainsi la nature a partir de la grice, de reconnaitre dans l'alliance de Dieu
avec I’homme en Jésus-Christ la téléologie du réel total de I'homme et
du monde.

C’est ici que les interrogations se multiplient : cette théologie assure-
t-elle suffisamment la consistance, 'autonomie, la subjectivité négative et
positive des créatures face & 'cuvre de Dieu, dans I'éternité duquel seule
création et rédemption se téléscopent et s’identifient ? Contrairement a ce
qui a si souvent été dit, ce n’est done point le Non théologique de Barth
mais son Oui dernier, qui risque de survoler la particularité humaine. Le
R. P. Bouillard pense trouver des traces de cette projection indue vers les
limites dans une certaine insuffisance de I'humanité du Christ, une certaine
détemporalisation de l'incarnation, dans la relativisation de la foi pour
I’'entrée dans le salut, et naturellement dans le refus protestant de la coo-
pération des ccuvres de la grace a la rédemption humaine. Mais surtout il
se demande si une telle méthode théologique, grandiose dans son projet,
admirable dans sa profondeur et sa science, se réfléchit suffisamment elle-
méme, pour pouvoir controdler la signification humaine de son propre
langage ?

Ici apparait la critique philosophique, qui va étrangement prendre la
forme d'un rappel de la théologie naturelle traditionnelle du catholicisme.
Pour controler rationnellement la communication théologique, le R. P.
Bouillard propose en effet de tenir compte de ces <« présupposés ontolo-
giques de l'histoire du salut» (T.II, p.285) que sont la subjectivité strue-
turée de I’homme, la connaissance naturelle de Dieu et la conscience morale.
En I’absence de leur considération les mots perdraient leur sens humain et
la croyance en Dieu serait menacée par «l'arbitraire» et «la réverie»
(T. III, p. 177 et 131). Une théologie réflexive et pas seulement représenta-
tive devrait donc s’appuyer sur ces présupposés rationnels comme sur les
données du concret, auxquels elle annonce la communion avee Dieu. Essayer
au contraire comme Barth d’induire la nature a partir de sa destination
& la grace, n’est-ce pas risquer soit de trop naturaliser cette grace, soit
surtout d’enlever son poids effectif & la nature ? Dans ces conditions il fau-
drait, pense le R. P. Bouillard, valoriser et réinterpréter la théologie na-
turelle. Elle ne serait pas une infrastructure & la théologie révélée (le tho-
miste contemporain refuse les deux étages nature-grice, philosophie-théo-
logie, de méme que la coupure entre un Dieu créateur accessible a la lu-
miére naturelle de la raison et un Dieu sauveur lui connaissable par la
seule révélation), mais cette théologie naturelle deviendrait Uintrastructure
rationnelle indispensable & la théologie proprement dite (T.III, p.138).

Je poserai ici trois questions :

1o La théologie naturelle du catholicisme est-elle historiquement et
dogmatiquement susceptible de prendre cette signification nouvelle, non
plus d’acheminement réel, ou méme seulement possible, vers la grice, mais
de préalable notionnel, de structure médiatrice du discours humain ?

20 Si telle est bien sa fonction, est-ce la tiche du théologien d’en pra-
tiquer I'exposé ? Ne se sert-il pas plutét du langage humain et philoso-
phique de son temps comme de moyens, déja fournis et d’ailleurs changeants,



228 Rezensionen

pour attester 'objet propre de sa recherche : 'événement théologique lui-
méme ?

30 Si cependant le théologien consacre une attention majeure & cette
théologie ou philosophie naturelle des structures transcendantales, ne ris-
que-t-il pas d’oublier les structures analogiques de la nature creusées i
partir de la grace, qui constituent sans doute, plus que toute autre insis-
tance, 'originalité majeure de l’entreprise barthienne ? Ne risque-t-on pas
alors une nouvelle fois de limiter I’éclairage christologique & la seule ré-
demption, sans plus relier l'origine et la fin du concret & 1'événement du
salut ?

Sur un point nous croyons cependant les correctifs du R. P. Bouillard
trés lucides et précieux : quand il redoute I'effacement du partenaire hu-
main dans l'alliance de grace, par la concentration de toute décision, hu-
maine comme divine, dans le ¢« tout est accompli» de Jésus-Christ. On jugera
I’'arbre & ses fruits : Karl Barth a constamment créé des hommes libres
vivant en correspondance de connaissance, de foi et de conduite avec la
liberté de Dieu dans I'amour. Si parfois le barthisme a cependant encouragé
un survol des particularités humaines, n’est-ce pas parce qu’'en lui 1’élément
inclusif divin avait par trop absorbé l'élément cognitif et décisoire de
I'homme ? Comme réformateur et sauveteur de la théologie naturelle, le
R. P. Bouillard ne nous parait pas convaincant. Par contre, comme inter-
rogateur théologique, il est I'un des commentateurs les plus clairs, intelli-
gents et honnétes que I'ccuvre de Barth ait jamais suscité.

Nous lui devons une grande reconnaissance wcuménique et proprement
dogmatique.

Strasbourg. André Dumas.

Leonard Hodgson, For Faith and Freedom. Gifford Lectures in the Univer-
sity of Glasgow, 1-2. Oxford, Blackwell, 1956-1957. VII + 241 p.; VI +
237 p. Sh. 21/—; 25/—.

L’Université de Glasgow, griace a la générosité d'un mécéne du siécle
dernier, Lord Gifford, a la possibilité, depuis 70 ans, de confier & des person-
nalités de premier choix I'examen sans cesse renouvelé des rapports entre
la science et la religion. La série des conférences, qui chaque fois se pour-
suit deux ans durant, donne lieu & des publications attendues impatiemment
et qui constituent dés lors un tableau ou se reflétent les fluctuations de la
pensée anglo-saxonne. Pour les Gifford Lectures de 1955-57, les organisa-
teurs avaient fait appel & un théologien de marque, le professeur Leonard
Hodgson, de 1'Université d’Oxford, qui pendant plus de 20 ans fonctionna
comme secrétaire du mouvement cecuménique Foi et Constitution (<« Faith
and Order »). Ces conférences, réunies en deux volumes, ont été publiées en
1957 et 1958, sous le titre « Pour la Foi et la Liberté ». En fait, cependant,
I';euvre compte trois parties.

D’abord une large introduction, « Pour la Foi», ou l'auteur brosse un
tableau particuliérement suggestif des transformations de la théologie
anglo-saxonne de 1912 & nos jours. Durant cette époque, non seulement la
distinction entre théologie naturelle et théologie révélée a cessé de jouer



Rezensionen 229

un roéle, mais Paccent a été mis de plus en plus sur l'interaction qui unit la
révélation divine et la raison humaine. Car c’est dans l'histoire que Dieu
agit, inspirant des personnalités choisies et les rendant aptes a voir dans
certains événements donnés des actes voulus de Lui. Aussi bien toute la
théologie chrétienne sera-t-elle envisagée comme une forme spécifique de
la théologie naturelle, celle qui découvre dans les faits particuliers des
manifestations de la puissance divine ; lorsque le monde ol nous vivons
prend & nos yeux une pareille signification, nous comprenons toutes choses.
Mais une connaissance de cette qualité suppose trois conditions : 1° quelque
chose a voir, et ce sera le contenu méme de la Révélation chrétienne, autre-
ment dit I’exposé de l'activité divine et rédemptrice telle qu’elle apparait
dans I'Incarnation, dans les événements qui la préparent et dans ceux qui
la suivent ; 2° un esprit qui voit juste, or seul le don du Saint-Esprit illumi-
nant l'intelligence humaine peut créer cette rectitude de la raison humaine ;
3% notre foi, et le fil conducteur ne peut étre que la Révélation en Jésus-
Christ dont les disciples devraient se considérer comme les serviteurs de
tous et non comme des privilégiés bénéficiant d'un avantage qui leur serait
Téserve.

La deuxiéme partie, toujours dans le tome I, porte un titre significatif :
« Théologie naturelle : pour la Liberté ». L'auteur y examine jusqu’a quel
point I'homme désireux de trouver un sens a l'univers et & sa propre vie
peut utiliser une réflexion qui laisserait de e¢dté 'apport du christianisme
et I'interprétation chrétienne des événements. Passant en revue les questions
essentielles de la métaphysique — la création, le probléme de l'espace, du
temps, de la matiére et de 1'esprit, celui de la liberté, I'’énigme du mal et les
perspectives derniéres — le professeur Hodgson souligne combien est plau-
sible, sur tous ces points, I’explication qui voit dans ces données ’expression
de la volonté d'un Créateur appelant & l'existence une communauté de
personnes libres et finies. Plus encore, il conclut que c’est en postulant chez
ce Créateur la ferme intention d’accorder & ces eréatures une liberté authen-
tique que s’éclairent la plupart des mystéres inhérents & ces problémes.

Dans la troisiéme partie, développée dans le tome II, 'auteur expose
en un peu plus de 200 pages ce qu’il dénomme & juste titre sa « Théologie
chrétienne : pour la Foi et la Liberté ». Au cours des dix chapitres qui cou-
vrent la matiére du second cycle de ces Gifford Lectures, on sent le confé-
rencier en pleine possession de son sujet : les bases de 'argumentation ont
¢té posées, les faux problémes sont écartés ; dés lors le théologien a la
pleine possibilité de développer les idées qui lui sont chéres. D’ailleurs,
remarque-t-il, la théologie chrétienne n’est-elle pas «la mise en ccuvre des
implications contenues dans certains actes de Dieu dont la Bible porte
témoignage »? A cet égard, et parlant de I'’emploi de la Bible tant pour
la foi que pour la réflexion, I'auteur formule une régle de conduite dont le
dynamisme étonnera sans doute plus d’un théologien : <« Nous apprenons a
admettre le paradoxe que si un homme fait ce qu'honnétement il croit étre
juste, Dieu I'approuvera, méme si cet homme accomplit ce que Dieu ré-
prouve.» Ainsi voyons-nous se dégager 1'une des lignes directrices de la
pensée du professeur Hodgson : ce qu’il apprécie avant tout, en matiére de



230 Rezensionen

foi et de croyance, c’est la loyauté envers soi-méme, méme si cette totale
honnéteté spirituelle doit amener une révision des vérités traditionnelles.
Cette attitude est d’autant plus impressionnante qu’elle est celle d'un théo-
logien étroitement engagé dans les débats dogmatiques de notre époque.
D’autre part, comme le confesse l'auteur : « Le théme de ces vingt confé-
rences est comme la carte du voyage spirituel que j’ai accompli au cours de
ces 47 derniéres années. » Et nous devinons chez ce croyant profondément
enraciné dans son Eglise et dont l'effort de pensée théologique a été ap-
précié par ses pairs, une évolution intérieure ou I'importance grandissante
attribuée & I’'amour de Dieu tel qu’il s’est révélé en Jésus-Christ a lentement
fait mirir une compréhension toujours plus ouverte des positions doctrinales
qui ne sont pas les siennes.

Nous n’en citerons que deux exemples. Tout d’abord la question de la
naissance miraculeuse et de la résurrection corporelle du Christ. Lie professeur
Hodgson estime personnellement que ces croyances s’appuient sur des évi-
dences historiques parfaitement valables et que, de plus, ces miracles ca-
drent admirablement avec 1’ensemble de la foi chrétienne ; aussi accepte-t-il
totalement, sans aucune restriction, ces données du Credo. Pourtant il se
pose deux questions : La naissance virginale et la résurrection corporelle
du Christ étaient-elles objectivement nécessaires pour que Dieu soit fait
homme ? et d’autre part, la foi en ces deux miracles est-elle subjectivement
nécessaire pour croire a l'incarnation divine ? A la premiére question, il
répond que la seule attitude possible est de reconnaitre notre ignorance.
Quant & la nécessité subjective de la naissance miraculeuse et de la résur-
rection corporelle, le professeur Hodgson n’hésite pas ; une seule réponse
est possible : non. Car, remarque-t-il, <il y a des hommes qui combinent
une croyance authentique en Jésus-Christ, Dieu incarné au sens le plus
complet du terme, avec le refus traditionnel de la naissance miraculeuse et
de la résurrection. Quand des hommes font réellement une chose, il ne
convient pas de dire qu’elle ne peut pas étre faite ». :

Passons a l'ecclésiologie de notre auteur, dominée elle aussi par le
souci d'une absolue sincérité. Commencant par s’opposer a la conception de
K. Barth qui voit dans I’Eglise un groupe d’hommes et de femmes unis par
leur commune foi en Christ, le professeur Hodgson reproche a cette défini-
tion de n’étre pas fidéle & la révélation biblique et d’ignorer les résultats de
I’étude historique du Nouveau Testament qui montrent le Christ reconsti-
tuant sous forme d’Eglise 'ancienne KEcclesia juive. D’autre part, parler
d'une Eglise visible qui s’opposerait & une Eglise invisible est un langage
périmé. Ce qu’il faut proclamer, c’est l'existence de I'Eglise corps du
Christ, en ce sens qu’elle est I'instrument, le corps terrestre par le moyen
duquel le Christ crucifié, ressuscité et glorifié parachéve son action salva-
trice. De sorte que la ligne de démarcation entre ceux qui marchent sur
le chemin de la vie éternelle et ceux qui n’y sont point, ne coincide nulle-
ment avec l'appartenance ou la non-appartenance a I'liglise visible. S’adres-
sant alors & un incrédule fictif, 'orateur des Gifford Lectures lui rappelle
que les voies de Dieu sont souvent mystérieuses, et que sans doute est-ce
Lui qui a voulu que durant une tranche de sa vie cet incrédule le serve



Rezensionen 231

en dehors de I’Eglise. Mais une chose demeure certaine : ce que Dieu ré-
clame de lui comme de tout homme, c’est la loyauté envers lui-méme. < Dés
les jours des prophétes hébreux, Dieu s’est exprimé clairement & ce propos.
Aussi préfere-t-il vous voir rester hors de 1’Eglise jusqu’au moment ol
honnétement vous pourrez y entrer, plutét que d’accepter un compromis
qui renierait vos convictions. » Et la conclusion jaillit catégorique : « On
peut étre amené & perdre quelqu'un ici-bas pour I'Eglise militante afin de
le retrouver plus tard dans les cieux comme membre de I'Eglise triom-
phante. » Vient alors une confidence émouvante, qui explique 'attitude de
ce théologien qui, comme croyant, cherche & se placer «au-dessus de la
mélée ». Lie professeur Hodgson, évoquant une fois de plus son travail au
secrétariat de Faith and Order, au cours duquel il participa & maintes dis-
cussions entre les représentants d’Eglises différentes, reconnait & quel point
ces efforts de rapprochement, pourtant sincéres, ont abouti & une impasse.
Pourquoi ? Parce que le point de départ avait été cette supposition, com-
mune a tous, d'une Eglise existant pour le bénéfice de ses membres qu’elle
sauve d'un monde en perdition. Dés lors comment regarder les collabora-
teurs des autres confessions sinon comme des rivaux ? Ayons le courage
de réviser notre conception de I'Eglise, en nous souvenant de 'origine de
cette Kglise qui fut historiquement et d’abord la communauté messianique
de Jésus-Christ le Messie.
Genéve. Edmond Rochedieu.

Arnold J. Toynbee, Wie stehen wir zur Religion? Die Antwort eines Historikers.
Ziirich, Europa Verlag, 1958. 384 S.

Man hat Toynbee schon mit Oswald Spengler verglichen. Beiden ist
gemeinsam, daBl sie ein ausgebreitetstes Einzelwissen ins Licht groller
universalgeschichtlicher Gesichtspunkte riicken. Aber der innere, der Qua-
litdtsunterschied ist groB. Toynbee erscheint nicht nur in seinem Einzel-
wissen serioser als Spengler, auch seine groflen Gesichtspunkte sind ernst-
hafter, erhellender, freier. Ob das damit zusammenhingt, daf} er, anders als
jener Literat des Cisarismus und des Untergangs, in lebendiger Fiihlung
steht mit der christlich-biblischen Tradition?

Im vorliegenden Buch, der deutschen Ubersetzung seines «An Histo-
rian’s Approach to Religion», nimmt der Welthistoriker Stellung zur
Irage der «Religion», die sich ihm aus sachlichen und aus persénlichen
Griinden «beharrlich und uniiberhérbary stellt (S.6). Die Konstruktion der
Religionsgeschichte, die er im 1. Teil versucht (Naturkult, Menschenkult in
drei Formen, <Epiphanie der héheren Religionen»), bringt dem Theologen
kaum sehr viel Neues. Auch die Sicht des Christentums selber, die um der
Parallelisierung mit dem Mahayana-Buddhismus willen das Aktive, Welt-
iilberwindende, Osterliche des christlichen Glaubens stark vernachlissigt,
kann uns nur bedingt interessieren — sie bestitigt nur, wie wenig solche
Konstruktion und Vergleichung im letzten taugt.

Wirklich lehrreich hingegen ist der 2. Teil: «Die Religion in der vom
Abendland geprigten Welts. Er ist es vor allem um der Niichternheit willen,
mit der hier die europiische Neuzeit seit dem «Niederbruch der christlichen



232 Rezensionen

Lebensform» im 17. und 18. Jahrhundert beurteilt wird. Hier haben wir, die
wir im deutschen Geschichtsdenken gro8l geworden sind, Grund, hinzuhéren.
Wihrend fiir uns der Idealismus und seine Katastrophe das grofle Datum
der neueren Geistesgeschichte zu sein pflegt, stellen sich die Dinge fiir den
Angelsachsen wesentlich einfacher und niichterner dar. Nach ihm hat die
Neuzeit von Anfang an unter dem Gesetz der Naturwissenschaft und der
Technik einerseits, des Nationalismus andrerseits gestanden, und die gegen-
wirtige Hypertrophie der Technik, die Krise, in die uns die beiden vom
Nationalismus erzeugten Weltkriege gefiihrt haben, ist nur die Ernte fiir
die Aussaat, die schon im 17. und 18. Jahrhundert geschah. Da war, nachdem
der Glaube der Kirche seine Herrschaft eingebiilt hatte, keine Macht auf
dem Plan, die diese Entwicklung im Ernst hitte aufhalten konnen. Eigent-
lich charakteristisch fiir das Abendland der Neuzeit ist die «Apotheose der
Technik» (8.231). Denn der andere der beiden die Zeit beherrschenden
«Gotzen», der Nationalismus, ist nur die «Neuerweckung des vergotteten
Parochialstaates der Antike», wie ihn die Griechen am reinsten ausgebildet
hatten, um auch am tragischsten an ihm zugrunde zu gehen. So alt und so
gefihrlich dieser «Gotzey ist, so groB ist seine Macht — Toynbee meint,
noch 1956 bilde er «den iiberwiegenden Anteil der Religion des iiberwiegen-
den Teils der Bevilkerung des Westensy (8. 231).

Wie Spengler, so schlieft auch Toynbee mit Prognosen fiir die Zu-
kunft. Sie lauten immerhin, dem ganzen Tenor des Buches entsprechend,
wesentlich bescheidener als bei jenem. Wir sind, glaubt er, an einem Punkt
angelangt, wo die letzte Inkompetenz jener beiden, die Neuzeit bestimmen-
den Miichte an den Tag zu kommen beginnt. Da mégen sich wohl die Herzen
neu offnen fiir die hohere, fiir die wahre Religion, d. h. fiir das Christentum
und den ihm im tiefsten wesensgleichen indischen Heilands- und Erloser-
glauben. Der Weltstaat, der, so wie die technische Entwicklung heute vor-
geschritten ist, unsere einzige Chance darstellt, mag wohl, nachdem er uns
alle anderen Freiheiten genommen oder doch eingeschrinkt hat (da er den
Menschen doch nicht als Menschen ausléschen kann), vor der hichsten, der
religiosen, Freiheit Halt machen. Damit wére auch von daher die Bahn frei
fiir eine Ara, in der sich im Austausch von Ost und West eine Gemeinschaft
von Menschen bildet, die im Glauben an die erlésende Macht gottlicher Liebe
und Selbsthingabe (Toynbee zitiert mit Vorliebe Phil. 2, 6 ff.) eins sind.
F'reilich, noch sind wir nicht so weit: «Der praktische Priifstein einer Reli-
gion liegt immer und iiberall in ihrem Gelingen und Versagen, den Seelen
der Menschen die Herausforderungen durch Leiden und Siinde bestehen zu
helfen. In dem Abschnitt der Weltgeschichte, in den wir nun eintreten,
scheint es, als wiirde der fortgesetzte Fortschritt der Technik unsre Leiden
schmerzhafter machen als je zuvor und unsere Siinden verheerender in ihren
Auswirkungen. Das wird eine Zeit der Priifung sein, und wir werden, wenn
wir klug sind, ihr Urteil abwarten» (S. 364).

Wir diirfen Toynbee wohl zutrauen, dafl er auch seine eigene Religio
historici der Priifung auszusetzen bereit ist, und annehmen, dafl sie nicht
unveridndert aus ihr hervorgehen wird.

Benken, Kt. Baselland. Eduard Buess.



Rezensionen 233

Oscar Cullmann, Katholiken und Protestanten. Ein Vorschlag zur Verwirk-
lichung christlicher Solidaritdt. Basel, Verlag Friedrich Reinhardt, 1958,
67 S.

Diese Schrift verdient besondere Beachtung. Denn ihr Verfasser ist mit
dem rémischen Katholizismus, und zwar auch mit dessen besonders leben-
digen geistigen Bewegungen in Frankreich, bestens vertraut. Auch haben
seine Veroffentlichungen auf katholischer Seite stets besondere Beachtung
gefunden. Cullmann ist heute wohl derjenige evangelische Neutestamentler,
dem von katholischer Seite der stirkste Widerhall zuteil geworden ist,
wenngleich seine heilsgeschichtliche Konzeption einem ontologisch-meta-
physischen Denken ebenso widerspricht wie dem existenzphilosophisch be-
stimmten Denken vieler heutiger protestantischer Neutestamentler. Sein
«Vorschlag zur Verwirklichung christlicher Solidaritéty griindet somit auf
einer Kiille von positiven Begegnungen des Verfassers mit dem Katholizis-
mus und fordert schon darum zu einer ernsten Auseinandersetzung damit
auf, mag dieser Vorschlag zunéchst auch noch so utopisch klingen. Dabei
wird man dem Verfasser von vornherein darin zustimmen, daf} die positiven
Frgebnisse der okumenischen Bewegung «uns nicht veranlassen diirfen,
auch nur einen Augenblick die andere tkumenische Aufgabe, ndmlich die
Beziehung zwischen der romischen und der nichtrémischen Christenheit,
aus dem Auge zu verliereny (S.9).

Cullmann geht in einem kurzen I.Teil von den neutestamentlichen,
speziell den paulinischen Aussagen iiber die Einheit der Kirche und von den
in der Urkirche vorhandenen Tendenzen zur Spaltung aus. Paulus hat sie
iberwunden nicht nur durch seine Verkiindigung, sondern auch durch
Opfer fiir die Verteidigung der bedrohten Iinheit — Opfer, die freilich an
der Grundlage des Glaubens ihre Grenze haben.

In einem II. Teil stellt der Verfasser fest, dafl es sich bei dem Gegen-
iiber von evangelischer und rémischer Kirche um Gegensitze bis hinein in
die Grundlagen des Glaubens handelt. «Die Art und Weise, wie wir hiiben
und driiben die Kirche mit dem Glauben an Christus, also mit dem Zentrum
unseres Glaubens, in Beziehung setzen, hat zur Folge, dall es hier weder
fiir die einen noch fiir die anderen ein Opfer geben kann. Es handelt gich um
grundlegende Glaubensbezeugungen, die wir nicht aufgeben kénnen, und
diese sind leider radikal voneinander verschieden» (S.21). Cullmann warnt
davor, diese Unterschiede zu unterschiitzen. «Wir konnen die Unversshn-
barkeit der rémisch-katholischen und der 6kumenisch-protestantischen Auf-
fassung der Einheit nur tief bedauern, miissen sie aber als Tatsache hin-
nehmen» (S.23). Indem der Verfasser von der Uberzeugung ausgeht, dall
eine Finheit von evangelischer und romischer Kirche auf absehbare Zeit
nicht erreichbar ist, sieht er zugleich die Aufgabe, zu iiberlegen, was fiir
eine Anndherung getan werden kann, die nicht die Vereinigung herbei-
fithrt, wohl aber die christliche Solidaritit stirkt. Es geht darum, «daf}
wir... ohne gegenseitig unserem Glauben untreu zu werden, unsererseits
etwas tun konnen, um schon jetzt das Argernis der Spaltung wenn auch
nicht zu beseitigen, so doch wenigstens zu verringern» (S. 28).



234 Rezensionen

«So pessimistisch ich bin, was die Liinheit der Kirche betrifft, so opti-
mistisch bin ich im Hinblick auf die Verwirklichung einer christlichen
Solidaritity (8S.31). Als Wege zur Stirkung dieser Solidaritit werden im
III. Teil die theologischen Diskussionen und die wissenschaftliche Zu-
sammenarbeit zwischen Gliedern der evangelischen und der rémischen
Kirche, wie sie heute mancherorts stattfinden, und das Gebet fiir die
christliche Einheit, das in der jdhrlichen Gebetswoche weithin Sitte ge-
worden ist, genannt. Dariiber hinaus aber falt Cullmann ein Mittel ins
Auge, das er in besonderer Weise fiir geeignet hilt, «unsere Solidaritit
sichtbar und wirksam zu gestalten und die geistige Gemeinschaft herzu-
stellen, die fiir ein gemeinsames Gebet fiir die Einheit unerlafilich ist: eine
gegenseitige Kollekte, die einmal im Jahre von Katholiken und Protestan-
ten veranstaltet wiirde, und zwar am Sonntag der Gebetswoche, eine Kol-
lekte der Protestanten fiir arme oder bediirftige Katholiken, eine Kollekte
der Katholiken fiir arme oder bediirftige Protestanten» (S. 38). Dieser Vor-
schlag ist das eigentliche Thema dieser Schrift.

Er wird begriindet durch den Hinweis auf die paulinischen Aussagen
iiber die Kollekte der heidenchristlichen Gemeinden fiir die Jerusalemer
Urgemeinde, genauer fiir die «Armen unter den Heiligen in Jerusalem»
(R6ém. 15, 26). Mit Recht versteht dabei Cullmann die paulinischen Kollek-
ten als 6kumenisches Band der Gemeinschaft. Wenn er unter Berufung auf
Paulus nun Kollekten iiber die Grenze zwischen der evangelischen und der
romischen Kirche hinweg vorschligt, so ist er sich freilich bewul}t, daf} der-
artige Kollekten nicht mit den paulinischen gleichgesetzt werden konnen.
Im Unterschied zu den urchristlichen Kollekten sind die heute vorge-
schlagenen «nicht mehr Zeichen der Einheit, sondern der Solidaritit, der
Briiderlichkeit aller, die den gleichen Namen Christi anrufen. Deshalb
wiirde die Kinfithrung einer gegenseitigen katholisch-protestantischen
Kollekte nicht zur Folge haben..., dafl sozusagen auf dem Umweg einer
solchen Sitte oder Institution die eine Kirche die andere als legitime Kirche
anerkennen wiirde» (S.41). AulBerdem diirften derartige Kollekten im
Unterschied zu den paulinischen nicht einseitig bleiben, sondern miiliten
gegenseitig sein. Denn angesichts der Trennung von evangelischer und
romischer Kirche konnen sie nicht einem Zentrum der Kirche, wie damals
der Jerusalemer Gemeinde, dargebracht werden. Vielmehr sollen sie in
gegenseitiger Darbringung <«Ausdruck der Briiderlichkeit der getrennten
Christen» (8S.44) sein. Trotz der Andersartigkeit solcher Kollekten er-
wartet Cullmann von ihnen offensichtlich etwas Ahnliches, wie es Paulus
von seinen Kollekten erwartet hat: «Durch dieses Liebeswerk, so sagt
Paulus in 2. Kor. 9, 12, werde den Jerusalemer Christen nicht nur in einer
materiellen Notlage geholfen, sondern viel mehr: sie werden veranlaBt,
Gott fiir die heidenchristlichen Spender zu danken, dafiir zu danken, daf}
diese Gemeinden, denen sie so kritisch gegeniiberstanden, zum Glauben an
Christus gelangt sind, wie er in ihrem Liebesopfer zum Ausdruck kommt»
(S.43). Es geht Cullmann bei seinem Vorschlag nicht nur um einen Aus-
druck, sondern um die Erweckung und Stirkung briiderlicher Solidaritit
und briiderlicher Sehnsucht nacheinander.



Rezensionen 235

Der IV. Teil berichtet von positiven und negativen Erfahrungen, die
mit diesem Vorschlag gemacht worden sind, setzt sich auseinander mit
Kritikern und prizisiert den modus procedendi: es sollen sich an gréfieren
Orten gemischte Kommissionen bilden, die sich iiber die Zweckbestimmung
der gegenseitigen Kollekten verstindigen und sie an die betreffenden
Liebeswerke weiterleiten.

Der ganze Gedankengang Cullmanns ist so originell, dal es sich
zweifellos lohnt, ihn mit Sorgfalt sowohl in den einzelnen Kirchen als auch
in konfessionell gemischten Arbeitskreisen zu diskutieren. I'reilich werden
hierbei sehr entgegengesetzte Stellungnahmen laut, und es zeigt sich als-
bald, daB die Beziehungen zwischen der evangelischen und der rémischen
Kirche in den verschiedenen Gebieten der Erde so uneinheitlich sind, daf
eine solche Kollekte nicht iiberall durchfiihrbar, ja nicht einmal iiberall
erstrebenswert erscheint. Denn die Durchfithrung setzt zweifellos bereits
ein gewisses christliches Solidaritdtshewulitsein voraus, das aber heute
leider keineswegs iiberall vorhanden ist. Wenn es vorhanden ist, kann es
durch eine solche Kollekte bewullt gemacht und gestirkt werden. Wenn es
aber nicht vorhanden ist, wird dieser Vorschlag auf grifte Widerstinde
stoBen, und ein SolidarititsbewuBtsein wird auf diesem Wege wohl kaum
geschaffen werden kionnen. In diesem Falle wire auch der Unterschied
zwischen einer solchen Kollekte und der paulinischen noch weit gréfler,
als der Verfasser sowieso schon vorausgesetzt hat. So wurde der Vor-
schlag von Cullmann in einer dkumenischen Diskussion auf das bestimm-
teste abgelehnt z. B. von spanischen Katholiken, von skandinavischen
Lutheranern, von orthodoxen Griechen und von Gliedern der evange-
lischen Batakkirche in Indonesien, da in diesen Lindern eine solche Kol-
lekte die Gemeinden verwirren, die Abwehrfront schwichen und das
Miftrauen verstirken wiirde. Vertreter anderer Lénder zeigten sich auf-
geschlossen, ja berichteten zum Teil, dafl derartige gegenseitige Hilfe-
leistungen bereits praktiziert wiirden, wenn auch nicht mit gleicher Moti-
vierung und in gleicher grundsitzlicher Klarheit — so z. B. in gegenseitiger
Hilfe an Fliichtlingsgemeinden bei ihrem kirchlichen Aufbau in der neuen
Heimat.

Hinter den praktischen Bedenken aus zahlreichen Gebieten der Erde
steht die grundsitzliche Schwierigkeit, dafl die rémische Kirche die Soli-
daritdt mit Menschen, die ihr nicht angehoren, und seien diese Menschen
auch Christen, letztlich nur im Bereich des Naturrechtes, also des biirger-
lichen Zusammenlebens, anerkennt, nicht aber auf dem Boden einer den
getrennten Kirchen gemeinsamen Christlichkeit. Von dieser Konzeption
aus, wonach die Grenzen des Leibes Christi und der Gliedschaft in der
romischen Kirche sich decken, ist konsequenterweise keine iiberkonfessio-
nelle christliche Gemeinschaft, sondern nur Proselytismus méglich. Wenn
heute faktisch doch christliche Solidaritit zwischen réomischen und anderen
Christen in manchen Lindern besteht, so ist dies eine Inkonsequenz. Das
wird uns nicht hindern, solches christliche Solidarititsbewulltsein zu be-
griilen und zu stdrken. Im tibrigen lebt ja die 6kumenische Bewegung iiber-
haupt von ekklesiologischen Inkonsequenzen. Darum sollte man auch den



236 Rezensionen

Vorschlag von Cullmann keineswegs ablehnen, sondern im Bewuflitsein der
getrennten Christen lebendig machen und, wo es irgend moglich ist, ihn
auch verwirklichen. Freilich sollte man ihn angesichts der grundsitzlichen
Schwierigkeiten nicht zu einer allgemeinen Forderung erheben und wohl
auch nicht bereits in organisierte Formen iiberfithren. Bei dem gegenwiérti-
gen Zustand der Christenheit sind Cullmanns Gedanken jedoch als Ermuti-
gung ernst zu nehmen, aullerordentliche Akte der Spontaneitit christlicher
Liebe iiber die Konfessionsgrenzen hinaus zu wagen.
Heidelberg. Edmund Schlink.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau.

Schweiz. The Ecumenical Review 11, 3 (1959) : S. F. Allison, Lambeth and
Church Unity (241—248); K. R. Bridston, The Future of Faith and Order
(249—258); E.R.Wickham, The Encounter of the Christian IFaith and
Modern Technological Society (259—267); P.D.Devanandan, Caste, the
Christian, and the Nation in India Today (268—281); H.J.Iwand, The
Ecumenical Contribution of the Churches in Eastern Europe (282—290);
V.T. Istavridis, The Work of Germanos Strenopoulos in the Field of Inter-
Orthodox and Inter-Christian Relations (291-—299). Evangelisches Missions-
Magazin 103, 1 (1959) : 0. Wildi, Seht hin unter die Vélker (6—17); G. Rosen-
kranz, Martin Schlunk (17—32). Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und
Theologie 6, 1 (1959): M. Thiel, Die grofle Mannigfaltigkeit der Geschipfe
(3—22); O. Perler, Das Protoevangelium des Jakobus nach dem Papyrus
Bodmer V (23—35); A.Berz, Der Standort der Katechetik innerhalb der
Theologie (36—43). Internationale kirchliche Zeitschrift 49, 1 (1959): A. Rin-
kel, Die Kirche von Siidindien. Ein Briefwechsel zwischen dem Erzbischof
von Utrecht und dem Erzbischof von Canterbury (1—15); B. Spuler, Die
orthodoxen Kirchen, XXXIX (16—47); M. Heinz, Kommunismus in christ-
licher Sicht (48—59). Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz 115, 5 (1959) :
A. Mettler, Zwingli und die Téufer (66—68). 6: H.-J. Kraus, Vom Menschen-
bild des Alten Testaments (82—88). 7: J. Jaggi, Vollgottesdienst? Evange-
lische Messe? (98—100); K. Halaski, Ordnung und Freiheit in der refor-
mierten Kirche (100—102). Judaica 15, 1 (1959): R. Brunner, Aus der Bot-
schaft des Propheten Sacharja (1—11); H.-J. Kraus, Begegnung mit dem
Judentum (28—37); H. Bergmann, Wie steht es um das Aufleben des Anti-
semitismus in der Bundesrepublik? (38—52). Neue Zeitschrift fiir Missions-
wissenschaft 15, 1 (1959): J. Lécuyer, Aspects missionnaires de l'initiation
chrétienne selon les péres de I'Eglise (1—13); J. Beckmann, Taufvorberei-
tung und Taufliturgie in den Missionen vom 16. Jahrhundert bis zur Gegen-
wart (14—31); X. Seumois, La structure de la liturgie baptismale romaine
et les problémes du catéchuménat missionnaire (32—50). Reformatio 8, 4
(1959) : S. Heinimann, Vom Kinflull des Christentums auf die abendliin-



	Rezensionen

