
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 15 (1959)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen.

M. Du Buit, O.P., Géographie de la Terre Sainte. 1. Texte et index. 2. Cartes.
Paris, Editions du Cerf, 1958. 237 S. und 18 Karten. Fr. 1200.

Vorliegende geographische Beschreibung ist in den études annexes der
Bible de Jérusalem erschienen. Der Verfasser, Professor an der bekannten
Ecole biblique de Jérusalem, ist ein feiner Kenner der palestinensischen
Landschaft. Seine wertvolle geographische Beschreibung des Heiligen Landes

zerfällt in zwei Teile.
Im ersten Abschnitt, genannt physikalische Geographie, beschreibt er

nacheinander die Oberflächengestaltung Palästinas, seine hydrographischen
Verhältnisse und die natürlichen Grenzen des Landes. Ein Kapitel befaßt
sich ausgiebig mit dem Klima, ein weiteres mit der geologischen Struktur
und mit den Bodenschätzen. Vegetation und Fauna und soziologische
Probleme werden geschildert, wobei besonders auf den sozialen Unterschied
zwischen Nomaden und seßhafter Bevölkerung und ihre gegenseitigen
Beziehungen hingewiesen wird, Fragen, die für das Verständnis des Alten
Testamentes von großer Bedeutung sind. Ein letztes, großes Kapitel
beschreibt das Land nach den verschiedenen Gebieten. In diesem ganzen ersten
Teil werden die heutigen Verhältnisse Palästinas beschrieben und darum
auch die heutigen arabischen Namen der Ortschaften, Berge und Flüsse
verwendet.

Der zweite, größere Teil wird als historische Geographie bezeichnet.
Hier begegnen außer für Identifikationen meistens die alttestamentlichen
Namen und Bezeichnungen. Das Kapitel ist chronologisch der Geschichte
Israels gemäß aufgebaut. Das erste große Kapitel beschreibt Palästinas
Verkehrsnetz, so wie es uns durch die Wanderungen der Patriarchen
entgegentritt. Dann wird die Bevölkerung des alten Heiligen Landes geschildert,

und zwar allen voran die Stämme Israels und dann die nichtisraelitischen

Völker. Die Königreiche von David und Salomon und die getrennten
Reiche Israel und Juda, ihre Grenzen, Gebietszuwachs und -abnähme bis
zur völligen Zerstörung der israelitischen Eigenstaaterei werden ausführlich

dargestellt. Zum Schluß beschreibt der Verfasser noch die geographischen

Verhältnisse unter den Persern, Diadochen und Römern und in den

Evangelien mit ihren mannigfachen Grenzveränderungen.
Ein über 50seitiges Verzeichnis der Ortsnamen im weitesten Sinn aus

dem Alten Testament, aus Apokryphen und Evangelien mit Stellenangaben,
Kommentar und eventuellen Identifikationen mit heutigen Siedelungen
beschließt das wertvolle Büchlein.

Dieser geographischen Beschreibung des Heiligen Landes sind 18 Karten

beigegeben, die nicht nur wertvolles Material fürs heutige Palästina,
sondern in den meisten Karten einen guten historischen Atlas bis in neu-
testamentliche Zeit hinein darstellen. Bei dieser Gelegenheit möchte ich
auf ein bestimmtes, zitiertes Kartenwerk Trans jordaniens hinweisen. 1949

ist vom Vermessungsdepartement des haschemitischen Königreiches von

14



210 Rezensionen

Jordanien ein Kartenwerk 1 : 250 000 für die transjordanischen Gebiete in
drei Teilen: Amman, Karak und Maan, erschienen, das ein vorzügliches Bild
des heutigen Transjordanien gibt. Dazu erschien eine archäologische Karte
im selben Maßstab und mit denselben drei Teilen, die besonders für historische

und theologische Seminare anempfohlen werden kann. Sie wurde vom
Archäologischen Institut Jordaniens noch unter der Leitung von Sir
Lancaster Harding ausgearbeitet.

Eine Einwendung kann den Wert des Büchleins nicht schmälern. Die
Orthographie der orientalischen Namen, die der Verfasser gewählt hat, ist
nicht glücklich. Sie zeigt aber auch die Problematik der phonetischen
Wiedergabe orientalischer Namen. Der Verfasser benützte in erster Linie
englische Karten und hat darum, obschon es ein französisches Buch ist, für die
Ortsnamen mehrheitlich die englische Schreibweise verwendet. Wie unbequem

das ist, zeigt sich besonders deutlich beim U-Laut. Seite 12 schreibt
er, daß er diesen mit u wiedergebe und nicht mit ou. Man muß also bei
orientalischen Namen immer umdenken und darf zum Beispiel Geshur, nicht
Geschür lesen. Abgesehen vom bekannten Jourdain sind auch Ortsnamen
aus dem libanesischen Gebiet (französische Karten!) : Ras en Naqoura (S. 60

und Karte 2) ; Ras en Naqura (Karte 1), Marjayoun und Ortsnamen aus den

Apokryphen: Dalmanouth (Seite 193), Oulatha (S. 216), sowie Bethsour
(Karte 5, und 17) gegen Bet çur (Karte 14; hier auch Unterschiede in den
Sibilanten und im T-Laut) in französischer Weise geschrieben. J soll wie
english dj ausgesprochen werden; bei Jourdain und Juda paßt diese
Aussprache aber nicht. Der deutsche Ach-Laut wird kh (S. 12) geschrieben
außer bei Jericho, Chaldéens, Sichern oder bei Chasphor, Chorazein, Chous
(S. 192), deren ch weder englisch noch französisch, sondern nach deutscher
Orthographie gelesen werden muß. Es wäre besser gewesen, wenn der
Verfasser alle orientalischen Namen in französische Orthographie umgesetzt
hätte, wie man es auch bei einem französischen Buch erwarten würde. Manches

wäre so klarer geworden.
Zürich. Benedikt Hartmann.

Josef Scharbert, Solidarität in Segen und Fluch im Alten Testament und in
seiner Umwelt. 1. Väterfluch und Vätersegen. Bonner Biblische
Beiträge, 14. Bonn, Peter Hanstein Verlag, 1958. XIII + 293 S. DM 35.—.

Der Verfasser geht von der richtigen Beobachtung aus, daß der Gegensatz

Kollektivismus—Individualismus den alttestamentliehen Tatbeständen
nicht gerecht wird. Um das ganze Problem auf eine neue Formel zu bringen,

untersucht er in diesem ersten Teil seiner breit aufgelegten Arbeit
die Vorstellungen vom Fortwirken des Segens und des Fluchs von Vätern
auf Söhne sowohl im alten Orient, bei den heutigen Beduinen wie vor allem
natürlich im Alten Testament. Jede Gruppe innerhalb des alttestamentliehen

Schrifttums wird unter Berücksichtigung der literarischen und
geschichtlichen Probleme besonders behandelt und von dem neugewonnenen
Gesichtspunkt aus untersucht. Es stellt sich heraus, daß die Wirklichkeit
viel reicher nuanciert ist, als die bisherigen Theorien vermuten lassen. Se-



Rezensionen 211

gen und Fluch schaffen zwar nach der Anschauung des Alten Testaments
eine Heils- bzw. Unheilssphäre, die sich auch auf die Söhne erstreckt, aber
sie wirken sich nicht rein mechanisch aus, sondern setzen immer eine
gesinnungsmäßige Solidarität der Söhne mit den Vätern voraus, um wirksam
zu sein. Es fragt sich aber, ob der Verfasser dabei nicht die
magischmechanische Betrachtungsweise etwas unterschätzt. Ein Gefühl der
Solidarität mit den Verschuldungen der früheren Generationen und ein
Bekenntnis der Sünden der Väter findet der Verfasser erst bei Jeremia, d.h.
bei dem Propheten, der sonst als der erste Vertreter einer individualistischeren

Schau betrachtet wird. Das Buch enthält eine Fülle von interessanten

Beobachtungen und zeugt von einer erstaunlichen Sprach- und
Literaturkenntnis, aber die fremdsprachigen Büchertitel sind leider allzu oft
durch Druckfehler entstellt.

Es sei dem Rezensenten gestattet, eine kleine Ungenauigkeit bei der
Wiedergabe der Ansichten der sog. Uppsalasehule auf S. 270 richtigzustellen.

Es ist unbedingt zuzugeben, daß Stammväter- und Königsideologie,
so wie sie vom Verfasser abgegrenzt werden, nichts miteinander zu tun
haben. Es ist aber nicht richtig, daß die Uppsalasehule mit Ausnahme von
Nyberg eine Verbindung der beiden vorgenommen habe. Denn erstens
reden Widengren und vor allem Engnell nur von einer Darstellung der
Stammväter in königlichen Kategorien; zweitens ist Nyberg der einzige,
der Königs- und StammVäterideologie verbunden hat1; drittens beziehen
sich alle die von Scharbert angeführten Stellen auf die Vorstellung vom
ersten Menschen als Urkönig, was mit der Stammväterideologie wenig zu
tun hat2; und viertens besteht gerade im vorliegenden Punkte zwischen
Bentzen und Engnell eine klare Meinungsverschiedenheit, indem Engnell
die Bezeichnung Urmensch in diesem Zusammenhang entschieden ablehnt. 3

Der zweite Teil des Buches, der die Solidarität zwischen Mittler (König,

Priester, Prophet, Fürbitter) und Volk behandeln soll, wird mit großer
Spannung erwartet; dieses Thema ist gewiß nicht leichter, aber ideenge-
sehichtlich und theologisch nicht weniger ergiebig. Das Aufgeben der alten
unisraelitisehen Fragestellung verspricht auch hier wertvolle Ergebnisse.

Uppsala. Helmer Ringgren.

1 H. S. Nyberg, Smärtornas man; Svensk exeg. arsb. 7 (1942), S. 66 ff.
Die von Scharbert angeführte Stelle, Svensk exeg. arsb. 12, S. 235 f., besagt
nicht das, was dieser meint.

2 Ich selbst habe nicht gemeint — wie I. Engnell, Die Urmenschvorstellung

im A.T. : Svensk exeg. ârsb. 22—23 (1958), S. 279, zu glauben
scheint —, daß es in Israel eine ähnliche Urmenschenvorstellung wie in
Iran gegeben habe. Auch habe ich nicht in Word and Wisdom (1947), S. 90

(vgl. Engnell, S. 275), eine solche Vorstellung in Ez. 28 vorausgesetzt,
sondern ich habe mit dem «Primeval Man» den ersten Menschen als Urkönig
gemeint, obwohl ich damals die hebräische Vorstellung nicht klar genug
von der iranischen abgrenzte.

3 Engnell (Anm. 2), S. 265 ff.



212 Rezensionen

Hans-Joachim Kraus, Psalmen. Biblischer Kommentar, Altes Testament,
hrsg. von Martin Noth, 15, 1—3. Neukirchen, Kr. Moers, Verlag der
Buchhandlung des Erziehungsvereins, 1958. 240 S.

Von dem hier anzuzeigenden Band sind seit Anfang des letzten Jahres
in rascher Folge drei Lieferungen erschienen; vor wenigen Tagen folgte
diesen sogar schon eine vierte Lieferung, die jedoch in der vorliegenden
Rezension nicht mehr berücksichtigt werden konnte. Die drei jetzt zu
besprechenden Lieferungen enthalten die Erklärung für Psalm 1—29, und von
Psalm 30 werden gerade noch Übersetzung und Textbemerkungen geboten.

Das beginnende Werk darf schon aus dem äußeren Grund besondere
Beachtung beanspruchen, weil es sich — mindestens im deutschen Sprachgebiet

— im Umfang neben Gunkel's grundlegenden Psalmen-Kommentar
von 1926 stellt. Wer in Zukunft erkennen will, was die Psalmenforschung
inzwischen erarbeitet hat, wird die Werke von Gunkel und Kraus
vergleichen müssen. Nicht jeder hätte es freilich wagen können, dem berühmten

Kommentar des Gießener Meisters ein Gegenstück an die Seite zu
stellen. Aber Kraus konnte das unternehmen, war er doch auf Grund seiner
früheren Arbeiten 1 besonders dazu ausgerüstet. So konnte er an seine
Aufgabe herantreten, aufs beste vertraut mit den Problemen der neueren
Psalmenforschung, dazu ausgestattet mit einem selbständigen und
kritischen Urteil und einer weit über das alttestamentliche Fachgebiet
hinausreichenden theologischen Bildung.

Ein Werk von der Fülle des vorliegenden kann natürlich nach
verschiedenen Gesichtspunkten geprüft und auf verschiedene Weise
gekennzeichnet werden. Ich möchte es so versuchen, daß dieses zur äußeren
Gegenüberstellung hinzu nun auch inhaltlich mit dem Kommentar von Gunkel
verglichen wird.

Dabei wird man als zentral vorab die Übereinstimmung in den
Gattungsfragen feststellen. Kraus benützt die Termini von Gunkel und macht
sich weithin dessen Erkenntnisse zu eigen. Doch führt er diese auch weiter,
so bei den «Klageliedern des Einzelnen», bei denen im Anschluß an Hans
Schmidt das «Gebet des Angeklagten» als wichtige Untergruppe
angenommen wird.2 Sehr wesentlich stimmt Kraus mit Gunkel auch darin überein,

daß er bei der genannten Gattung im sprechenden Ich keinen ursprünglichen

König sieht, sondern ein gewöhnliches und oft sogar armes Glied des

Bundesvolkes, wobei mit Gunkel zugegeben wird, daß Motive und
Metaphern aus dem Bereich der Königspsalmen in die Klage- und Danklieder des
Einzelnen eingedrungen sind (S.41). Zum dritten steht Kraus Gunkel nahe
im Zeitansatz der Psalmen, indem beide hier eher zurückhaltend sind. Bei

1 Unter diesen sind besonders zu nennen: Die Königsherrschaft Gottes
im Alten Testament (1951) und Geschichte der historisch-kritischen
Erforschung des Alten Testaments (1956), mit den wichtigen Kapiteln über
Franz Delitzsch, Wellhausen und namentlich Gunkel.

2 Gebete des Angeklagten sind aus Psalm 1—29 die folgenden: 4. 5. 7. 26

und in weiterem Sinn auch 17. 27. 28.



Rezensionen 213

Gunkel mit seiner Vorliebe für die spätere vorexilische und die frühe
nachexilische Zeit bedeutete das ein Abrücken von der einst verbreiteten
Verlegung vieler Psalmen in die makkabäische Epoche; bei Kraus dagegen
wirkt sich in der erwähnten Zurückhaltung ein gesund-nüchternes Urteil
aus gegenüber dem modernen und oft krampfhaften Bemühen, für viele
Psalmen ein möglichst hohes Alter zu retten.3 Soviel zu den Gemeinsamkeiten.

Die Unterschiede zwischen den beiden Autoren treten wohl besonders
in den folgenden Punkten hervor :

1. Beim Text. In der Art, wie dieser hier wie dort behandelt wird,
spiegelt sich je genau die allgemeine Lage in der wissenschaftlichen
Textkritik wider. Bei Gunkel herrscht das zu seiner Zeit übliche Mißtrauen
gegenüber dem massoretischen Text, eine Haltung, der ein großes Zutrauen
in die Möglichkeit zur Seite geht, (angebliche) Schäden jenes Textes durch
moderne Besserungsvorschläge heilen zu können. Bei Kraus herrscht die
heute allgemeine Skepsis gegenüber den modernen Emendationen, verbunden

mit einem gegenüber früher viel größeren Zutrauen zum überlieferten
hebräischen Text, in den man nur dann einzugreifen wagt, wenn ein
angemessenes Verständnis anders nicht erreicht werden kann.

2. Deutlich unterscheidet sich Kraus von Gunkel im Verständnis der
sog. «Gesetzespsalmen». Zwar ist Gunkel diesen schon bedeutend gerechter
geworden als Duhm, aber sie sind doch als späte Seitenzweige am Baum
des Alten Testaments an den Rand gedrängt. Anders ist das bei Kraus im
Zusammenhang mit dem in den letzten Jahrzehnten erarbeiteten vertieften
Verständnis des hebräischen Gesetzesbegriffes. Von daher erhalten Psalm 1

und 19B einen neuen Glanz, in welchem sie nicht mehr als Zeugnisse
strenger Gesetzlichkeit erscheinen, sondern als Dokumente, aus denen die
Freude über Gottes helfende Wegweisung in Israel spricht.

3. Ebenfalls im Zusammenhang mit neueren Erkenntnissen vermag
Kraus den kultischen Hintergrund der Psalmen in positiverem Sinn zu
sehen, als das für Gunkel möglich war. Hier wirken sich glücklich
Anregungen von Mowinckel und seinen Schülern aus, doch führt sie Kraus
selbständig weiter, indem er jede vereinerleiende Statik vermeidet. Er hat
Sinn für Nuancen, und als Schüler Gerhard von Rad's entgeht ihm nicht, daß
die im ganzen kultgebundenen Psalmen doch Raum boten für die
Vergeistigung alter Worte und Bilder. Schön und feinsinnig wird das besonders

am 16. Psalm aufgezeigt. Bei der Exegese von Psalm 15, 24 und 26

vermag Kraus, wieder im Anschluß an von Rad, die geistige, Gerechtigkeit
schenkende Art des israelitischen Kultes hervortreten zu lassen. Der Erklärung

von Psalm 24 sind zwei wertvolle Exkurse beigegeben, von denen der
erste «Bezeichnungen Jahwes» und deren Herkunft und Tradition zum
Gegenstand hat, während der zweite der Frage nach dem «Thronbestei-

3 Kraus verzichtet bei folgenden Psalmen auf eine (genauere) Datierung:

4. 5. 6. 8. 16. 17. 22. 23. 26. Als sicher vorexilisch gelten: 2. 15. 18.

19A. 20. 21. 24. 28. 29 und als vielleicht vorexilisch: 3. 7. 11. 12. 13. Mehr
oder weniger sicher nachexilisch sind: 1.9/10. 14. 19B. 25.



214 Rezensionen

gungsfest Jahwes in Irsael» gewidmet ist. Dabei hält Kraus unter
Berücksichtigung von seither erschienenen Arbeiten im ganzen an den Anschauungen

fest, die er in seiner Schrift über die «Königsherrschaft Gottes im Alten
Testament» begründet und entfaltet hat.

4. Was im vorstehenden an Einzelunterschieden gegenüber Gunkel
berührt wurde, ist Ausfluß einer neuen theologisch-geistigen Orientierung.
Über deren Auswirkungen auf die alttestamentliche Forschung hat Kraus
selber in dem Werk über die Wissenschaftsgeschichte (oben Anm. 1)
Auskunft gegeben. Nun macht er das alles für die Psalmenexegese fruchtbar.
Das erlaubt ihm, jeden Psalm in heilsgeschichtlicher Perspektive in das
biblische Gesamtzeugnis einzuordnen. In diesem Bemühen ist der Verfasser
auch offen für die reformatorische Exegese, die — meist in Anmerkungen
untergebracht —- in zahlreichen Zitaten zu Worte kommt.

Mit den drei ersten Lieferungen hat Kraus sein Psalmenwerk überaus
verheißungsvoll begonnen. Voller Spannung und Freude blickt man dem
Weiteren entgegen. Nicht nur die alttestamentlichen Fachleute tun das,
sondern gewiß nicht weniger zahlreiche Theologen im praktischen Amt,
denen jetzt die Psalmenerklärung geboten wird, auf die sie schon lange
warteten.

Bern. Johann Jakob Stamm.

Interpretations ad Vêtus Testamentum pertinentes Sigmundo Mowinckel sep-
tuagenario missae. Oslo, Forlaget Land og Kirke, 1955. VIII + 183 S.

In dieser Festschrift zum 70. Geburtstag des bekannten norwegischen
Alttestamentlers sind fünfzehn Aufsätze vereinigt. Sie betreffen vor allem
alttestamentliche Themen; nur zwei sind von Neutestamentlern beigesteuert.
Es muß hier eine kurze Inhaltsangabe des reichhaltigen Bandes genügen.

W.F.Albright, «Notes on Psalms 68 and 134» (S. 1—12), zieht ugari-
tisches und sonstiges nordwestsemitisches epigraphisches Material zur
Beleuchtung von Ps. 68, 7. IIb. 18. 32 und 134, 3 heran. A. Alt, «Micha 2, 1—5.

rf|ç àvabaapôç in Juda» (S. 13—23), gibt eine neue Interpretation der Micha-
Stelle: es geht um die eschatologische Wiederherstellung der durch die
Latifundienbildung zerstörten kleinbäuerlichen Ordnung des Grundbesitzes in
Juda. H. Birkeland, «Some Linguistic Remarks on the Dead Sea Scrolls»
(S. 24—35), behandelt in Ergänzung seiner Abhandlung über «Akzent und
Vokalismus im Althebräischen» (1940) eine Reihe von Formen mit
auslautendem langem -ä in lQIsa. N. A. Dahl, «The Origin of Baptism» (S. 36

bis 52) bringt die Taufe mit jüdischen Initiationsriten in Zusammenhang.
0. Eißfeldt, «Zur Kompositionstechnik des Pseudo-Philonischen Liber anti-
quitatum biblicarum» (S. 53—71), untersucht das gegen Ende des 1.

Jahrhunderts n. Chr. in hebräischer Sprache verfaßte, nur noch lateinisch
erhaltene pseudepigraphische Werk — eine midraschartige Nacherzählung
von Gen. bis 2. Sam. 1 — speziell im Hinblick auf die Analogien, die es für
die Redaktionstätigkeit beim Pentateuch und bei den historischen Büchern
des Alten Testaments abgibt. R. Gyllenberg schreibt über «Kultus und
Offenbarung» (S. 72—84). P.Humbert, «Trois notes sur Genèse I» (S. 85

bis 99), untersucht die Bedeutung des Wortes rëschît in Gen. 1, 1 und die



Rezensionen 215

Imago-Vorstellung in Gen. 1, 26 f. Der priesterliche Schöpfungsbericht gilt
ihm als bewußte theologische Korrektur der jahwistischen Erzählung.
F. Hvidberg, «The Masseba and the Holy Seed» (S. 97—99) bietet auf Grund
der Lesart in lQIsa eine neue Deutung von Jes. 6, 13b. A. R. Johnson stellt
gewisse Bedeutungsnuancen der Begriffe «Hesed and Häsid» (S. 101—112)
heraus. A. S. Kapelrud, «King and Fertility. A Discussion of II Sam 21:

1—14» (S. 113—122), sucht in der Erzählung von der Tötung der Nachkommen

Sauls durch die Gibeoniten Beziehungen zu Fruchtbarkeitsriten
aufzuzeigen, vernachlässigt dabei aber den Gedanken der Strafe für
Blutschuld völlig. J. Lindblom, «Der Eckstein in Jes. 28, 16» (S. 123—132),
erklärt das bekannte Wort vom Glauben in V. 16b/? als Deutung der
vorhergehenden metaphorischen Rede vom Eckstein als dem Glauben an Jahwe.
Ch. R. North, «The Interpretation of Deutero-Isaiah» (S. 133—145), setzt
sich mit der nachexilischen Datierung Deuterojesajas um 400 v. Chr. bei
Torrey und Simon auseinander. M. Noth kommt bei der Untersuchung der
Bezeichnung «Die Heiligen des Höchsten» (S. 146—161) in Dan. 7 zum
Ergebnis, daß damit ursprünglich himmlische Wesen in der Umgebung Gottes
gemeint sind, und daß erst nachträglich eine Umdeutung auf das Gottesvolk

stattgefunden hat. J. Pedersen, «The Fall of Man» (S. 162—172),
behandelt die Interpretation der Gestalt des Versuchers in Gen. 3 in der
Geschichte der Auslegung. E. Sjöberg endlich schreibt über «Justin als
Zeuge vom Glauben an den verborgenen und leidenden Messias im Judentum»

(S. 173—183).
Basel. Ernst Jenni.

Frank Moore Cross, Jr., The Ancient Library of Qumran and Modern Biblical
Studies. (The Haskell Lectures 1956-1957.) Garden City, New York, Double-
day & Company, Inc., 1958. XX + 196 S.

Man findet zur Zeit kaum eine bessere und mehr umfassende
Einführung in die durch die Qumrânfunde gestellten Probleme als dieses Buch.
In hervorragender Weise werden die Ergebnisse der Funde und Ausgrabungen

und die neuesten Resultate der Forschung bezüglich der
aufgefundenen Manuskripte und Fragmente, der Geschichte der Qumrângemeinde
und ihrer Bedeutung für die alttestamentliche Textkritik und das Neue Testament

dem Leser vorgeführt. Als Mitglied der internationalen Forscherteam
in Jerusalem hat der Verf. Zutritt zu vielen bis jetzt unveröffentlichten
Texten und ist somit zur Klärung der uns durch die Qumrânfunde gestellten

Probleme an erster Stelle in der Lage. Zu schätzen ist nicht nur die
Fülle der im Text und in den (durchschnittlich fast eine halbe Seite in
Anspruch nehmenden) Anmerkungen zusammengebrachten Erkenntnisse,
sondern auch die Vorsicht, mit der Verf. die einzelnen Fragen zu beantworten
versucht.

Es ist im Rahmen dieser Beurteilung völlig unmöglich, dem Inhalt dieser

wahrhaft einzigartigen Fundgrube einigermaßen gerecht zu werden.
Besonders anregend ist das Kapitel, das sich mit der Bedeutung der

Manuskripte für die alttestamentliche Textkritik befaßt (Chapter IV).
Betreffs der geschichtlichen Frage betrachtet Verf. die Identifikation des



216 Rezensionen

gottlosen Priesters mit Simon Makkabäus als am meisten wahrscheinlich.
Die Beweisführung hat mich jedoch nicht überzeugt. Daß im sogenannten
Testimonienfragment aus Höhle IV nach der Erwähnung des Belialmannes
von seinen zwei Söhnen die Rede sei (S. 113), kann ich im Text nicht lesen.
Ob auch der gottlose Priester mit dem Lügenmann gleichzusetzen ist? Zur
Besprechung von Damaskussehr. VI : 2 ff. (S. 170 ff.) wäre zu bemerken,
daß die Identifikation des Mefiôqêq mit dem Lehrer der Gerechtigkeit nicht
bedeutet, daß in VI, 10 f. von seiner Wiederkehr die Rede ist. An letzter
Stelle ist vielmehr der Messias von Aaron gemeint. Des weiteren hat sich
die Erwartung eines Propheten (IQ SIX, 11) für die Sekte m. E. im
Kommen des (historischen) Lehrers der Gerechtigkeit erfüllt. Somit ist
wohl neben den Lehrer der Gerechtigkeit und die beiden Messias eine vierte
Gestalt («the Voice crying in the Wilderness», S. 169) nicht anzusetzen.

Noordlaren (Niederlande). Adam Simon van der Woude.

Kurt Schubert, Die Gemeinde vom Toten Meer, Ihre Entstehung und ihre Lehren.

München/Basel, Ernst Reinhardt Verlag, 1958. 144 S. Kart. Fr. 6.50,
Leinen Fr. 8.50.

Das vorliegende Buch stellt eine Ausarbeitung der Vorlesungen dar,
die vom Verfasser im Sommersemester 1957 an der Philosophischen Fakultät

der Universität Wien gehalten wurden. Obgleich eine knappe Beschreibung

der schon öfters erzählten Fundgeschichte, der Ausgrabungen und
der aufgefundenen Texte nicht fehlt, ist das Buch in erster Linie den Fragen

des Entstehens der Qumrângemeinde und ihrer theologischen und
ethischen Vorstellungen gewidmet, während schließlich auch das Verhältnis
zwischen der Wüstengemeinde und dem Urchristentum berücksichtigt wird.

Wer die historische und theologische Bedeutung der Qumränfunde im
Rahmen der uns bekannten apokalyptischen Literatur des Spätjudentums
zu erfassen versucht, sei auf diese schöne und umfassende Einführung als
reife Frucht zehnjähriger intensiver Studien herzlichst hingewiesen. Ich
bin grundsätzlich mit den hier geäußerten Gedanken zur Entstehung der
Sekte (dissidente Priester aus dem Hause Zadok und Laien, die sich
zunächst den Chasidim angeschlossen, sich nachher jedoch vom Tempelkultus
in Jerusalem getrennt haben), zur Datierung (die Gemeinde ist spätestens
141 v. Chr. entstanden) und zu ihren theologischen und ethischen Konzeptionen

einverstanden. Wohl wäre zu fragen, ob eine nähere Bestimmung
der Kittäer fast aussichtslos ist (S. 86), setzt doch der Verf. die
Entstehung der Sekte (m. E. mit guten Gründen) in die Mitte des zweiten
vorchristlichen Jahrhunderts an. Somit ist man wohl gezwungen, die Kittäer
mit den Römern zu identifizieren. Außerdem scheint mir 1 Q pH III, 10 f.
darauf entschieden hinzuweisen. Daß die von Josephus Flavius im Rahmen

der essenischen Jenseitslehren beschriebene Unsterblichkeit auch
inhaltlich ein Zugeständnis an seine griechischen Leser sei (S. 96), scheint
mir auf Grund von 1 Q H XV, 16—17 sehr zweifelhaft. Die mehrfach
vertretene These, daß der (historische) Lehrer der Gerechtigkeit «am Ende
der Tage» wiederkommen werde, lehne ich ab (S. 101).Die Stelle Damaskusschrift

VI, 10 f. bezieht sich auf den ebenfalls als Lehrer der Gerechtigkeit



Rezensionen 217

bezeichneten Messias Aarons. Des weiteren sollte man auch 1 Q H III, 9 f.
nicht als messianischen Text erklären (S. 105—6).

Trotz der Vorsicht, mit der Verf. etwaige Übereinstimmungen zwischen
dem Qumrânschrifttum und der Literatur des Urchristentums bespricht,
bleibt m. E. doch manches in der Beschreibung unsicher. So sehe ich noch
immer nicht ein, daß das letzte Abendmahl Christi «in mancher Hinsicht»
an das Gemeinschaftsmahl der Essener erinnert. Die Übereinstimmungen
dürften nicht viel mehr als die eines üblichen jüdischen Mahles sein. Bei der
Gütergemeinschaft (S. 127) sollten mehr die Unterschiede zwischen Ur-
gemeinde und Essenismus hervorgehoben sein. Von einer «starken
Beeinflussung der Urgemeinde durch Elemente, die auch bei den Essenern belegt
sind», läßt sich wohl nur reden, wenn man die ihnen gemeinsamen, dem
Alten Testament und der apokalyptischen Tradition entnommenen Elemente
meint. Dann spricht man aber doch besser nicht von Beeinflussung,
geschweige von starker Beeinflussung.

Diese Bemerkungen dürften jedoch vom Verf. als Zeichen größter
Anerkennung seiner schönen und wichtigen Arbeit verstanden sein.

Noordlaren (Niederlande). Adam Simon van der Woude.

Jean Carmignac, La Règle de la guerre des fils de lumière contre les fils de

ténèbres. Texte restauré, traduit, commenté. Paris, Letouzey & Ané, 1958.

XX + 288 p. 2500 fr.
M. l'Abbé Carmignac nous livre ici son commentaire de la Règle de la

guerre. Il discute avec conscience les restitutions proposées par ses devanciers

pour remédier aux lacunes du manuscrit et s'attache à repérer les
multiples réminiscences du texte biblique qui émaillent le style de la Règle.
Là se trouve l'apport le plus intéressant de l'auteur. Une heureuse disposition

à trois étages rend la lecture du commentaire agréable.
L'ouvrage est précédé d'une brève introduction. La rédaction de la

Règle de la guerre serait à placer aux environs de 110 avant J.-C. et le
Maître devrait, sans doute, en être considéré comme l'auteur. Cette datation
nous paraît trop haute et l'attribution de la Règle de la guerre au Maître
de justice bien incertaine.

Les Kittim, selon l'auteur, dans notre écrit, « ne sont jamais ni les
Grecs, ni les Séleucides, ni les Romains, ni un peuple particulier ». Il
faudrait, tout simplement, y reconnaître une désignation des nations
païennes. Cette solution, un peu rapide, d'un problème qui a fait couler
beaucoup d'encre a peu de chances de rallier les suffrages.

« Juriste et théologien, plus que stratège et tacticien », l'auteur de la
Règle de la guerre ne nous décrirait qu'une guerre de fantaisie et d'utopie.
Rien n'est moins sur. Si l'auteur de la Règle de la guerre est un visionnaire,
c'est aussi un homme qui connaît parfaitement la technique militaire de son
temps et qui veut nous donner un parfait manuel de l'Essénien en campagne
eschatologique. Le caractère spécifique de la Règle de la guerre ayant
échappé à l'auteur, le commentaire porte à faux.

La traduction, très littérale, ne rend pas toujours avec exactitude la
valeur technique du vocabulaire de ce rouleau.



218 Rezensionen

L'étude de la tactique reste sommaire. On eût aimé voir figurer par
des schémas les évolutions sur le terrain des fils de lumière contre les fils
de ténèbres.

L'étude de l'armement est insuffisante. Deux exemples parmi d'autres :

Qu'est ce qu'un ]TO Un glaive Une harpe A. Dupont-Sommer, K. G.

Kuhn et Y. Yadin — dans son admirable commentaire — avaient traité cette
question avec toute l'ampleur et l'érudition désirables. L'auteur lui consacre
trois lignes. En 1QM 6, 15 l'expression nVïï est traduite « boucliers (en
peau) de génisse », sans que l'interprétation de Dupont-Sommer et de Yadin
qui y voient des «boucliers ronds» (clipeus ou jmrma) soit même mentionnée.1

Il eût fallu éclairer le texte de la Règle de la guerre de gravures
nombreuses et de références constantes aux historiens grecs et latins. L'auteur
eût alors apporté une contribution importante aux études qoumraniennes
et à l'histoire des armées antiques. M. l'Abbé Carmignac nous annonce un
ouvrage intitulé : La Règle de la guerre. Etude philologique, historique et

théologique. Puisse-t-il nous donner là ce dont nous regrettons ici l'absence
Strasbourg. Marc Philonenko.

Anton Vögtle, Das öffentliche Wirken Jesu auf dem Hintergrund der Qumran-
bewegung. Freiburger Universitätsreden, N.F., 27, Freiburg i. Br.,
H. F. Schulz Verlag, 1958. 20 S. DM 1.80.

In dieser kurzen, aber äußerst anschaulichen Skizzierung der Probleme
«Qumranbewegung — Jesus» kommt Vögtle zum Schluß: «Die höchst
willkommene Erweiterung unserer Kenntnis der religiösen Umwelt Jesu dürfte
sowohl die geschichtliche Bedingtheit als auch die geschichtliche Originalität

Jesu und des Christentums tiefer erkennen lassen.»

Mandach, Kt. Aargau. Hans Walter Huppenbauer.

Paul Niewalda, Sakramentssymbolik im Johannesevangelium? Eine exegetisch-
historische Studie. Limburg, Lahn-Verlag, 1958. XXVI + 171 S.

Der Verf. sucht in dieser Arbeit nach einer hinreichenden Antwort auf
die in letzter Zeit vielverhandelte Frage, ob und in welchem Umfang im
4. Evangelium mit sakramentaler Symbolik zu rechnen ist. Auf rein
exegetischem Wege sei eine solche Symbolik weder zu beweisen noch auch zu
leugnen. Weiter komme man nur bei Anwendung der historischen Methode,
nämlich durch die Untersuchung der Frage, wie groß zur damaligen Zeit
die Aufgeschlossenheit für symbolisches Denken war und wie groß
insonderheit die Neigung zu sakramentaler Symbolik (27 f.). So gilt der
Hauptteil der Arbeit dieser historischen Untersuchung (30—158). In
eingehender und gründlicher Analyse werden die liturgischen Quellen, die
Ansichten der Kirchenväter und die Aussagen der christlichen Archäologie
geprüft und auch ein Blick auf die Symbolik in der heidnischen Kunst und
im Raum des Judentums geworfen. Das Ergebnis ist überzeugend: Die sym-

1 Par contre, dans le supplément, p. 268, la traduction scuta rotunda est
signalée dans les apports nouveaux de la traduction latine de P. Boccaccio
et G. Berardi. C'est une inexactitude.



Rezensionen 219

bolische Denkweise ist «in der ganzen Antike sowohl im christlichen wie
im heidnischen und jüdischen Raum ein selbstverständlicher Kulturbesitz»
(32). Die symbolische Denkweise der alten Kirche bildet einheitlich überall
die gleiche geistige Grundlage der Schriftdeutung und ist nicht erst ein
Sondergut der alexandrinischen Theologie. Dabei steht die sakramentale
Symbolik an hervorragender Stelle. Der Verf. legt dar, daß es dem antiken
Menschen ungemein schwer falle, einen Gedanken folgerichtig zu
entwickeln, weil er sich nur schwer vom konkreten Bild lösen könne und dieses
ihn zu immer neuen Bildern führe, die stärker seien als ein leitender
Gedanke. Die Ausdrücke Typos, Symbol, Bild u. a. fasse der antike Mensch, im
Unterschied zum modernen, viel realistischer. Dabei habe er nicht das
Gefühl, etwas in die Dinge hineinzutragen, was in ihnen in Wirklichkeit nicht
ist, sondern er sei immer nur bemüht, die tatsächlich in den Dingen
vorhandene Symbolik bewußt zu machen (151). Die Folgerungen für die
Auslegung des 4. Evangeliums liegen auf der Hand : «Nachdem wir auf unserem
Gang durch die christliche Antike und ihre heidnische und jüdische Umwelt
überall die gleiche symbolische Denkweise feststellen konnten, nachdem wir
gesehen haben, daß die sakramentale Symbolik dabei eine hervorragende
Rolle spielt, und nachdem wir bei Joh selbst positive Anzeichen für die
gleiche Mentalität aufzeigen konnten, haben wir auch das Recht und die
Pflicht, eine sehr lebendige sakramentale Symbolik im Johev anzunehmen»
(164).

Gern hätte man bei der historischen Untersuchung noch etwas über die
Eigenart der alexandrinischen Schriftauslegung gehört, die ja nun doch
wohl ihre besondere Note hat, wenn sie sich auch grundsätzlich nicht von
der in der alten Kirche geübten Praxis abhebt. Kritisch wäre ferner
anzumerken, daß der exegetische Teil der Arbeit nicht hinreicht. Hier wäre viel
mehr herauszuholen gewesen. Die vom Verf. gefällten Urteile sind zu
generalisierend. Bei der Themastellung der Arbeit mußte eine bis ins
einzelne gehende Analyse des exegetischen Tatbestandes den tragenden
Hauptteil des Buches ausmachen. Insofern das nicht der Fall ist, ist die
Themastellung irreführend. Sie hätte vielmehr lauten müssen: Die
Sakramentssymbolik in der alten Kirche.

Lienen, Westfalen. Wilhelm Wilkens.

Pierre Dornier, P. S. S., Les Epitres de Saint Paul à Timothée et à Tite. 2e éd.

rev. Paris, Ed. du Cerf, 1958. 63 S.

C. Spicq, O. P., L'Epître aux Hébreux. 2e éd. rev. Paris, Ed. du Cerf, 1957.
95 S.

Le Nouveau Testament traduit en français sous la direction de l'Ecole
biblique de Jérusalem, Paris, Ed. du Cerf, 1958, 880 S.

Seit Jahren gibt die katholische Ecole biblique de Jérusalem in
einzelnen Heften eine Gesamtübersetzung und -bearbeitung der Bibel Alten
und Neuen Testaments heraus, von der einzelne Teile schon in 2. Auflage
erschienen sind. Eine ausführliche Einleitung über Autor, Adressaten,
Abfassungszeit, Lehrgehalt usw. führt den Leser zum Text. Dabei gelten
nicht nur die Pastoralbriefe als paulinisch, sondern steht auch der Hebr.



220 Rezensionen

noch unter den Paulinen, wird aber vom Bearbeiter Spicq dem aus Apg. 18

bekannten Apollos zugeschrieben.
Nun hat die Herausgeberkommission das Ergebnis ihrer neutestament-

lichen Arbeit in einer handlichen französischen Übersetzung des Neuen
Testaments zusammengefaßt. Gleichgeblieben sind dabei die Übersetzungen
und die Fußnoten zum Text, die jeweils von den gleichen Bearbeitern stammen

wie in den Einzelheften. Dagegen sind die Einführungen wesentlich
gekürzt (zu den Paulusbriefen z. B. ist nur noch eine, allerdings alle Teile
berücksichtigende Gesamteinleitung vorhanden). Diese sehr ansprechende
Übersetzung dürfte im französischen Sprachgebiet insbesondere auch
wegen ihrer vielen Texterläuterungen und der zahlreichen Parallelstellen-
angaben wie auch der Tabellen und Indices nebst Karten zu einem sehr
brauchbaren Arbeitsinstrument für den Bibelleser werden.

Mandach, Kt. Aargau. Hans Walter Huppenbauer.

Syméon le nouveau théologien, Chapitres théologiques, gnostiques et
pratiques. Introduction, texte critique, traduction et notes de J. Darrouzès.

Sources chrétiennes, 51. Paris, Ed. du Cerf, 1957. 140 S. (S. 40—113

doppelt).
In dem 949 im paphlagonischen Galate geborenen Symeon haben wir

wohl den bedeutendsten Mystiker der orientalischen Kirche vor uns. In
jungen Jahren wegen der seinem geistlichen Lehrer, Simeon dem Frommen,

gezollten Verehrung aus dem Studitenkloster vertrieben, aber schon
nach zwei Jahren im benachbarten Mamaskloster zum Abt avanciert, legt er
nach 25jähriger Tätigkeit sein Amt nieder, wird aber gleichzeitig wiederum

wegen seiner Heiligenverehrung verbannt. Trotz der bald erfolgten
Rehabilitation will er sein Leben in der Stille und Ruhe verbringen. Durch
seinen Namen «der neue Theologe» ist er den großen Theologen der
östlichen Kirche an die Seite gerückt worden.

Im vorliegenden Werk gibt J. Darrouzès Symeons «kephalaia», die
hei Migne nur teilweise abgedruckt sind, vollständig wieder und versieht
sie mit einer französischen Übersetzung. Es handelt sich dabei um die 100

«praktischen und theologischen Kapitel», 25 «theologische und .gnostische'
Kapitel» und die 100 «andern praktischen und theologischen Kapitel» des

Symeon. «Praxis» bedeutet hier die Ausübung der Tugenden, «Gnosis» den

Übergang der Erkenntnis vom natürlichen Licht zum Licht des Geistes,
und «Theologia» soviel wie Kontemplation (S. 40, Anm. 1). Überzeugt
davon, daß die persönliche Berührung mit Gott die unumgängliche Bedingung
für ein ernsthaftes christliches Leben nicht nur Vereinzelter, sondern eines
jeden sei, zeigt Symeon in diesen 225 Kapiteln zusammenfassenden
Sätzen) den Weg und die Vorstufen auf, die auch im gewöhnlichen Leben zur
beseligenden Kontemplation führen.

Der kritischen Textausgabe und Übersetzung ist eine ausführliche
Textgeschichte und eine gründliche Einleitung in Leben, Werke, Lehre und Stil
Symeons nebst einem Index über die wichtigsten Termini und die Schriftzitate

beigegeben. Weitere Werke Symeons sind in Vorbereitung.
Mandach, Kt. Aargau. Hans Walter Huppenbauer.



Rezensionen 221

G. G. Meersseman, 0. P., Der Hymnos Akathistos im Abendland. 1. Akathistos-
Akoluthie und Grußhymnen. Spicilegium Priburgense, 2. Freiburg/
Schweiz, Universitätsverlag, 1958. 228 S. Fr. 20.70.

Die Formulierung des Maria-Dogmas in der gegenwärtigen römischen
Kirche hat aufs neue die Frage nach den Quellen der Aussagen des Dogmas
wachgerufen. Heute ist für einen großen Teil der Christenheit die Bildung
dieses Dogmas ein Problem geworden. Das scheint dagegen zu jener Zeit
— im 11. und 12. Jahrhundert — nicht der Fall gewesen zu sein, als das
marianische Dogma seine große Erneuerung im Abendland erfuhr.

In der vorliegenden Arbeit erhalten die Impulse dieser Entwicklung in
der frühen Scholastik eine neue Beleuchtung.

Offenbar verhält es sich nicht so, daß die spekulative Theologie
ausschließlich von den Formulierungen der Bibel und der Kirchenväter
ausging, sondern daß sie darüber hinaus aus einer dritten Quelle schöpfte,
nämlich der Liturgie. Das Beste, was Predigt und Dichtung im Mittelalter
zu geben hatten, wurde in die Liturgie aufgenommen, und auf Grund der
zentralen Stellung, welche die liturgischen Texte im religiösen Leben
einnahmen, verstand es sich von selbst, daß auch sie Ausgangspunkte der
scholastischen Mariologie wurden. Und zwar sind die Quellen der alten
Mariendichtung — in der Liturgie so gut wie außerhalb derselben —
großenteils griechisch.

Die vorliegende Untersuchung führt zu dem wichtigen Resultat, daß

u. a. der griechische Mariahymnus Akathistos aus dem 6. Jahrhundert von
bisher ungeahntem Einfluß gewesen ist. Dieser Hymnus durfte ehrfurchtshalber

nur stehend gesungen werden (daher der Name), und man nannte
ihn zuweilen das griechische Te Deum. Er wurde um 800 in Venedig
übersetzt, beeinflußte indessen nicht sofort die abendländische Mariendichtung,
welche bis gegen Ende des 11. Jahrhunderts selbständig blieb. Seit 1075

etwa begann man aber, auch die Form und den Wortschatz des Akathistos
zu gebrauchen; erst damit fließen also die Traditionen der Ost- und West-
Kirche zusammen. Des Verf. sorgfältige Edition mittelalterlicher
Mariendichtungen ermöglicht es uns, zu verfolgen, auf welchem Wege die
Marienprädikate des Akathistos (von denen etliche christologischen Ursprungs
waren) zu den spätmittelalterlichen Hymnen und Litaneien weitergewandert

sind. Um den Sinn dieser zum Teil noch gebräuchlichen Attribute recht
verstehen zu können, muß man ihre Entstehung und Geschichte kennen;
damit erhält Meerssemans außerordentlich gelehrte historische Arbeit auch
einen praktischen Zweck.

Uppsala. Sven Heiander.

Martin Seils, Theologische Aspekte zur gegenwärtigen Hamann-Deutung.
Göttingen. Vandenhoeck und Ruprecht, 1957 (Lizenzausgabe der Evangelischen

Verlagsanstalt GmbH, Berlin). 120 S. DM9.—.

Das vorliegende Buch bildet den abwägend-vorsichtigen, aber gelungenen

Versuch eines hervorragenden Hamann-Kenners, inmitten der
differenzierten Gesprächslage über das Verständnis und die Deutung Hamanns



222 Rezensionen

Fuß zu fassen, Abklärungen vorzunehmen und die Diskussion weiterzutreiben.

Der Titel des Buches kennzeichnet seine Zielsetzung: die Hamann-
Forschung von besonderen theologischen Überlegungen aus anzugehen und
von da aus verläßlichen Grund zu der immer noch erst zu erarbeitenden
Darstellung des Hamannschen Werkes zu gewinnen.

Den Ausgangspunkt bildet die These, daß in Hamanns Leben eine
Grundachse sichtbar sei, bestimmt einerseits durch das Londoner
Bekehrungserlebnis, anderseits durch die Daten des von Nadler erstmals
publizierten, bedeutungsschweren «Letzten Blattes». Die in diesem «Letzten
Blatt» erscheinenden Selbstbezeichnungen des Magus als «Metacriticus bo-

nae spei», als «Domini auctae linguae imitator» und als «Seminiverbius»
macht Seils zu Leitworten seiner Untersuchung und schreitet von ihnen aus
den philosophischen, ästhetischen und theologischen Bereich der bis ins Jahr
1953 versuchten Hamann-Deutung ab, immer bemüht, den theologischen
Aspekt zu jedem Deutungsbereich sichtbar zu machen.

In der Darstellung von Hamanns Philosophie gilt die Auseinandersetzung

vor allem Käte Nadler und Josef Nadler. Im Kapitel über die Ästhetik

stehen die Arbeiten Rudolf Ungers und Johann Brandies im Mittelpunkt,
und die Erörterung von Hamanns Theologie führt zur Besprechung der
Bücher von Helmuth Schreiner, Fritz Blanke, Walter Lowrie und Evert
Jansen Schoonhoven. Am meisten dürfte den Leser die Auseinandersetzung
mit dem durch seine Hamann-Biographie und die Herausgabe der «Sämtlichen

Werke» mit Recht bekannt gewordenen Josef Nadler interessieren.
Nadler hat von Hamanns «Philosophie des corpus mysticum» gesprochen,
«die die Ganzheit aus Schöpfer und Schöpfung, aus Weltgrund und Weltsein
als eine Tatsache von der abbildlichen Art des menschlichen Leibes
begreift, aus Haupt und Gliedern, mit dem Geheimnis des Geschlechts in der
Mitte». Dieser Deutung Hamanns im Sinne einer Philosophie des Organischen,

zwischen Humanuni und Mysticum, werden von Seils präzise, u. E.

berechtigte kritische Fragen entgegengehalten, und es wird der Begriff
des «Corpus mysticum» ersetzt durch den sachlich entsprechenderen des

«Corpus Christi». In einem in der Wiss. Zeitschr. der Univ. Rostock 4

(1954/55) erschienenen langen Aufsatz «Johann Georg Hamanns Schrift
,Schürze von Feigenblättern'. Entstehungsgeschichte, Kommentar und
Deutung» hat Seils sein Gespräch mit Nadler überzeugend weitergeführt.

Am Schluß seines Buches unternimmt es der Verfasser, von den
Hamannschen Aussagen über das Böse und seiner inkarnativen Auffassung
der Christologie aus neue Wege aufzuzeigen, um ein sachgemäßeres
Verständnis der um das Geheimnis von Gottessprache und Menschenspraehe
kreisenden Theologie des Magus vorzubereiten.

Dem Buch ist zu bestätigen, was es zu sein hofft: «wirklicher Beginn»
der weiteren Hamann-Forschung zu sein.

Tenniken, Kt. Baselland. Max Geiger.

Johann Georg Hamann, Briefwechsel. Herausgegeben von Walther Ziesemer
und Arthur Henkel. 1. 1751—1759; 2. 1760—1769; 3. 1770—1777. Wiesbaden,



Rezensionen 223

Insel Verlag, 1955; 1956; 1957. XV + 477; XV + 539; XXXII + 496 S.

Brosch. je Bd. DM 27.—.

Zur Kenntnis und noch mehr zum Verständnis des Hamannschen Werkes
bildet der Zugang zu Hamanns Briefen eine unerläßliche Voraussetzung.
Einmal darum, weil Hamann in seinen Briefen seine entstehenden Schriften
erläutert, ihren Aufbau kommentiert, ferner deshalb, weil er sich brieflich
direkter und verständlicher ausgedrückt hat als in seinen mit Absicht sibyl-
linisch verschlüsselt gehaltenen zum Druck bestimmten Äußerungen. Diesen

Unterschied zwischen Buch und Brief hat schon Goethe im 12. Buch von
Dichtung und Wahrheit hervorgehoben: «Alle Briefe, die ich von ihm sah,

waren vortrefflich und viel deutlicher als seine Schriften, weil hier der
Bezug auf Zeit und Umstände so wie auf persönliche Verhältnisse klarer
hervortrat.» Die bisherige Publikationsbasis ermöglichte zwar auf Grund
der Veröffentlichungen F. Roths und C. H. Gildemeisters sowie der Werke
F. H. Jacobis den Zugang zu einem respektablen Teil der Hamannschen
Korrespondenz, wies aber doch empfindliche Mängel und Lücken auf. So

bedeutet das Erscheinen einer alle erreichbaren Stücke vereinigenden,
wissenschaftlich zuverlässigen Gesamtausgabe von Hamanns Briefen für Theologie,

Philosophie und allgemeine Geistesgeschichte die Erfüllung eines
längst bestehenden Desiderates, die an Bedeutung der durch Josef Nadler
im Jahre 1957 zum Abschluß gebrachten Edition der Werke kaum nachsteht.

Von den vorgesehenen acht Bänden der Briefausgabe (sieben Briefbände

und ein Registerband) liegen vorläufig die ersten drei vor. Band 1

enthält die Briefe der Jahre zwischen 1751 und 1759, also der Studien- und
Hofmeisterzeit bis zum Londoner Erlebnis und der Rückkehr nach Königsberg.

In der Mehrzahl handelt es sich um Briefe an die Eltern und den
Bruder, dann aber auch an die Freunde Johann Gotthelf Lindner und
Johann Christoph Berens und an Immanuel Kant, darunter das gewichtige,
wesentlichste Aussagen enthaltende Schreiben vom 27. Juli 1759. Band 2

umschließt ein weiteres bedeutungsvolles Jahrzehnt in Hamanns Leben:
den Beginn seiner «Autorschaft», die Studien am Neuen Testament und
den griechischen Philosophen, den Tod des Vaters, die Anstellung bei der
preußischen Akziseverwaltung, die «Gewissensehe» mit Anna Regine
Schumacher (1760—69). Fast die Hälfte der Briefe gelten wieder Johann Gotthelf

Lindner, viele andere dem jüngeren Freund und Schüler langer Jahre
Johann Gottfried Herder. Band 3 führt hinein in die Auseinandersetzungen
mit der neologischen und der mystischen Aufklärung und bringt wichtige
neue Freundschaften, wie die mit Matthias Claudius, Johann Kaspar La-
vater und dem Verleger Johann Friedrich Hartknoch.

Die ursprünglich von Walther Ziesemer, heute von Arthur Henkel
(Göttingen) besorgte Briefausgabe hat eine lange und bewegte Geschichte
hinter sich. Im Jahre 1930 war zwischen der Königsberger Gelehrten
Gesellschaft, dem Insel Verlag und Walther Ziesemer die Ausgabe ins Auge
gefaßt und vertraglich geregelt worden. 1940 waren die beiden ersten
Bände ausgedruckt, die Bände 3 und 4 wurden gesetzt. Da verbrannte bei
einem Luftangriff auf Leipzig im Jahre 1943 die Auflage der gedruckten
Bände bis auf wenige Exemplare, und der Satz des dritten und vierten



224 Rezensionen

Bandes wurde zerstört; erhalten blieben die Korrekturbogen. Auf Grund
des erhaltenen handschriftlichen und gedruckten Materials ist der
Neudruck von 1955 ff. gestaltet. Dank der Unterstützung der deutschen
Forschungsgemeinschaft ist eine Reihe von vornehm und schön gedruckten
Bänden im Entstehen begriffen. Ungünstig wirkte, daß dem dritten Band
eine weit über 150 Errata und Ergänzungen enthaltende Liste zum ersten
Band mitgegeben werden mußte. Wie weit die Ausgabe den Anforderungen
letzter Genauigkeit entspricht, wird die Einzelforschung erweisen müssen.
Einwände, wie sie gegen die Nadlersche Werkausgabe gemacht wurden,
liegen bis jetzt nicht vor. Für jeden, der sich mit Hamann beschäftigt, werden

die Henkeischen Bände ein unentbehrliches, gern gebrauchtes Werkzeug

sein.
Tenniken, Kt. Baselland. Max Geiger.

Rudolf Smend, Wilhelm Martin Leberecht de Wettes Arbeit am Alten und
Neuen Testament. Basel, Helbing & Lichtenhahn, 1958. 207 S. Fr. 16.60.

Paul Handschin, Wilhelm Martin Leberecht de Wette als Prediger und Schriftsteller.

Basel, Helbing & Lichtenhahn, 1958. 336 S. Fr. 20.—.

Die beiden vorliegenden Arbeiten sind hervorgegangen aus einem von
der Firma J. R. Geigy A.G. in Basel aus Anlaß ihres 200jährigen Jubiläums
veranstalteten und von der Universität durchgeführten Preisausschreiben.
Das von der theologischen Fakultät aufgestellte Thema lautete: Das
theologische Lebenswerk de Wettes. Nachdem wertvolles, meist bisher
unbekanntes Material zur Lebensgeschichte de Wettes kürzlich von Ernst
Staehelin herausgegeben wurde: Dewettiana. Forschungen und Texte zu
W. M. L. de Wettes Leben und Werk (1956) 1, erfahren unsere Kenntnisse
über de Wette auch durch die beiden hier anzuzeigenden Bücher eine
bedeutende Erweiterung.

Die Arbeit von Smend hat wissenschaftlich wohl größeres Gewicht,
de Wettes Leistungen für die alttestamentliche Wissenschaft werden
eingehend dargestellt. Dabei wird de Wette nicht isoliert, sondern im Blickfeld

sind ständig seine Lehrer, Vorgänger und Zeitgenossen. Die Darstellung

Smends läßt etwas spüren von der faszinierenden Entdeckerfreude,
womit der junge de Wette ans Werk ging und zu seinen grundlegenden
Ergebnissen kam: späte Datierung des Deuteronomiums, entschiedene
Abwertung der Glaubwürdigkeit der Chronik, kritische Untersuchung des
Gesetzes und der mosaischen Geschichte, de Wette will mit seiner kritischen
Arbeit (darin geht er andere Wege als Eichhorn und die «mythische
Schule») nicht den tatsächlichen Geschichtsverlauf irgendwie rekonstruieren.

Er will gerade mit den negativen Resultaten seiner Kritik deutlich
werden lassen, daß etwa der Pentateuch als «religiöses Epos» theologisch
und nicht historisch interpretiert werden muß. Gerade die historisch-kritische

Arbeit dient ihm dazu, den Weg frei zu machen für eine «naive», d. h.

ästhetisch-religiöse (beides gehört bei de Wette unlösbar zusammen)
Betrachtung der biblischen Texte («Man verderbe sich den Genuß nicht durch

1 Besprochen in Theol. Zeitschr. 13 (1957), S. 232.



Rezensionen 225

eine historische Neugier, die man doch nicht befriedigen kann!», zit. bei
Smend, S. 58). Die Herausarbeitung dieser Intention de Wettes ist Smend
besonders wichtig. Er zeigt weiter auf, wie de Wette (im Gegensatz zu Kants
und Schleiermachers Ablehnung des Alten Testaments) den «Hebraismus» im
tiefsten bestimmt sieht nicht durch seine «partikularistischen» Symbole und
Institutionen, sondern durch die dahinterstehende universalistische Idee des
Einen Gottes und die damit verbundene «höchste aesthetische Idee» der
Andacht. «Der hohe reine Gedanke schwebt über der unvollkommenen Wirklichkeit»

(S. 85). Mit dieser Deutung glaubte de Wette den bleibenden religiösen
Wert und Gehalt des Alten Testaments auch für die christliche Kirche
seiner Zeit zu retten. Smend konfrontiert de Wette auch immer wieder mit
den andern Alttestamentlern seiner Zeit. So werden seine überragenden
Leistungen und auch seine Schranken klar herausgearbeitet.

Ebenso kommt die — allerdings viel weniger epochemachende — Arbeit
de Wettes am Neuen Testament zur Darstellung.

Das Buch Smends darf wohl als ein Musterbeispiel exakter,
wissenschaftsgeschichtlicher Forschung bezeichnet werden. Smend versteht es,
de Wettes Leistung und Bedeutung auf dem dargestellten Gebiet
hineinzustellen in die Geschichte der Theologie und der historischen Wissenschaft.
Es zeigt sich durchwegs, wie sehr seine Darstellung unterbaut ist durch
umfassende Kenntnisse. Verschiedentlich erfährt das Bild, das H. J. Kraus
in seiner «Geschichte der historisch-kritischen Erforschung des Alten
Testaments» von de Wette entwirft, deutliche Korrekturen. Smend selber hat
kürzlich in dieser Zeitschrift den Ertrag seiner Untersuchung für größere
theologiegeschichtliche Zusammenhänge fruchtbar zu machen versucht.2

Handschin hat wohl sein Ziel von Anfang an weniger weit gesteckt.
Ihm geht es darum, de Wette als Prediger und Schriftsteller darzustellen.
Weit mehr als die Hälfte des Buches umfaßt hier zum erstenmal
abgedruckte Predigten, gottesdienstliche Gebete und andere Erzeugnisse de

Wettes (so auch einen Operntext). In Handschins Untersuchung werden de

Wettes Predigten und homiletische Äußerungen geschildert, dann seine
Romane und dramatischen Versuche resümiert und auf ihre literarische
und theologische Absicht und Bedeutung hin befragt. Viel weniger als
Smend geht Handschin leider auf die theologischen und geistesgeschichtlichen

Zusammenhänge und Hintergründe ein. So wirkt seine Darstellung
oft etwas blaß. Auch seine theologischen Wertungen gehen doch wohl
zuwenig auf die historische Situation de Wettes ein. Doch bleibt auch dieses
Buch als Materialsammlung für unsere Kenntnis de Wettes eine wertvolle
Bereicherung.

Die beiden Bücher über de Wette als Erforscher des Alten und Neuen
Testaments und als Prediger und Schriftsteller lassen den Wunsch wach
werden, daß bald einmal auch de Wette der Dogmatiker und Ethiker, der

2 R. Smend, de Wette und das Verhältnis zwischen historischer
Bibelkritik und philosophischem System im 19. Jahrhundert: Theol. Zeitschr. 14

(1958), S. 107—119.

15



226 Rezensionen

Kirchenpolitiker, der Mensch in seiner Eigenart und Umwelt die eingehende
Darstellung finden möge, die er verdient.

Pratteln, Kt. Baselland. Andreas Lindt.

Henri Bouillard, Karl Barth. 1. Genèse et évolution de la théologie dialectique.

2, 1-2. Parole de Dieu et existence humaine. Théologie. Etudes
publiées sous la direction de la Faculté de théologie S. J. de Lyon-Four-
vière, 38-39, 1-2. Paris, F. Aubier, 1957. 284; 288; 308 pp.

Ces trois volumes ont constitué une thèse de doctorat présentée à la
Sorbonne à Paris. Ils contiennent à la fois une analyse très détaillée du
rapport entre Dieu et l'homme dans l'ensemble de l'œuvre de Barth, une
interrogation de plus en plus pressante sur les limites philosophiquement
nécessaires de la parole théologique et une ébauche de réponse catholique
formulée de manière fort neuve.

L'analyse est évidemment destinée au public français, peu familier
avec la théologie protestante de langue allemande. D'emblée elle le met
en contact avec le choc du premier « Römerbrief >, avec sa dialectique des

confins, où l'eschatologie supplante l'histoire du salut, tout comme la
résurrection absorbe l'incarnation. C'est un chapitre initial, qui donne la
mesure de la grande fidélité et clarté du R. P. Bouillard. Vient alors une
vue d'ensemble sur les nombreuses influences qui ont marqué le jeune
Barth. Une juste mesure nous paraît être accordée à chacune d'entre elles,
Kierkegaard cédant le rang à Dostoievsky et les réformateurs ne
survenant que postérieurement aux théologiens libéraux. Le commentaire sur
la preuve de l'existence de Dieu chez Anselme est présenté comme la
charnière méthodologique du barthisme, le moment où la théologie de la
crise se transforme en la théologie circulaire et inclusive de la christologie
conséquente. Enfin quelques rapides chapitres relatent les débats de Karl
Barth avec Gogarten, Brunner et Bultmann. Dans l'ensemble le jésuite
français y suit théologiquement les positions barthiennes tout en se
montrant déjà sensible aux critiques concernant le sens humain possible et
critique des énoncés dogmatiques.

Après ce premier tome introductif, nous abordons la réflexion majeure
contenue dans les tomes II et III. Désormais au lieu d'exposer la naissance
et l'évolution progressive de l'œuvre barthienne, l'auteur la regroupe et
la questionne. Déjà à propos de Saint Thomas et de Maurice Blondel le
théologien catholique avait creusé le problème des relations entre la nature
et la grâce, le créé et le surnaturel. C'est autour de ce même problème
qu'il répartit la «dogmatique ecclésiastique» entre l'interpellation divine
et la réponse de l'homme. Son analyse s'attache donc surtout aux problèmes
des rapports homme en Christ — homme pécheur, alliance — création,
concentration christologique et anthropologie concrète, connaissance naturelle
et connaissance révélée. L'analogie est au centre de tous ses chapitres. Il
montre très intelligemment comment chez Barth la nature ne prépare certes
pas à la grâce, mais la grâce ne supplante pas davantage la nature, puisque
la nature est et demeure, même après le péché, une destination formelle à
la grâce. L'originalité de l'entreprise barthienne apparaît bien de fonder



Rezensionen 227

ainsi la nature à partir de la grâce, de reconnaître dans l'alliance de Dieu
avec l'homme en Jésus-Christ la téléologie du réel total de l'homme et
du monde.

C'est ici que les interrogations se multiplient : cette théologie assure-
t-elle suffisamment la consistance, l'autonomie, la subjectivité négative et
positive des créatures face à l'œuvre de Dieu, dans l'éternité duquel seule
création et rédemption se téléscopent et s'identifient Contrairement à ce

qui a si souvent été dit, ce n'est donc point le Non théologique de Barth
mais son Oui dernier, qui risque de survoler la particularité humaine. Le
R. P. Bouillard pense trouver des traces de cette projection indue vers les
limites dans une certaine insuffisance de l'humanité du Christ, une certaine
détemporalisation de l'incarnation, dans la relativisation de la foi pour
l'entrée dans le salut, et naturellement dans le refus protestant de la
coopération des œuvres de la grâce à la rédemption humaine. Mais surtout il
se demande si une telle méthode théologique, grandiose dans son projet,
admirable dans sa profondeur et sa science, se réfléchit suffisamment elle-
même, pour pouvoir contrôler la signification humaine de son propre
langage

Ici apparaît la critique philosophique, qui va étrangement prendre la
forme d'un rappel de la théologie naturelle traditionnelle du catholicisme.
Pour contrôler rationnellement la communication théologique, le R. P.

Bouillard propose en effet de tenir compte de ces « présupposés ontologiques

de l'histoire du salut» (T. II, p. 285) que sont la subjectivité structurée

de l'homme, la connaissance naturelle de Dieu et la conscience morale.
En l'absence de leur considération les mots perdraient leur sens humain et
la croyance en Dieu serait menacée par « l'arbitraire » et « la rêverie »

(T. Ill, p. 177 et 131). Une théologie réflexive et pas seulement représentative

devrait donc s'appuyer sur ces présupposés rationnels comme sur les
données du concret, auxquels elle annonce la communion avec Dieu. Essayer
au contraire comme Barth d'induire la nature à partir de sa destination
à la grâce, n'est-ce pas risquer soit de trop naturaliser cette grâce, soit
surtout d'enlever son poids effectif à la nature Dans ces conditions il
faudrait, pense le R. P. Bouillard, valoriser et réinterpréter la théologie
naturelle. Elle ne serait pas une infrastructure à la théologie révélée (le
thomiste contemporain refuse les deux étages nature-grâce, philosophie-théologie,

de même que la coupure entre un Dieu créateur accessible à la
lumière naturelle de la raison et un Dieu sauveur lui connaissable par la
seule révélation), mais cette théologie naturelle deviendrait Y infrastructure
rationnelle indispensable à la théologie proprement dite (T. Ill, p. 138).

Je poserai ici trois questions :

lo La théologie naturelle du catholicisme est-elle historiquement et
dogmatiquement susceptible de prendre cette signification nouvelle, non
plus d'acheminement réel, ou même seulement possible, vers la grâce, mais
de préalable notionnel, de structure médiatrice du discours humain

2o Si telle est bien sa fonction, est-ce la tâche du théologien d'en
pratiquer l'exposé Ne se sert-il pas plutôt du langage humain et philosophique

de son temps comme de moyens, déjà fournis et d'ailleurs changeants,



228 Rezensionen

pour attester l'objet propre de sa recherche : l'événement théologique lui-
même

3° Si cependant le théologien consacre une attention majeure à cette
théologie ou philosophie naturelle des structures transcendantales, ne ris-
que-t-il pas d'oublier les structures analogiques de la nature creusées à

partir de la grâce, qui constituent sans doute, plus que toute autre
insistance, l'originalité majeure de l'entreprise barthienne Ne risque-t-on pas
alors une nouvelle fois de limiter l'éclairage christologique à la seule
rédemption, sans plus relier l'origine et la fin du concret à l'événement du
salut

Sur un point nous croyons cependant les correctifs du R. P. Bouillard
très lucides et précieux : quand il redoute l'effacement du partenaire
humain dans l'alliance de grâce, par la concentration de toute décision,
humaine comme divine, dans le «tout est accompli > de Jésus-Christ. On jugera
l'arbre à ses fruits : Karl Barth a constamment créé des hommes libres
vivant en correspondance de connaissance, de foi et de conduite avec la
liberté de Dieu dans l'amour. Si parfois le barthisme a cependant encouragé
un survol des particularités humaines, n'est-ce pas parce qu'en lui l'élément
inclusif divin avait par trop absorbé l'élément cognitif et décisoire de

l'homme Comme réformateur et sauveteur de la théologie naturelle, le
R. P. Bouillard ne nous paraît pas convaincant. Par contre, comme
interrogateur théologique, il est l'un des commentateurs les plus clairs, intelligents

et honnêtes que l'œuvre de Barth ait jamais suscité.
Nous lui devons une grande reconnaissance œcuménique et proprement

dogmatique.
Strasbourg. André Dumas.

Leonard Hodgson, For Faith and Freedom. Gifford Lectures in the University

of Glasgow, 1-2. Oxford, Blackwell, 1956-1957. VII + 241 p.; YI +
237 p. Sh. 21/—; 25/—.

L'Université de Glasgow, grâce à la générosité d'un mécène du siècle
dernier, Lord Gifford, a la possibilité, depuis 70 ans, de confier à des personnalités

de premier choix l'examen sans cesse renouvelé des rapports entre
la science et la religion. La série des conférences, qui chaque fois se poursuit

deux ans durant, donne lieu à des publications attendues impatiemment
et qui constituent dès lors un tableau où se reflètent les fluctuations de la
pensée anglo-saxonne. Pour les Gifford Lectures de 1955-57, les organisateurs

avaient fait appel à un théologien de marque, le professeur Leonard
Hodgson, de l'Université d'Oxford, qui pendant plus de 20 ans fonctionna
comme secrétaire du mouvement œcuménique Foi et Constitution (« Faith
and Order >). Ces conférences, réunies en deux volumes, ont été publiées en
1957 et 1958, sous le titre « Pour la Foi et la Liberté ». En fait, cependant,
l'œuvre compte trois parties.

D'abord une large introduction, « Pour la Foi », où l'auteur brosse un
tableau particulièrement suggestif des transformations de la théologie
anglo-saxonne de 1912 à nos jours. Durant cette époque, non seulement la
distinction entre théologie naturelle et théologie révélée a cessé de jouer



Rezensionen 229

un rôle, mais l'accent a été mis de plus en plus sur l'interaction qui unit la
révélation divine et la raison humaine. Car c'est dans l'histoire que Dieu
agit, inspirant des personnalités choisies et les rendant aptes à voir dans
certains événements donnés des actes voulus de Lui. Aussi bien toute la
théologie chrétienne sera-t-elle envisagée comme une forme spécifique de

la théologie naturelle, celle qui découvre dans les faits particuliers des

manifestations de la puissance divine ; lorsque le monde où nous vivons
prend à nos yeux une pareille signification, nous comprenons toutes choses.

Mais une connaissance de cette qualité suppose trois conditions : 1° quelque
chose à voir, et ce sera le contenu même de la Révélation chrétienne, autrement

dit l'exposé de l'activité divine et rédemptrice telle qu'elle apparaît
dans l'Incarnation, dans les événements qui la préparent et dans ceux qui
la suivent ; 2° un esprit qui voit juste, or seul le don du Saint-Esprit illuminant

l'intelligence humaine peut créer cette rectitude de la raison humaine ;

S0 notre foi, et le fil conducteur ne peut être que la Révélation en Jésus-

Christ dont les disciples devraient se considérer comme les serviteurs de

tous et non comme des privilégiés bénéficiant d'un avantage qui leur serait
réservé.

La deuxième partie, toujours dans le tome I, porte un titre significatif :

« Théologie naturelle : pour la Liberté ». L'auteur y examine jusqu'à quel
point l'homme désireux de trouver un sens à l'univers et à sa propre vie
peut utiliser une réflexion qui laisserait de côté l'apport du christianisme
et l'interprétation chrétienne des événements. Passant en revue les questions
essentielles de la métaphysique — la création, le problème de l'espace, du
temps, de la matière et de l'esprit, celui de la liberté, l'énigme du mal et les
perspectives dernières — le professeur Hodgson souligne combien est
plausible, sur tous ces points, l'explication qui voit dans ces données l'expression
de la volonté d'un Créateur appelant à l'existence une communauté de

personnes libres et finies. Plus encore, il conclut que c'est en postulant chez
ce Créateur la ferme intention d'accorder à ces créatures une liberté authentique

que s'éclairent la plupart des mystères inhérents à ces problèmes.
Dans la troisième partie, développée dans le tome II, l'auteur expose

en un peu plus de 200 pages ce qu'il dénomme à juste titre sa « Théologie
chrétienne : pour la Foi et la Liberté ». Au cours des dix chapitres qui
couvrent la matière du second cycle de ces Gifford Lectures, on sent le
conférencier en pleine possession de son sujet : les bases de l'argumentation ont
été posées, les faux problèmes sont écartés ; dès lors le théologien a la
pleine possibilité de développer les idées qui lui sont chères. D'ailleurs,
remarque-t-il, la théologie chrétienne n'est-elle pas « la mise en œuvre des

implications contenues dans certains actes de Dieu dont la Bible porte
témoignage»? A cet égard, et parlant de l'emploi de la Bible tant pour
la foi que pour la réflexion, l'auteur formule une règle de conduite dont le
dynamisme étonnera sans doute plus d'un théologien : « Nous apprenons à

admettre le paradoxe que si un homme fait ce qu'honnêtement il croit être
juste, Dieu l'approuvera, même si cet homme accomplit ce que Dieu
réprouve. » Ainsi voyons-nous se dégager l'une des lignes directrices de la
pensée du professeur Hodgson : ce qu'il apprécie avant tout, en matière de



230 Rezensionen

foi et de croyance, c'est la loyauté envers soi-même, même si cette totale
honnêteté spirituelle doit amener une révision des vérités traditionnelles.
Cette attitude est d'autant plus impressionnante qu'elle est celle d'un
théologien étroitement engagé dans les débats dogmatiques de notre époque.
D'autre part, comme le confesse l'auteur : c Le thème de ces vingt
conférences est comme la carte du voyage spirituel que j'ai accompli au cours de

ces 47 dernières années. » Et nous devinons chez ce croyant profondément
enraciné dans son Eglise et dont l'effort de pensée théologique a été
apprécié par ses pairs, une évolution intérieure où l'importance grandissante
attribuée à l'amour de Dieu tel qu'il s'est révélé en Jésus-Christ a lentement
fait mûrir une compréhension toujours plus ouverte des positions doctrinales
qui ne sont pas les siennes.

Nous n'en citerons que deux exemples. Tout d'abord la question de la
naissance miraculeuse et de la résurrection corporelle du Christ. Le professeur
Hodgson estime personnellement que ces croyances s'appuient sur des
évidences historiques parfaitement valables et que, de plus, ces miracles
cadrent admirablement avec l'ensemble de la foi chrétienne ; aussi accepte-t-il
totalement, sans aucune restriction, ces données du Credo. Pourtant il se

pose deux questions : La naissance virginale et la résurrection corporelle
du Christ étaient-elles objectivement nécessaires pour que Dieu soit fait
homme et d'autre part, la foi en ces deux miracles est-elle subjectivement
nécessaire pour croire à l'incarnation divine A la première question, il
répond que la seule attitude possible est de reconnaître notre ignorance.
Quant à la nécessité subjective de la naissance miraculeuse et de la
résurrection corporelle, le professeur Hodgson n'hésite pas ; une seule réponse
est possible : non. Car, remarque-t-il, « il y a des hommes qui combinent
une croyance authentique en Jésus-Christ, Dieu incarné au sens le plus
complet du terme, avec le refus traditionnel de la naissance miraculeuse et
de la résurrection. Quand des hommes font réellement une chose, il ne
convient pas de dire qu'elle ne peut pas être faite ».

Passons à Vecclésiologie de notre auteur, dominée elle aussi par le
souci d'une absolue sincérité. Commençant par s'opposer à la conception de

K. Barth qui voit dans l'Eglise un groupe d'hommes et de femmes unis par
leur commune foi en Christ, le professeur Hodgson reproche à cette définition

de n'être pas fidèle à la révélation biblique et d'ignorer les résultats de

l'étude historique du Nouveau Testament qui montrent le Christ reconstituant

sous forme d'Eglise l'ancienne Ecclesia juive. D'autre part, parler
d'une Eglise visible qui s'opposerait à une Eglise invisible est un langage
périmé. Ce qu'il faut proclamer, c'est l'existence de l'Eglise corps du
Christ, en ce sens qu'elle est l'instrument, le corps terrestre par le moyen
duquel le Christ crucifié, ressuscité et glorifié parachève son action salvatrice.

De sorte que la ligne de démarcation entre ceux qui marchent sur
le chemin de la vie éternelle et ceux qui n'y sont point, ne coïncide nullement

avec l'appartenance ou la non-appartenance à l'Eglise visible. S'adres-
sant alors à un incrédule fictif, l'orateur des Gifford Lectures lui rappelle
que les voies de Dieu sont souvent mystérieuses, et que sans doute est-ce
Lui qui a voulu que durant une tranche de sa vie cet incrédule le serve



Rezensionen 231

eil dehors de l'Eglise. Mais une chose demeure certaine : ce que Dieu
réclame de lui comme de tout homme, c'est la loyauté envers lui-même. « Dès
les jours des prophètes hébreux, Dieu s'est exprimé clairement à ce propos.
Aussi préfère-t-il vous voir rester hors de l'Eglise jusqu'au moment où
honnêtement vous pourrez y entrer, plutôt que d'accepter un compromis
qui renierait vos convictions. » Et la conclusion jaillit catégorique : « On

peut être amené à perdre quelqu'un ici-bas pour l'Eglise militante afin de

le retrouver plus tard dans les cieux comme membre de l'Eglise
triomphante. > Vient alors une confidence émouvante, qui explique l'attitude de

ce théologien qui, comme croyant, cherche à se placer « au-dessus de la
mêlée ». Le professeur Hodgson, évoquant une fois de plus son travail au
secrétariat de Faith and Order, au cours duquel il participa à maintes
discussions entre les représentants d'Eglises différentes, reconnaît à quel point
ces efforts de rapprochement, pourtant sincères, ont abouti à une impasse.
Pourquoi Parce que le point de départ avait été cette supposition,
commune à tous, d'une Eglise existant pour le bénéfice de ses membres qu'elle
sauve d'un monde en perdition. Dès lors comment regarder les collaborateurs

des autres confessions sinon comme des rivaux Ayons le courage
de réviser notre conception de l'Eglise, en nous souvenant de l'origine de

cette Eglise qui fut historiquement et d'abord la communauté messianique
de Jésus-Christ le Messie.

Genève. Edmond Rochedieu.

Arnold J. Toynbce, Wie stehen urir zur Religion? Die Antwort eines Historikers.
Zürich, Europa Verlag, 1958. 384 S.

Man hat Toynbee schon mit Oswald Spengler verglichen. Beiden ist
gemeinsam, daß sie ein ausgebreitetstes Einzelwissen ins Licht großer
universalgeschichtlicher Gesichtspunkte rücken. Aber der innere, der
Qualitätsunterschied ist groß. Toynbee erscheint nicht nur in seinem Einzelwissen

seriöser als Spengler, auch seine großen Gesichtspunkte sind
ernsthafter, erhellender, freier. Ob das damit zusammenhängt, daß er, anders als
jener Literat des Cäsarismus und des Untergangs, in lebendiger Fühlung
steht mit der christlich-biblischen Tradition?

Im vorliegenden Buch, der deutschen Übersetzung seines «An Historian's

Approach to Religion», nimmt der Welthistoriker Stellung zur
Frage der «Religion», die sich ihm aus sachlichen und aus persönlichen
Gründen «beharrlich und unüberhörbar» stellt (S. 6). Die Konstruktion der
Religionsgeschichte, die er im 1. Teil versucht (Naturkult, Menschenkult in
drei Formen, «Epiphanie der höheren Religionen»), bringt dem Theologen
kaum sehr viel Neues. Auch die Sicht des Christentums selber, die um der
Parallelisierung mit dem Mahayana-Buddhismus willen das Aktive,
Weltüberwindende, Österliche des christlichen Glaubens stark vernachlässigt,
kann uns nur bedingt interessieren — sie bestätigt nur, wie wenig solche
Konstruktion und Vergleichung im letzten taugt.

Wirklich lehrreich hingegen ist der 2. Teil: «Die Religion in der vom
Abendland geprägten Welt». Er ist es vor allem um der Nüchternheit willen,
mit der hier die europäische Neuzeit seit dem «Niederbruch der christlichen



232 Rezensionen

Lebensform» im 17. und 18. Jahrhundert beurteilt wird. Hier haben wir, die
wir im deutschen Geschichtsdenken groß geworden sind, Grund, hinzuhören.
Während für uns der Idealismus und seine Katastrophe das große Datum
der neueren Geistesgeschichte zu sein pflegt, stellen sich die Dinge für den

Angelsachsen wesentlich einfacher und nüchterner dar. Nach ihm hat die
Neuzeit von Anfang an unter dem Gesetz der Naturwissenschaft und der
Technik einerseits, des Nationalismus andrerseits gestanden, und die
gegenwärtige Hypertrophie der Technik, die Krise, in die uns die beiden vom
Nationalismus erzeugten Weltkriege geführt haben, ist nur die Ernte für
die Aussaat, die schon im 17. und 18. Jahrhundert geschah. Da war, nachdem
der Glaube der Kirche seine Herrschaft eingebüßt hatte, keine Macht auf
dem Plan, die diese Entwicklung im Ernst hätte aufhalten können. Eigentlich

charakteristisch für das Abendland der Neuzeit ist die «Apotheose der
Technik» (S. 231). Denn der andere der beiden die Zeit beherrschenden
«Götzen», der Nationalismus, ist nur die «Neuerweckung des vergotteten
Parochialstaates der Antike», wie ihn die Griechen am reinsten ausgebildet
hatten, um auch am tragischsten an ihm zugrunde zu gehen. So alt und so

gefährlich dieser «Götze» ist, so groß ist seine Macht — Toynbee meint,
noch 1956 bilde er «den überwiegenden Anteil der Religion des überwiegenden

Teils der Bevölkerung des WTestens» (S. 231).
Wie Spengler, so schließt auch Toynbee mit Prognosen für die

Zukunft. Sie lauten immerhin, dem ganzen Tenor des Buches entsprechend,
wesentlich bescheidener als bei jenem. Wir sind, glaubt er, an einem Punkt
augelangt, wo die letzte Inkompetenz jener beiden, die Neuzeit bestimmenden

Mächte an den Tag zu kommen beginnt. Da mögen sich wohl die Herzen
neu öffnen für die höhere, für die wahre Religion, d. h. für das Christentum
und den ihm im tiefsten wesensgleichen indischen Heilands- und
Erlöserglauben. Der Weltstaat, der, so wie die technische Entwicklung heute
vorgeschritten ist, unsere einzige Chance darstellt, mag wohl, nachdem er uns
alle anderen Freiheiten genommen oder doch eingeschränkt hat (da er den
Menschen doch nicht als Menschen auslöschen kann), vor der höchsten, der
religiösen, Freiheit Halt machen. Damit wäre auch von daher die Bahn frei
für eine Ära, in der sich im Austausch von Ost und West eine Gemeinschaft
von Menschen bildet, die im Glauben an die erlösende Macht göttlicher Liebe
und Selbsthingabe (Toynbee zitiert mit Vorliebe Phil. 2, 6 ff.) eins sind.
Freilich, noch sind wir nicht so weit: «Der praktische Prüfstein einer Religion

liegt immer und überall in ihrem Gelingen und Versagen, den Seelen
der Menschen die Herausforderungen durch Leiden und Sünde bestehen zu
helfen. In dem Abschnitt der Weltgeschichte, in den wir nun eintreten,
scheint es, als würde der fortgesetzte Fortschritt der Technik unsre Leiden
schmerzhafter machen als je zuvor und unsere Sünden verheerender in ihren
Auswirkungen. Das wird eine Zeit der Prüfung sein, und wir werden, wenn
wir klug sind, ihr Urteil abwarten» (S. 364).

Wir dürfen Toynbee wohl zutrauen, daß er auch seine eigene Religio
historici der Prüfung auszusetzen bereit ist, und annehmen, daß sie nicht
unverändert aus ihr hervorgehen wird.

Benken, Kt. Baselland. Eduard Buess.



Rezensionen 233

Oscar Cullmann, Katholiken und Protestanten. Ein Vorschlag zur Verwirklichung

christlicher Solidarität. Basel, Verlag Friedrich Reinhardt, 1958.

67 S.

Diese Schrift verdient besondere Beachtung. Denn ihr Verfasser ist mit
dem römischen Katholizismus, und zwar auch mit dessen besonders lebendigen

geistigen Bewegungen in Frankreich, bestens vertraut. Auch haben
seine Veröffentlichungen auf katholischer Seite stets besondere Beachtung
gefunden. Cullmann ist heute wohl derjenige evangelische Neutestamentier,
dem von katholischer Seite der stärkste Widerhall zuteil geworden ist,
wenngleich seine heilsgeschichtliche Konzeption einem ontologisch-meta-
physischen Denken ebenso widerspricht wie dem existenzphilosophisch
bestimmten Denken vieler heutiger protestantischer Neutestamentier. Sein
«Vorschlag zur Verwirklichung christlicher Solidarität» gründet somit auf
einer Fülle von positiven Begegnungen des Verfassers mit dem Katholizismus

und fordert schon darum zu einer ernsten Auseinandersetzung damit
auf, mag dieser Vorschlag zunächst auch noch so utopisch klingen. Dabei
wird man dem Verfasser von vornherein darin zustimmen, daß die positiven
Ergebnisse der ökumenischen Bewegung «uns nicht veranlassen dürfen,
auch nur einen Augenblick die andere ökumenische Aufgabe, nämlich die
Beziehung zwischen der römischen und der nichtrömischen Christenheit,
aus dem Auge zu verlieren» (S. 9).

Cullmann geht in einem kurzen I. Teil von den neutestamentlichen,
speziell den paulinischen Aussagen über die Einheit der Kirche und von den
in der Urkirche vorhandenen Tendenzen zur Spaltung aus. Paulus hat sie
überwunden nicht nur durch seine Verkündigung, sondern auch durch
Opfer für die Verteidigung der bedrohten Einheit — Opfer, die freilich an
der Grundlage des Glaubens ihre Grenze haben.

In einem II. Teil stellt der Verfasser fest, daß es sich bei dem Gegenüber

von evangelischer und römischer Kirche um Gegensätze bis hinein in
die Grundlagen des Glaubens handelt. «Die Art und Weise, wie wir hüben
und drüben die Kirche mit dem Glauben an Christus, also mit dem Zentrum
unseres Glaubens, in Beziehung setzen, hat zur Folge, daß es hier weder
für die einen noch für die anderen ein Opfer geben kann. Es handelt sich um
grundlegende Glaubensbezeugungen, die wir nicht aufgeben können, und
diese sind leider radikal voneinander verschieden» (S. 21). Cullmann warnt
davor, diese Unterschiede zu unterschätzen. «Wir können die Unversöhn-
barkeit der römisch-katholischen und der ökumenisch-protestantischen
Auffassung der Einheit nur tief bedauern, müssen sie aber als Tatsache
hinnehmen» (S. 23). Indem der Verfasser von der Überzeugung ausgeht, daß
eine Einheit von evangelischer und römischer Kirche auf absehbare Zeit
nicht erreichbar ist, sieht er zugleich die Aufgabe, zu überlegen, was für
eine Annäherung getan werden kann, die nicht die Vereinigung herbeiführt,

wohl aber die christliche Solidarität stärkt. Es geht darum, «daß
wir ohne gegenseitig unserem Glauben untreu zu werden, unsererseits
etwas tun können, um schon jetzt das Ärgernis der Spaltung wenn auch
nicht zu beseitigen, so doch wenigstens zu verringern» (S. 28).



234 Rezensionen

«So pessimistisch ich bin, was die Einheit der Kirche betrifft, so
optimistisch bin ich im Hinblick auf die Verwirklichung einer christlichen
Solidarität» (S. 31). Als Wege zur Stärkung dieser Solidarität werden im
III. Teil die theologischen Diskussionen und die wissenschaftliche
Zusammenarbeit zwischen Gliedern der evangelischen und der römischen
Kirche, wie sie heute mancherorts stattfinden, und das Gebet für die
christliche Einheit, das in der jährlichen Gebetswoche weithin Sitte
geworden ist, genannt. Darüber hinaus aber faßt Cullmann ein Mittel ins
Auge, das er in besonderer Weise für geeignet hält, «unsere Solidarität
sichtbar und wirksam zu gestalten und die geistige Gemeinschaft
herzustellen, die für ein gemeinsames Gebet für die Einheit unerläßlich ist: eine

gegenseitige Kollekte, die einmal im Jahre von Katholiken und Protestanten

veranstaltet würde, und zwar am Sonntag der Gebetswoche, eine
Kollekte der Protestanten für arme oder bedürftige Katholiken, eine Kollekte
der Katholiken für arme oder bedürftige Protestanten» (S. 38). Dieser
Vorschlag ist das eigentliche Thema dieser Schrift.

Er wird begründet durch den Hinweis auf die paulinischen Aussagen
über die Kollekte der heidenchristlichen Gemeinden für die Jerusalemer
Urgemeinde, genauer für die «Armen unter den Heiligen in Jerusalem»
(Rom. 15, 26). Mit Recht versteht dabei Cullmann die paulinischen Kollekten

als ökumenisches Band der Gemeinschaft. Wenn er unter Berufung auf
Paulus nun Kollekten über die Grenze zwischen der evangelischen und der
römischen Kirche hinweg vorschlägt, so ist er sich freilich bewußt, daß
derartige Kollekten nicht mit den paulinischen gleichgesetzt werden können.
Im Unterschied zu den urchristlichen Kollekten sind die heute
vorgeschlagenen «nicht mehr Zeichen der Einheit, sondern der Solidarität, der
Brüderlichkeit aller, die den gleichen Namen Christi anrufen. Deshalb
würde die Einführung einer gegenseitigen katholisch-protestantischen
Kollekte nicht zur Folge haben..., daß sozusagen auf dem Umweg einer
solchen Sitte oder Institution die eine Kirche die andere als legitime Kirche
anerkennen würde» (S. 41). Außerdem dürften derartige Kollekten im
Unterschied zu den paulinischen nicht einseitig bleiben, sondern müßten
gegenseitig sein. Denn angesichts der Trennung von evangelischer und
römischer Kirche können sie nicht einem Zentrum der Kirche, wie damals
der Jerusalemer Gemeinde, dargebracht werden. Vielmehr sollen sie in
gegenseitiger Darbringung «Ausdruck der Brüderlichkeit der getrennten
Christen» (S. 44) sein. Trotz der Andersartigkeit solcher Kollekten
erwartet Cullmann von ihnen offensichtlich etwas Ähnliches, wie es Paulus
von seinen Kollekten erwartet hat: «Durch dieses Liebeswerk, so sagt
Paulus in 2. Kor. 9, 12, werde den Jerusalemer Christen nicht nur in einer
materiellen Notlage geholfen, sondern viel mehr: sie werden veranlaßt,
Gott für die heidenchristlichen Spender zu danken, dafür zu danken, daß
diese Gemeinden, denen sie so kritisch gegenüberstanden, zum Glauben an
Christus gelangt sind, wie er in ihrem Liebesopfer zum Ausdruck kommt»
(S. 43). Es geht Cullmann bei seinem Vorschlag nicht nur um einen
Ausdruck, sondern um die Erweckung und Stärkung brüderlicher Solidarität
und brüderlicher Sehnsucht nacheinander.



Rezensionen 235

Der IV. Teil berichtet von positiven und negativen Erfahrungen, die
mit diesem Vorschlag gemacht worden sind, setzt sich auseinander mit
Kritikern und präzisiert den modus procedendi: es sollen sich an größeren
Orten gemischte Kommissionen bilden, die sich über die Zweckbestimmung
der gegenseitigen Kollekten verständigen und sie an die betreffenden
Liebeswerke weiterleiten.

Der ganze Gedankengang Cullmanns ist so originell, daß es sich
zweifellos lohnt, ihn mit Sorgfalt sowohl in den einzelnen Kirchen als auch
in konfessionell gemischten Arbeitskreisen zu diskutieren. Freilich werden
hierbei sehr entgegengesetzte Stellungnahmen laut, und es zeigt sich
alsbald, daß die Beziehungen zwischen der evangelischen und der römischen
Kirche in den verschiedenen Gebieten der Erde so uneinheitlich sind, daß
eine solche Kollekte nicht überall durchführbar, ja nicht einmal überall
erstrebenswert erscheint. Denn die Durchführung setzt zweifellos bereits
ein gewisses christliches Solidaritätsbewußtsein voraus, das aber heute
leider keineswegs überall vorhanden ist. Wenn es vorhanden ist, kann es
durch eine solche Kollekte bewußt gemacht und gestärkt werden. Wenn es
aber nicht vorhanden ist, wird dieser Vorschlag auf größte Widerstände
stoßen, und ein Solidaritätsbewußtsein wird auf diesem Wege wohl kaum
geschaffen werden können. In diesem Falle wäre auch der Unterschied
zwischen einer solchen Kollekte und der paulinischen noch weit größer,
als der Verfasser sowieso schon vorausgesetzt hat. So wurde der
Vorschlag von Cullmann in einer ökumenischen Diskussion auf das bestimmteste

abgelehnt z. B. von spanischen Katholiken, von skandinavischen
Lutheranern, von orthodoxen Griechen und von Gliedern der evangelischen

Batakkirche in Indonesien, da in diesen Ländern eine solche
Kollekte die Gemeinden verwirren, die Abwehrfront schwächen und das
Mißtrauen verstärken würde. Vertreter anderer Länder zeigten sich
aufgeschlossen, ja berichteten zum Teil, daß derartige gegenseitige
Hilfeleistungen bereits praktiziert würden, wenn auch nicht mit gleicher
Motivierung und in gleicher grundsätzlicher Klarheit — so z. B. in gegenseitiger
Hilfe an Flüchtlingsgemeinden bei ihrem kirchlichen Aufbau in der neuen
Heimat.

Hinter den praktischen Bedenken aus zahlreichen Gebieten der Erde
steht die grundsätzliche Schwierigkeit, daß die römische Kirche die
Solidarität mit Menschen, die ihr nicht angehören, und seien diese Menschen
auch Christen, letztlich nur im Bereich des Naturrechtes, also des bürgerlichen

Zusammenlebens, anerkennt, nicht aber auf dem Boden einer den
getrennten Kirchen gemeinsamen Christlichkeit. Von dieser Konzeption
aus, wonach die Grenzen des Leibes Christi und der Gliedschaft in der
römischen Kirche sich decken, ist konsequenterweise keine überkonfessionelle

christliche Gemeinschaft, sondern nur Proselytismus möglich. Wenn
heute faktisch doch christliche Solidarität zwischen römischen und anderen
Christen in manchen Ländern besteht, so ist dies eine Inkonsequenz. Das
wird uns nicht hindern, solches christliche Solidaritätsbewußtsein zu
begrüßen und zu stärken. Im übrigen lebt ja die ökumenische Bewegung
überhaupt von ekklesiologischen Inkonsequenzen. Darum sollte man auch den



236 Rezensionen

Vorschlag von Cullmann keineswegs ablehnen, sondern im Bewußtsein der
getrennten Christen lebendig machen und, wo es irgend möglich ist, ihn
auch verwirklichen. Freilich sollte man ihn angesichts der grundsätzlichen
Schwierigkeiten nicht zu einer allgemeinen Forderung erheben und wohl
auch nicht bereits in organisierte Formen überführen. Bei dem gegenwärtigen

Zustand der Christenheit sind Cullmanns Gedanken jedoch als Ermutigung

ernst zu nehmen, außerordentliche Akte der Spontaneität christlicher
Liebe über die Konfessionsgrenzen hinaus zu wagen.

Heidelberg. Edmund Schlink.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau.

Schweiz. The Ecumenical Review 11, 3 (1959) : S. F. Allison, Lambeth and
Church Unity (241—248) ; K. R. Bridston, The Future of Faith and Order
(249—258) ; E. R. Wickham, The Encounter of the Christian Faith and
Modern Technological Society (259—267) ; P. D. Devanandan, Caste, the
Christian, and the Nation in India Today (268—281); H. J. Iwand, The
Ecumenical Contribution of the Churches in Eastern Europe (282—290) ;

V. T. Istavridis, The Work of Germanos Strenopoulos in the Field of Inter-
Orthodox and Inter-Christian Relations (291—299). Evangelisches Missions-
Magazin 103, 1 (1959) : H. Wildi, Seht hin unter die Völker (6—17) ; G. Rosenkranz,

Martin Schlunk (17—32). Freiburger Zeitschrift für Philosophie und
Theologie 6, 1 (1959): M.Thiel, Die große Mannigfaltigkeit der Geschöpfe
(3—22) ; 0. Perler, Das Protoevangelium des Jakobus nach dem Papyrus
Bodmer V (23—35) ; A. Berz, Der Standort der Katechetik innerhalb der
Theologie (36—43). Internationale kirchliche Zeitschrift 49, 1 (1959): A. Rin-
kel, Die Kirche von Südindien. Ein Briefwechsel zwischen dem Erzbischof
von Utrecht und dem Erzbischof von Canterbury (1—15) ; B. Spuler, Die
orthodoxen Kirchen, XXXIX (16—47); M.Heinz, Kommunismus in christlicher

Sicht (48—59). Kirchenblatt für die reformierte Schweiz 115, 5 (1959) :

A. Mettler, Zwingli und die Täufer (66—68). 6: H.-J. Kraus, Vom Menschenbild

des Alten Testaments (82—88). 7: J. Jaggi, Vollgottesdienst? Evangelische

Messe? (98—100) ; K. Ilalaski, Ordnung und Freiheit in der
reformierten Kirche (100—102). Judaica 15, 1 (1959): R. Brunner, Aus der
Botschaft des Propheten Sacharja (1—11) ; H.-J. Kraus, Begegnung mit dem
Judentum (28—37) ; H. Bergmann, Wie steht es um das Aufleben des
Antisemitismus in der Bundesrepublik? (38—52). Neue Zeitschrift für
Missionswissenschaft 15, 1 (1959) : J. Lécuyer, Aspects missionnaires de l'initiation
chrétienne selon les pères de l'Eglise (1—13) ; J. Beckmann, Taufvorbereitung

und Taufliturgie in den Missionen vom 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart

(14—31) ; X. Seumois, La structure de la liturgie baptismale romaine
et les problèmes du catéchuménat missionnaire (32—50). Reformatio 8, 4

(1959) : S. Heinimann, Vom Einfluß des Christentums auf die abendlän-


	Rezensionen

