
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 15 (1959)

Heft: 3

Artikel: Regnum Christi - Gubernatio Dei : dogmatische Überlegungen zum
Begriff der "Herrschaft"

Autor: Dantine, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878911

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878911
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Regnum Christi — Gnbernatio Dei.
Dogmatische Überlegungen zum Begriff der «Herrschaft

Wer sich die Mühe macht, die Wandlungen der religiösen
Sprechweise während der letzten Jahrzehnte zu beobachten,
dem wird auffallen, daß das einst so geläufige Wort «Herrgott»
immer seltener in den Mund genommen wird, und wenn dies
doch der Fall ist, dann geschieht dies mit einer gewissen
Verlegenheit; hingegen wird der Begriff «Herr» mit bestimmter
Kraft, Leidenschaftlichkeit und Betonung verwendet, wenn
Christus, sein Werk und seine Person gekennzeichnet werden
soll. Vom «Herrn Christus», seinem Herrsein oder seiner
Herrschaft wird heute in einer Weise gesprochen, die den vergangenen

Generationen eher fremd als vertraut war. In einer
eigentümlichen Weise hat sich offenkundig in der Sprechweise der
Frömmigkeit in bezug auf den Begriff «Herrschaft» eine
Verschiebung vollzogen. Nun ließe sich dazu gewiß allerlei an
Gründen und Hintergründen, an Motiven und Folgerungen
anführen und auch, nicht zuletzt, über die Frage diskutieren, ob

wir es dabei mit einer mehr oder weniger bedeutungslosen
Modeerscheinung zu tun haben oder mit dem Indiz einer
folgenreichen Verwandlung des Glaubensgehaltes. Dies aber soll
uns hier nicht weiter beschäftigen; uns interessiert nur die
Tatsache der sprachlichen Verschiebung als solche. Denn sie
zeigt an, daß der Begriff «Herrschaft» oder des «Herrseins»
keineswegs in einer zu allen Zeiten gleichen Weise mit dem

jeweils selben Inhalt gefüllt zu sein scheint. Oder anders
ausgedrückt: der christliche Glaube vermag unter dem Begriff
«Herr» eine jeweils verschiedene Größe begreifen, womit auch
Inhaltsfülle und Aussage des Begriffes «Herrschaft» als
variabel erscheinen. Diese vielleicht banal, weil selbstverständlich,
erscheinende Feststellung dürfte immerhin von einigem Belang
sein; vielleicht bietet sie den sinnvollen Einstieg in das
Bedenken einer Problematik, von der unter anderem die heutige
leidenschaftliche Diskussion über die Grundlagen einer
politischen Ethik nicht unerheblich betroffen sein dürfte.

Zwei Teilfragen, die sich ihrer Gewichtigkeit wegen hier
sofort einstellen, mögen schon jetzt zur Sprache gebracht und



196 W. Dantine, Regnum Christi — Gubernatio Dei

für unsere weiteren Überlegungen außer Diskussion gestellt
werden. Einmal hat diese knappe Abhandlung nicht die
Absicht, auf das weitschichtige Gebiet der Ethik selbst einzutreten
und die Fragen des Besitzes wie der Ausübung von Herrschaft
im zwischenmenschlichen Bereich zu erörtern. Man müßte ja
dann sofort von dem gesamten Fragenkomplex der Gewaltausübung

im menschlichen Bereich überhaupt sprechen, ebenso
aber auch das Mitherrschen der Christen mit Christus, also die
Anteilhabe der Gläubigen an der Herrschaft Gottes mit in
Rechnung stellen. Vielmehr wollen wir es hier dabei bewenden
lassen, als Subjekt der Herrschaft das höchste Wesen selbst
in Betracht zu ziehen — der Gebrauch dieser blassen
Ausdrucksweise in diesem Zusammenhang wird sich hernach von
selbst erklären. Wir werden genug damit zu tun haben, diese

eingeschränkte Fragestellung wenigstens in ihren Grundzügen
zu bewältigen. Allerdings soll nicht bestritten werden, daß diese
rein dogmatische Erörterung durchaus mit der Absicht angestellt

wird, Grundlagen zu gewinnen, auf denen die Durchdenkung

des Herrschaftsproblemes im menschlichen Raum
weitergeführt werden könnte.

Zweitens aber soll klargestellt werden, daß jede christliche
Rede von einer Herrschaft Gottes oder Christi den Glauben an
Gott den Schöpfer miteinschließt. Anders kann ja von christlicher

Theologie überhaupt nicht über Herrschaft gesprochen
werden. An Auseinandersetzungen mit deistischen, pantheisti-
schen oder gnostischen Versuchungen sind wir hier nicht
interessiert, so wichtig ihre Erörterung freilich wäre, weil sie
vielfach verborgener als manche ahnen, auf dem Plane sind. Daß
aber von Herrschaft in einem absoluten und realen Sinne die
Rede sein soll, ist Voraussetzung unserer Überlegungen.

Die Herrschaft Christi.

Will man aus dem Neuen Testament das eigentlich Neue in
bezug auf den Begriff der Herrschaft heraushören, so ist es
ohne Zweifel dies, daß in ihm das Herrsein und die Herrschaft
Christi bezeugt wird. Und zwar liegt das Entscheidende eben in
dieser Tatsache als solcher beschlossen; alle weiteren, sich
freilich sofort zu Worte meldenden Fragen, ob und wieweit



W. Dantine, Regnum Christi — Gubernatio Dei 197

diese Herrschaft Christi mit der Herrschaft Gottes in Beziehung
steht, sind dieser Tatsache gegenüber sekundär, was freilich
keineswegs heißen soll, daß ihre Behandlung vernachlässigt
werden dürfte. Man würde sich jedoch den Blick für das eigentlich

Essentielle der neutestamentlichen Botschaft trüben, wollte
man aus allzugroßer Ängstlichkeit vor einer Bedrohung des

Monotheismus oder aus irgendwelchen anderen Motiven mit der
Yerhältnisbestimmung beginnen, bevor man stark und klar die
Rede des Evangeliums von der Herrschaft und dem Herrsein
Christi ausgesprochen hat. Ebenso ist es erst in sekundärer
Hinsicht von dogmatischem Interesse, ob sich etwa in der neu-
testamentlichen Überlieferung so etwas wie eine langsam
vortastende Entwicklung auf diesen Tatbestand hin abzeichnet
oder ob dieser als volle Aussage schon von Anfang an bekundet
ist — wobei gerne dem Historiker zugestanden werden soll,
daß er diese Frage an die erste Stelle rückt. Aber der Nerv
der neutestamentlichen Aussage ist jedenfalls die Aussage über
die enge Verbindung des schon dem Alten Testament geläufigen

Glaubens an die Königsherrschaft Gottes mit dem Glauben
an Christus; man erinnere sieh, um nur die wichtigsten Stellen 1

zu nennen, an den Taufbefehl bei Matthäus, an die zahlreichen
Himmelfahrtstexte in Verbindung einer Exegese des 110. Psal-
mes und an die klassische Stelle in Kol. 1, 13, in der expressis
verbis von einer «Königsherrschaft des Sohnes seiner Liehe»
geredet wird, wobei freilich nicht übersehen werden darf, daß

gerade hier als Subjekt des Handeln der «Vater» in Erscheinung

tritt. Königsherrschaft Gottes und Königsherrschaft
Christi werden somit so enge zusammengeschaut, daß sie nicht
mehr getrennt werden können; sie bezeichnen einen und
denselben Tatbestand. Eine Herrschaft Gottes, die nicht Herrschaft
Christi wäre und eine Herrschaft Christi, die nicht Herrschaft
Gottes wäre, ist dem Neuen Testament jedenfalls fremd und in
dem bildhaften Begriffe von der «Sessio ad dextram Dei», die
Christus zugeschrieben wird, hat die Dogmatik seit langem
dieses Eigentliche des christlichen Glaubens gut zum Ausdruck
gebracht. Daß solche Herrschaft Gerichtshoheit, unbedingte

1 Vgl. aber auch die Bergpredigt! Dazu W. Schmauch, Reich Gottes u.
menschl. Existenz nach der Bergpredigt: Königsherrschaft Christi, ed. W.
Schmauch u. E. Wolf (1958).



198 W. Dantine, Regnum Christi — Gubernatio Dei

Vollmacht und Verfügungsgewalt in sich schließt, ist nach dem

gesamten biblischen Zeugnis so selbstverständlich, daß dies die
eigentliche Legitimation dafür darstellt, daß der im Neuen
Testament nicht allzuhäufige Königstitel für Christus in der
lehrmäßigen Überlieferung der Kirche seinen festen Platz gewonnen

hat.2
Der Königstitel ist in der dogmatischen Überlieferung von

Bedeutung bei der Ausgestaltung der Lehre vom «officium»
oder «munus» Christi geworden; bezeichnenderweise ist es erst
in der Eeformationszeit zur Ausbildung des munus triplex
gekommen — trotz der Ansätze, die sich bereits hei Eusebius von
Caesarea dazu finden. Die Rolle des munus propheticum ist im
ganzen Zusammenhang von nicht zu unterschätzender Bedeutung,

wie überhaupt zu urteilen sein dürfte, daß jegliche
Bevorzugung oder Vernachlässigung eines der drei munera
höchst unheilvolle Folgen für das Gesamtverständnis des

christlichen Glaubens haben kann. Das gilt nicht zuletzt vom
«munus regium», das, einseitig hervorgehoben, dazu neigt, das
Gesamtinteresse des Glaubens für sich in Anspruch zu
nehmen, was unweigerlich zu theokratisch-judaisierenden
Vorstellungen führt. Die heute oft vernehmbare Anklage auf
Vertretung einer «Christokratie» meint jedenfalls, gleichgültig
ob sie im betreffenden Falle zu Recht erhoben wird oder nicht,
ein solches Verständnis des königlichen Amtes, das nicht in der
nötigen Weise vom munus propheticum und sacerdotale
mitgetragen wird. Dabei stoßen wir nun freilich auf ein äußerst
folgenreiches Problem, nämlich das der inneren Struktur des

munus triplex. Daß es nicht damit getan sein kann, die
Gewichte der drei Ämter nach einer errechneten, mechanischen
Drittelung zu verteilen, daß also Prophet, Priester und König
in Christus und seinem Werk sich nicht einfach zu gleichen
Teilen die Waage halten können, dürfte wohl auf der Hand
liegen. Denn als der Heilbringer und Versöhner ist er
letztgültiger Zeuge der Wahrheit und König eines Reiches, das
«nicht von dannen ist». Ja, es muß sogar behauptet werden:
sein Prophetenamt und seine Königswürde sind bestimmt
durch seine priesterliche Vollmacht, mit der er an des Menschen

2 Siehe die Polemik W. Elerts gegen den Königstitel, Der christl.
Glaube (1940), S. 405 ff.



W. Dantine, Regnum Christi — Gubernatio Dei 199

Stelle getreten ist und diesem den «favor dei» zugewendet hat.
Weder sein Prophetenamt noch sein Königsamt ist von einem
allgemeinen Begriff3 des Propheten- oder Königtums zu
gewinnen, sondern beide werden in ihrer Bedeutsamkeit
ausschließlich von seinem priesterlichen Handeln her geprägt.
Sein Wort ist Gottes Wort, ja Er seihst ist der Logos, weil seine
Stimme die Stimme des Guten Hirten ist, der sein Leben für die
Schafe läßt, und sein Königtum vollzieht sich nicht gemäß den
Vollmachten des Pilatus, d. h. es ist nicht cäsarisch strukturiert,

sondern trägt als Symbol die Dornenkrone. — Es tut
wohl nicht not, die Irrtümer und Abweichungen im einzelnen
zu benennen, die mit dieser Erkenntnis abgewehrt werden. Man
könnte auch so sagen: als Priester ist Christus Prophet und
König; sein priesterliches Amt trägt und bestimmt sein
prophetisches und königliches.

Selbstredend bleiben auch im Rahmen solcher Bestimmung
noch Gefahren genug. Das priesterliche Amt hat ebenfalls Ver-
selbständigungstendenzen; es neigt dazu, die beiden anderen
Ämter entweder zu verdrängen oder aufzusaugen. Und zwar
wird diese Tendenz immer dann besonders erwachen, wenn die
Versöhnung statt als Tat Gottes als metaphysische
Wesensverschiebung, -Verwandlung oder -austausch verstanden wird.4
Wir können nun auf das Nähere nicht eintreten; es genügt, darauf

zu verweisen, daß die beiden anderen Ämter zwar vom
priesterlichen Amte aus ihre Bestimmung bekommen, dennoch
aber ihr eigenes Wesen und Gewicht durchaus behalten und
behalten müssen, um gerade so wiederum dem priesterlichen
Amte zu seinem rechten Verstände zu verhelfen. Man wird, aufs
Ganze gesehen, sagen müssen, daß die in der protestantischen
Orthodoxie vollzogene Durchdenkung des officium regium
Christi in einer guten Entsprechung zu jener inneren Struktur
des munus triplex sich bewegte. Denn diese Durchdenkung hat
sich mit der Entfaltung der diesem Amte Christi zugeordneten
Größe des «regnum» einen nicht nur biblisch begründeten und
den ganzen Reichtum des Glaubens in sich bergenden Begriff

3 Iiier liegt die Berechtigung der lutherischen Sprödigkeit gegenüber
dem Königsbegriff. Vgl. E. F. Karl Müller in Realenz., 3. Aufl., 8, S. 736 ff.

4 An dieser Frage wird es bedeutsam, daß in Kol. 1, 13 Gott als
handelndes Subjekt erscheint.



200 W. Dantine, Regnum Christi — Gubernatio Dei

geschaffen, sondern in dessen dreifacher Stufung, im triplex
regnum, eine Möglichkeit gegeben, gerade den uns hier besonders

beschäftigenden Begriff der Herrschaft sinnvoll zum
Ausdruck zu bringen. Wie Johannes Heckel5 einmal im Zuge
seiner Luther-Auslegung treffend bemerkt, drückt ja «regnum»
seinerseits wiederum ein Dreifaches aus: die Königswürde, das

Königsregiment und das Königsvolk. Unser Begriff der
Herrschaft oder des Regimentes, also der Weise des Herrseins, ist
damit höchst lebendig bezogen auf den König selbst wie auch
auf sein Volk, und kann niemals von dieser Bezogenheit abgelöst

gedacht werden. «Herrschaft» steht niemals in einem
abstrakten Rahmen, immer ist diese Herrschaft des Königs auch
Herrschaft über das diesem König unterworfene Volk, wobei
zu letzterem Begriffe noch zu fragen wäre, ob er nicht auch in
einem übertragenen Sinne verstanden werden dürfe, ja müsse,
so daß die gesamte Schöpfung als lebendig gegliedertes Ganzes
unter diesem Begriff subsumiert werden könnte.6

Für unsere spezielle Frage nach der Herrschaft ist die
Unterscheidung von regnum Christi potentiae, gratiae und glo-
riae von außerordentlicher Bedeutsamkeit. Denn mit Hilfe dieser

Unterscheidung kann sowohl die Reichweite der Herrschaft
als auch die Unterschiedenheit in der Herrschaftsweise deutlich

markiert werden. Aber zuvor drängt sich wieder die Frage
nach dem inneren Verhältnis dieser drei Reiche auf. Stellt man
nun in Rechnung, daß das regnum gloriae sich nicht anders als
ein, im übrigen äußerst wichtiger und entscheidender,
Grenzbegriff darstellen kann, weil ja das Eschaton sich jeder
Anschaulichkeit entzieht und nur als Verheißung die Gegenwart
bestimmt, und macht man sich andererseits klar, daß auch das

«regnum potentiae» nicht nur reines Credendum ist, sondern
auch keine eigenen signa salutis in sich trägt, vielmehr im
Verheißungswort des Evangeliums seinen Grund hat, das nun
seinerseits wiederum im regnum gratiae beheimatet erscheint,
dann wird sofort deutlich, daß es sich hierin so verhalten muß:

5 J. Heckel, Im Irrgarten der Zwei-Reiche-Lehre (1957), S. 6—7.
6 Es wäre beispielhaft auf den alttestamentlichen Ausdruck «Herr

Zebaoth» zu verweisen, dessen Deutung auf Herr der Gestirne mindestens
erwägenswert bleibt, vgl. Koehler-Baumgarten, Lexikon in Vet. Test., Sp.
791 ff. Aber auch an Phil. 2, 10 oder Kol. 2, 15 sei erinnert.



W. Dantine, Regnum Christi — Gubernatio Dei 201

das regnum gratiae trägt sowohl das regnum gloriae wie auch
das regnum potentiae und bestimmt beide in ihrem eigentlichen
Sinne. Mit anderen Worten: daß Christus «ecclesiam in coelis
triumphantem gloriosissime regit et aeterna felicitate replet. ..»
und daß ebenso Christus «huic universo potenter dominatur,
idque conservât et providentissime gubernat...» 7, das weiß
der Glaube allein aus dem Widerfahrnis des Evangeliums im
Vollzüge der Gnadenherrschaft Christi selbst im inneren
Bereiche der Kirche Gottes, in der Christus als König geglaubt
und gelobt wird.

Von brennender Aktualität aber wird nun diese innere
Struktur des regnum triplex für die Frage nach dem Verhältnis

der Herrschaft Christi im regnum gratiae und im regnum
potentiae. Was heißt es, daß er da und dort der Herr ist, und
wie ist seine Herrschaft da und dort beschaffen? Will man
nämlich das Wesen seines Herrseins im regnum gratiae
beschreiben, dann wird man sich nochmals unserer knappen
Andeutung erinnern müssen, wonach das königliche Amt Christi
vom priesterlichen her seine Charakterisierung erfährt, und
zwar derart, daß das Königtum Christi nicht nach einer
cäsarischen Analogie gestaltet sein kann, sondern durch die
Dornenkrone symbolisiert wird. Man müßte auch daran erinnern,
daß die Auferstehung das Kreuz nicht als ein Durchgangsstadium

zurückläßt, sondern dieses immer in sich geborgen
behält. Demnach herrscht Christus mit der Macht seiner
ohnmächtigen Auslieferung an die Gewalt des Bösen, d. h. durch
das Opfer seiner Liebe. Sein Tod tötet den Tod, sein Verzicht
auf Macht gibt ihm seine ihm eigentümliche Vollmacht. Seine

Regierungskunst, mit der er sich zum Sieger über Gewalten im
Himmel und auf Erden aufwirft, ist das reine Geschenk seiner
Liebe.

Was will nun im Verhältnis dazu die Aussage von Christi
regnum potentiae? Wenn ich recht sehe, läßt uns das Neue
Testament völlig im Stiche, wenn wir in ihm so etwas wie eine
Weise des Herrseins Christi im Räume der Schöpfung beschrieben

finden wollten. So gewaltig die Aussagen über die
Gewißheit dieses seines Herrschens sind — jedoch weder die
Lehraussagen der Briefe noch die mächtigen Proklamationen,

7 H. Schmid, Die Dogmatik der ev. luth. Kirche, 7. Aufl. (1893), S. 267.



202 W. Dantine, Regnum Christi — Gubernatio Dei

die etwa in den Wunderberichten der Evangelien vorliegen,
lassen eine Angabe darüber erkennen, in welcher Weise, mit
welchem Mittel dieses sein Regiment über alle Welt und alle
Menschen, die Gläubigen und Ungläubigen, sich vollzieht.
Seine Herrschaft wird proklamiert und geglaubt —• aber wie
ereignet sie sich?

Es scheint vorerst geboten, das Schweigen auf eine so
gewichtige Frage zu respektieren und ihm standzuhalten! Denn
wir müssen zugestehen: wir kommen hier nicht weiter. Wir
können wohl erkennen, daß die Gewißheit der Königsherrschaft
Christi ein mächtiges Motiv für die Gestaltung christlicher
Ethik sein kann, ja sein muß. Aber das munus regium vermag
offenbar von sich aus keine Antwort auf die Frage zu geben,
wie sich das Regnum, nun verstanden als Regiment, als
Regierungsweise innerhalb des regnum potentiae in der dominatio
mundi gestaltet; ein Hinweis auf die ethische Bedeutsamkeit
vermag doch niemals die Wirklichkeit der Herrschaft über die
Schöpfung in der Gegenwart zu begründen. Um so gebieterischer

drängt sich die Notwendigkeit auf, uns umzusehen, wo
sonst im Bereich des christlichen Glaubens eine göttliche
Herrschaft behauptet wird. In der Tat, die herkömmliche Dogmatik
redet von Herrschaft — und zwar gerade vom ausgeübten
Regiment im Bereiche der Schöpfung — und zwar innerhalb der
Lehre von der Providentia Dei. Wir meinen den bekannten
Satz von der «Gubernatio Dei».

Die Weltregierung Gottes.

Man lüftet kein Geheimnis, wenn man ausspricht, daß die
gesamte Vorsehungslehre gegenwärtig zu den gemiedenen und
offenkundig uninteressant gewordenen Provinzen der christlichen

Lehre gehört. Jene eingangs vermerkte Wandlung im
religiösen Sprachgebrauch dürfte damit eng zusammenhängen.
Ohne uns näher auf die Fülle der hier zu erwägenden Motive
einlassen zu wollen, kann doch die Vermutung ausgesprochen
werden, daß offenbar Erkenntnis und Erlebnis der Unbrauch-
barkeit des Vorsehungsgedankens, wie er bis vor wenigen
Jahrzehnten ganze Generationen beherrschte, so nachhaltig
wirken, daß selbst einige außerordentlich dankenswerte Neu-



W. Dantine, Regnum Christi — Gubernatio Dei 203

ansätze auf diesem Gebiet vorläufig ohne nennenswertes Echo
zu bleiben scheinen.8 Wohl zu Recht dürfte uns heute stärker
als früheren theologischen Generationen zu Bewußtsein
gekommen sein, daß eine christliche Vorsehungslehre ein sehr
problematisches Unternehmen darstellt, und man ist in der Tat
überfragt, wenn man etwa innerhalb der Theologiegeschichte
eine Lehrdarstellung angeben soll, in der diese Problematik
einigermaßen gelöst erscheint — man verweist dann lieber auf
Andachtsliteratur, Liedgut und Katechismen, sowohl auf den
Luthers wie auf den Heidelberger! Schon der Umstand, daß
herkömmlicher Weise im lutherischen Bereich die Vorsehung
in das Kielwasser einer allgemeinen Schöpfungs- und
Erhaltungslehre, im reformierten Bereich in das der Prädestinationslehre

geriet, deutet darauf hin, wie unbewältigt die letzten Fragen

für die Glaubenserkenntnis noch immer liegen. Solches
einzusehen und auch einzugestehen, dürfte notwendig und
hilfreich zugleich sein, ehe man sich in eine Erörterung
einläßt.

Denn andererseits — der Glaube wird es sich nicht nehmen
lassen, von der Vorsehung Gottes zu sprechen, denn er weiß
um die Treue Gottes, die der von ihm geschaffenen Welt gilt.
Er weiß, daß sie von Gott erhalten, begleitet0 und regiert wird.
Eben an diesem letzteren haften jetzt unsere Gedanken: Gott
regiert die Welt. Es ist ein so erstaunlicher Satz, daß man in
einem Atemzug fragen möchte: wie kommt der Glaube dazu,
so zu sprechen, und wiederum: wie käme er dazu, so nicht zu
sprechen? Spräche er diesen Satz nicht, dann wäre es nicht
christlicher Glaube, der sich da zu Worte meldet, es wäre nicht
Glaube an Jesus Christus. Damit ist nun freilich schon etwas
eminent Wichtiges gesagt. Es würde ja bedeuten, daß die
Gewißheit der Weltregierung und Weltherrschaft Gottes keineswegs

in einer Besinnung auf seine Allmacht gründet. Oder ge-

8 Zu denken wäre an erster Linie an die Providenzlehre in der Kirehl.
Dogmatik K. Barths, dem diese kühne Inangriffnahme nicht genug zu danken

ist, auch wenn sein Versuch nicht wenig Bedenken hervorruft. Ferner
sei auf 0. Webers «Grundlagen der Dogmatik» verwiesen. Besonders wichtig

ist auch die Arbeit von J. Konrad, Schicksal und Gott, die in ihrer
Thematik in jüngster Zeit ganz einsam blieb.

9 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, III, 3 (1950), S. 102 ff.



204 W. Dantine, Regnum Christi — Gubernatio Dei

nauer gesagt: das Gubernare Dei bedarf einer näheren
Auslegung und Bestimmung. Die Aussage kann natürlich von
einem bloßen Allmachtsdenken herrühren, es kann sich um das
bloße und darum fürchterliche Wissen handeln, das auf die
Verborgenheit Gottes verweist. Die Bibel in ihren mannigfaltigen,

hierher gehörigen Aussagen meint es aber gewiß anders:
nämlich als das sieghaft bleibende väterliche Regiment Gottes
und so auch als die bleibende Königsmacht Christi. Letztlich
stoßen wir auch hier als letzte Begründung auf das munus
regium Christi, auf das regnum gloriae, da er als Christus Victor

in Erscheinung tritt. Der Satz von der Gubernatio Dei —
und mit ihm die gesamte Vorsehungslehre — blickt also zur
eigenen Begründung auf den zweiten Artikel, auf Gottes Tat
in Christus hin.

Damit kommt nun aber eine Eigentümlichkeit der gesamten
Providenzlehre in Erscheinung: sie trägt sich nicht seihst.
Die Herrschaft Gottes über die Welt angesichts der in ihr
waltenden Geschichte und sich ereignenden Geschicke gründet
in der Herrschaft Christi. Man dürfte auch so sagen: die Lehre
von der Providenz und von der Weltherrschaft Gottes hat
ihren Scopus nicht in sich selbst, sondern außerhalb ihrer in
der Königsherrschaft Christi — denn ohne diese wäre sie
bloßes Mysterium, und zwar im Sinne eines Rätsels. Sie ist
aber Gewißheit des Glaubens, der in Jesus Christus ruht.
Muß man dann nicht aber in entschlossener Einseitigkeit die
Vorsehungslehre ganz und gar vom Christusereignis her
interpretieren, wie das etwa Karl Barth — am eindrücklichsten
wohl durch sein Wortspiel conservatio-servatio Christi10 —
getan hat? Aber ist das in der Tat alles, was wir hier zu
bedenken hätten? Wir erinnern uns: die Herrschaft Christi über
das regnum potentiae wird zwar proklamiert als Gewißheit
des Glaubens, aber sie hat keine eigene «signa» aufzuweisen.
Wir kamen ja gerade hier nicht weiter; sehen wir doch noch
zu, ob sich nicht doch noch eine Türe auftut, die uns weitersehen

und mehr erkennen läßt.
Es muß nochmals bedacht werden, daß die Gubernatio Dei

nicht für sich steht, sondern eng mit der Lehre vom Concursus
und der Conservatio zusammengehört. Alle drei Aussagen

10 Barth, ebd., S. 86 ff.



W. Dantine, Regnum Christi — Gubernatio Dei 205

zusammengenommen bzw. in ihrer gegenseitigen Bedingtheit
ergeben erst die Fülle dessen, was unter dem Theologumenon
der «Fürsehung» der Glaube als seine Gewißheit aussagen
möchte. Wiederum ist es auch so, daß jede der drei Aussagen
ihr eigenes Gewicht hat, das ernst genommen werden muß. So

trostlos die Conservatio in eine Art «Konservierung» absinkt,
wenn sie nicht gesehen wird unter dem Lichte der Guhernatio
Dei, bzw. des Sieges Christi, so leer und inhaltlos zur bloßen
Behauptung absinkend wird aber auch die Gubernatio, wenn
sie nicht in der Conservatio ihre echte Voraussetzung behält.
Das bedeutet aber: das Herrsein Gottes über diese Welt löst
nicht auf, was die Welt erhält. Der Regent und Herrscher fällt
dem, der seine Schöpfung erhält, nicht in den Arm — es ist ja
ein und derselbe. Die Weise seines Erhaltens ist auch die seines
Herrschens. Und damit stehen wir nicht nur vor der Frage,
sondern auch schon vor einer Antwort auf diese Frage, nämlich

die nach dem Mittel seines Erhaltens und Herrschens. Um
das zu erkennen, muß freilich die eben erfolgte Aussage noch
weitergeführt und genauer entfaltet werden.

Gottes sieghaftes Gubernare Mundi läuft, wie wir gesehen
haben, seinem Conservare und Concurrere nicht entgegen,
sondern ist die überlegene «Vollstreckung» 11 seines Handelns in
und an der Welt. Es ist das zum Ziele führende, vollendende
Gewähren seiner Treue, die er dieser Welt hält. Doch nun muß
betont werden: die Providentia beschreibt keineswegs ganz
allgemein Gottes der Welt zugewandte Liebe, sondern seine
Treue nach dem Falle oder, genauer, während dieses Äons, und
ist somit genau bezogen auf die infralapsarische Struktur der
Welt. Die Welt des sündigen, bösen und ungläubigen Menschen
wird von Gott gehalten, begleitet und regiert und eben nicht
negiert, verachtet und aufgelöst. Damit drückt der Glaube an
die Vorsehung Gottes zweierlei aus: einmal die Gewißheit
seiner Treue, die Gott aus seiner ewigen Liebe und in souveräner

Freiheit gewährt, und zum anderen das Ja Gottes zur
infralapsarischen Wirklichkeit der Welt heute. Dies zweite
schließt aber in gewisser Weise eine Anerkennung der
infralapsarischen Struktur des geschöpflichen Seins in sich, eine Art
Ingebrauchnahme dessen Ordnung. Der Erhaltungswille Got-

11 Barth, ebd., S. 67, in der Grundthese zu § 49.



206 W. Dantine, Regnum Christi — Gubernatio Dei

tes verneint zwar das Böse und tritt ihm entgegen. Er bändigt
es und formt sich gerade dabei der Ordnungsstruktur des Kosmos

an, ohne sich deswegen mit dieser zu identifizieren und
sich ihr gar auszuliefern. Das Mittel dieser seiner Erhaltungsgnade

ist die überlegene Hoheit des göttlichen Gesetzes, durch
welches der Wille Gottes in einer auswählenden und zugleich
sich einpassenden Weise die Welt in «Ordnung» hält. Die
Gubernatio Dei setzt die Anwendung des Nomos sozusagen voraus

— sie bedient sich seiner, ohne jemals durch dieses zur
Gänze repräsentiert zu sein. Gottes Herrschaft, mit der er die
Welt vor ihrer Zerstörung durch das Böse bewahrt, aber eben
noch nicht aus dem Bösen errettet, ist sein Herrsein durch die
Handhabung des Gesetzes. Es ist einerseits Gottes Herr-Sein
innerhalb dieses Äons gemeint und darum ein durch die uns
bekannte Zeit begrenztes, aber es ist eben damit auch ein
gegenwärtiges und reales Herrschen. Denn indem Gott erhält und
begleitet, regiert er auch schon, und das eschatologische
Erfülltsein der Gubernatio bedeutet gerade nicht die Vertröstung
auf eine märchenhafte Zukunft, sondern das jetzt schon in
Kraft und Gewißheit Zur-Stelle-Sein des regnum gloriae. Damit

stehen wir aber vor der letzten Frage unseres näheren
Themas, nämlich vor der Frage, was denn nun die Gubernatio
Dei mit ihrem uns nun bekannten «Mittel» für das regnum
Christi potentiae, für das wir kein Mittel angehen konnten, zu
bedeuten hat.

Die Zusarnmenordnung.

Wir versuchen uns nochmals klarzumachen: der Begriff
der Herrschaft begegnet uns in einer zwiefachen Weise,
genauer, in zwei gewichtigen Aussagen der christlichen Lehre,
die zwar untrennbar zusammenhängen, aber doch unter einem,
voneinander unterschiedenen, Aspekt stehen. Die eine im Rahmen

des munus regium Christi, bzw. des regnum triplex
entzündet sich als Glaubensgewißheit in der Erfahrung des
regnum gratiae, bekommt ihre ganze Kraft und Dringlichkeit als
Verheißung von dem geglaubten regnum gloriae und steht
darum vor uns als Bekenntnis ohne nähere Angahe der Weise
ihrer Gestaltung und damit ohne unmittelbare Angabe eines



W. Dantine, Regnum Christi — Gubernatio Dei 207

entsprechenden Mittels ihrer Durchführung. Es handelt sich
somit um reine Proklamation der Herrschaft Christi auf das

regnum potentiae. Die andere Aussage von der Herrschaft findet

sich unter dem Stichwort der Gubernatio Dei im Rahmen
der Vorsehungslehre. Der Grund ihrer Gewißheit liegt hier
ebenfalls im Christusereignis, also faktisch im regnum gratiae;
aber der Vorsehungsglaube holt sich zwar seine Gewißheit
aus dem zweiten Artikel, blickt aber in besonderer und sich
selbst beschränkender Weise auf diese Welt in ihrem Gehaltenwerden

zwischen Fall und Eschaton und sieht hier den Willen
Gottes in der Gestalt des Gesetzes am Werke. Im Begriff des

Regnum potentiae und der Gubernatio Dei begegnen sich somit
die beiden Aussagen über die «Herrschaft». Beider Bereich ist
der Kosmos, die von Gott geschaffene und erhaltene Welt; beide
Aussagen bekennen die Herrschaft des Einen, aber das
regnum potentiae proklamiert das Herrsein des dornengekrönten
Königs und damit die sieghafte Vollmacht seiner Liebe wie die
Geltung seines Liebesgebotes, die Gubernatio jedoch die machtvolle

Durchsetzung des göttlichen Willens mit dem Mittel des
Gesetzes und dem diesem entsprechenden Handeln in der
Verborgenheit der Schickungen und der Geschichte.

Statuieren wir damit nur einfach zwei unterschiedene Weisen

göttlicher Herrschaft? Steht somit der «Herrgott» dem
«Herrn Christus», der Regent dem König, der Vater dem Sohn
gegenüber? Gilt es für die eine Herrschaft im Gegensatz zur
anderen Partei zu ergreifen — mit all den bekannten
Konsequenzen, die in der gegenwärtigen Diskussion über die Lehre
von den Ordnungen, von den zwei Reichen oder Regimenten,
aber auch schon in der über Gesetz und Evangelium allzu
leicht und nach beiden Seiten allzu verführerisch sichtbar
werden? Wenn das bisher Erkannte zu Recht besteht, kann es
hier um ein Nebeneinander oder gar um ein Gegeneinander
ebensowenig gehen wie um eine Leugnung der Verschiedenartigkeit,

in der uns die beiden theologisch bestimmten
Begriffe von Herrschaft begegnet sind. Denn der Satz von der
Gubernatio Dei ist nicht ohne den vom Regnum Christi
aussprechbar und umgekehrt. Das gilt nun im strengen Sinne;
knüpft man beide Sätze nur lose aneinander, dann bekommen
sie einen anderen Sinn und können dann natürlich gegenein-



208 VV. Dantine, Regnum Christi — Gubernatio Dei

ander ausgespielt werden. Aber sie bedingen in Wirklichkeit,
einander, sie setzen sich gegenseitig voraus. Während Gott der
Sohn am Kreuz stirbt und dann aufersteht, bleibt Gott «im
Regimente» — und er ist im Regimente, indem der Sohn
stirbt und aufersteht. Im Kreuzes- und Auferstehungsgeschehen
wird in einem das Gesetz bestätigt und zugleich kommt es zu
seinem Ziel und Ende und nur so gibt es «Evangelium».

Wir sahen ja bereits: die innere Verschränkung der beiden
Begriffe von Herrschaft liegt in ihrer Eigenart auch darin,
daß die Herrschaft des Vaters kein eigenes Heilssiegel hat,
sondern dieses entlehnt vom regnum Christi: Kreuz und
Auferstehung. Das Regnum Christi wiederum hat kein angebbares
Mittel seiner Durchführung, seiner Verwirklichung — wie
offenbar ein solches in der Gestalt des Gesetzes jenem
Erhaltungswillen Gottes zur Verfügung steht; es kann keine Rede
davon sein, daß dieses in analoger Weise dem regnum Christi
zur Verfügung gestellt würde. Wollte man letzteres behaupten,
dann stünden wir sofort vor seiner cäsarischen Strukturierung.
Wir erkennen: das innige Zueinander der beiden Herrschaften
bedeutet weder Identifizierung, noch ist ihre Zuordnung auf
dem Wege eines Analogieverfahrens zu gewinnen. Das letzte
Wort wird hier doch eine sorgfältige Bestimmung des Verhältnisses

von Gesetz und Evangelium haben müssen. Aber eben
diese Relation wird nicht ernsthaft bestimmt werden können,
ohne die Doppelung des Herrschaftsbegriffes, wie wir sie
vorzuführen versuchten, wirklich in Rechnung zu stellen. Dann
wird unter der Proklamation der Königsherrschaft Christi
nicht vergessen werden dürfen, daß Gott schon im Regimente
sitzt — unter Gottes Regiment aber darf man die Ohren dem
nicht verschließen, was der Königswille des Sohnes verheißt
und fordert, weil man gerade durch ihn nur um das Regiment
des Vaters weiß. Der Glaube an den «Herrn» Christus wird
immer da nur zu seiner letzten Kraft reifen, wo er erkennt, daß

er selbst es ist, der die Gewißheit der gegenwärtigen Regierung
des «Herrgottes» sowohl begründet als auch überbietet.

Wien. Wilhelm Dantine.


	Regnum Christi - Gubernatio Dei : dogmatische Überlegungen zum Begriff der "Herrschaft"

