Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 15 (1959)

Heft: 3

Artikel: Regnum Christi - Gubernatio Dei : dogmatische Uberlegungen zum
Begriff der "Herrschaft"

Autor: Dantine, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878911

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878911
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Regnum Christi — Gubernatio Dei.
Dogmatische Uberlegungen zum Begriff der «Herrschaft».

Wer sich die Mithe macht, die Wandlungen der religiésen
Sprechweise wihrend der letzten Jahrzehnte zu beobachten,
dem wird auffallen, daf} das einst so geldufige Wort «Herrgott»
immer seltener in den Mund genommen wird, und wenn dies
doch der Fall ist, dann geschieht dies mit einer gewissen Ver-
legenheit; hingegen wird der Begriff «Herrs mit bestimmter
Kraft, Leidenschaftlichkeit und Betonung verwendet, wenn
Christus, sein Werk und seine Person gekennzeichnet werden
soll. Vom «Herrn Christusy, seinem Herrsein oder seiner Herr-
schaft wird heute in einer Weise gesprochen, die den vergange-
nen Generationen eher fremd als vertraut war. In einer eigen-
tiimlichen Weise hat sich offenkundig in der Sprechweise der
Frommigkeit in bezug auf den Begriff «Herrschafty eine Ver-
schiebung vollzogen. Nun liefle sich dazu gewill allerlei an
Griinden und Hintergriinden, an Motiven und Folgerungen an-
fithren und auch, nicht zuletzt, iiber die Frage diskutieren, ob
wir es dabei mit einer mehr oder weniger bedeutungslosen
Modeerscheinung zu tun haben oder mit dem Indiz einer fol-
genreichen Verwandlung des Glaubensgehaltes. Dies aber soll
uns hier nicht weiter beschéftigen; uns interessiert nur die
Tatsache der sprachlichen Verschiebung als solche. Denn sie
zeigt an, daBl der Begriff «Herrschafty oder des «Herrseins»
keineswegs in einer zu allen Zeiten gleichen Weise mit dem
jeweils selben Inhalt gefiillt zu sein scheint. Oder anders aus-
gedriickt: der christliche Glaube vermag unter dem Begriff
«Herr» eine jeweils verschiedene Grofle begreifen, womit auch
Inhaltsfiille und Aussage des Begriffes «Herrschafty als va-
riabel erscheinen. Diese vielleicht banal, weil selbstverstindlich,
erscheinende Feststellung diirfte immerhin von einigem Belang
sein; vielleicht bietet sie den sinnvollen Einstieg in das Be-
denken einer Problematik, von der unter anderem die heutige
leidenschaftliche Diskussion iiber die Grundlagen einer poli-
tischen Ethik nicht unerheblich betroffen sein diirfte.

Zwei Teilfragen, die sich ihrer Gewichtigkeit wegen hier
sofort einstellen, mégen schon jetzt zur Sprache gebracht und



196 W. Dantine, Regnum Christi — Gubernatio Dei

fiir unsere weiteren Uberlegungen aufler Diskussion gestellt
werden. Einmal hat diese knappe Abhandlung nicht die Ab-
sicht, auf das weitschichtige Gebiet der Ithik selbst einzutreten
und die Fragen des Besitzes wie der Ausiibung von Herrschaft
im zwischenmenschlichen Bereich zu erdrtern. Man miilite ja
dann sofort von dem gesamten Fragenkomplex der Gewaltaus-
iibung im menschlichen Bereich iiberhaupt sprechen, ebenso
aber auch das Mitherrschen der Christen mit Christus, also die
Anteilhabe der Gldubigen an der Herrschaft Gottes mit in
Rechnung stellen. Vielmehr wollen wir es hier dabei bewenden
lassen, als Subjekt der Herrschaft das hochste Wesen selbst
in Betracht zu ziehen — der Gebrauch dieser blassen Aus-
drucksweise in diesem Zusammenhang wird sich hernach von
selbst erkldren. Wir werden genug damit zu tun haben, diese
eingeschrinkte Fragestellung wenigstens in ihren Grundziigen
zu bewiltigen. Allerdings soll nicht bestritten werden, dafl diese
rein dogmatische Erorterung durchaus mit der Absicht ange-
stellt wird, Grundlagen zu gewinnen, auf denen die Durchden-
kung des Herrschaftsproblemes im menschlichen Raum weiter-
gefithrt werden konnte.

Zweitens aber soll klargestellt werden, dall jede christliche
Rede von einer Herrschaft Gottes oder Christi den Glauben an
Gott den Schopfer miteinschliefit. Anders kann ja von christ-
licher Theologie iiberhaupt nicht iiber Herrschaft gesprochen
werden. An Auseinandersetzungen mit deistischen, pantheisti-
schen oder gnostischen Versuchungen sind wir hier nicht inter-
essiert, so wichtig ihre Erorterung freilich wére, weil sie viel-
fach verborgener als manche ahnen, auf dem Plane sind. Dal}
aber von Herrschaft in einem absoluten und realen Sinne die
Rede sein soll, ist Voraussetzung unserer Uberlegungen.

Die Herrschaft Christi.

Will man aus dem Neuen Testament das eigentlich Neue in
bezug auf den Begriff der Herrschaft heraushoren, so ist es
ohne Zweifel dies, daf} in ihm das Herrsein und die Herrschaft
Christi bezeugt wird. Und zwar liegt das Entscheidende eben in
dieser Tatsache als solcher beschlossen; alle weiteren, sich
freilich sofort zu Worte meldenden Fragen, ob und wieweit



W. Dantine, Regnum Christi — Gubernatio Dei 197

diese Herrschaft Christi mit der Herrschaft Gottes in Beziehung
steht, sind dieser Tatsache gegeniiber sekundir, was freilich
keineswegs heillen soll, dal ihre Behandlung vernachlissigt
werden diirfte. Man wiirde sich jedoch den Blick fiir das eigent-
lich IIssentielle der neutestamentlichen Botschaft triiben, wollte
man aus allzugrofler Angstlichkeit vor einer Bedrohung des
Monotheismus oder aus irgendwelchen anderen Motiven mit der
Verhiiltnisbestimmung beginnen, bevor man stark und klar die
Rede des Evangeliums von der Herrschaft und dem Herrsein
Christi ausgesprochen hat. Ebenso ist es erst in sekundirer
Hinsicht von dogmatischem Interesse, ob sich etwa in der neu-
testamentlichen Uberlieferung so etwas wie eine langsam vor-
tastende Entwicklung auf diesen Tatbestand hin abzeichnet
oder ob dieser als volle Aussage schon von Anfang an bekundet
ist — wobei gerne dem Historiker zugestanden werden soll,
daBl er diese Frage an die erste Stelle riickt. Aber der Nerv
der neutestamentlichen Aussage ist jedenfalls die Aussage iiber
die enge Verbindung des schon dem Alten Testament gelédufi-
gen Glaubens an die Konigsherrschaft Gottes mit dem Glauben
an Christus; man erinnere sich, um nur die wichtigsten Stellen *
zu nennen, an den Taufbefehl bei Matthéius, an die zahlreichen
Himmelfahrtstexte in Verbindung einer Exegese des 110. Psal-
mes und an die klassische Stelle in Kol. 1, 13, in der expressis
verbis von einer «Konigsherrschaft des Sohnes seiner Liebey
geredet wird, wobei freilich nicht iibersehen werden darf, daf
gerade hier als Subjekt des Handeln der «Vatery in Erschei-
nung tritt. Konigsherrschaft Gottes und Konigsherrschaft
Christi werden somit so enge zusammengeschaut, dafl sie nicht
mehr getrennt werden koénnen; sie bezeichnen einen und den-
selben Tatbestand. Eine Herrschaft Gottes, die nicht Herrschaft
Christi wire und eine Herrschaft Christi, die nicht Herrschaft
Gottes wiire, ist dem Neuen Testament jedenfalls fremd und in
dem bildhaften Begriffe von der «Sessio ad dextram Deiy, die
Christus zugeschrieben wird, hat die Dogmatik seit langem
dieses Kigentliche des christlichen Glaubens gut zum Ausdruck
gebracht. Dall solche Herrschaft Gerichtshoheit, unbedingte

1 Vgl. aber auch die Bergpredigt! Dazu W. Schmauch, Reich Gottes u.
menschl. Existenz nach der Bergpredigt: Konigsherrschaft Christi, ed. W.
Schmauch u. E. Wolf (1958).



198 W. Dantine, Regnum Christi — Gubernatio Dei

Vollmacht und Verfiigungsgewalt in sich schlief}t, ist nach dem
gesamten biblischen Zeugnis so selbstverstindlich, daB dies die
eigentliche Legitimation dafiir darstellt, daf der im Neuen Te-
stament nicht allzuh&ufige Konigstitel fiir Christus in der lehr-
méaligen Uberlieferung der Kirche seinen festen Platz gewon-
nen hat. *

Der Konigstitel ist in der dogmatischen Uberlieferung von
Bedeutung bei der Ausgestaltung der Lehre vom «officium»
oder «munusy Christi geworden; bezeichnenderweise ist es erst
in der Reformationszeit zur Ausbildung des munus triplex ge-
kommen — trotz der Ansitze, die sich bereits bei Eusebius von
Caesarea dazu finden. Die Rolle des munus propheticum ist im
ganzen Zusammenhang von nicht zu unterschétzender Bedeu-
tung, wie iiberhaupt zu urteilen sein diirfte, dal jegliche Be-
vorzugung oder Vernachldssigung eines der drei munera
hochst unheilvolle Folgen fiir das Gesamtverstindnis des
christlichen Glaubens haben kann. Das gilt nicht zuletzt vom
«munus regium», das, einseitig hervorgehoben, dazu neigt, das
Gesamtinteresse des Glaubens fiir sich in Anspruch zu neh-
men, was unweigerlich zu theokratisch-judaisierenden Vor-
stellungen fiihrt. Die heute oft vernehmbare Anklage auf Ver-
tretung einer «Christokratie» meint jedenfalls, gleichgiiltig
ob sie im betreffenden Falle zu Recht erhoben wird oder nicht,
ein solches Verstindnis des koniglichen Amtes, das nicht in der
noétigen Weise vom munus propheticum und sacerdotale mit-
getragen wird. Dabei stoen wir nun freilich auf ein duflerst
folgenreiches Problem, ndmlich das der inneren Struktur des
munus triplex. DaBl es nicht damit getan sein kann, die Ge-
wichte der drei Amter nach einer errechneten, mechanischen
Drittelung zu verteilen, dafl also Prophet, Priester und Koénig
in Christus und seinem Werk sich nicht einfach zu gleichen
Teilen die Waage halten konnen, diirfte wohl auf der Hand
liegen. Denn als der Heilbringer und Versohner ist er letzt-
giiltiger Zeuge der Wahrheit und Konig eines Reiches, das
«nicht von dannen ist». Ja, es mufl sogar behauptet werden:
sein Prophetenamt und seine Konigswiirde sind bestimmt
durch seine priesterliche Vollmacht, mit der er an des Menschen

2 Siehe die Polemik W. Elerts gegen den Konigstitel, Der christl.
Glaube (1940), S. 405 ff.



W. Dantine, Regnum Christi — Gubernatio Dei 199

Stelle getreten ist und diesem den «favor deiy zugewendet hat.
Weder sein Prophetenamt noch sein Kénigsamt ist von einem
allgemeinen Begriff® des Propheten- oder Konigtums zu ge-
winnen, sondern beide werden in ihrer Bedeutsamkeit aus-
schlieflich von seinem priesterlichen Handeln her geprigt.
Sein Wort ist Gottes Wort, ja Er selbst ist der Logos, weil seine
Stimme die Stimme des Guten Hirten ist, der sein Leben fiir die
Schafe 1a6t, und sein Koénigtum vollzieht sich nicht gemifll den
Vollmachten des Pilatus, d.h. es ist nicht césarisch struktu-
riert, sondern triagt als Symbol die Dornenkrone. — Es tut
wohl nicht not, die Irrtiimer und Abweichungen im einzelnen
zu benennen, die mit dieser Erkenntnis abgewehrt werden. Man
koénnte auch so sagen: als Priester ist Christus Prophet und
Konig; sein priesterliches Amt tridgt und bestimmt sein pro-
phetisches und kénigliches.

Selbstredend bleiben auch im Rahmen solcher Bestimmung
noch Gefahren genug. Das priesterliche Amt hat ebenfalls Ver-
selbstindigungstendenzen; es neigt dazu, die beiden anderen
Amter entweder zu verdringen oder aufzusaugen. Und zwar
wird diese Tendenz immer dann besonders erwachen, wenn die
Versohnung statt als Tat Gottes als metaphysische Wesens-
verschiebung, -verwandlung oder -austausch verstanden wird. *
Wir kénnen nun auf das Néhere nicht eintreten; es geniigt, dar-
auf zu verweisen, dall die beiden anderen Amter zwar vom
priesterlichen Amte aus ihre Bestimmung bekommen, dennoch
aber ihr eigenes Wesen und Gewicht durchaus behalten und
behalten miissen, um gerade so wiederum dem priesterlichen
Amte zu seinem rechten Verstande zu verhelfen. Man wird, aufs
Ganze gesehen, sagen miissen, dafl die in der protestantischen
Orthodoxie vollzogene Durchdenkung des officium regium
Christi in einer guten Entsprechung zu jener inneren Struktur
des munus triplex sich bewegte. Denn diese Durchdenkung hat
sich mit der Entfaltung der diesem Amte Christi zugeordneten
Grole des «<regnum» einen nicht nur biblisch begriindeten und
den ganzen Reichtum des Glaubens in sich bergenden Begriff

3 Hier liegt die Berechtigung der lutherischen Sprodigkeit gegeniiber
dem Konigsbegriff. Vgl. E. F. Karl Miiller in Realenz., 3. Aufl., 8, S. 736 ff.

2 An dieser Frage wird es bedeutsam, dall in Kol. 1, 13 Gott als han-
delndes Subjekt erscheint.



200 W. Dantine, Regnum Christi — Gubernatio Dei

geschaffen, sondern in dessen dreifacher Stufung, im triplex
regnum, eine Moglichkeit gegeben, gerade den uns hier beson-
ders beschiftigenden Begriff der Herrschaft sinnvoll zum Aus-
druck zu bringen. Wie Johannes Heckel * einmal im Zuge sei-
ner Luther-Auslegung treffend bemerkt, driickt ja «regnum»
seinerseits wiederum ein Dreifaches aus: die Konigswiirde, das
Konigsregiment und das Konigsvolk. Unser Begriff der Herr-
schaft oder des Regimentes, also der Weise des Herrseins, ist
damit hochst lebendig bezogen auf den Konig selbst wie auch
auf sein Volk, und kann niemals von dieser Bezogenheit abge-
16st gedacht werden. «Herrschafty steht niemals in einem ab-
strakten Rahmen, immer ist diese Herrschaft des Koénigs auch
Herrschaft iiber das diesem Konig unterworfene Volk, wobei
zu letzterem Begriffe noch zu fragen wire, ob er nicht auch in
einem iibertragenen Sinne verstanden werden diirfe, ja miisse,
so daf} die gesamte Schiopfung als lebendig gegliedertes Ganzes
unter diesem Begriff subsumiert werden konnte.

Fiir unsere spezielle Frage nach der Herrschaft ist die Un-
terscheidung von regnum Christi potentiae, gratiae und glo-
riae von aullerordentlicher Bedeutsamkeit. Denn mit Hilfe die-
ser Unterscheidung kann sowohl die Reichweite der Herrschaft
als auch die Unterschiedenheit in der Herrschaftsweise deut-
lich markiert werden. Aber zuvor dréangt sich wieder die Frage
nach dem inneren Verhiltnis dieser drei Reiche auf. Stellt man
nun in Rechnung, dafl das regnum gloriae sich nicht anders als
ein, im iibrigen #ulerst wichtiger und entscheidender, Grenz-
begriff darstellen kann, weil ja das Kschaton sich jeder An-
schaulichkeit entzieht und nur als Verheilung die Gegenwart
bestimmt, und macht man sich andererseits klar, dall auch das
«regnum potentiaey nicht nur reines Credendum ist, sondern
auch keine eigenen signa salutis in sich trégt, vielmehr im
Verheillungswort des Evangeliums seinen Grund hat, das nun
seinerseits wiederum im regnum gratiae beheimatet erscheint,
dann wird sofort deutlich, dal} es sich hierin so verhalten muf}:

5 J.Heckel, Im Irrgarten der Zwei-Reiche-Lehre (1957), S.6—17.

¢ Es wire beispielhaft auf den alttestamentlichen Ausdruck «Herr
Zebaoth» zu verweisen, dessen Deutung auf Herr der Gestirne mindestens
erwiagenswert bleibt, vgl. Koehler-Baumgarten, Lexikon in Vet. Test., Sp.
791 ff. Aber auch an Phil. 2, 10 oder Kol. 2, 15 sei erinnert.



W. Dantine, Regnum Christi — Gubernatio Dei 201

das regnum gratiae trigt sowohl das regnum gloriae wie auch
das regnum potentiae und bestimmt beide in ihrem eigentlichen
Sinne. Mit anderen Worten: dafl Christus «ecclesiam in coelis
triumphantem gloriosissime regit et aeterna felicitate replet. . .»
und dall ebenso Christus <huic universo potenter dominatur,
idque conservat et providentissime gubernat...»? das weill
der Glaube allein aus dem Widerfahrnis des Evangeliums im
Vollzuge der Gnadenherrschaft Christi selbst im inneren Be-
reiche der Kirche Gottes, in der Christus als Koénig geglaubt
und gelobt wird.

Von brennender Aktualitdt aber wird nun diese innere
Struktur des regnum triplex fiir die Frage nach dem Verhélt-
nis der Herrschaft Christi im regnum gratiae und im regnum
potentiae. Was heilit es, dafl er da und dort der Herr ist, und
wie ist seine Herrschaft da und dort beschaffen? Will man
nimlich das Wesen seines Herrseins im regnum gratiae be-
schreiben, dann wird man sich nochmals unserer knappen An-
deutung erinnern miissen, wonach das koénigliche Amt Christi
vom priesterlichen her seine Charakterisierung erfihrt, und
zwar derart, dall das Konigtum Christi nicht nach einer césa-
rischen Analogie gestaltet sein kann, sondern durch die Dor-
nenkrone symbolisiert wird. Man miifite auch daran erinnern,
daf die Auferstehung das Kreuz nicht als ein Durchgangs-
stadium zuriickldft, sondern dieses immer in sich geborgen
behélt. Demnach herrscht Christus mit der Macht seiner ohn-
méchtigen Auslieferung an die Gewalt des Bosen, d. h. durch
das Opfer seiner Liebe. Sein Tod totet den Tod, sein Verzicht
auf Macht gibt ihm seine ihm eigentiimliche Vollmacht. Seine
Regierungskunst, mit der er sich zum Sieger iiber Gewalten im
Himmel und auf Erden aufwirft, ist das reine Geschenk seiner
Liebe.

Was will nun im Verhiltnis dazu die Aussage von Christi
regnum potentiae? Wenn ich recht sehe, 14t uns das Neue
Testament vollig im Stiche, wenn wir in ihm so etwas wie eine
Weise des Herrseins Christi im Raume der Schépfung beschrie-
ben finden wollten. So gewaltig die Aussagen iiber die Ge-
wiBheit dieses seines Herrschens sind — jedoch weder die
Lehraussagen der Briefe noch die méchtigen Proklamationen,

7 H. Schmid, Die Dogmatik der ev. luth. Kirche, 7. Aufl. (1893), S. 267.



202 W. Dantine, Regnum Christi — Gubernatio Dei

die etwa in den Wunderberichten der IKvangelien vorliegen,
lassen eine Angabe dariiber erkennen, in welcher Weise, mit
welchem Mittel dieses sein Regiment iiber alle Welt und alle
Menschen, die Gldubigen und Ungldubigen, sich vollzieht.
Seine Herrschaft wird proklamiert und geglaubt — aber wie
ereignet sie sich?

Es scheint vorerst geboten, das Schweigen auf eine so
gewichtige Frage zu respektieren und ihm standzuhalten! Denn
wir miissen zugestehen: wir kommen hier nicht weiter. Wir
kénnen wohl erkennen, dafl die GewiBlheit der Konigsherrschaft
Christi ein machtiges Motiv fiir die Gestaltung christlicher
Ethik sein kann, ja sein mul. Aber das munus regium vermag
offenbar von sich aus keine Antwort auf die Frage zu geben,
wie sich das Regnum, nun verstanden als Regiment, als Regie-
rungsweise innerhalb des regnum potentiae in der dominatio
mundi gestaltet; ein Hinweis auf die ethische Bedeutsamkeit
vermag doch niemals die Wirklichkeit der Herrschaft iiber die
Schopfung in der Gegenwart zu begriinden. Um so gebieteri-
scher dréngt sich die Notwendigkeit auf, uns umzusehen, wo
sonst im Bereich des christlichen Glaubens eine gottliche Herr-
schaft behauptet wird. In der Tat, die herkémmliche Dogmatik
redet von Herrschaft — und zwar gerade vom ausgeiibten Re-
giment im Bereiche der Schiopfung — und zwar innerhalb der
Lehre von der Providentia Dei. Wir meinen den bekannten
Satz von der «Gubernatio Deiy.

Die Weliregierung Gottes.

Man liiftet kein Geheimnis, wenn man ausspricht, dal} die
gesamte Vorsehungslehre gegenwiirtig zu den gemiedenen und
offenkundig uninteressant gewordenen Provinzen der christ-
lichen Lehre gehort. Jene eingangs vermerkte Wandlung im
religiosen Sprachgebrauch diirfte damit eng zusammenhéngen.
Ohne uns niher auf die Fiille der hier zu erwigenden Motive
einlassen zu wollen, kann doch die Vermutung ausgesprochen
werden, dall offenbar Erkenntnis und Erlebnis der Unbrauch-
barkeit des Vorsehungsgedankens, wie er bis vor wenigen
Jahrzehnten ganze Generationen beherrschte, so nachhaltig
wirken, dal} selbst einige auflerordentlich dankenswerte Neu-



W. Dantine, Regnum Christi — Gubernatio Dei 203

ansétze auf diesem Gebiet vorldufig ohne nennenswertes Echo
zu bleiben scheinen. ® Wohl zu Recht diirfte uns heute stéirker
als fritheren theologischen Generationen zu Bewultsein ge-
kommen sein, dall eine christliche Vorsehungslehre ein sehr
problematisches Unternehmen darstellt, und man ist in der Tat
iiberfragt, wenn man etwa innerhalb der Theologiegeschichte
eine Lehrdarstellung angeben soll, in der diese Problematik
einigermallen gelost erscheint — man verweist dann lieber auf
Andachtsliteratur, Liedgut und Katechismen, sowohl auf den
Luthers wie auf den Heidelberger! Schon der Umstand, daf
herkémmlicher Weise im lutherischen Bereich die Vorsehung
in das Kielwasser einer allgemeinen Schopfungs- und Erhal-
tungslehre, im reformierten Bereich in das der Pridestinations-
lehre geriet, deutet darauf hin, wie unbewiiltigt die letzten F'ra-
gen fiir die Glaubenserkenntnis noch immer liegen. Solches
einzusehen und auch einzugestehen, diirfte notwendig und
hilfreich zugleich sein, ehe man sich in eine Erérterung ein-
1a.Bt.

Denn andererseits — der Glaube wird es sich nicht nehmen
lassen, von der Vorsehung Gottes zu sprechen, denn er weill
um die Treue Gottes, die der von ihm geschaffenen Welt gilt.
Er weil}, daB sie von Gott erhalten, begleitet ®° und regiert wird.
Eben an diesem letzteren haften jetzt unsere Gedanken: Gott
regiert die Welt. Es ist ein so erstaunlicher Satz, dal man in
einem Atemzug fragen mochte: wie kommt der Glaube dazu,
so zu sprechen, und wiederum: wie kiime er dazu, so nicht zu
sprechen? Sprédche er diesen Satz nicht, dann wire es nicht
christlicher Glaube, der sich da zu Worte meldet, es wire nicht
Glaube an Jesus Christus. Damit ist nun freilich schon etwas
eminent Wichtiges gesagt. Iis wiirde ja bedeuten, daf} die Ge-
wiBheit der Weltregierung und Weltherrschaft Gottes keines-
wegs in einer Besinnung auf seine Allmacht griindet. Oder ge-

8 Zu denken wiire an erster Linie an die Providenzlehre in der Kirchl.
Dogmatik K. Barths, dem diese kiithne Inangriffnahme nicht genug zu dan-
ken ist, auch wenn sein Versuch nicht wenig Bedenken hervorruft. 'erner
sei auf 0. Webers «Grundlagen der Dogmatiky verwiesen. Besonders wich-
tig ist auch die Arbeit von J. Konrad, Schicksal und Gott, die in ihrer The-
matik in jiingster Zeit ganz einsam blieb.

9 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, ITI, 3 (1950), S. 102 ff.



204 W. Dantine, Regnum Christi — Gubernatio Dei

nauer gesagt: das Gubernare Dei bedarf einer nidheren Aus-
legung und Bestimmung. Die Aussage kann natiirlich von
einem bloflen Allmachtsdenken herriihren, es kann sich um das
blofie und darum fiirchterliche Wissen handeln, das auf die
Verborgenheit Gottes verweist. Die Bibel in ihren mannigfal-
tigen, hierher gehorigen Aussagen meint es aber gewil} anders:
niamlich als das sieghaft bleibende viiterliche Regiment Gottes
und so auch als die bleibende Konigsmacht Christi. Letztlich
stolen wir auch hier als letzte Begriindung auf das munus
regium Christi, auf das regnum gloriae, da er als Christus Vie-
tor in Erscheinung tritt. Der Satz von der Gubernatio Dei —
und mit ihm die gesamte Vorsehungslehre — blickt also zur
eigenen Begriindung auf den zweiten Artikel, auf Gottes Tat
in Christus hin.

Damit kommt nun aber eine Eigentiimlichkeit der gesamten
Providenzlehre in Erscheinung: sie tridgt sich nicht selbst.
Die Herrschaft Gottes iiber die Welt angesichts der in ihr
waltenden Geschichte und sich ereignenden Geschicke griindet
in der Herrschaft Christi. Man diirfte auch so sagen: die Liehre
von der Providenz und von der Weltherrschaft Gottes hat
ihren Scopus nicht in sich selbst, sondern aullerhalb ihrer in
der Konigsherrschaft Christi — denn ohne diese wire sie
blofles Mysterium, und zwar im Sinne eines Ritsels. Sie ist
aber Gewilheit des Glaubens, der in Jesus Christus ruht.
Mull man dann nicht aber in entschlossener Einseitigkeit die
Vorsehungslehre ganz und gar vom Christusereignis her in-
terpretieren, wie das etwa Karl Barth — am eindriicklichsten
wohl durch sein Wortspiel conservatio-servatio Christi® —
getan hat? Aber ist das in der Tat alles, was wir hier zu be-
denken hitten? Wir erinnern uns: die Herrschaft Christi iiber
das regnum potentiae wird zwar proklamiert als Gewillheit
des Glaubens, aber sie hat keine eigene «signay aufzuweisen.
Wir kamen ja gerade hier nicht weiter; sehen wir doch noch
zu, ob sich nicht doch noch eine Tiire auftut, die uns weiter-
sehen und mehr erkennen lafft.

Es mull nochmals bedacht werden, dafl die Gubernatio Dei
nicht fiir sich steht, sondern eng mit der Lehre vom Concursus
und der Conservatio zusammengehort. Alle drei Aussagen

10 Barth, ebd., S. 86 ff.



W. Dantine, Regnum Christi — Gubernatio Dei 205

zusammengenommen bzw. in ihrer gegenseitigen Bedingtheit
ergeben erst die Fiille dessen, was unter dem Theologumenon
der «Fiirsehung» der Glaube als seine Gewillheit aussagen
mochte. Wiederum ist es auch so, daB jede der drei Aussagen
ihr eigenes Gewicht hat, das ernst genommen werden muf}. So
trostlos die Conservatio in eine Art «Konservierungy absinkt,
wenn sie nicht gesehen wird unter dem Lichte der Gubernatio
Dei, bzw. des Sieges Christi, so leer und inhaltlos zur blofen
Behauptung absinkend wird aber auch die Gubernatio, wenn
sie nicht in der Conservatio ihre echte Voraussetzung behélt.
Das bedeutet aber: das Herrsein Gottes iiber diese Welt 16st
nicht auf, was die Welt erhilt. Der Regent und Herrscher fallt
dem, der seine Schopfung erhélt, nicht in den Arm — es ist ja
ein und derselbe. Die Weise seines Erhaltens ist auch die seines
Herrschens. Und damit stehen wir nicht nur vor der Frage,
sondern auch schon vor einer Antwort auf diese Frage, nim-
lich die nach dem Mittel seines Erhaltens und Herrschens. Um
das zu erkennen, muf} freilich die eben erfolgte Aussage noch
weitergefiihrt und genauer entfaltet werden.

Gottes sieghaftes Gubernare Mundi lduft, wie wir gesehen
haben, seinem Conservare und Concurrere nicht entgegen, son-
dern ist die iiberlegene «Vollstreckung» ** seines Handelns in
und an der Welt. Es ist das zum Ziele fithrende, vollendende
Gewihren seiner Treue, die er dieser Welt hilt. Doch nun muf}
betont werden: die Providentia beschreibt keineswegs ganz
allgemein Gottes der Welt zugewandte Liebe, sondern seine
Treue nach dem Falle oder, genauer, withrend dieses Aons, und
ist somit genau bezogen auf die infralapsarische Struktur der
Welt. Die Welt des siindigen, bosen und unglédubigen Menschen
wird von Gott gehalten, begleitet und regiert und eben nicht
negiert, verachtet und aufgelost. Damit driickt der Glaube an
die Vorsehung Gottes zweierlei aus: einmal die Gewillheit
seiner Treue, die Gott aus seiner ewigen Liebe und in souveréi-
ner Freiheit gewidhrt, und zum anderen das Ja Gottes zur
infralapsarischen Wirklichkeit der Welt heute. Dies zweite
schlieBt aber in gewisser Weise eine Anerkennung der infra.
lapsarischen Struktur des geschépilichen Seins in sich, eine Art
Ingebrauchnahme dessen Ordnung. Der Erhaltungswille Got-

11 Barth, ebd., S. 67, in der Grundthese zu § 49.



206 W. Dantine, Regnum Christi — Gubernatio Dei

tes verneint zwar das Bose und tritt ihm entgegen. Er bandigt
es und formt sich gerade dabei der Ordnungsstruktur des Kos-
mos an, ohne sich deswegen mit dieser zu identifizieren und
sich ihr gar auszuliefern. Das Mittel dieser seiner Erhaltungs-
gnade ist die iiberlegene Hoheit des go6ttlichen Gesetzes, durch
welches der Wille Gottes in einer auswihlenden und zugleich
sich einpassenden Weise die Welt in «Ordnung» hilt. Die Gu-
bernatio Dei setzt die Anwendung des Nomos sozusagen vor-
aus — sie bedient sich seiner, ohne jemals durch dieses zur
Génze repriisentiert zu sein. Gottes Herrschaft, mit der er die
Welt vor ihrer Zerstérung durch das Bése bewahrt, aber eben
noch nicht aus dem Boésen errettet, ist sein Herrsein durch die
Handhabung des Gesetzes. Es ist einerseits Gottes Herr-Sein
innerhalb dieses Aons gemeint und darum ein durch die uns
bekannte Zeit begrenztes, aber es ist eben damit auch ein gegen-
wirtiges und reales Herrschen. Denn indem Gott erhdlt und
begleitet, regiert er auch schon, und das eschatologische Er-
fiilltsein der Gubernatio bedeutet gerade nicht die Vertrostung
auf eine mérchenhafte Zukunft, sondern das jetzt schon in
Kraft und Gewilheit Zur-Stelle-Sein des regnum gloriae. Da-
mit stehen wir aber vor der letzten F'rage unseres néheren
Themas, nédmlich vor der Frage, was denn nun die Gubernatio
Dei mit ihrem uns nun bekannten «Mittely fiir das regnum
Christi potentiae, fiir das wir kein Mittel angeben konnten, zu
bedeuten hat.

Die Zusammenordnung.

Wir versuchen uns nochmals klarzumachen: der Begriff
der Herrschaft begegnet uns in einer zwiefachen Weise, ge-
nauer, in zwei gewichtigen Aussagen der christlichen Lehre,
die zwar untrennbar zusammenhédngen, aber doch unter einem,
voneinander unterschiedenen, Aspekt stehen. Die eine im Rah-
men des munus regium Christi, bzw. des regnum triplex ent-
ziindet sich als Glaubensgewillheit in der Erfahrung des reg-
num gratiae, bekommt ihre ganze Kraft und Dringlichkeit als
Verheilung von dem geglaubten regnum gloriae und steht
darum vor uns als Bekenntnis ohne nédhere Angabe der Weise
ihrer Gestaltung und damit ohne unmittelbare Angabe eines



W. Dantine, Regnum Christi — Gubernatio Dei 207

entsprechenden Mittels ihrer Durchfiihrung. Es handelt sich
somit um reine Proklamation der Herrschaft Christi auf das
regnum potentiae. Die andere Aussage von der Herrschaft fin-
det sich unter dem Stichwort der Gubernatio Dei im Rahmen
der Vorsehungslehre. Der Grund ihrer Gewillheit liegt hier
ebenfalls im Christusereignis, also faktisch im regnum gratiae;
aber der Vorsehungsglaube holt sich zwar seine Gewillheit
aus dem zweiten Artikel, blickt aber in besonderer und sich
selbst beschrinkender Weise auf diese Welt in ihrem Gehalten-
werden zwischen Fall und Eschaton und sieht hier den Willen
Gottes in der Gestalt des Gesetzes am Werke. Im Begriff des
Regnum potentiae und der Gubernatio Dei begegnen sich somit
die beiden Aussagen iiber die «Herrschafty. Beider Bereich ist
der Kosmos, die von Gott geschaffene und erhaltene Welt; beide
Aussagen bekennen die Herrschaft des Einen, aber das reg-
num potentiae proklamiert das Herrsein des dornengekronten
Konigs und damit die sieghafte Vollmacht seiner Liebe wie die
Geltung seines Liebesgebotes, die Gubernatio jedoch die macht-
volle Durchsetzung des gottlichen Willens mit dem Mittel des
Gesetzes und dem diesem entsprechenden Handeln in der Ver-
borgenheit der Schickungen und der Geschichte.

Statuieren wir damit nur einfach zwei unterschiedene Wei.-
sen gottlicher Herrschaft? Steht somit der «Herrgotty dem
«Herrn Christusy, der Regent dem Konig, der Vater dem Sohn
gegeniiber? Gilt es fiir die eine Herrschaft im Gegensatz zur
anderen Partei zu ergreifen — mit all den bekannten Konse-
quenzen, die in der gegenwéirtigen Diskussion iiber die Lehre
von den Ordnungen, von den zwei Reichen oder Regimenten,
aber auch schon in der iiber Gesetz und Kvangelium allzu
leicht und nach beiden Seiten allzu verfiihrerisch sichtbar
werden? Wenn das bisher Erkannte zu Recht besteht, kann es
hier um ein Nebeneinander oder gar um ein Gegeneinander
ebensowenig gehen wie um eine Leugnung der Verschieden-
artigkeit, in der uns die beiden theologisch bestimmten Be-
griffe von Herrschaft begegnet sind. Denn der Satz von der
Gubernatio Dei ist nicht ohne den vom Regnum Christi aus-
sprechbar und umgekehrt. Das gilt nun im strengen Sinne;
kniipft man beide Sitze nur lose aneinander, dann bekommen
sie einen anderen Sinn und konnen dann natiirlich gegenein-



208 W. Dantine, Regnum Christi — Gubernatio Dei

ander ausgespielt werden. Aber sie bedingen in Wirklichkeit
einander, sie setzen sich gegenseitig voraus. Wihrend Gott der
Sohn am Kreuz stirbt und dann aufersteht, bleibt Gott «im
Regimentes — und er ist im Regimente, indem der Sohn
stirbt und aufersteht. Im Kreuzes- und Auferstehungsgeschehen
wird in einem das Gesetz bestitigt und zugleich kommt es zu
seinem Ziel und Ende und nur so gibt es «Evangelium».

Wir sahen ja bereits: die innere Verschrinkung der beiden
Begriffe von Herrschaft liegt in ihrer Eigenart auch darin,
dall die Herrschaft des Vaters kein eigenes Heilssiegel hat,
sondern dieses entlehnt vom regnum Christi: Kreuz und Auf-
erstehung. Das Regnum Christi wiederum hat kein angebbares
Mittel seiner Durchfithrung, seiner Verwirklichung — wie
offenbar ein solches in der Gestalt des Gesetzes jenem Erhal-
tungswillen Gottes zur Verfiigung steht; es kann keine Rede
davon sein, daf} dieses in analoger Weise dem regnum Christi
zur Verfiigung gestellt wiirde. Wollte man letzteres behaupten,
dann stiinden wir sofort vor seiner céisarischen Strukturierung.
Wir erkennen: das innige Zueinander der beiden Herrschaften
bedeutet weder Identifizierung, noch ist ihre Zuordnung auf
dem Wege eines Analogieverfahrens zu gewinnen. Das letzte
Wort wird hier doch eine sorgfiltige Bestimmung des Verhélt-
nisses von Gesetz und Evangelium haben miissen. Aber eben
diese Relation wird nicht ernsthaft bestimmt werden kénnen,
ohne die Doppelung des Herrschaftsbegriffes, wie wir sie vor-
zufiihren versuchten, wirklich in Rechnung zu stellen. Dann
wird unter der Proklamation der Koénigsherrschaft Christi
nicht vergessen werden diirfen, dafl Gott schon im Regimente
sitzt — unter Gottes Regiment aber darf man die Ohren dem
nicht verschlielen, was der Konigswille des Sohnes verheilt
und fordert, weil man gerade durch ihn nur um das Regiment
des Vaters weill. Der Glaube an den «Herrn» Christus wird
immer da nur zu seiner letzten Kraft reifen, wo er erkennt, daf}
er selbst es ist, der die GewiBheit der gegenwirtigen Regierung
des «Herrgottesy sowohl begriindet als auch iiberbietet.

Wien. Wilhelm Dantine.



	Regnum Christi - Gubernatio Dei : dogmatische Überlegungen zum Begriff der "Herrschaft"

