
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 15 (1959)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen.

Jacques Numa Lambert, Aspects de la civilisation à l'âge du fratriarcat. Etude
d'histoire juridique et religieuse comparée. Bibliothèque de la Faculté
de droit et des sciences économiques de l'Université d'Alger, 28. Alger,
Imprimerie Charry, 1958. 168 S.

Die Arbeit zerfällt, wie es der Untertitel andeutet, in zwei annähernd
gleich große Abschnitte.

In den ersten beiden Kapiteln befaßt sich der Autor mit der Familienordnung,

mit Ehe- und Erbgangsproblemen. Er beschreibt in interessanter
Weise unter Vorlage einer großen Dokumentation die Formen des Fratriar-
chates, wie sie uns im alten Vorderen Orient, bei den Sumerern, Semiten,
Ägyptern, bei den Persern und Inselkelten entgegentreten, und zeigt, daß
sich Reste davon bei den Berbern der Kanarischen Inseln und bis in unsere
Zeit bei den Tuareg des Hoggargebirges erhalten haben. Die Gesetze des
Fratriarchates kennen die unbedingte Erbfolge vom Vater auf den Sohn
nicht, sondern nur eine Erbfolge von Verstorbenen auf das nächstälteste
Sippenglied, Bruder, Neffe oder Sohn. Dies gilt meist nur für die regierenden

Familien, wobei sich die Repräsentations- und Herrscherfunktionen
nach diesen Gesetzen vererben, während der Privatbesitz nach dem

Erbgang Vater—Kinder vererbt wird. Legitime Nachkommenschaft ist in dieser

Gesellschaftsordnung wichtig. Legitim ist der Sohn der Hauptgattin,
Kinder der Nebenfrauen sind nicht erbfähig, können es aber durch Adoption
im Falle der Kinderlosigkeit der Hauptgattin werden. Falls keine Söhne
da sind, kann auch die Tochter respektive deren Sohn rechtsmäßiger Erbe
werden. Die Leviratsehe des Alten Testamentes wird dabei auch besprochen
und besonders die Rechtslage des Büchleins Ruth, wobei der Verfasser
allerdings den bedeutenden Artikel von Ludwig Köhler nicht berücksichtigt
(Schweiz. Theol. Zeitschr. 37, 1920). Die feinen Übergänge vom Fratiar-
chat zum Patriarchat werden klar dargestellt.

Im zweiten Teil befaßt sich Lambert mit religionsgeschichtlichen Fragen,

die er wieder auf breitester Ebene, Vorderer Orient und Afrika, behandelt.

Er geht den Spuren von Theogamie und Monotheismus nach und weist
für beides totemistischen Ursprung nach. Das erste Kapitel widmet er dabei
der Gottheit Gennaios, die uns besonders in syrisch-palmyrenischen Quellen
entgegentritt. Er weist Gennaios als Schutzgottheit eines Stammes oder
einer Stadt nach. Dann behandelt er die Götterneunheiten der alten Ägypter,

die Göttersiebenheiten des mesopotamischen Raumes und endlich die
Götterdreiheiten. Im letzten Kapitel: Monothéisme ancien des Libyco-ber-
bères, befaßt sich der Autor eingehend mit dem alten nordafrikanischen
Kult der Tanit, mit dem der dii Mauri, der Schutzgötter der von Rom nicht
bezwungenen Berber. Reiches religionsgeschichtliches und auch folkloristisches

Material bereichert das Buch in wertvoller Weise.

Zürich. Benedikt Hartmann.



Rezensionen 133

H. H. Rowley (ed.), Eleven Years of Bible Bibliography. The Book Lists of
the Society for Old Testament Study 1946-1956. Indian Hills, Colorado, The
Falcon's Wing Press, 1958. vii + 804 S. $7.50.

Die alljährlich erscheinende Book List der englischen Alttestamentier-
Gesellschaft ist jedem am Alten Testament Interessierten ein schlechthin
unentbehrliches Hilfsmittel. Jede Nummer enthält ein Verzeichnis fast aller
in Europa und Amerika erscheinenden einschlägigen Werke. Die hier
unverändert wieder herausgegebenen 11 Jahrgänge bieten darum eine
großartige alttestamentliche Bibliographie der Jahre 1940—1955. Ein Index der
Sachgruppen, in welche das Material aufgeteilt ist, sowie ein Autoren-
Index erleichtern die Benutzung.

Lausanne. Carl A. Keller.

Johann Jakob Stamm, Der Dekalog im Lichte der neueren Forschung.
Vorträge, hrsg. vom Synodalrat der Berner Landeskirche, 1. Bern, Paul
Haupt, 1958. 56 S. Fr. 3.80.

Gegenüber einem eigentlichen Literaturbericht — den wir vom
Verfasser auch noch erwarten dürfen — bietet die vorliegende Schrift den
Vorteil, daß sie die Probleme systematisch vor den Augen des Lesers
entfaltet und darum auch dem Nicht-Spezialisten leicht zugänglich macht.
In einem ersten Teil behandelt Stamm die Fragen der Textüberlieferung,
der Urform und des Ursprungs des Dekalogs, im zweiten Teil die einzelnen
Gebote, um abschließend auf Sonderart und theologische Bedeutung dieses
Textes einzugehen.

Ich möchte zwei Hinweise aufgreifen, die mir besonders fruchtbar
erscheinen. Auf S. 25 f. rechnet der Verfasser damit, daß geschichtliche
Beziehungen bestehen zwischen den Rechts-Institutionen der Gründer Israels
(und damit wohl auch des späteren ZwölfstammeVerbands) und dem in
Mari geübten Rechtsprechen. Wir hoffen dringend, der Verfasser werde die
von ihm angeregte Untersuchung bald selber vorlegen. Sie würde unsere
Kenntnis der Mose-Stiftung entscheidend ergänzen; scheint es doch, als
stünden die Einrichtungen und Ideale des Zwölfstämmebundes eher im
Gegensatz zu der in den Genesis-Erzählungen bezeugten Väterzeit. In der
Schlußbetrachtung S. 55 charakterisiert der Verfasser den Dekalog als im
Heilskult gefeiertes «Freiheitsdokument:», als freudig stimmende Gabe an
das Volk Israel. Möchten wir die Botschaft, daß Gottes Weisung der
Befreiung des Menschen dient und nicht seiner Knechtung, in Zukunft
deutlicher sehen und unsere Arbeit darnach ausrichten.

Lausanne. Carl A. Keller.

Wilhelm Rudolph, Jeremia. Handbuch zum Alten Testament, I, 12. 2. Aufl.
Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1958. XXIV + 301 S. DM 22.50.

Dieser Kommentar, schon bisher als solide und reichhaltige Arbeit
geschätzt, erlebt nach elf Jahren seine zweite Auflage. Die Neubearbeitung
hat den Umfang um etwa zwanzig Seiten vermehrt. In erster Linie ist die
im vergangenen Jahrzehnt erschienene Literatur kritisch gesichtet und ein-



134 Rezensionen

gearbeitet worden, während die großen Linien und die bezogenen Positionen
dieselben geblieben sind. Wichtigere Änderungen betreffen gewisse
historische Fragen. 1956 hat D. J. Wiseman neue, im British Museum
«ausgegrabene» Stücke der sog. Babylonischen Chronik veröffentlicht. Durch sie
sind die politischen Ereignisse der Jahre 608—595 in ein neues Licht
getreten. Der Sieg des Kronprinzen Nebukadnezar über den Pharao Necho bei
Karkemisch (605 v. Chr.), der bisher nur in Jer. 46, 2 bezeugt war, hat nun
eine Bestätigung erfahren, die allerlei bisher angestellte Vermutungen
überflüssig macht. Geschichtlich erhellt worden ist auch die Situation von
Jer. 12, 7—13. Und schließlich kann das Datum der ersten Eroberung
Jerusalems durch die neue Chronik nunmehr auf den 15./16. März 597 genau
festgelegt werden. Lange nicht zu allen alttestamentlichen Büchern
besitzen wir ausreichende, auf den Stand der gegenwärtigen Forschung
gebrachte Kommentare. Umso mehr ist es zu begrüßen, daß Rudolph uns hier
seinen wertvollen Jeremiakommentar in erneuerter Gestalt dargeboten hat.

Basel. Ernst Jenni.

Origène, The Song of Songs. Commentary and Homilies. Translated and
Annotated by R. P. Lawson. Ancient Christian Writers, 26. Westminster
(Maryland) & London, The Newman Press & Longmans, Green & Co.,
1957. VI + 385 pp. Sh. 21/-.

Il y a onze ans que paraissait le premier volume de cette collection
qui, sous l'éminente direction de J. Quasten et de J. Plumpe, se proposait
de mettre entre les mains des spécialistes et du public cultivé des traductions

des ouvrages des Pères. Saluons ce 26e volume qui contient la
première traduction intégrale, en langue moderne, du grand commentaire d'Ori-
gène sur le Cant, des Cant., à laquelle est jointe une traduction des Homélies
sur le même livre.

On sait qu'Origène avait commenté 3 fois l'Ecriture ; d'abord en scolies
explicatives des passages obscurs, ensuite en commentaires développés, enfin

en homélies pour le peuple. Il est à peine besoin de souligner l'intérêt
que représente la réunion en un même volume des deux dernières formes :

la comparaison des méthodes d'Origène s'en trouve facilitée.
Une très courte introduction (p. 3-20) rappelle la place reprise par

Origène dans les études récentes, puis donne les quelques renseignements
élémentaires sur le texte, sur l'interprétation traditionnelle du Cant, des
Cant, et sur celle plus particulière d'Origène : l'église, épouse du Christ,
l'âme, épouse du Christ. Les 30 notes de cette brève introduction renvoient
aux ouvrages qui traitent en profondeur des problèmes simplement
mentionnés. D'une façon générale, la bibliographie est exhaustive jusqu'à la
fin de 1956.

Lawson utilise le texte latin de Rufin pour le Commentaire et celui
de S* Jérôme pour les Homélies, tel qu'il est établi dans l'édition de Bœh-

rens (1925). Quelques renvois, en bas de page, donnent les textes des
Catenae. Les nombreuses citations bibliques sont en caractères italiques.
N'aurait-on pu, dans cette collection, mettre les références de ces citations en



Rezensionen 135

marge, plutôt que de renvoyer le lecteur à la fin de l'ouvrage La traduction,

qui tente de rendre le sens plus que la lettre, se lit facilement. 60 pages
de notes, sans lever toutes les difficultés, essaient d'éclairer les expressions
ou les passages obscurs. On aimerait parfois quelques notes supplémentaires
justifiant le choix des termes fait par Lawson (par ex. Horn. II, 3, p. 287

à 288 : «mammae tuae» rendu deux fois par « the paps of thy virginity »

et deux autres fois par « the paps »).
Nul doute que ce volume contribuera à faire connaître et apprécier

celles de ses œuvres dans lesquelles Origène « s'est surpassé lui-même »,

selon le mot de S* Jérôme, atteignant par l'allégorie les hauts sommets de

la mystique.
Strasbourg. Pierre Geoltrain.

H. A. Oberman, Archbishop Thomas Bradwardine, a Fourteenth Century Augu-
stinian. A Study of his Theology in its Historical Context. Utrecht, Kemink
& Zoon, 1957. XI + 246 S. Fl. 10.—.

Thomas Bradwardina, der sogenannte Doctor profundus, ist einer der
mittelalterlichen Theologen, die bisweilen als Vorläufer der Reformation
angeführt werden. Er war in Merton College, Oxford, ausgebildet und wurde
dort allmählich Professor der Theologie. Im Jahre 1349 wählte man ihn zum
Erzbischof von Canterbury. Kaum 40 Tage nach seiner Ernennung wurde
er aber vom schwarzen Tod entrissen.

Die vorliegende gründliche und klar abgefaßte Untersuchung beschäftigt

sich vor allem mit zwei Problemen, erstens mit der Frage, ob Bradwardina

mit Recht als Determinist bezeichnet werden kann, zweitens, ob er
tatsächlich ein Vorläufer der Reformation war. Das Buch enthält aber
darüber hinaus die erstmalige Gesamtdarstellung der Theologie Bradwardinas
und prüft genau ihre Relationen auch zu verschiedenen mittelalterlichen
Schulen und Theologen.

Der Verfasser zeigt, daß man dem wirklichen Anliegen Bradwardinas
in seiner berühmten Monographie De causa Dei Unrecht tut, wenn man ihn
als einen Deterministen bezeichnet. Zwar finden wir bei ihm deutliche
Tendenzen in dieser Richtung, indem er die göttliche Alleinwirksamkeit so
stark betont, daß er bei jedem Willensakt eine von dem göttlichen
Mitwirken ausgehende «nécessitas antecedens» annimmt. Aber hierin hat man
nur die notwendigen philosophischen Konsequenzen seiner theologisch
motivierten Betonung der göttlichen Souveränität zu sehen. Die Freiheit des
menschlichen Willens will Bradwardina keineswegs verneinen, nur in der
Nachfolge Augustins die «sola gratia» gegenüber dem beinahe alleinherrschenden

Pelagianismus seiner Zeit zur Geltung bringen. Ihm ist die
Prädestination nicht nur Präscienz, sondern effektives Wirken und Mitwirken
Gottes. In seinem Kampfe gegen Pelagianismus und Semipelagianismus
steht er seinem Zeitgenossen Gregor von Rimini nahe, gehört aber nicht
wie dieser der «via moderna», sondern eher der thomistischen Richtung an.
Sünde wird bei ihm wie bei Thomas als das, was keine «bonitas» und
deshalb kein metaphysisches «esse» hat, verstanden. Im Anschluß daran begeg-



136 Rezensionen

nen wir bei ihm einer Tendenz, die Gnade — unpersönlich — in der Richtung
einer göttlichen Allkausalität zu fassen. Trotz reformatorisch klingenden
Sätzen von einer «justificatio sola gratia» gibt es also erhebliche
Unterschiede zwischen Bradwardina und den Reformatoren. Historische
Verbindungslinien kann man auch nicht finden. Dadurch wird er aber der Ehre
nicht beraubt, von den Voraussetzungen seiner eigenen Zeit aus für eine
«evangelische» Theologie gegen den Pelagianismus wirksam gekämpft zu
haben.

Der Verfasser hat einen aufschlußreichen Vergleich zwischen Bradwardina

und Reformation in der Gnadenlehre vollzogen und vor allem seine
Theologie im Rahmen der zeitgenössischen Strömungen und Schulen
beleuchtet. Man könnte wünschen, daß er einen entsprechenden Vergleich mit
den Reformatoren auch in der Prädestinationslehre durchgeführt hätte.
Vielleicht würde sich dann gezeigt haben, daß viele der Argumente in
Luthers De servo arbitrio in der Theologiegeschichte nicht so vereinzelt
stehen, wie man gewöhnlich glaubt.

Lund, Schweden. Bengt Hägglund.

Gerhard Heintze, Luthers Predigt von Gesetz und Evangelium. Forschungen
zur Geschichte und Lehre des Protestantismus, hrsg. von E. Wolf, 10, 11.

München, Christian Kaiser, 1958. 291 S. Fr. 18.25.

Wer nach «Gesetz und Evangelium» fragt, der fragt nach der Gerechtigkeit

in der Gnadenbotschaft des Evangeliums; der fragt danach, wie
Anspruch und Zuspruch, wie der Dienst und die gebietende Herrschaft des
einen Mittlers Jesus Christus zusammenstimmen; der fragt nach der
Begründung der christlichen Ethik. Luther machte die Lehre von der
Unterscheidung von Gesetz und Evangelium zum Thema der Theologie; sie gab
ihm Antwort auf die Frage: Warum tötet Gott, um lebendig zu machen?
Nach Karl Barths programmatischer Schrift «Evangelium und Gesetz»
(1934) sind nur wenige größere Arbeiten zu diesem Thema (bei Luther)
erschienen, die meisten apologetischer Natur : man betont die gegensätzliche
Beziehung von Evangelium und Gesetz und hält unter Berufung auf Luther
daran fest, daß Gottes Gesetz auch außerhalb des Evangeliums von Jesus
Christus begründet und auffindbar ist.

Heintze untersucht nun anhand der Predigt-Praxis Luthers (also nicht
der Theorie) dessen Verständnis von «Gesetz und Evangelium», er
beschränkt sich bewußt auf den homiletischen Aspekt der Sache. Er ergänzt
damit die Untersuchung von W. Joest nach der praktischen Seite, um
zumindest indirekt die Besinnung über dieses Problem zu fördern. Das wird
man jedoch gerade deshalb bedauern müssen, weil der Verfasser zu Ergebnissen

kommt, die imstande sind, die konfessionelle Verhärtung aufzulok-
kern: Die sündenaufdeckende Funktion der Gesetzespredigt werde nicht
sorgfältig gegenüber der Christuspredigt des Evangeliums isoliert, sondern
letzten Endes ihr eingeordnet (S. 76) ; man könne gar nicht haarscharf
unterscheiden, ob der «usus elenchthicus» oder der «usus practicus» oder
der «usus civilis legis» vorliege, denn der eine könne jederzeit der andere
werden, das eigentliche Subjekt des «usus» sei der Heilige Geist (S. 260).



Rezensionen 137

M. a. W.: in Luthers Predigt gebe es kein vom Evangelium abzusonderndes,
abstraktes Gottesgesetz; denn die Sündenerkenntnis werde erst durch das

Evangelium radikalisiert (S. 281). Und die Angst vor einem christokrati-
schen Hineinpredigen in den weltlichen Bereich sei durchaus nicht lutherisch,

vielmehr habe Luther in seinen Predigten zu konkreten Tagesfragen
(z. B. zur Bierverteuerung, S. 204) Stellung genommen (S. 203 ff.).

Gegenstand der Interpretation sind Luthers Predigten über solche
Texte, in denen das Thema «Gesetz und Evangelium» brennend wird:
Predigten über den Dekalog, über die Bergpredigt, das doppelte Liebesgebot
und die Passion Jesu Christi (als das Wort, das zugleich richtet und
freispricht und in die Leidensnachfolge ruft). Die neulutherische These: 1.

Gesetz, 2. Evangelium, lasse sich in Luthers Vollzug seiner Lehre in der Predigt

nicht begründen; die ganze Dekalogauslegung sei nämlich nach dem
als Evangelium (promissio) verstandenen ersten und höchsten Gebot
ausgerichtet (S. 146 ff.). Und in seiner Auslegung der Bergpredigt rede Luther
zwar vom Gesetz im orthodoxen Sinne, er «treibe» es aber nicht (S. 158).
als vermöchte der Prediger tötendes Gesetz und lebendig machendes
Evangelium pädagogisch-methodisch zu handhaben. Luthers Predigt nach 1522,
dem Aufkommen der sog. «Schwärmer» und den ersten Ergebnissen der
Visitation, könne man allerdings nur als eine «glückliche evangelische
Inkonsequenz» (S. 135) bezeichnen — gemessen an dem, was Luther in dieser
Zeit über das Gesetz lehrt. Der Verfasser übersieht also nicht Fragen, die
bei Luther offen bleiben (z. B. angesichts Luthers Haltung im Bauernkrieg
und zur Judenfrage; S. 208 ff.), und bemerkt kritisch: Luthers Begriff des
Gesetzes beinhalte eigentlich nur das gesetzliche Mißverständnis des Willens

Gottes und sei daher nicht geeignet, «die Besonderheit des zu predigenden

Gesetzes auszudrücken» (S. 283).
Das Ergebnis ist im Blick auf die Erkenntnis von «Gesetz und

Evangelium» leider infolge der Begrenzung auf den homiletischen Aspekt
notwendig oft zu allgemein. Wichtige Fragen bleiben offen. Ist Luthers
Auslegung des ersten Gebotes schon christologisch? Oder: Macht nicht die
Tatsache, daß Luther als Prediger zu weltlichen Dingen Stellung nimmt,
das, was er dann sagt, erst problematisch? Oder: Heintze meint, auch der
Christus als «Exempel» sei ein Stück der göttlichen Wohltat an uns
(S. 76 ff.): beginnt aber das Problem nicht erst bei dieser notwendigen
Unterscheidung von Christus als Gabe und Exempel? Ist sein Gebot nicht
auch die Gabe? Auch wäre etwas mehr Interpretation und Beurteilung des

Problems Luther und die Schwärmer und der Schriftgrundlagen für Luthers
Gesetzespredigt nach 1522 bei diesem in der Tendenz und im Ergebnis
hilfreichen Buch wünschenswert.

Berlin-Nikolassee. Ekkehard Borsch.

Jan J. Kiwiet, Pilgram Marbeck. Ein Führer in der Täuferbewegung der
Reformationszeit. Kassel, J. G. Oncken, 1958. 174 S. DM 6.—.

Vor sechzig Jahren machte der Grazer Professor der Geschichte Johann
Loserth zum erstenmal auf die vergessene Gestalt Pilgram Marbecks
aufmerksam. Seitdem sind achtzehn Zeitschriftenaufsätze über Marbeck und



138 Rezensionen

seinen Kreis erschienen. Nach diesen Vorarbeiten war eine wissenschaftliche

Gesamtdarstellung Pilgram Marbecks und seines Einflusses fällig.
Dieser Aufgabe hat sich der niederländische Baptist Jan J. Kiwiet unterzogen.

Pilgram Marbeck ist in der Kirchengeschichte des Reformationszeitalters

eine außerordentliche Erscheinung. Er war von Beruf Ingenieur, der
durch sein ganzes Leben als Fachmann für Bergbau, Wasserbau und
Holzversorgung seinen Unterhalt verdiente. Daneben war er ein Täuferführer,
und zwar derjenige, der das umfangreichste theologische Schrifttum, das

uns aus der Feder eines Täufers des 16. Jahrhunderts erhalten ist, hinterlassen

hat. Also eine Persönlichkeit, in der Theologie und Technik
nebeneinander hergingen.

Im folgenden gebe ich eine Inhaltsangabe der Arbeit Kiwiets und nenne
bei jedem Kapitel die Punkte, wo Kiwiet die Forschung gefördert hat.

In Kap. I wird dargetan, daß in der bisherigen Täuferforschung die
Frage nach der Theologie der Täufer noch offen geblieben ist. Zwar haben
(Kap. II) Lüdemann (1897) und Bergfried (1938) die Theologie des Täufer-
tums behandelt, aber in wissenschaftlich ungenügender Weise, ungenügend
darum, weil sie ihrer Forschung nicht den richtigen Quellenstoff zugrunde
legten. Lüdemann und Bergfried benützten in erster Linie die täuferischen
Gemeinderegeln. Aber diese enthalten keine eigentliche Theologie. Aber
hat denn das Täufertum überhaupt eine eigene Theologie entwickelt? Ja,
aber nur dort, wo es sich mit seinen Gegnern auseinandersetzte, z. B. in
den Schriften von Balthasar Hubmaier, Hans Denck und Pilgram Marbeck.
Die Täufer trieben Theologie nur in der Form der Polemik (Kiwiet sagt:
der Eristik). Kiwiets Absicht ist es, die theologischen Gedanken, wie sie sich
aus den eristischen Werken Marbecks erheben lassen, in ihrem inneren
Zusammenhang darzustellen.

Doch zuerst entwirft er Marbecks Biographie (Kap. III und IV). An
Hand der Quellen, die Loserth und Widmoser veröffentlicht haben, wird das
Aufkommen der Reformation in Marbecks Vaterstadt Rattenberg (Tirol)
zum erstenmal genau untersucht. Sodann wird gezeigt, wie das Täufertum
von Oberösterreich her im Tirol eingedrungen ist. Dadurch wird ein besserer

Einblick in den religiösen Werdegang Marbecks ermöglicht. Die
Straßburger Zeit ist ebenfalls aus den Quellen neu gezeichnet, indem die Ereignisse

und Gespräche nach ihrem historischen Ablauf geordnet werden.
In Kap. V werden Ursprung und Wesen der süddeutschen (oder

oberdeutschen) Täuferbewegung behandelt. Der Zusammenhang mit dem Thema
ist der, daß Marbeck in der Hauptsache unter den süddeutschen Täufern
wirkte. Es liegt Kiwiet daran, herauszuarbeiten, daß das süddeutsche
Täufertum eine ebenbürtige und selbständige Strömung neben dem schweizerischen

Täufertum gewesen ist. Die Schweizer Täufer stritten mit Zwingli
über das sola scriptura, die süddeutschen mit Luther über das sola fide.
Während im schweizerischen Täuferbereich der Begriff der Freikirche als
staatsfreier Kirche im Vordergrund steht, wird in Süddeutschland die
Freikirche als Freiwilligkeitsgemeinde theologisch durchgedacht.

Die geistigen Führer des süddeutschen Täufertums waren Hans Denck



Rezensionen 139

und Hans Hut. Hut war von der eschatologischen Predigt Thomas Münzers,
Denck von der spätmittelalterlichen «Theologia Deutsch» beeinflußt. Den
Gedanken der Glaubenstaufe aber und den einer eigenen neuen
Gemeinschaftsbildung hatten beide durch Balthasar Hubmaier, der wieder von den

Zürcher Täufern angeregt war, empfangen. So entstand der zwischen dem

Luthertum und dem Biblizismus der Schweizer Brüder mitten inne stehende,

spiritualistisch gefärbte süddeutsche Täuferkreis. Es ist ein Verdienst
Kiwiets, von dieser Gruppe zum erstenmal ein deutliches Bild entworfen
zu haben.

In Kap. VI kommt «Die Vorgeschichte des Marbeck-Kreises» zur Sprache.
Hier wird gezeigt, daß aus dem süddeutschen das niederdeutsche und
niederländische Täufertum (mit Melchior Hofmann als Führer) hervorging und
daß die individuellen Spiritualisten, wie Bünderlin, Entfelder und Sebastian
Franck, wahrscheinlich einen Freundeskreis bildeten (die «Bünderlin-
schen»). Bisher hatte man Sebastian Franck nicht recht einzuordnen
gewußt. Während man herkömmlicherweise alle nebenkirchlichen Bewegungen

der Reformationszeit in denselben Topf warf, ist Kiwiet bemüht, eine
zutreffende Gliederung und Abgrenzung der verschiedenen Gruppen zu
geben.

Thema des VII. Kapitels ist «Der Marbeck-Kreis». Oberdeutsche Täufer
vereinigten sich unter Marbecks Leitung zu einem festen Kreis der Marbeck-
Anhänger. Sie trugen einen eigenen Namen: Bilgramiten, auch:
Christgläubige Bundsgenossen. Marbecks Ziel ging aber über die Bildung einer
neuen Täufergemeinschaft hinaus. Er erstrebte den Zusammenschluß aller
Täufer, wobei das Eigenleben der einzelnen Gruppen unangetastet bleiben
sollte. Diese Einigung des Gesamttäufertums ist in den Jahren 1554/55 auf
Versammlungen in Straßburg verwirklicht worden. Marbeck hat diese
Krönung seines Wirkens noch selbst erlebt. Er starb 1556. Bisher waren bloß
die Unionsversuche von Menno Simons bekannt. Erst durch Kiwiet erfahren
wir, daß auch Pilgram Marbeck sich diese Aufgabe gestellt und daß er sogar
mehr Erfolg als Menno gehabt hat.

In dasselbe VII. Kapitel ist auch die Darstellung der Entstehung der
wichtigsten Hauptschriften Marbecks einbezogen. Die «Testamentserläuterung»

ist gegen die Lutheraner, die «Verantwortung» gegen Schwenckfeld
gerichtet. Marbeck steht also zwischen dem Schwenckfeldschen Spiritualismus

und dem Luthertum mitten inne. Kiwiet hat die Daten der Abfassung
der «Testamentserläuterung» und des zweiten Teils der «Verantwortung»
neu festgestellt und außerdem die Reihenfolge der Bücher und Briefe, die
von Seiten Marbecks und Schwenckfelds und ihrer Parteigänger gewechselt
wurden, besser geordnet. In Kap. VIII wird das «Schrifttum des Marbeck-
Kreises nach Inhalt, Quellen, Druckorten, Entstehungszeit und Verfassern»
untersucht.

Die zweite Hälfte des Kiwietschen Buches ist der Theologie Marbecks
und des Marbeck-Kreises gewidmet. Kapitel IX trägt die Überschrift: Der
Bundesgedanke. Marbeck kennt keine Lehre von Gott oder vom Menschen.
Sondern er geht davon aus, daß wir Gott und den Menschen nur in ihrem
gegenseitigen Aufeinanderbezogensein kennen. Gott spricht und handelt,



140 Rezensionen

und der Mensch antwortet, sei es im Gehorsam oder im Ungehorsam, dem

sprechenden Gott. Die Bibel umschreibt dieses Verhältnis mit dem Begriff
des Bundes. Zwingli und später Coccejus betonten die Einheit des alt- und
neutestamentlichen Gottesbundes. Marbeck lehrt die radikale, wesentliche
Verschiedenheit zwischen dem Alten und Neuen Bund. Im Alten Testament
war ein ganzes Volk auserwählt. Im Neuen Testament ist nur derjenige
auserwählt, welcher glaubt. Marbeck begründet damit den Gedanken der
Freiwilligkeitsgemeinde.

Bisher haben die Forscher die Bedeutung, die der Bundesgedanke im
Täufertum (bei den Melchioriten, Hutterischen Brüdern, aber vor allem
bei Marbeck) hatte, nicht erkannt; so z. B. erwähnt F. H. Litteil in seiner
Untersuchung «The Anabaptist View of the Church» (1952) davon gar
nichts. Der eigentliche Urheber der von der Verschiedenheit des Alten und
Neuen Bundes ausgehenden Bundestheologie war, wie Kiwiet zeigt, Hans
Denck.

Auf der Voraussetzung des Bundes beruht Marbecks Ansicht von der
Gemeinde, von der Taufe und vom Menschen (Kapitel X, XI, XII). Obwohl
Marbeck die Gemeinde verteidigt, die sich aus freiwillig beigetretenen
Mitgliedern zusammensetzt, ist er doch nicht der Meinung, daß diese
Freiwilligkeitskirche letztlich durch den Entschluß der Teilnehmer zustande komme.
Sondern die Initiative hat der Heilige Geist. Er sammelt die Gemeinde durch
das äußerlich gepredigte Wort (das geht gegen die Spiritualisten), aber das
Wort ist in seiner Wirkung abhängig von der gläubigen Annahme durch
den Hörer (das geht gegen die Lutheraner, wie Marbeck sie versteht). Die
Antwort des Menschen auf das Rufen des Geistes ist der Anschluß an die
Gemeinde. Marbeck kennt keine individualistische Frömmigkeit. Es gibt
Nachfolge Christi nur in und mit der Gemeinde der Heiligen.

Unter «Heiligen» versteht Marbeck Menschen, die sich für Christus
entschieden haben und ihm in der Kraft des Geistes nachfolgen. Da bei diesen
«Heiligen» der Rückfall in die Sünde jederzeit möglich ist, so darf man nicht
Marbeck (sowenig wie den übrigen Täufern) Perfektionismus vorwerfen.
Es gibt täuferische Kirchenhistoriker (z. B. John Horsch), welche die Wehr-
losigkeit und Staatsabstinenz aller Täufer der Reformationszeit behaupten.
Das ist aber einseitig. Die süddeutschen Täufer (Denck, Hubmaier,
Marbeck) haben den Schwertgebrauch nicht grundsätzlich abgelehnt. Marbeck
z. B. verwehrt es den Gliedern seiner Gemeinde nicht, obrigkeitliche Ämter
zu bekleiden — er stand ja selbst fast während seines ganzen Lebens in den
Diensten weltlicher Behörden —, er verlangt aber, daß sich Magistratspersonen

nicht in religiöse Angelegenheiten einmengen
«Zur Problematik der Taufe» (Kap. XI). Die Schweizer Täufer waren,

als sie die Reihenfolge : zuerst Glaube, dann Taufe aufstellten, biblizistisch
vorgegangen : Es steht so geschrieben. Marbeck greift dieselbe Frage
theologisch an. Die Taufe ist ihm ein gegenseitiger Akt: die Bundschließung
Gottes mit dem Menschen und die Bundschließung des Menschen mit Gott.
Damit ist die Säuglingstaufe ausgeschlossen. Die Wiedergeburt geschieht
nicht durch die Taufe, sondern durch den Glauben, aber durch die Taufe
wird der gläubig gewordene Christ in den Bund mit Gott einverleibt, und



Rezensionen 141

insofern hat die Taufe hei Marbeck eine mehr als nur symbolische
Bedeutung.

Im letzten Kapitel, dem XII. («Der Mensch außerhalb des Neuen
Bundes»), kommt es Kiwiet darauf an, die beiden Pole aufzuweisen, um die sich
Marbecks theologisches Denken dreht. Diese Pole sind nicht Gottes Wirken
und das menschliche passive Empfangen, sondern Gottes Entscheidung und
des Menschen Entscheidung. Dies ist aber, was den Menschen angeht, nicht
pelagianisch zu verstehen, sondern es ist Marbeck bewußt, daß dem
Menschen erst durch die Begegnung mit Christus die Möglichkeit zur Entscheidung

geschenkt wird.
Kiwiets Untersuchung ist, wie vorstehende Überschau gezeigt hat, ein

Neubruch auf breiter Front. Sowohl die biographisch-historische erste
Hälfte der Arbeit als auch die dogmengeschichtliche zweite kommen zu
Ergebnissen, die, von einzelnem abgesehen, der Täuferforschung bisher
unbekannt waren. Damit soll nicht gesagt sein, daß Kiwiets Darstellung
in allem das letzte Wort für sich beanspruchen könne: das Problem des

Spiritualismus (im zweiten Teil der Arbeit) scheint mir noch nicht völlig
ins reine gebracht zu sein. Auch in bezug auf Marbecks Abgrenzung gegenüber

Luther und dem Luthertum (ebenfalls in der zweiten Hälfte) bleiben
noch Fragen offen. Aufs Ganze gesehen, ist aber Kiwiets Wiedergabe der
Marbeckschen Theologie überzeugend und dazu erfreulich durchsichtig, wie
überhaupt die ganze Darstellung durch einen klaren und raschen Fortgang
der Gedanken und Beweisführungen ausgezeichnet ist.

Als Kiwiet seine Abhandlung bereits beendigt hatte, entdeckten Dr. G.
Goeters und Dr. H. Fast in der Burgerbibliothek in Bern einen
Handschriftenband, der von Marbeck selbst und aus dem Marbeck-Kreis
stammende Briefe und Schriften enthält.1 Kiwiet hat diesen Codex nachträglich
noch durchgeschaut und erklärt in einem Nachwort seines Marbeck-Buches,
daß die neuaufgefundene Sammlung viele seiner bereits vorher
niedergeschriebenen Beobachtungen bestätige. Eine gründliche Einzeluntersuchung

des Berner Bandes ist aus der Feder von Dr. Heinold Fast (Emden)
zu erwarten. 2

Zürich. Fritz Blanke.

Torsten Bergsten, Pilgram Marbeck und seine Auseinandersetzung mit Caspar
Schwenckfeld. Sonderdruck aus Kyrkohistorisk ârsskrift 57—58 (1957
bis 1958). Uppsala, Almqvist & Wiksell, 1958. 135 S.

Dies ist noch eine in der zunehmenden Reihe der Monographien, die sich
mit den Nebenströmungen der Reformationszeit beschäftigen. Hier untersucht

der Verfasser den Streit zwischen Pilgram Marbeck und Caspar
Schwenkfeld — der Täufer gegen den Spiritualisten. Es handelt sich dabei

1 Arch. f. Ref.-Gesch. 47 (1956), S. 212—242.
2 Vgl. auch T. Bergsten, Pilgram Marbeck und seine Auseinandersetzung

mit Caspar Schwenckfeld: Kyrkohist. ârsskr. 1957—58 (1958), Seite
39—135.



142 Rezensionen

nicht nur um ein interessantes Streiflicht in der Kirchengeschichte dieser
Epoche. Sondern, insofern als die Gegner je in ihren Bewegungen führende
Gestalten waren, soll die jetzt im allgemeinen theoretisch angenommene
These, daß Täufertum und Spiritualismus als zwei verschiedene
kirchengeschichtliche Größen verstanden werden müssen, konkret unterstützt
werden.

Zuerst zeichnet Bergsten den äußeren Verlauf der Auseinandersetzung.
Während der Jahre 1529—32 waren Marbeck und Schwenckfeld beide gleichzeitig

in Straßburg. Das Verhältnis zwischen ihnen war damals freundlich,
obgleich Schwenckfeld schon in dieser Zeit die Täufer kritisierte. Im Jahre
1542 aber übersetzte Marbeck ein Werk von Bernhard Rothmann unter dem
Namen «Taufbüchlein». Dieses wurde von Schwenckfeld widerlegt, und so

ist die Kontroverse, die die Trennung zwischen Täufertum und Spiritualismus

offenbarte, entstanden.
In den letzten zwei Dritteln der Abhandlung bespricht Bergsten die

theologische Bedeutung der Auseinandersetzung, wobei er die Auffassungen

Marbecks und Schwenckfelds unter den Titeln Erbsünde, Glaube der
Väter, Schwert und Obrigkeit, äußerer und innerer Mensch, Wort und Amt,
Taufe, Abendmahl und Sakramentsbegriff, Christologie, Kirche und
Gemeinde miteinander vergleicht und gegeneinander kontrastiert.

Weil er der Meinung ist, daß die Theologie Schwenckfelds besser
bekannt sei, hat der Verfasser sich mehr auf Marbeck als auf den schlesischen
Laientheologen konzentriert. Hirsch folgend, unterstreicht Bergsten allzusehr

die Bedeutung Zwingiis für die Entwicklung der Schwenckfeldschen
Anthropologie und Abendmahlslehre. Sonst ist diese Untersuchung sehr
genau und lobenswert. Obwohl er in Schwenckfeld einen überlegenen
theologischen Geist sieht, zeigt sich der Verfasser vorurteilsfrei, und seine
Darstellung ist gut dokumentiert.

Kalamazoo, Mich., USA. Paul L. Maier.

Werner Schultz, Schleiermacher und der Protestantismus. Theologische
Forschung. Wissenschaftliche Beiträge zur kirchlich-evangelischen Lehre,
hrsg. v. H. W. Bartsch, 14. Hamburg, Herbert Reich, 1957. 127 S. DM 8.-—.

Der Verfasser möchte Schleiermachers Verhältnis zur Reformation, die
«in ihrer Bedeutung für die letzten Grundlagen der Theologie
Schleiermachers» bisher wenig erforschte «Thematik Katholizismus und Protestantismus»,

näher durchleuchten (S. 7). Denn es stehe fest, daß Schleiermacher
«in hohem Maße» «entscheidende Wesenszüge des Protestantismus»
gewahrt hat (S. 35). Die Frage, der sich die vorliegende Untersuchung
zuwendet, heißt nun: Inwiefern hat Schleiermacher das Anliegen des
Protestantismus vertreten, und inwiefern wird er dem Glauben des protestantischen

Menschen (S. 76) nicht mehr gerecht? Grundsätzlich wird Schleiermacher

dem Protestantismus gerecht, solange er parallel geht etwa mit der
Theologie Bultmanns, während das grundsätzlich dort nicht mehr der Fall
ist, wo er infolge seines griechisch-platonischen Denkschemas von Wesen
und Erscheinung die genuin protestantische Paradoxie im «lutherischen



Rezensionen 143

Urerlebnis der Rechtfertigung» (S. 35) aufhebt — wobei letztlich auch
Bultmanns Theologie als nicht genuin protestantisch kritisiert wird (S. 95).

Zu den entscheidenden Wesenszügen des Protestantismus — das wird in
dem ersten, ein Drittel des Buches umfassenden Teil «Die protestantische
Thematik bei Schleiermacher» entwickelt — gehören: die Selbständigkeit
von Religion und Dogmatik gegenüber Philosophie und Wissenschaft, denn
für die wahre Philosophie und für die wahre Religion bleibe Gott
unerkennbar (S. 12) ; die subjektive Bedingtheit der religiösen Erfahrung und
des philosophischen Denkens überhaupt; die Freiheit als freie Entscheidung
des einzelnen gegenüber jeder ihn bindenden Autorität der Kirche oder
Christi oder der Heiligen Schrift (S. 17) ; der Deus absconditus (Tillich: der
Symbolcharakter der protestantischen Theologie: alle menschlichen Begriffe
von Gott sind inadäquat, S. 16. 23) ; das schlechthinnige Abhängigkeitsgefühl
als das Gefühl der Demut, das Gott allein die Ehre gibt, im Unterschied zu
Hegels Freiheitsgefühl, bei dem die Distanz zwischen Gott und Welt nicht
mehr gewahrt sei.

Andrerseits verdunkle Schleiermacher das Wesen des Protestantismus
durch sein «Harmonisierungsbestreben», weil er die Paradoxie, «das Numi-
nose, Arationale, Heilige» (S. 69) nicht kenne; durch die Vertragstiftung
zwischen Religion und Wissenschaft — die als solche auch bei Bultmanns
Theologie vorliege, denn auch er denke infolge seiner «Trennung von Christus

und Geschichte» letztlich platonisch (S. 44) ; durch die Entwertung der
Zeit — immanentisierte Ewigkeit — (S. 46) ; durch die Unterordnung der
Lehre von der Schöpfung unter diejenige von der Erhaltung, so daß der
Gegensatz zwischen Gott und Welt nicht mehr wesentlich sei (S. 68) ; durch
die vom antik-idealistischen Persönlichkeitsideal bestimmte Christologie
(S. 69 f.) ; durch den nicht-paradoxen Glaubensbegriff; durch die Einordnung

der Liebe in den antiken Gegensatz von Wesen und Sinnlichkeit; und
schließlich durch den stoischen Begriff der Weisheit, im Gegensatz zur
Unvernünftigkeit des Glaubens (S. 87 f.).

Dem Buch ist ein Anhang «Die theologia cordis bei Augustin und
Schleiermacher» beigegeben, in dem der Verfasser aufzeigt, wie die augu-
stinisch-paradoxe Glaubensbewegung bei Schleiermacher zu einer relativ
antinomischen «verharmlost» wird (S. 126).

Leider erfährt man — außer einigen formalen Begriffen — nichts
darüber, was das «lutherische Urerlebnis der Rechtfertigung» sei, von dem
aus die Kritik an Schleiermacher geübt werden soll. Darum wird es auch
zweifelhaft, ob die Frage, die sich der Verfasser stellt, überhaupt
beantwortet wird.

Berlin-Nikolassee. Ekkehard Borsch.

Friedrich Schleiermacher, Über die Religion. Reden an die Gebildeten unter
ihren Verächtern. Hrsg. von Hans-Joachim Rothert. Philosophische
Bibliothek, 255. Hamburg, Felix Meiner, 1958. XIV + 176 S. DM. 6.50.

In der «Philosophischen Bibliothek» des Felix Meiner Verlages sind
die Reden Schleiermachers «Uber die Religion» für die Gebildeten unserer
Zeit neu herausgegeben worden.



144 Rezensionen

Dabei erhebt sich die Frage, ob dieses Dokument einer scheinbar längst
überwundenen Weltanschauung für uns heute noch theologische Relevanz
hat; denn gerade die moderne Theologie gehört ja zu den «Verächtern»
von Religion und Religionsphilosophie im Sinne Schleiermachers. Aber bei
der Lektüre der «Reden» drängt sich einem immer wieder die Frage auf,
ob wir nicht — nur unter dem Mantel einer neuen Begrifflichkeit — weithin
noch jenen Anschauungen von der Bedeutung der religiösen Individualität
und der Zusammengehörigkeit von Religion und Bildung verhaftet sind.
Kämpfen wir nicht bei der Verteidigung des «christlichen Abendlandes» für
Ideale, um die schon der junge Schleiermacher mit größter Leidenschaftlichkeit

gerungen hat?
Doch die «Reden» sind mehr als das Spiegelbild einer vergangenen —

und doch noch lebendigen — Weltanschauung. In diesem Erstlingswerk
Schleiermachers sind theologische Fragestellungen verborgen, die für uns
heute von höchster Aktualität sind. So ist etwa die Methode der Apologetik,
der sich Schleiermacher hier in vollendeter Form bedient, eine ernste Frage
an unsere so abstrakten Predigten. Gewiß, für uns ist der idealistische
Gedanke einer Polarität von göttlichem und menschlichem Geist nicht mehr
vollziehbar, und so ist auch jene Methode der Apologetik für uns unmöglich
geworden. Aber es bleibt eine Frage an uns, ob wir von unseren
Voraussetzungen her, d. h. von dem Wissen um die «Menschlichkeit Gottes», das
rechte Wort in unsere Zeit hinein finden, ob wir in unserem theologischen
Denken ebenso offen für die «Verächter» der Kirche sind, wie es Schleiermacher

gewesen ist.

Eine Gewissensfrage an uns ist auch das Bild, das Schleiermacher in
der vierten Rede von dem Leben der Gemeinde gibt. Man könnte es als
einen Versuch bezeichnen, das allgemeine Priestertum in der Kirche
darzustellen, das «reiche, schwelgerische Leben in der Stadt Gottes». Auch hier
gelten für uns andere theologische Voraussetzungen. Die Verwandlung
der Lehre von der Kirche in Religionssoziologie ist für uns ein Schritt von
der Theologie in die Philosophie. Aber es bleibt eine Frage an uns, ob in
unserer Theologie und in dem Leben unserer Gemeinden das allgemeine
Priestertum genügend zur Geltung kommt.

So können wir nicht eher mit Schleiermacher «fertig» werden, als bis
wir bessere Antworten auf die uns bedrängenden Fragen gefunden haben,
als er sie von seinen theologischen Voraussetzungen her in letzter
Verantwortlichkeit gegeben hat. Deshalb ist sehr begrüßenswert, daß jenes
Werk, daß schon viele Generationen bewegt hat, heute wieder zugänglich ist.

Ein besonderer Vorzug der Ausgabe, die Hans-Joachim Rothert besorgt
hat, besteht in dem angefügten Sachregister, das ein systematisches
Eindringen in diese Schrift erleichtert. Schade ist nur, daß die sehr aufschlußreichen

Anmerkungen, die Schleiermacher selber zwanzig Jahre nach dem
Erscheinen der ersten Auflage geschrieben hat, hier nicht abgedruckt worden

sind.

Mainz-Kastel. Holger Samson.



Rezensionen 145

Gustave Lagny, Le réveil de 1830 à Paris et les origines des Diaconesses de

Reuillg. Une page d'histoire protestante. Paris, Librairie Protestante, 1958.
195 S. Fr. 550.

Das Buch gibt uns einen Ausschnitt aus der Geschichte des französischen

Protestantismus im 19. Jahrhundert. Zunächst wird die Erweckungs-
bewegung in Paris in den Jahren nach 1830 dargestellt, die vor allem von
Genf, aber auch von Basel und vom englischen Methodismus her angeregt
war. Die führenden Gestalten und die verschiedenen (teils innerkirchlichen,
teils separatistischen) Tendenzen der Bewegung werden kurz aufgezeigt.
Hauptsächlich geht es dann um die Gründungsgeschichte der Diakonissen-
Anstalt von Paris-Reuilly. Unabhängig von Theodor Fliedner hat Pfarrer
Antoine Vermeil in Paris die Neubegründung echten, christlichen
Gemeinschaftslebens in weiblichen religiösen Orden als notwendigen Bestandteil
echter Erneuerung der Kirche empfunden. Ebenso sah er die großen sozialen,

caritativen Aufgaben, die nach selbstlosem Einsatz lebendiger Christen
riefen. In Caroline Malvesin fand er die ebenso vom Geist des Réveil
geprägte Helferin für sein großes Vorhaben. 1841 kam es zur Gründung der
zunächst kleinen «Maison des Sœurs de Charité des communions réformées».
Von Anfang an gab der Gründung Vermeils das besondere Gepräge die
Verbindung des Gemeinschaftslebens der Schwestern mit vielfältigen
praktischen Aufgaben (Zufluchtshaus für entlassene weibliche Sträflinge,
Kinderheim, Besserungsanstalt für Mädchen, Fürsorgedienst in den Familien,
schließlich auch Krankenpflege). Im Unterschied zu Fliedner hat Vermeil
der Oberin eine sehr starke Autorität in der Schwesterngemeinschaft
gegeben. Die Geschichte des Hauses wird dann bis 1868 weiterverfolgt. Vermeil

und seine Diakonissen hatten manche Angriffe und Anfechtungen zu
erleiden. Immer wieder kam der Vorwurf, die Gründung der Diakonissenhäuser

sei ein Rückfall in den Katholizismus. Trotzdem haben sich die
Diakonissen von Reuilly bald ihr anerkanntes Daseinsrecht im französischen

Protestantismus gewonnen.
Die vorliegende Darstellung bemüht sich mit recht gutem Erfolg, nicht

nur erbauliche Erzählung, sondern zuverlässiger historischer Bericht zu
sein.

Pratteln, Kt. Baselland. Andreas Lindt.

Elisabeth Moltmann-Wendel, Theologie und Kirche bei Hermann Friedrich
Kohlbrügge. — Beiträge zur evangelischen Theologie, hrsg. von Ernst
Wolf, 25. München, Chr. Kaiser-Verlag, 1957. 64 S. Fr. 5.70.

Kohlbrügge ist in der theologiegeschichtlichen Betrachtung bis heute
meist als ganz isoliertes Phänomen behandelt worden. Man stellte ihn dar
als einsamen Verkünder der alten reformatorischen Botschaft mitten im
Neuprotestantismus, als erratischen Block in der ganz anderen Landschaft
des 19. Jahrhunderts, als merkwürdig unzeitgemäßen Vorläufer der
dialektischen Theologie des 20. Jahrhunderts.

Es ist das besondere Verdienst der vorliegenden Untersuchung, daß

Kohlbrügge hier hineingestellt wird in die historischen und theologischen

10



146 Rezensionen

Zusammenhänge, die ihn geformt und geprägt haben und mit denen er sich
positiv und negativ auseinanderzusetzen hatte. «Kohlbrügges Predigt ist
nicht ein reformatorischer Monolog im 19. Jahrhundert, sondern ein
zeitgebundener Dialog mit den geistigen, kirchlichen und politischen
Bestrebungen seiner Zeit gewesen» (S. 8).

Die Verfasserin entwirft deshalb zunächst eine Skizze der niederländischen

Erweckungsbewegung. Es wird gezeigt, wie Kohlbrügge aus ihr
hervorgewachsen ist und sich dann mit seiner Radikalisierung der
Rechtfertigungslehre scharf gegen sie abgegrenzt hat. Die Verf. sieht
Kohlbrügge in Ansatz und Durchführung seiner Theologie am stärksten
verwandt mit der theologia crucis des jungen Luther. Betont wird, wie sehr
sich Kohlbrügge von Calvin unterscheidet, indem die eschatologische
Ausrichtung des theologischen Denkens bei ihm fast ganz wegfällt. Das zeigt
sich gerade auch in Kohlbrügges politisch-ethischen Ansichten, die in der
bisherigen Kohlbrügge-Literatur noch nie richtig untersucht und dargestellt

worden sind. Wieder wird Kohlbrügge mit den Wortführern der
holländischen Erweckungsbewegung, mit Bilderdijk und Da Costa, konfrontiert.

Während die Entwicklung des «Réveil» in den Niederlanden ausmündete

in die «antirevolutionäre Partei» Groen van Prinsterers und Abraham
Kuypers, hat Kohlbrügge den Reichs-Gottes-Begriff losgelöst von allen
politischen und kirchlichen Bindungen, zugleich aber hat er sich jeder
konkreten politischen Verantwortung entzogen. Sein theologisches Denken ist
im Grunde ganz geschichtslos und findet darum auch keine Beziehung zur
Zeitgeschichte. Darum erschöpft sich seine politische Ethik in unreflek-
tiertem, konservativem Traditionalismus. Die Verfasserin der vorliegenden
Untersuchung sieht auch im Kirchenbegriff Kohlbrügges, wie er sich in der
separierten Niederländisch-Reformierten Gemeinde in Elberfeld realisierte,
vor allem das Fehlen der eschatologischen Blickrichtung. So ist ihr
abschließendes Urteil kritisch: «Das Problem einer weltlichen Ethik ist hier
nie akut geworden, da das Königreich Christi nie als ein kommendes escha-

tologisches Ereignis, sondern nur als eine gegenwärtige, unsichtbare
Erfahrung gedacht ist» (S. 59).

Es ist sicher gut und heilsam, Kohlbrügge einmal auch unter diesem
Aspekt neu und kritisch zu sehen. Manche Zusammenhänge müssen wohl
noch weiter erforscht und durchdacht werden. Aber man wird auf alle Fälle
dankbar sein für diesen wichtigen Beitrag zur Kohlbrügge-Forschung und
damit zur Theologiegeschichte des 19. Jahrhunderts.

Pratteln, Kt. Baselland. Andreas Lindt.

0. G. Myklebust, The Study of Missions in Theological Education. An Historical
Inquiry into the Place of World Evangelisation in Western Protestant
Ministerial Training, with Particular Reference to Alexander Duff's Chair of
Evangelistic Theology. 2. 1910—1950. Avhandlinger utgitt av Egede-
Instituttet, 7. Oslo, Land og Kirke, 1957. 413 S. N.Kr. 29.50.

Nach dem 1955 erschienenen 1. Band des vorliegenden Werkes1 soll
jetzt der 1957 erschienene zweite Band hier seine Besprechung finden.

1 Vgl. die Rezension in Theol. Zeitschr. 12 (1956), S. 496—498.



Rezensionen 147

Die Geschichte der Missionswissenschaft und des Lehrstuhls für diese

Disziplin wird im Zeitraum zwischen 1910 und 1950 dargestellt. Myklebust
arbeitet mit großer Gründlichkeit und einer reichen Verwertung statistischen

Materials. In Kap. 6 behandelt der Verfasser die Periode von 1910 bis
1945, in Kap. 7 verfolgt er die Entwicklung bis zum Jahr 1950, und in Kap. 8

zieht er einige wichtige Schlußfolgerungen. Eine reiche Bibliographie,
Hinweise auf Periodicals, ungedruckte Quellen und Interviews und eine
Korrespondentenliste folgen am Ende des Bandes. Wir bekommen ein
treffliches Nachschlagewerk auch hinsichtlich der im Verlauf eines Jahrhunderts
erschienenen Missionsliteratur in die Hand.

Das Ergebnis der geschichtlichen Entwicklung bis zur Gegenwart darf
dahingehend zusammengefaßt werden: Während in Amerika die vollamtliche

Professur für Missionswissenschaft zum Siege gekommen ist, befindet
sich diese Disziplin auf dem europäischen Kontinent noch weitgehend «im
Vorhof der Heiden». Es existieren wohl da und dort Lehraufträge für
Missionswissenschaft, aber diese Disziplin ist noch selten zum eigentlichen
Examensfach für künftige Pfarrer geworden. Diese unterschiedliche Wertung

des Forsehungsgegenstandes hängt mit drei Typen theologischer
Forschungsmethode zusammen, die als kontinentale, britische und amerikanische

voneinander unterschieden werden können. Der kontinentale Typus
hat es auf Gründlichkeit und originales Denken abgesehen. Der britische
Typus sucht zwischen der vor allem germanischen Systematisierung und
dem amerikanischen Aktivismus eine Mittellinie innezuhalten, während der
amerikanische Typus unter Einbeziehung sämtlicher Lebensgebiete
dynamisch aktiv sich zu entfalten trachtet. Alle drei Typen werden zum Problem
der Missionswissenschaft eine verschiedene Stellung einnehmen. Der
kontinentale, vor allem der deutsche Theologe wird im Streben nach gründlicher

Erforschung des Sachgegenstandes mehr und mehr die Missions-
wissenschaft zu einer besonderen Disziplin ausgestalten wollen. Die Fülle
der Sachgegenstände wird bei dieser Auffassung von selbst dafür sorgen,
daß der Vertreter dieser Disziplin nicht zugleich noch ein anderes Feld
der theologischen Wissenschaft beackern kann. Die britischen Theologen
haben bis jetzt den erwägenswerten Gedanken festgehalten, daß in alle
theologischen Disziplinen so etwas wie ein missionary emphasis
hineinkommen müsse, daß sich aber die Schaffung bestimmter Lehrstühle
erübrige. In Amerika herrscht schließlich die Tendenz, die Missionswissenschaft

zur Basis der gesamten Theologie zu machen, ist doch die Kirche als

ganze in der missionarischen Bewegung begriffen und hat sich mit den

praktischen Problemen auseinanderzusetzen, die sich aus der Begegnung
mit dem modernen Menschen in allen Ländern ergeben.

Wir haben gegenüber allen drei Typen bestimmte Fragen zu stellen:
Kann sich die Missionswissenschaft damit begnügen, wie auf dem Kontinent,
vorab in Deutschland, angestrebt wird, ein besonderer Zweig innerhalb der
theologischen Disziplinen zu werden? Hat sie nicht gerade dann, wenn sie
zum besonderen theologischen Fach geworden und in den Kreis der anderen
theologischen Disziplinen als gleichwertiges Glied aufgenommen worden
ist, das ihr eigentümliche Erstgeburtsrecht für ein Linsengericht verkauft?



148 Rezensionen

Kann sie aber andrerseits, wie das bis anhin in Großbritannien üblich war,
sich damit begnügen, in der allgemeinen missionsfreundlichen Haltung der
Theologieprofessoren personaliter aufzuleuchten, um gelegentlich in
Exkursen oder in Sonderkursen substanziellere Gestalt zu gewinnen? Fordert
nicht gerade das große Stoffgebiet eine Sonderbehandlung der damit
zusammenhängenden Fragen? Wie kann schließlich die amerikanische
Tendenz, Theologie auf einer immer breiteren Ebene zu treiben und alle Gegenstände

des menschlichen Lebens in den Bereich der Überlegungen einzu-
beziehen, vor einer schließlichen Verflaehung schützen, die überall da
eintreten muß, wo man die Konfrontation mit der Heiligen Schrift (in ihrer
Ursprache!) aufgegeben hat und vornehmlich nur noch die erforschten
Wahrheiten anzuwenden sucht?

Zu diesen drei Fragen hinzu kommt noch eine andere Beobachtung, die
sich bei der Lektüre der beiden Bände dem Leser aufdrängt: das Werden
und die Entwicklung der Missionswissenschaft standen sehr stark im
Zeichen des Verständnisses der Mission als sens unique. Das heimliche Motiv
ist dieses und nur dieses : wie ist die heimatliche Kirche und wie sind ihre
Theologiestudenten dafür zu interessieren, daß Missionare in der Vergangenheit

ausgesandt wurden und daß in der Gegenwart der Kirche als ganzer
ein unverlierbarer Sendungsauftrag gegeben ist? Diese Zeit des sens unique
ist aber infolge des Erwachens der Kirchen in Asien und Afrika endgültig
vorbei. Dem hätte die Missionswissenschaft in ihrem ganzen Charakter
Rechnung zu tragen. Ohne die Behandlung bestimmter konkreter Sachfragen
aus Geschichte und Gegenwart kommt der Missionswissenschaftler nicht
aus. Er kann sich aber, wenn er ein verantwortlicher ökumenischer Theologe

ist, nicht damit begnügen, missionshistorisch darzustellen,
missionsgeographisch mitzuteilen und missionstheoretisch ein System zu entwickeln,
sondern er wird es als seine Aufgabe ansehen müssen, die aus der
Geschichte und der Gegenwart ihm gestellten Probleme so zu behandeln, daß
sie als dringliche Fragen für die Kirche von heute bewußt werden und
diese damit vor die Existenzfrage gestellt ist, ob sie noch sendende Kirche
in der Welt sei. Es wird dabei unmöglich sein, die Behandlung bestimmter
Missionsprobleme vorzunehmen, ohne ganz konkrete neutestamentliche
Tatsachen und ganz bestimmte dogmatische Fragen mit in Betracht zu ziehen
und mit zu erwägen. Das macht gerade den Reiz eines solchen
missionswissenschaftlichen Arbeitens aus, daß jeweils bei der Behandlung bestimmter

Sachfragen die Tore ins Neue Testament und in die Dogmatik aufgesperrt

werden dürfen. Ein Missionswissenschaftler, der keine exegetische
und dogmatische Verantwortung mitbringt und betätigt, steht in Gefahr,
mit der Zeit ein langweiliger Dozent zu werden. Auch das Feuer der
Felderfahrung, in dem ehemalige Missionare als spätere Missionsdozenten
haben brennen dürfen, wird einmal erlöschen. Es braucht mehr als das. Es
braucht einen theologischen Eros. Es ist die Frage, ob dieser Eros nicht
in der reinen Fachwissenschaftlichkeit zu ersticken droht, ob man sie Neues
Testament, Systematik oder Missionswissenschaft nennen mag. Wir sehen
es als eine mögliche Aufgabe an, im Dreieck zwischen missionarischen Fakten,

neutestamentlichen Berichten und dogmatischen Fragestellungen sich



Rezensionen 149

zu bewegen und so eine Missionswissenschaft aufzubauen, die weder in
einer kontinentalen Fachwissenschaftlichkeit erstickt noch in britisch
missionarischer Durchpulsung aller theologischen Disziplinen zu wenig
konkrete Gestalt gewinnt noch in amerikanischer Praxis an Tiefgang verliert.
Es versteht sich, daß sich hier sehr viele weitere Fragen stellen, auf die
im Rahmen einer solchen Buchbesprechung nicht eingegangen werden kann.
Wir verdanken es den beiden Bänden von Myklebusts Werk, daß wir zu
solchen Fragen angeregt worden sind.

Basel. Werner Bieder.

Martin Werner, Glaube und Aberglaube. Aufsätze und Vorträge, gesammelt
aus Anlaß seines 70. Geburtstages. Bern, Paul Haupt, 1957. 261 S. Fr. 20.—.

Außer einem Freundeswort im Namen und Auftrag des Kantonalvorstandes

des Vereins für freies Christentum der bernischen Landeskirche
wird diese Sammlung eingeleitet durch einen Brief Albert Schweitzers an
den Jubilar und durch einen von Paul Marti verfaßten Lebenslauf (S. 10

bis 22). Die Aufsätze behandeln neutestamentliche, religionsgeschichtliche,
kirchen-, dogmen- und kunstgeschichtliche, vor allem aber sozialethische
Themen.

«Krieg und Christentum», 1936 verfaßt, gibt für den deutschen Leser
ein in seiner Prägnanz frappierendes Bild der damals drohenden Kriegsgefahr.

Der dogmengeschichtliche Standpunkt, der noch über Harnack hinaus

und in Übernahme des von Albert Schweitzer so sehr betonten Ausbleibens

der Parusie das altchristliche Dogma weithin ablehnt, schimmert
öfters durch. Vor allem ist das der Fall in: Das «apostolische
Glaubensbekenntnis». Hier wird heute noch ohne Abstriche die Position der Be-

kämpfer des Apostolikums von 1892 eingenommen. Das Trinitätsdogma wird
verworfen, weil es dem 4. Jahrhundert angehöre, die Jungfrauengeburt,
weil nur in den späten Schichten des N.T. bezeugt, der descensus ad inferos,
weil ins 2. Jahrhundert, in die frühkatholische Zeit gehörig. Die Frage,
ob nicht alle diese Dogmen letztlich doch im Grundbestand des N.T. wurzeln,
wird nicht gestellt. Hier wird sich von Seiten des «historischen» Christentums

der grundsätzlichste Widerspruch erheben. Es ist ja kein Zufall, daß
sich Karl Jaspers in seiner Jesusdarstellung im Rahmen seiner «Großen
Philosophen», 1 (1957), ausdrücklieh auf Martin Werner beruft. Kann man
angesichts von 1. Kor. 11, 26 behaupten, daß «bei Paulus die Möglichkeit
christlicher Existenz nicht mehr wie im eschatologischen Mythus auf der
vermittelnden Wirksamkeit eschatologischer Sakramente beruht» (S. 193)?
Bei der Lektüre des Stückes: «Der Sinn der Bergpredigt und die menschliche

Gesellschaft» ist man zunächst verwundert, der Schweitzerschen
Interimsethik nicht zu begegnen, sie erscheint dafür an anderer Stelle
(«Christentum und Saekularisation», S. 91). Daß die Weisungen der
Bergpredigt nicht in Tolstoischer Manier unbesehen auf die sozialen Verhältnisse

übertragen werden können, wird anerkannt, andrerseits auch die
schroffe Trennung von Bergpredigt und Sozialethik im Sinne der Zwei-



150 Rezensionen

Reiche-Lehre verworfen, wie überhaupt die sozialethischen Themen am
wenigsten Widerspruch erregen werden, da sie die gemeinchristliche
Haltung einnehmen. Erasmus wird als Stammvater eines freien Protestantismus
gefeiert (S. 64) — man vergleiche damit etwa zum Kontrast die Erasmus-
Darstellung von Heinrich Weinstock, Die Tragödie des Humanismus —,
die Lehre von der Erbsünde mit Schiller, Herder und Goethe als
pessimistische Verleumdung des Menschen abgelehnt (S. 112 u. ö.). Auf ein
Versehen sei noch aufmerksam gemacht : Luther war Eisenacher, nicht Magdeburger

Lateinschüler, als er von Frau Cotta eingeladen wurde (S. 36).
Das Werk vermittelt einen interessanten Einblick in das Wollen und

Denken des freien schweizerischen Protestantismus, wie er so wohl
nirgends mehr auf dem europäischen Kontinent vorkommt.

Freiburg i. Br. Wilhelm August Schuhe.

Emil Brunner, Das Ärgernis des Christentums. Fünf Vorlesungen über den

christlichen Glauben. Zürich, Zwingli-Verlag, 1957. 110 S. Fr. 6.75.

Fünf Vorlesungen, die Brunner als international anerkannter Meister
seines Faches in Chicago und Glasgow gehalten hat, erscheinen hier, ins
Deutsche übertragen von H. H. Brunner. In volkstümlich schlichtem Stil
führt der Verfasser aus, daß die großen Themen der christlichen Glaubenslehre

das Nachdenken (heute nicht weniger als einst bei den Griechen) zu
energischen Widerspruch herausfordern: vernunftwidrige «Ärgernisse» —
dennoch Wahrheit und Heil der Menschheit! Es ist kaum anzunehmen, daß

er damit seinen schottischen und amerikanischen Zuhörern überraschend
Neues gesagt hat; deutschen theologischen Lesern aber bietet das Büchlein
eine willkommene Zusammenfassung der Hauptanliegen seines Lebenswerkes

auf knapp 110 Seiten. Also dürfen wir hier nicht eine detaillierte
Dogmatik und Ethik erwarten, sollten vielmehr dankbar sein für solchen
autoritären rückschauenden Überblick.

1. Paradoxon: Wir finden Gott nicht in «mystischen» Erlebnissen, auch
nicht durch philosophische Ideenbildungen. «Durch an sich unsichere biblische

Berichte aber spricht Gott zu uns sein eigenes, ewiges und unbedingt
gewisses Wort» (S. 23).

2. Paradoxon: So offenbart Er sich als der dreieinige Gott. Doch «nicht
die von der Kirche herausgearbeitete Lehre von den drei Personen und
ihrem Verhältnis innerhalb der einen Gottheit ist die wahrhaft biblische
Trinitätslehre, sondern das Mysterium der göttlichen Barmherzigkeit
ist dort der Gegenstand gläubiger, anbetender Verehrung... Die Bibel
lehrt, daß das Geheimnis des Vaters durch den Sohn geschichtlich geoffenbart

sei, und daß diese Offenbarung des Sohnes nur durch den Heiligen
Geist zur Erkenntnis des Menschen werden könne. Sie stellt sozusagen die
göttlichen Personen nicht nebeneinander, sondern hintereinander Nicht
ein prophetisches Wort ist die höchste und letztgültige Offenbarung
Gottes», sondern, «daß der Offenbarer Jesus und der Offenbarte, Gott in seinem
Geheimnis, derselbe ist..., das ist die christliche Botschaft» (S. 45 f.).



Rezensionen 151

3. Paradoxon: Und nun zum Menschen! «Das wesentlich Menschliche ist
sein Personsein und damit seine Fähigkeit, mit Gott zu reden und zu
antworten.» «Solcher Verantwortlichkeit aber liegt die Bestimmung zur
Gemeinschaft mit Gott zugrunde. Darum ist nicht die Vernunft, nicht der
schöpferische Geist das wahrhaft Menschliche, sondern die Liebe, der alles
Schaffen und alles Denken untergeordnet ist» (S. 56 f.). «Geschaffen nach
dem Bilde Gottes», befindet sich der Mensch in Wirklichkeit dennoch zu
seiner Bestimmung und zum Schöpfer selbst «im Widerspruch». «Er kann
sich kraft dessen, was ihm der Schöpfer gibt, vom Schöpfer emanzipieren
und sich selbst zum Herrn des Lebens machen. Das ist es, was die Bibel
die Sünde nennt» (S. 58). — «Nicht die Sinnlichkeit vergiftet den Geist,
sondern der Geist in seiner Gottlosigkeit vergiftet die Sinnlichkeit» (S. 60).
«Sünde ist nicht Schicksal», sondern «Tat und Zustand zugleich» (S. 63 f.).
«Ursünde», nicht «Erbsünde», sei dafür die rechte Bezeichnung, aber «die
Einsicht in die Unfähigkeit des Menschen, sich selbst wieder zu dem zu
machen, wozu er durch göttliche Schöpfung bestimmt ist, bildet das Tor zur
Erkenntnis der rettenden Gnade Gottes, in der der christliche Glaube
besteht und durch die er das Heil der Welt ist» (S. 70).

4. Paradoxon: Denn der lebendige Gott ist in seiner Haltung uns gegenüber

nicht unveränderlich, wenngleich er in seinem Wesen unveränderlich
ist» (S. 74). — Zuerst zürnt er dem Sünder und verdammt ihn. Christi
Kreuz, ihm von Gott auferlegt, da er sich unter die Sünder begab, erweist
es. Doch da er mit diesen Verdammten in die tiefste Not hineinstarb, vergab
Gott uns um seiner Sündlosigkeit willen alle Sünde. In seiner Auferstehung
ist das bestätigt. — Man meine nicht, daß in solcher Überlegung (des
Apostels Paulus) «unreligiöser Gebrauch juristischer Kategorien» eine Bolle
spiele (S. 76), sondern, wennschon juristisch ausgedeutet (insbesondere
durch Anselm), ist das nichts anderes als «das Wunder der Liebe des heiligen

Gottes» (S. 77). Durch «das Sühnopfer Christi» werde freilich nicht Gott
versöhnt, wohl aber die Menschen, eben weil «durch den Tod Jesu die
Wirklichkeit des göttlichen Zorns beseitigt» (S. 86) und Gottes Erbarmen mit
den Bußfertigen erwiesen sei.

5. Paradoxon: So hat Christus «ein für allemal» unsere Versöhnung
«vollbracht» (S. 94). Doch dieser «Jesus Christus, gekreuzigt unter Pontius
Pilatus im Jahre 30, ist keine bloß historische Persönlichkeit... Er ist der
lebendig gegenwärtige Herr, das lebendige Haupt seines lebendigen
Leibes, der Kirche Ja, er ist unsere Zukunft» (S. 96). «Denn das Reich,
in dem wir Bürger sind, ist in den Himmeln, und aus ihm erwarten wir auch
als Retter den Herrn Jesus Christus, der unsern Leib der Niedrigkeit
verwandeln wird, so daß er gleichgestaltet wird seinem Leib der Herrlichkeit
(Phil. 3, 20).» Das läßt sich nicht von uns aus «fortschrittlich» erreichen,
sondern «die Hoffnung, die wir in Jesus Christus haben, geht über alle
Geschichte hinaus» (S. 105), ist einzig und allein auf Gott gegründet.

Diese «hauptsächlichen Ärgernisse» will B. nicht rational auflösen, um
am Ende doch ihre Vernünftigkeit aufzuzeigen, immerhin aber arbeitet er
sie denkerisch heraus, allerdings nicht allzu radikal und konsequent; er ist
nicht religionsphilosophischer Agnostiker, sondern biblischer Gnostiker,



152 Rezensionen

wiewohl akademisch geschult — und darum behutsam an gewissen gefährlichen

Ecken. Immerhin redet er nach traditioneller Theologenart nicht nur
vom allmächtigen Schöpfer, heiligen Herrn und Vater Jesu Christi, sondern
von «Gott» (theos der Griechen, wohl auch des Paulus und Johannes), ja vom
«Wesen Gottes» und nicht nur vom Walten, Sichverbergen und Sichoffenbaren

dieses Fernen und Nahen. Andererseits verschweigt er den «Teufel»,
obzwar dieser uns näher ist als Rock und Hemd (Luther). Darum bleibt B.s
Sündenlehre auch beschränkt auf eine Theorie vom «Menschen im
Widerspruch». Er billigt auch der Philosophie zu, daß sie «die Wahrheit» erstrebe
und erkenne, statt ihr (auf Grund des biblischen Wahrheitsbegriffes) eben
das nachzusagen, worum sie sich einzig bemüht, nämlich: die Wirklichkeit
(das Seiende) richtig zu erkennen. — Indes, jeder Denker ist irgendwo
inkonsequent. Warum sollte es nicht auch ein Theologe von hohem Rang sein?

Wien. Erwin E. Schneider.

Heinrich Ott, Eschatologie. Versuch eines dogmatischen Grundrisses.
Theologische Studien, 53. Zollikon, Evangelischer Verlag, 1958. 74 S. Fr. 6.70.

Die vorliegende Studie geht auf eine im Jahre 1956 an der Universität
Basel gehaltene Vorlesung zurück. Daher erklärt sich die sehr knappe
Abhandlung an sich weitschichtiger Probleme und der Verzicht auf einen
umfangreichen wissenschaftlichen Apparat. Der Verfasser möchte existen-
tiale Theologie in bezug auf die Eschatologie treiben. In Anlehnung an
Gedanken von Karl Barth und in Auseinandersetzung mit Rudolf Bultmann
sucht er nach einem Weg, der nicht einfach zu einer heilsgeschichtlich-objek-
tivierenden Darstellung führt; auf der anderen Seite möchte er sich davor
hüten, einer Eliminierung der Dimension des Zukünftigen das Wort zu
reden, wie es sonst bei einer existential-subjektiven Betrachtung üblich ist.

Es fehlt uns hier der Raum, den ganzen Gedankengang der Studie
nachzuzeichnen. Es seien hier nur einige interessante Punkte herausgegriffen.
Sehr schön wird auf S. 9 ff. gezeigt, daß Eschatologie nicht Beschreibung
eines endzeitlichen Zustandes ist, sondern Entfaltung unserer Begegnung
mit dem Kyrios als dem Eschatos. Die Struktur des Eschatologischen ist
'apokalypsis', Enthüllung dessen, was jetzt schon Geltung hat. Im Anschluß
an den Satz 'Der Auferstandene ist der Kommende' (Karl Barth) 1 versteht
Ott unter Eschatologie «nichts anderes als die theologische Entfaltung der
Theophanie des auferstandenen Herrn» (S. 25). An der Leibhaftigkeit des
Auferstandenen ist festzuhalten. Allerdings darf diese Leiblichkeit nicht

1 Damit erledigt sich für den Verfasser das Problem der Naherwartung

und der ausgebliebenen Parusie von selbst, weil die Erscheinungen
des Auferstandenen als Erfüllungen der betreffenden Jesusworte verstan
den werden. Es entsteht aber sofort ein neues Problem. Mit Himmelfahrt
wird das Eschaton «unterbrochen». Welches ist der Sinn dieser Zwischenzeit?

Dieses «schwierigste Problem der Eschatologie überhaupt» (S. 26)
bleibt ungelöst. Zur Naherwartung vgl. auch S. 64 ff.



Rezensionen 153

physiologisch interpretiert werden, sondern sie muß existential verstanden
werden. Was damit gemeint ist, wird in den leider sehr kurz geratenen
Ausführungen auf S. 22 f. nur der Spur nach klar. An diesem u. E. für die

ganze Konzeption des Verfassers entscheidenden Punkt müßte nochmals
neu angesetzt werden unter gründlichster Auswertung der neutestament-
lichen Berichte. Auch ist es fraglich, ob es angeht, den Begriff 'Reich Gottes'
bei der zentralen Stellung, die er im N.T. einnimmt, nur als Rahmenbegriff
zu verstehen, weil alles Weitere (gemeint sind die S. 36—74) diesen «erfüllt
und in bestimmter Weise auslegt» (S. 35). Volle Zustimmung kann man den

Ausführungen über ewiges Leben und Unsterblichkeit geben. Gemäß dem
methodischen Ansatz des Verfassers ist es unsinnig, über das ewige Leben
«Mutmaßungen anzustellen, 'wie es dann wohl sein möchte'» (S. 37). «Sätze
über das ewige Leben sind nichts anderes als Bekenntnisse zu Gott, welcher
der Eschatos ist und als solcher das Telos unseres Daseins» (S. 38). Die
platonische Unsterblichkeitslehre wird abgelehnt, da sie dem Ernst des
Todes nicht gerecht wird. Die Antwort auf die vielbehandelte Frage nach
dem Zwischenzustand der abgeschiedenen Seele muß hinausgeschoben werden,

solange das Zeitproblem noch ungeklärt ist. Nicht überall auf Zustimmung

werden die Ausführungen über das 'Tausendjährige Reich' stoßen.
Das Millennium als heilsgesehichtliche Zwischenstufe wird fallen gelassen;
es kann nur existential auf das Wachstum im Glauben gedeutet werden
als eine «Leitidee der christlichen Ethik» (S. 66) ; «Im Leben des Einzelnen
und in der Geschichte kann es je und je 'vor dem Ende noch einmal Licht
werden'» (S. 67). Das Jüngste Gericht schließlich bedeutet das Offenbarwerden

der Sünde im Lichte des Kreuzes (S. 68). Apokatastasis und ewige
Verdammnis werden nicht gegeneinander ausgespielt, sondern beide
nebeneinander stehen gelassen als Möglichkeiten der Explikation des Kreuzes
(S. 73).

Aus dieser kurzen Aufzählung ersieht man, daß viele neue und fruchtbare

Gedanken auftauchen. In der Tat erhält man manche wertvolle
Anregung. Der Verfasser möchte ja seinen Versuch als ein Wagnis aufgefaßt
wissen (S. 3), gleichsam als ein Paradigma, wie existentiale Theologie zu
treiben sei. So denkt er ganz aus der Begegnung mit dem Kyrios als dem
Eschatos heraus. Damit ist die Stärke und die Schwäche seiner Position
umrissen. Man hat der existentialen Interpretation biblischer Texte
vorgeworfen, daß sie zu einer punktuellen Verengung des Kerygmas führe.
Hier wäre zu fragen, ob nicht die existentiale Interpretation des Verfassers
in der Eschatologie, obwohl das futurische Element beibehalten wird, gegenüber

dem biblischen Reichtum notwendigerweise eine Verarmung bringen
muß. Diese Feststellung soll den Wert der Arbeit in keiner Weise
herabmindern. Im Gegenteil: man wünscht ihr in der heutigen Zeit weiteste
Verbreitung. Leider steht diesem Wunsch die sehr schwierige Sprache des
Verfassers mit vielen vermeidbaren Fremdwörtern entgegen (z.B. koextensiv,
Diastase, proleptisch, Implikation u. a. m.), so daß wohl nur Theologen und
Akademiker zu diesem Buch greifen werden.

Diegten, Kt. Baselland. Heinrich Baltensweiler.



154 Rezensionen

Joseph Andreas Jungmann (S. J.), Missarum sollemnia. Eine genetische
Erklärung der römischen Messe. 1. Messe im Wandel der Jahrhunderte. Messe
und kirchliche Gemeinschaft. Vormesse. 2. Opfermesse. 4., erg. Aufl. Wien,
Herder, 1958. XXIII + 633; VI + 659 S. Sch. 280.—

Missarum solemnia. Nachträge zur dritten Auflage (1952). Wien, Herder,
1958. 23 S. Sch. 9.—.

Daß ein wissenschaftliches Buch von über 1200 Seiten in kaum mehr als
zehn Jahren vier Auflagen erreicht, daß es in ebensoviel Sprachen übersetzt

wurde, ist gewiß ein Zeichen hervorragender Qualität. Und in der Tat,
dieses Zeichen täuscht nicht : Jungmann's Buch ist ohne Zweifel das
gegenwärtige Standardwerk über Geschichte und Sinn der römischen Messe

geworden.
Das Buch zerfällt in vier Teile: eine Geschichte der Messe von der

UrKirche bis zu Pius X. (1, S. 7—221) ; eine Untersuchung über Wesen und
Gestaltung der Messe in der kirchlichen Gemeinschaft (1, S. 223—337) ; eine
sehr eingehende geschichtliche und theologische Beschreibung der Messe

in ihrem rituellen Verlauf (3. Teil: Die Vormesse, 1, S. 339—633; 4. Teil:
Die Opfermesse, 2, S. 1—576). Nachträge zur dritten Auflage (die auch
separat erhältlich sind, 2, S. 577—597), sowie Register (Schriftstellen;
Quellen; Namen, Sachen, Formeln, 2, S. 599—659) schließen das Werk ab.

Eine eingehende Würdigung und Stellungnahme würde Seiten
beanspruchen. Man wird sich also mit kurzen Hinweisen begnügen müssen.

Der Untertitel gibt dem ganzen Werke sein Gepräge: es handelt sich
nicht um eine Geschichte des christlichen Gottesdienstes, sondern — auch
im ersten und im zweiten Teil — um ein Buch über die römische Messe.

Für den streng römisch-katholischen Verfasser scheint das zwar dasselbe
zu sein, ist für ihn ja die Messe der Ort, zu dem «allsonntäglich das ganze
christliche Volk zusammenströmt» (1, S. V). Daher wohl eine ziemlich
kritiklose Beschreibung all der Neuerungen, die die römische Messe vom
urchristlichen und altkirchlichen Gottesdienst unterscheidet, wie auch eine
vorsichtige Zurückhaltung der heutigen liturgischen Bewegung gegenüber
(1, S. 212 ff.). Es verwundert also nicht, wenn Jungmann kaum etwas
unternimmt, um die Homilie aus ihrem verschrumpften Dasein zu befreien
(1, S. 583 ff.), oder wenn er die reformatorische Kritik an der Messe im
großen und ganzen ignoriert (siehe 1, S. 174 ff.; 187 f.; 2, S. 283). In dieser
Hinsicht sei auch darauf hingewiesen, daß dem Verfasser von Luther nur
die Formula missae et communionis (dreimal erwähnt, ohne Zitat), die
Deutsche Messe (einmal erwähnt, ohne Zitat), und Eyn sermon von dem
newen Testament (ein Zitat aus zweiter Hand) bekannt zu sein scheinen,
daß Calvin nur einmal erwähnt wird und Zwingli überhaupt nicht. Die
nicht-römischen Autoren, bis auf H. Lietzmann und G. Dix, sind auch nur
spärlich zu Rate gezogen.

Die präzise und gewollte konfessionelle Ausrichtung des Buches, hat
man sie einmal in Kauf genommen, vermindert aber keineswegs die
Bewunderung für die stupende liturgie-geschichtliche Erudition des
Verfassers. Sein Buch wird dadurch ein unerläßliches Nachschlagewerk. Und



Rezensionen 155

daß er mehr als 1200 Seiten streng wissenschaftliche Theologie, die nie
zum Gähnen lockt, zu schreiben imstande war, ist ein Kunststück, für das

man ihm dankbar sein muß.
Neuchâtel. Jean-Jacques non Al/men.

Manfred Mezger, Die Amtshandlungen der Kirche als Verkündigung, Ordnung
und Seelsorge. 1. Die Begründung der Amtshandlungen. München, Chr.
Kaiser, 1957. 274 S. Fr. 18.35.

Gleich nachdem man mit dem Studium des angeführten Buches begonnen
hat, erhält man das bestimmte Gefühl, es mit einer sehr bedeutungsvollen
Arbeit zu tun zu haben.

Der erste Band, der hiermit angezeigt wird, hat einen prinzipiellen und
einen praktischen Teil. Im prinzipiellen Teil werden die Amtshandlungen
als Verkündigung, als Ordnung und als Seelsorge betrachtet. Der praktische
Teil, dem eine Fortsetzung folgen soll, behandelt die Taufe, «gleichsam als
Modell». Der Gedanke des Verfassers, an wenigen Modellen theologisch und
methodisch den Begriff und Sinn der Amtshandlungen darzustellen, ist auch
deshalb interessant, weil man auch auf anderen Wissenschaftsgebieten als
methodische Hilfsmittel Modelle verschiedener Art anwendet.1

Bei der Besprechung der Verkündigung als «Proklamation», Ausrufung
der Königsherrschaft Gottes, weist der Verfasser darauf hin, daß das
Interesse auf dem «Akustischen» liegt, auf dem Phänomen der Stimme: «Vox
clamantis» (Matth. 3, 3). Dieser Begriff der Verkündigung ist angefochten
im Sinne des Faustischen: «Ich kann das Wort so hoch unmöglich schätzen.»
In diesem Zusammenhang wird W. Stählin zitiert, «Um was geht es bei der
liturgischen Erneuerung?», der geltend macht, daß die Liturgie im Gegensatz

zur Predigt sich nicht nur an das Ohr, sondern in Farben und Lichtern,
Zeichen und Gebärden zugleich an das Auge wendet.

Ähnliche Gesichtspunkte werden im Heimatlande des Rezensenten
angeführt. In Svenska Dagbladet (7. 2.1958) schreibt einer der ersten
Fürsprecher und Verteidiger einer kirchlich-christlichen Kultur im Norden,
fil. dr. Knut Hagberg, es sei unbestreitbar, daß gerade heute eine liturgische
Strömung über die Welt geht. «Hängt sie nicht mit einer physiologischen
Veränderung bei dem Menschen zusammen? Man kann die Bedeutung von
Illustrationen in Büchern und Zeitungen erwähnen und auf das Kino und
Fernsehen hinweisen. Ist es da nicht ganz natürlich, daß das Visuelle auch
eine neue Bedeutung innerhalb unserer schwedischen Kirche erhält? Der
liturgische Schmuck spricht seine klare kirchliche Sprache für die Augen.
Jede Geste, die der Priester am Altare macht, ist eine Predigt, die dem
visuell Eingestellten eine gleich große biblische Verkündigung gibt wie
eine Masse von Worten.» Manchmal sind die Menschen, schreibt Hagberg,
hauptsächlich auditiv eingestellt gewesen. «So war es sicher in der antiken
Welt, in der Jesus auf Erden lebte; die antike Literatur war dazu bestimmt,
laut gelesen zu werden, die biblische Erzählung über den äthiopischen
Hofmann, der gefragt wird: .Verstehst du auch, was du liest?', zeigt, daß er laut

1 Vgl. H. Haller, Typus und Gesetz in der Nationalökonomie (1950).



156 Rezensionen

las, auch wenn er beim Lesen allein war. Vielleicht entfernte sich Christus
selbst, wenn er sich zum Beten zurückzog, weil er seine Gedanken laut
sprach. Aber während anderer Perioden sind die Menschen mehr visuell
geworden. Heute lernen wir wohl mehr durch das, was wir lesen, als durch
das, was wir hören. Heute ist es wohl nicht mehr so wie früher, daß der
mündliche Vortrag dem Studenten das meiste gibt. Es ist der geschriebene
Text. Während einer kurzen Zeit im Mittelalter waren die Menschen visuell
wie wir. Sie hörten nicht so viel, sondern sie wollten die Botschaft des
Evangeliums in Tafeln, Schmuck und Prozessionen sehen. Die lutherische Orthodoxie

dagegen war auf ihrem Höhepunkt unerhört auditiv eingestellt. Beim
Begräbnis Karls XII. wurde eine erbauliche Predigt von 18 Uhr bis 3 Uhr
nachts gehalten. Wer könnte heute eine 9stündige Verkündigung von der
Kanzel aushalten?»

Will man aber eine liturgische Erneuerung auf Kosten der Verkündigung

des Wortes zustande bringen — das ist nun nicht die Ansicht des

angeführten schwedischen Verfassers —, so erheben sieh psychologische und
auch theologische Bedenken. Und da stimmt man Mezger zu, wenn er sich
von der Flucht weg von der Verkündigung ins «Wirkliche», in die Geste,
ins Symbol distanziert. «Dasselbe Zeitalter, das von dem Wort der
Verkündigung wenig oder nichts hält, hat sich von den Magiern des Wortes eine
Überredungskunst gefallen lassen, die ohne Beispiel ist. Aber nicht nur aus
der negativen Erfahrung des profanisierten, zur Phrase gewordenen Wortes
gewinnen wir einen Maßstab für die Bedeutung der Verkündigung. Wir
gewinnen ihn aus dem Ereignis der Verkündigung selbst» (S. 61).

Wenn wir die Absicht der Amtshandlungen verstehen wollen, dann
haben wir, schreibt Mezger, darauf zu achten, daß wir das Wort nicht
preisgeben und den Menschen nicht aus dem Blick verlieren. Das heißt nicht, daß
wir schielen sollen, sondern daß beides zugleich bewahrt oder verloren wird.
Der Rezensent will gern bestätigen, daß es dem Verfasser geglückt ist, beide
zu ihrem Recht kommen zu lassen.

Eskilstuna, Schweden. Benlct-Erik Benktson.

Claus Westermann (Ed.), Verkündigung des Kommenden. Predigten alttesta-
mentlicher Texte. München, Chr. Kaiser-Verlag, 1958. 189 S. Fr. 12.45.

Dies Buch ist ein neuer Beweis dafür, daß sich die alttestamentliche
Wissenschaft auf dem Wege zur Gesundung befindet. Sollte denn die
Exegese nicht der Predigt dienen, selber ausmündend in den Lobpreis dessen,
was Gott getan hat? — Der Heidelberger Alttestamentler beleuchtet den
Weg von der wissenschaftlichen Exegese zur fertigen Predigt. Zu diesem
Zwecke veröffentlicht er 22 Ansprachen zahlreicher Prediger — Zimmerli,
Stamm, Barth sind darunter — über Texte aus geschichtlichen, prophetischen

und Weisheitsbüchern und versieht sie mit grundsätzlichen
Einleitungen und kritischen Besprechungen. Daß dabei gattungs- und
formgeschichtliche Gesichtspunkte eine große Rolle spielen, entspricht der in
Deutschland gegenwärtig herrschenden Forschungsrichtung. Ein Anhang
(S. 185—187) faßt das Erarbeitete zusammen und bietet einen enzyklopädi-



Rezensionen 157

sehen Abriß der alttestamentlichen Hermeneutik. — Hingewiesen sei noch
auf die Mannigfaltigkeit dieser Predigten, welche die fast unerschöpflichen
Möglichkeiten des Genres aufleuchten läßt. Wie stark doch die Persönlichkeit

des Redners an der Verkündigung beteiligt ist!
Lausanne. Carl A. Keller.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau.

Schweiz. The Ecumenial Review 11, 2 (1959) : W. A. Visser 't Hooft,
Bishop Bell's Life-Work in the Ecumenical Movement (133—140); L. New-
bigin, One Body, One Gospel, One World (143—156); Eberh. Müller, The
Structure of Modern Society and the Structure of the Church (157—166).
Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 5, 4 (1958) : H. Stirni-
mann, Atomare Bewaffnung und katholische Moral (369—383) ; C. Trabold,
Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort (404—442). Kirchenblatt für die
reformierte Schweiz 115, 3 (1959) : W. Bieder, Die Frau in der Gemeinde (34
bis 38). 4: P. Kramer, Auf dem Wege zum Vollgottesdienst (50-53) ; H. van
Oyen, Die Verhütung des Selbstmordes (53—55). Reformatio 8, 2 (1959):
C.Keller, Der Alttestamentler und sein Dienst (76—81). Schweizerische
theologische Umschau 28, 6 (1958) : F. Buri, Abschied von der Umschau (129
bis 133) ; F. Buri, Die Atomfrage — eine Frage des Glaubens (133—139) ;

W. Bernet, Ein Wort zur Frage der atomaren Bewaffnung unserer Armee
(139—142). Verbum Caro 49 (Vol. 13) (1959): Max Thurian, Le mémorial
des saints. Essai de compréhension évangélique d'un aspect de la piété
catholique (7—28) ; R. Paquier, L'épiscopat dans la structure institutionnelle

de l'Eglise (29—62) ; J. Rossel, L'Eglise de l'Inde du Sud : son histoire,
sa doctrine, sa liturgie (63—87). Zeitschrift für schweizerische
Kirchengeschichte 52, 4 (1958) : F. Maissen, Der Konvertit Johann Schorsch von
Thusis (1600—1665) und seine Kontroverse (281—302); H. Naef, La croix
de Savoie confirmée au Pays de Vaud par un évêque (1519—1522) (303 bis
338); E. F. J. Müller, Jugend-Briefe Johann Nepomuk Schleunigers, II (339
bis 361).

Belgien. Ephemerides theologicae lovanienses 34, 4 (1958) : P. Hartmann,
Origène et la théologie du martyre d'après le Protreptikos de 235 (773 à

824) ; G. Vandendriessche, La condition juridique des grands séminaires en
Belgique. Commentaire historico-juridique des décrets du 30 déc. 1809 et
6 nov. 1813 (825—-868). Nouvelle revue théologique 81, 1 (1959): E. Bergh,
Pie XII et le sacerdoce (3—24) ; L. Lochet, De l'Orient et de l'Occident.
L'Eglise et les civilisations, I (25—40) ; J. Masson, Fonction missionnaire,
fonction d'Eglise, II (41—59). 2: J. Galot, Marie et l'Eglise (113—131);
L. Lochet, De l'Orient et de l'Occident, II (132—156) ; E. Roche, En quête
de la pauvreté (169—191). Veritatem in caritate 3—4 (1957—1958): A. La-


	Rezensionen

