Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 15 (1959)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen.

Jacques Numa Lambert, Aspects de la civilisation a I'dge du fratriarcat. Etude
d’histoire juridique et religicuse comparée. = Bibliothéque de la Faculté
de droit et des sciences économiques de 'Université d’Alger, 28. Alger,
Imprimerie Charry, 1958. 168 S.

Die Arbeit zerfillt, wie es der Untertitel andeutet, in zwei annihernd
gleich grofle Abschnitte.

In den ersten beiden Kapiteln befallt sich der Autor mit der Familien-
ordnung, mit Ehe- und Erbgangsproblemen. Er beschreibt in interessanter
‘Weise unter Vorlage einer grofien Dokumentation die Formen des Fratriar-
chates, wie sie uns im alten Vorderen Orient, bei den Sumerern, Semiten,
Agyptern, bei den Persern und Inselkelten entgegentreten, und zeigt, daB
sich Reste davon bei den Berbern der Kanarischen Inseln und bis in unsere
Zeit bei den Tuareg des Hoggargebirges erhalten haben. Die Gesetze des
Fratriarchates kennen die unbedingte Erbfolge vom Vater auf den Sohn
nicht, sondern nur eine Erbfolge von Verstorbenen auf das nichstédlteste
Sippenglied, Bruder, Neffe oder Sohn. Dies gilt meist nur fiir die regieren-
den Familien, wobei sich die Reprisentations- und Herrscherfunktionen
nach diesen Gesetzen vererben, wihrend der Privatbesitz nach dem Erb-
gang Vater—Kinder vererbt wird. Legitime Nachkommenschaft ist in die-
ser Gesellschaftsordnung wichtig. Legitim ist der Sohn der Hauptgattin,
Kinder der Nebenfrauen sind nicht erbfédhig, konnen es aber durch Adoption
im Falle der Kinderlosigkeit der Hauptgattin werden. Falls keine Séhne
da sind, kann auch die Tochter respektive deren Sohn rechtsméfiger Erbe
werden. Die Leviratsehe des Alten Testamentes wird dabei auch besprochen
und besonders die Rechtslage des Biichleins Ruth, wobei der Verfasser
allerdings den bedeutenden Artikel von Ludwig Kohler nicht beriicksichtigt
(Schweiz. Theol. Zeitschr. 37, 1920). Die feinen Uberginge vom Fratiar-
chat zum Patriarchat werden klar dargestellt.

Im zweiten Teil befallt sich Lambert mit religionsgeschichtlichen Fra-
gen, die er wieder auf breitester Ebene, Vorderer Orient und Afrika, behan-
delt. Er geht den Spuren von Theogamie und Monotheismus nach und weist
fiir beides totemistischen Ursprung nach. Das erste Kapitel widmet er dabei
der Gottheit Gennaios, die uns besonders in syrisch-palmyrenischen Quellen
entgegentritt. Er weist Gennaios als Schutzgottheit eines Stammes oder
einer Stadt nach. Dann behandelt er die Gétterneunheiten der alten Agyp-
ter, die Gottersiebenheiten des mesopotamischen Raumes und endlich die
Gotterdreiheiten. Im letzten Kapitel: Monothéisme ancien des Libyco-ber-
béres, befallit sich der Autor eingehend mit dem alten nordafrikanischen
Kult der Tanit, mit dem der dii Mauri, der Schutzgétter der von Rom nicht
bezwungenen Berber. Reiches religionsgeschichtliches und auch folkloristi-
sches Material bereichert das Buch in wertvoller Weise.

Ziirich. Benedikt Hartmann.



Rezensionen 133

H. H. Rowley (ed.), Eleven Years of Bible Bibliography. The Book Lists of
the Society for Old Testament Study 1946-1956. Indian Hills, Colorado, The
Falcon’s Wing Press, 1958. vii + 804 8. §$7.50.

Die alljihrlich erscheinende Book List der englischen Alttestamentler-
Gesellschaft ist jedem am Alten Testament Interessierten ein schlechthin
unentbehrliches Hilfsmittel. Jede Nummer enthélt ein Verzeichnis fast aller
in Europa und Amerika erscheinenden einschligigen Werke. Die hier un-
verdndert wieder herausgegebenen 11 Jahrginge bieten darum eine grofi-
artige alttestamentliche Bibliographie der Jahre 1940—1955. Ein Index der
Sachgruppen, in welche das Material aufgeteilt ist, sowie ein Autoren-
Index erleichtern die Benutzung.

Lausanne. Carl A. Keller.

Johann Jakob Stamm, Der Dekalog im Lichte der neueren Forschung. = Vor-
trige, hrsg. vom Synodalrat der Berner Landeskirche, 1. Bern, Paul
Haupt, 1958. 56 S. F'r. 3.80.

Gegeniiber einem eigentlichen Literaturbericht — den wir vom Ver-
fasser auch noch erwarten diirfen — bietet die vorliegende Schrift den
Vorteil, daBl sie die Probleme systematisch vor den Augen des Lesers
entfaltet und darum auch dem Nicht-Spezialisten leicht zuginglich macht.
In einem ersten Teil behandelt Stamm die Fragen der Textiiberlieferung,
der Urform und des Ursprungs des Dekalogs, im zweiten Teil die einzelnen
Gebote, um abschliefend auf Sonderart und theologische Bedeutung dieses
Textes einzugehen.

Ich méchte zwei Hinweise aufgreifen, die mir besonders fruchtbar er-
scheinen. Auf S. 25 f. rechnet der Verfasser damit, dal geschichtliche Be-
ziehungen bestehen zwischen den Rechts-Institutionen der Griinder Israels
(und damit wohl auch des spiteren Zwélfstimmeverbands) und dem in
Mari geiibten Rechtsprechen. Wir hoffen dringend, der Verfasser werde die
von ihm angeregte Untersuchung bald selber vorlegen. Sie wiirde unsere
Kenntnis der Mose-Stiftung entscheidend erginzen; scheint es doch, als
stiinden die Einrichtungen und Ideale des Zwolfstimmebundes eher im
Gegensatz zu der in den Genesis-Erzihlungen bezeugten Viterzeit. In der
Schlufibetrachtung S. 55 charakterisiert der Verfasser den Dekalog als im
Heilskult gefeiertes «Freiheitsdokument», als freudig stimmende Gabe an
das Volk Israel. Méchten wir die Botschaft, dal Gottes Weisung der Be-
freiung des Menschen dient und nicht seiner Knechtung, in Zukunft deut-
licher sehen und unsere Arbeit darnach ausrichten.

Lausanne. Carl A. Keller.

Wilhelm Rudolph, Jeremia. = Handbuch zum Alten Testament, I, 12. 2. Aufl.
Tiibingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1958. XXIV + 301 S. DM 22.50.

Dieser Kommentar, schon bisher als solide und reichhaltige Arbeit ge-
schdtzt, erlebt nach elf Jahren seine zweite Auflage. Die Neubearbeitung
hat den Umfang um etwa zwanzig Seiten vermehrt. In erster Linie ist die
im vergangenen Jahrzehnt erschienene Literatur kritisch gesichtet und ein-



134 Rezensionen

gearbeitet worden, wihrend die groflen Linien und die bezogenen Positionen
dieselben geblieben sind. Wichtigere Anderungen betreffen gewisse histo-
rische Fragen. 1956 hat D.J. Wiseman neue, im British Museum «ausge-
grabeney Stiicke der sog. Babylonischen Chronik verdffentlicht. Durch sie
sind die politischen Ereignisse der Jahre 608—595 in ein neues Licht ge-
treten. Der Sieg des Kronprinzen Nebukadnezar {iber den Pharao Necho bei
Karkemisch (605 v. Chr.), der bisher nur in Jer. 46, 2 bezeugt war, hat nun
eine Bestidtigung erfahren, die allerlei bisher angestellte Vermutungen
iiberfliissig macht. Geschichtlich erhellt worden ist auch die Situation von
Jer. 12, 7—13. Und schliefllich kann das Datum der ersten Eroberung Jeru-
salems durch die neue Chronik nunmehr auf den 15./16. Mirz 597 genau
festgelegt werden. Lange nicht zu allen alttestamentlichen Biichern be-
sitzen wir ausreichende, auf den Stand der gegenwirtigen Forschung ge-
brachte Kommentare. Umso mehr ist es zu begriillen, dal Rudolph uns hier
seinen wertvollen Jeremiakommentar in erneuerter Gestalt dargeboten hat.

Basel. Ernst Jenni.

Origeéne, The Song of Songs. Commentary and Homilies. Translated and
Annotated by R. P. Lawson. = Ancient Christian Writers, 26. Westminster
(Maryland) & London, The Newman Press & Longmans, Green & Co.,
1957. VI + 385 pp. Sh. 21/-.

Il y a onze ans que paraissait le premier volume de cette collection
qui, sous l'éminente direction de J.Quasten et de J. Plumpe, se proposait
de mettre entre les mains des spécialistes et du public cultivé des traduec-
tions des ouvrages des Péres. Saluons ce 26e volume qui contient la pre-
miére traduction intégrale, en langue moderne, du grand commentaire d’Ori-
geéne sur le Cant. des Cant., & laquelle est jointe une traduction des Homélies
sur le méme livre.

On sait qu'Origéne avait commenté 3 fois I’Ecriture ; d’abord en scolies
explicatives des passages obscurs, ensuite en commentaires développés, en-
fin en homélies pour le peuple. 11 est & peine besoin de souligner l'intérét
que représente la réunion en un méme volume des deux derniéres formes :
la comparaison des méthodes d’Origéne s’en trouve facilitée.

Une trés courte introduction (p.3-20) rappelle la place reprise par
Origéne dans les études récentes, puis donne les quelques renseignements
élémentaires sur le texte, sur l'interprétation traditionnelle du Cant. des
Cant. et sur celle plus particuliére d’Origéne : I'église, épouse du Christ,
I’ame, épouse du Christ. Les 30 notes de cette bréve introduction renvoient
aux ouvrages qui traitent en profondeur des problémes simplement men-
tionnés. D'une fagon générale, la bibliographie est exhaustive jusqu’a la
fin de 1956.

Lawson utilise le texte latin de Rufin pour le Commentaire et celui
de St Jérome pour les Homélies, tel qu’il est établi dans I'édition de Beaeh-
rens (1925). Quelques renvois, en bas de page, donnent les textes des Ca-
tenae. Lles nombreuses citations bibliques sont en caractéres italiques. N'au-
rait-on pu, dans cette collection, mettre les références de ces citations en



Rezensionen 135

marge, plutot que de renvoyer le lecteur & la fin de I'ouvrage ? La traduec-
tion, qui tente de rendre le sens plus que la lettre, se lit facilement. 60 pages
de notes, sans lever toutes les difficultés, essaient d’éclairer les expressions
ou les passages obscurs. On aimerait parfois quelques notes supplémentaires
justifiant le choix des termes fait par Lawson (par ex. Hom. II, 3, p. 287
a4 288 : «mammae tuae» rendu deux fois par «the paps of thy virginity »
et deux autres fois par « the paps »).

Nul doute que ce volume contribuera & faire connaitre et apprécier
celles de ses ceuvres dans lesquelles Origéne «s’est surpassé lui-méme »,
selon le mot de St Jérome, atteignant par l'allégorie les hauts sommets de
la mystique.

Strasbourg. Pierre Geoltrain.

H. A. Oberman, Archbishop Thomas Bradwardine, a Fourteenth Century Augu-
stinian. A Study of his Theology in its Historical Context. Utrecht, Kemink
& Zoon, 1957. XI + 246 S. F1. 10.—.

Thomas Bradwardina, der sogenannte Doctor profundus, ist einer der
mittelalterlichen Theologen, die bisweilen als Vorliufer der Reformation
angefiihrt werden. Er war in Merton College, Oxford, ausgebildet und wurde
dort allméhlich Professor der Theologie. Im Jahre 1349 wéhlte man ihn zum
Erzbischof von Canterbury. Kaum 40 Tage nach seiner Ernennung wurde
er aber vom schwarzen Tod entrissen.

Die vorliegende griindliche und klar abgefalite Untersuchung beschéaf-
tigt sich vor allem mit zwei Problemen, erstens mit der Frage, ob Bradwar-
dina mit Recht als Determinist bezeichnet werden kann, zweitens, ob er
tatséichlich ein Vorldufer der Reformation war. Das Buch enthilt aber dar-
iiber hinaus die erstmalige Gesamtdarstellung der Theologie Bradwardinas
und priift genau ihre Relationen auch zu verschiedenen mittelalterlichen
Schulen und Theologen.

Der Verfasser zeigt, dal man dem wirklichen Anliegen Bradwardinas
in seiner berithmten Monographie De causa Dei Unrecht tut, wenn man ihn
als einen Deterministen bezeichnet. Zwar finden wir bei ihm deutliche
Tendenzen in dieser Richtung, indem er die gottliche Alleinwirksamkeit so
stark betont, dall er bei jedem Willensakt eine von dem gottlichen Mit-
wirken ausgehende «necessitas antecedensy annimmt. Aber hierin hat man
nur die notwendigen philosophischen Konsequenzen seiner theologisch moti-
vierten Betonung der gottlichen Souverinitit zu sehen. Die Freiheit des
menschlichen Willens will Bradwardina keineswegs verneinen, nur in der
Nachfolge Augustins die «sola gratia» gegeniiber dem beinahe alleinherr-
schenden Pelagianismus seiner Zeit zur Geltung bringen. Ihm ist die Pré-
destination nicht nur Priscienz, sondern effektives Wirken und Mitwirken
Gottes. In seinem Kampfe gegen Pelagianismus und Semipelagianismus
steht er seinem Zeitgenossen Gregor von Rimini nahe, gehort aber nicht
wie dieser der «via moderna», sondern eher der thomistischen Richtung an.
Siinde wird bei ihm wie bei Thomas als das, was keine «bonitasy und des-
halb kein metaphysisches «esse» hat, verstanden. Im Anschlufl daran begeg-



136 Rezensionen

nen wir bei ihm einer Tendenz, die Gnade — unpersénlich — in der Richtung
einer gottlichen Allkausalitit zu fassen. Trotz reformatorisch klingenden
S#tzen von einer «justificatio sola gratia» gibt es also erhebliche Unter-
schiede zwischen Bradwardina und den Reformatoren. Historische Verbin-
dungslinien kann man auch nicht finden. Dadurch wird er aber der Ehre
nicht beraubt, von den Voraussetzungen seiner eigenen Zeit aus fiir eine
«evangelische» Theologie gegen den Pelagianismus wirksam gekampft zu
haben.

Der Verfasser hat einen aufschlufireichen Vergleich zwischen Bradwar-
dina und Reformation in der Gnadenlehre vollzogen und vor allem seine
Theologie im Rahmen der zeitgendssischen Stromungen und Schulen be-
leuchtet. Man kénnte wiinschen, dafl er einen entsprechenden Vergleich mit
den Reformatoren auch in der Pridestinationslehre durchgefiihrt hitte.
Vielleicht wiirde sich dann gezeigt haben, daBl viele der Argumente in
Luthers De servo arbitrio in der Theologiegeschichte nicht so vereinzelt
stehen, wie man gewohnlich glaubt.

Lund, Schweden. Bengt Hdgglund.

Gerhard Heintze, Luthers Predigt von Gesetz und Evangelium. = Forschungen
zur Geschichte und Lehre des Protestantismus, hrsg. von E. Wolf, 10, 11.
Miinchen, Christian Kaiser, 1958. 291 S. F'r. 18.25.

Wer nach «Gesetz und Evangeliumy fragt, der fragt nach der Gerech-
tigkeit in der Gnadenbotschaft des Evangeliums; der fragt danach, wie
Anspruch und Zuspruch, wie der Dienst und die gebietende Herrschaft des
einen Mittlers Jesus Christus zusammenstimmen; der fragt nach der Be-
griindung der christlichen Ethik. Luther machte die Lehre von der Unter-
scheidung von Gesetz und Evangelium zum Thema der Theologie; sie gab
ihm Antwort auf die Frage: Warum tiotet Gott, um lebendig zu machen?
Nach Karl Barths programmatischer Schrift «Evangelium und Gesetz»
(1934) sind nur wenige griéfere Arbeiten zu diesem Thema (bei Luther)
erschienen, die meisten apologetischer Natur: man betont die gegensiitzliche
Beziehung von Evangelium und Gesetz und hiilt unter Berufung auf Luther
daran fest, dal Gottes Gesetz auch auflerhalb des Evangeliums von Jesus
Christus begriindet und auffindbar ist.

Heintze untersucht nun anhand der Predigi-Praxis Luthers (also nicht
der Theorie) dessen Verstindnis von «Gesetz und Evangelium», er be-
schrinkt sich bewullit auf den homiletischen Aspekt der Sache. Er ergiinzt
damit die Untersuchung von W. Joest nach der praktischen Seite, um zu-
mindest indirekt die Besinnung iiber dieses Problem zu férdern. Das wird
man jedoch gerade deshalb bedauern miissen, weil der Verfasser zu Ergeb-
nissen kommt, die imstande sind, die konfessionelle Verhirtung aufzulok-
kern: Die siindenaufdeckende Funktion der Gesetzespredigt werde nicht
sorgfiltig gegeniiber der Christuspredigt des Iivangeliums isoliert, sondern
letzten Endes ihr eingeordnet (S.76); man kénne gar nicht haarscharf
unterscheiden, ob der «usus elenchthicus» oder der «usus practicus» oder
der <usus civilis legis» vorliege, denn der eine kénne jederzeit der andere
werden, das eigentliche Subjekt des «usus» sei der Heilige Geist (8. 260).



Rezensionen 137

M. a. W.: in Luthers Predigt gebe es kein vom Evangelium abzusonderndes,
abstraktes Gottesgesetz; denn die Siindenerkenntnis werde erst durch das
Evangelium radikalisiert (S.281). Und die Angst vor einem christokrati-
schen Hineinpredigen in den weltlichen Bereich sei durchaus nicht luthe-
risch, vielmehr habe Luther in seinen Predigten zu konkreten Tagesfragen
(z. B. zur Bierverteuerung, S. 204) Stellung genommen (S. 203 ff.).

Gegenstand der Interpretation sind Luthers Predigten iiber solche
Texte, in denen das Thema «Gesetz und Evangelium» brennend wird: Pre-
digten iiber den Dekalog, iiber die Bergpredigt, das doppelte Liebesgebot
und die Passion Jesu Christi (als das Wort, das zugleich richtet und frei-
spricht und in die Leidensnachfolge ruft). Die neulutherische These: 1. Ge-
setz, 2. Evangelium, lasse sich in Luthers Vollzug seiner Lehre in der Pre-
digt nicht begriinden; die ganze Dekalogauslegung sei nimlich nach dem
als Evangelium (promissio) verstandenen ersten und hochsten Gebot aus-
gerichtet (S. 146 ff.). Und in seiner Auslegung der Bergpredigt rede Luther
zwar vom Gesetz im orthodoxen Sinne, er «treibe» es aber nicht (S.158).
als vermdchte der Prediger totendes Gesetz und lebendig machendes Evan-
gelium pddagogisch-methodisch zu handhaben. Luthers Predigt nach 1522,
dem Aufkommen der sog. «Schwirmers> und den ersten Ergebnissen der
Vigitation, kénne man allerdings nur als eine «gliickliche evangelische In-
konsequenzy (S.135) bezeichnen — gemessen an dem, was Luther in dieser
Zeit iiber das Gesetz lehrt. Der Verfasser iibersieht also nicht Fragen, die
bei Luther offen bleiben (z. B. angesichts Luthers Haltung im Bauernkrieg
und zur Judenfrage; S.208 ff.), und bemerkt kritisch: Luthers Begriff des
Gesetzes beinhalte eigentlich nur das gesetzliche Millverstindnis des Wil-
lens Gottes und sei daher nicht geeignet, «die Besonderheit des zu predigen-
den Gesetzes auszudriickeny (S.283).

Das Ergebnis ist im Blick auf die Krkenntnis von «Gesetz und Evan-
gelium» leider infolge der Begrenzung auf den homiletischen Aspekt not-
wendig oft zu allgemein. Wichtige Fragen bleiben offen. Ist Luthers Aus-
legung des ersten Gebotes schon christologisch? Oder: Macht nicht die
Tatsache, dall Luther als Prediger zu weltlichen Dingen Stellung nimmt,
das, was er dann sagt, erst problematisch? Oder: Heintze meint, auch der
Christus als «Exempel» sei ein Stiick der gottlichen Wohltat an uns
(S.76 ff.) : beginnt aber das Problem nicht erst bei dieser notwendigen
Unterscheidung von Christus als Gabe und Exempel? Ist sein Gebot nicht
auch die Gabe? Auch wire etwas mehr Interpretation und Beurteilung des
Problems Luther und die Schwirmer und der Schriftgrundlagen fiir Luthers
Gesetzespredigt nach 1522 bei diesem in der Tendenz und im Ergebnis hilf-
reichen Buch wiinschenswert.

Berlin-Nikolassee. Ekkehard Bérsch.

Jan J. Kiwiet, Pilgram Marbeck. Ein Fiihrer in der Tduferbewegung der Refor-
mationszeit. Kassel, J. G. Oncken, 1958. 174 S. DM 6.—.
Vor sechzig Jahren machte der Grazer Professor der Geschichte Johann
Loserth zum erstenmal auf die vergessene Gestalt Pilgram Marbecks auf-
merksam. Seitdem sind achtzehn Zeitschriftenaufsitze iiber Marbeck und



138 Rezensionen

seinen Kreis erschienen. Nach diesen Vorarbeiten war eine wissenschaft-
liche Gesamtdarstellung Pilgram Marbecks und seines Einflusses fillig.
Dieser Aufgabe hat sich der niederlindische Baptist Jan J. Kiwiet unter-
zogen.

Pilgram Marbeck ist in der Kirchengeschichte des Reformationszeit-
alters eine aullerordentliche Erscheinung. Er war von Beruf Ingenieur, der
durch sein ganzes Leben als Fachmann fiir Bergbau, Wasserbau und Holz-
versorgung seinen Unterhalt verdiente. Daneben war er ein Téauferfiihrer,
und zwar derjenige, der das umfangreichste theologische Schrifttum, das
uns aus der Feder eines Tédufers des 16. Jahrhunderts erhalten ist, hinter-
lassen hat. Also eine Personlichkeit, in der Theologie und Technik neben-
einander hergingen.

Im folgenden gebe ich eine Inhaltsangabe der Arbeit Kiwiets und nenne
bei jedem Kapitel die Punkte, wo Kiwiet die Forschung gefordert hat.

In Kap.I wird dargetan, daB in der bisherigen T#uferforschung die
Frage nach der Theologie der Tdufer noch offen geblieben ist. Zwar haben
(Kap. IT) Liidemann (1897) und Bergfried (1938) die Theologie des Taufer-
tums behandelt, aber in wissenschaftlich ungeniigender Weise, ungeniigend
darum, weil sie ihrer Forschung nicht den richtigen Quellenstoff zugrunde
legten. Liidemann und Bergfried beniitzten in erster Linie die tduferischen
Gemeinderegeln. Aber diese enthalten keine eigentliche Theologie. Aber
hat denn das Téufertum iiberhaupt eine eigene Theologie entwickelt? Ja,
aber nur dort, wo es sich mit seinen Gegnern auseinandersetzte, z. B. in
den Schriften von Balthasar Hubmaier, Hans Denck und Pilgram Marbeck.
Die Taufer trieben Theologie nur in der Form der Polemik (Kiwiet sagt:
der Eristik). Kiwiets Absicht ist es, die theologischen Gedanken, wie sie sich
aus den eristischen Werken Marbecks erheben lassen, in ihrem inneren Zu-
sammenhang darzustellen.

Doch zuerst entwirft er Marbecks Biographie (Kap.III und IV). An
Hand der Quellen, die Loserth und Widmoser ver6ffentlicht haben, wird das
Aufkommen der Reformation in Marbecks Vaterstadt Rattenberg (Tirol)
zum erstenmal genau untersucht. Sodann wird gezeigt, wie das Téufertum
von Oberdsterreich her im Tirol eingedrungen ist. Dadurch wird ein besse-
rer Einblick in den religitsen Werdegang Marbecks ermdglicht. Die Strafl-
burger Zeit ist ebenfalls aus den Quellen neu gezeichnet, indem die Ereig-
nisse und Gespriche nach ihrem historischen Ablauf geordnet werden.

In Kap.V werden Ursprung und Wesen der siiddeutschen (oder ober-
deutschen) Tauferbewegung behandelt. Der Zusammenhang mit dem Thema
ist der, daBl Marbeck in der Hauptsache unter den siiddeutschen Téaufern
wirkte. Es liegt Kiwiet daran, herauszuarbeiten, daf} das siiddeutsche Téu-
fertum eine ebenbiirtige und selbsténdige Stromung neben dem schweize-
rischen Tédufertum gewesen ist. Die Schweizer T#ufer stritten mit Zwingli
iiber das sola scriptura, die siiddeutschen mit Luther iiber das sola fide.
Waihrend im schweizerischen Tduferbereich der Begriff der Freikirche als
staatsfreier Kirche im Vordergrund steht, wird in Siiddeutschland die Frei-
kirche als I'reiwilligkeitsgemeinde theologisch durchgedacht.

Die geistigen Fiihrer des siiddeutschen Téufertums waren Hans Denck



Rezensionen 139

und Hans Hut. Hut war von der eschatologischen Predigt Thomas Miinzers,
Denck von der spitmittelalterlichen «Theologia Deutschy beeinflufit. Den
Gedanken der Glaubenstaufe aber und den einer eigenen neuen Gemein-
schaftshildung hatten beide durch Balthasar Hubmaier, der wieder von den
Ziircher Tdufern angeregt war, empfangen. So entstand der zwischen dem
Luthertum und dem Biblizismus der Schweizer Briider mitten inne stehende,
spiritualistisch gefirbte siiddeutsche Tiuferkreis. Ks ist ein Verdienst
Kiwiets, von dieser Gruppe zum erstenmal ein deutliches Bild entworfen
zu haben.

In Kap. VI kommt «Die Vorgeschichte des Marbeck-Kreises» zur Sprache.
Hier wird gezeigt, daB aus dem siiddeutschen das niederdeutsche und nieder-
lindische T#ufertum (mit Melchior Hofmann als Fiihrer) hervorging und
dafB die individuellen Spiritualisten, wie Biinderlin, Entfelder und Sebastian
Franck, wahrscheinlich einen Freundeskreis bildeten (die «Biinderlin-
schen»). Bisher hatte man Sebastian Franck nicht recht einzuordnen ge-
wullt. Wihrend man herkémmlicherweise alle nebenkirchlichen Bewegun-
gen der Reformationszeit in denselben Topf warf, ist Kiwiet bemiiht, eine
zutreffende Gliederung und Abgrenzung der verschiedenen Gruppen zu
geben.

Thema des VII. Kapitels ist «<Der Marbeck-Kreis». Oberdeutsche TiHufer
vereinigten sich unter Marbecks Leitung zu einem festen Kreis der Marbeck-
Anhénger. Sie trugen einen eigenen Namen: Bilgramiten, auch: Christ-
gldubige Bundsgenossen. Marbecks Ziel ging aber iiber die Bildung einer
neuen Téufergemeinschaft hinaus. Er erstrebte den Zusammenschlufl aller
Taufer, wobei das Eigenleben der einzelnen Gruppen unangetastet bleiben
sollte. Diese Einigung des Gesamttiaufertums ist in den Jahren 1554/55 auf
Versammlungen in Stralburg verwirklicht worden. Marbeck hat diese Kro-
nung seines Wirkens noch selbst erlebt. Er starb 1556. Bisher waren blof
die Unionsversuche von Menno Simons bekannt. Erst durch Kiwiet erfahren
wir, daf auch Pilgram Marbeck sich diese Aufgabe gestellt und dalB er sogar
mehr Erfolg als Menno gehabt hat.

In dasselbe VII. Kapitel ist auch die Darstellung der Entstehung der
wichtigsten Hauptschriften Marbecks einbezogen. Die «Testamentserldute-
rung» ist gegen die Lutheraner, die «Verantwortung» gegen Schwenckfeld
gerichtet. Marbeck steht also zwischen dem Schwenckfeldschen Spiritualis-
mus und dem Luthertum mitten inne. Kiwiet hat die Daten der Abfassung
der «Testamentserlduterungy und des zweiten Teils der «Verantwortung»
neu festgestellt und aullerdem die Reihenfolge der Biicher und Briefe, die
von seiten Marbecks und Schwenckfelds und ihrer Parteigiinger gewechselt
wurden, besser geordnet. In Kap. VIII wird das «Schrifttum des Marbeck-
Kreises nach Inhalt, Quellen, Druckorten, Entstehungszeit und Verfassern»
untersucht.

Die zweite Hilfte des Kiwietschen Buches ist der Theologie Marbecks
und des Marbeck-Kreises gewidmet. Kapitel IX trigt die Uberschrift: Der
Bundesgedanke. Marbeck kennt keine Lehre von Gott oder vom Menschen.
Sondern er geht davon aus, dafl wir Gott und den Menschen nur in ihrem
gegenseitigen Aufeinanderbezogensein kennen. Gott spricht und handelt,



140 Rezensionen

und der Mensch antwortet, sei es im Gehorsam oder im Ungehorsam, dem
sprechenden Gott. Die Bibel umschreibt dieses Verhiltnis mit dem Begriff
des Bundes. Zwingli und spiiter Coccejus betonten die Einheit des alt- und
neutestamentlichen Gottesbundes. Marbeck lehrt die radikale, wesentliche
Verschiedenheit zwischen dem Alten und Neuen Bund. Im Alten Testament
war ein ganzes Volk auserwiihlt. Im Neuen Testament ist nur derjenige
auserwahlt, welcher glaubt. Marbeck begriindet damit den Gedanken der
Freiwilligkeitsgemeinde.

Bisher haben die Forscher die Bedeutung, die der Bundesgedanke im
Taufertum (bei den Melchioriten, Hutterischen Briidern, aber vor allem
bei Marbeck) hatte, nicht erkannt; so z. B. erwihnt F. H. Littell in seiner
Untersuchung «The Anabaptist View of the Church» (1952) davon gar
nichts. Der eigentliche Urheber der von der Verschiedenheit des Alten und
Neuen Bundes ausgehenden Bundestheologie war, wie Kiwiet zeigt, Hans
Denck.

Auf der Voraussetzung des Bundes beruht Marbecks Ansicht von der
Gemeinde, von der Taufe und vom Menschen (Kapitel X, XI, XII). Obwohl
Marbeck die Gemeinde verteidigt, die sich aus freiwillig beigetretenen Mit-
gliedern zusammensetzt, ist er doch nicht der Meinung, dafl diese Freiwillig-
keitskirche letztlich durch den Entschlufl der Teilnehmer zustande komme.
Sondern die Initiative hat der Heilige Geist. Er sammelt die Gemeinde durch
das duberlich gepredigte Wort (das geht gegen die Spiritualisten), aber das
Wort ist in seiner Wirkung abhingig von der gliubigen Annahme durch
den Hérer (das geht gegen die Lutheraner, wie Marbeck sie versteht). Die
Antwort des Menschen auf das Rufen des Geistes ist der Anschluf an die
Gemeinde. Marbeck kennt keine individualistische Frémmigkeit. Es gibt
Nachfolge Christi nur in und mit der Gemeinde der Heiligen.

Unter «Heiligen» versteht Marbeck Menschen, die sich fiir Christus ent-
schieden haben und ihm in der Kraft des Geistes nachfolgen. Da bei diesen
«Heiligen» der Riickfall in die Siinde jederzeit méglich ist, so darf man nicht
Marbeck (sowenig wie den iibrigen T#ufern) Perfektionismus vorwerfen.
Es gibt tduferische Kirchenhistoriker (z. B. John Horsch), welche die Wehr-
losigkeit und Staatsabstinenz aller Tdufer der Reformationszeit behaupten.
Das ist aber einseitig. Die siiddeutschen T#dufer (Denck, Hubmaier, Mar-
beck) haben den Schwertgebrauch nicht grundsitzlich abgelehnt. Marbeck
z. B. verwehrt es den Gliedern seiner Gemeinde nicht, obrigkeitliche Amter
zu bekleiden — er stand ja selbst fast wihrend seines ganzen Lebens in den
Diensten weltlicher Behérden —, er verlangt aber, dafl sich Magistratsperso-
nen nicht in religiése Angelegenheiten einmengen

«Zur Problematik der Taufe» (Kap.XI). Die Schweizer Tédufer waren,
als sie die Reihenfolge: zuerst Glaube, dann Taufe aufstellten, biblizistisch
vorgegangen: Es steht so geschrieben. Marbeck greift dieselbe Frage theo-
logisch an. Die Taufe ist ihm ein gegenseitiger Akt: die Bundschliefung
Gottes mit dem Menschen und die Bundschliefung des Menschen mit Gott.
Damit ist die Sduglingstaufe ausgeschlossen. Die Wiedergeburt geschieht
nicht durch die Taufe, sondern durch den Glauben, aber durch die Taufe
wird der gldubig gewordene Christ in den Bund mit Gott einverleibt, und



Rezensionen 141

insofern hat die Taufe bei Marbeck eine mehr als nur symbolische Be-
deutung.

Im letzten Kapitel, dem XII. («<Der Mensch auflerhalb des Neuen Bun-
des»), kommt es Kiwiet darauf an, die beiden Pole aufzuweisen, um die sich
Marbecks theologisches Denken dreht. Diese Pole sind nicht Gottes Wirken
und das menschliche passive Empfangen, sondern Gottes Entscheidung und
des Menschen Entscheidung. Dies ist aber, was den Menschen angeht, nicht
pelagianisch zu verstehen, sondern es ist Marbeck bewult, dafl dem Men-
schen erst durch die Begegnung mit Christus die Méglichkeit zur Entschei-
dung geschenkt wird.

Kiwiets Untersuchung ist, wie vorstehende Uberschau gezeigt hat, ein
Neubruch auf breiter Front. Sowohl die biographisch-historische erste
Hilfte der Arbeit als auch die dogmengeschichtliche zweite kommen zu
Ergebnissen, die, von einzelnem abgesehen, der Tiuferforschung bisher
unbekannt waren. Damit soll nicht gesagt sein, dafl Kiwiets Darstellung
in allem das letzte Wort fiir sich beanspruchen konne: das Problem des
Spiritualismus (im zweiten Teil der Arbeit) scheint mir noch nicht vollig
ins reine gebracht zu sein. Auch in bezug auf Marbecks Abgrenzung gegen-
iiber Luther und dem Luthertum (ebenfalls in der zweiten Hilfte) bleiben
noch Fragen offen. Aufs Ganze gesehen, ist aber Kiwiets Wiedergabe der
Marbeckschen Theologie iiberzeugend und dazu erfreulich durchsichtig, wie
iitberhaupt die ganze Darstellung durch einen klaren und raschen Fortgang
der Gedanken und Beweisfithrungen ausgezeichnet ist.

Als Kiwiet seine Abhandlung bereits beendigt hatte, entdeckten Dr. G.
Goeters und Dr. H. Fast in der Burgerbibliothek in Bern einen Hand-
schriftenband, der von Marbeck selbst und aus dem Marbeck-Kreis stam-
mende Briefe und Schriften enthiilt. ! Kiwiet hat diesen Codex nachtriglich
noch durchgeschaut und erklirt in einem Nachwort seines Marbeck-Buches,
daBl die neuaufgefundene Sammlung viele seiner bereits vorher nieder-
geschriebenen Beobachtungen bestitige. ILine griindliche Einzelunter-
suchung des Berner Bandes ist aus der Feder von Dr. Heinold Fast (FEmden)
zu erwarten. 2

Ziirich, Fritz Blanke.

Torsten Bergsten, Pilgram Marbeck und seine Auseinandersetzung mit Caspar
Schwenckfeld. Sonderdruck aus Kyrkohistorisk &arsskrift 57—5H8 (1957
bis 1958). Uppsala, Almqvist & Wiksell, 1958. 135 S.

Dies ist noch eine in der zunehmenden Reihe der Monographien, die sich
mit den Nebenstrémungen der Reformationszeit beschiftigen. Hier unter-
sucht der Verfasser den Streit zwischen Pilgram Marbeck und Caspar
Schwenkfeld — der Tidufer gegen den Spiritualisten. Es handelt sich dabei

1 Arch. f. Ref.-Gesch. 47 (1956), S. 212—242.

2 Vgl. auch T. Bergsten, Pilgram Marbeck und seine Auseinanderset-
zung mit Caspar Schwenckfeld: Kyrkohist. drsskr. 1957—58 (1958), Seite
39—135.



142 Rezensionen

nicht nur um ein interessantes Streiflicht in der Kirchengeschichte dieser
Epoche. Sondern, insofern als die Gegner je in ihren Bewegungen fithrende
Gestalten waren, soll die jetzt im allgemeinen theoretisch angenommene
These, dall Taufertum und Spiritualismus als zwei verschiedene kirchen-
geschichtliche Grollen verstanden werden miissen, konkret unterstiitzt
werden.

Zuerst zeichnet Bergsten den dulleren Verlauf der Auseinandersetzung.
Wihrend der Jahre 1529—32 waren Marbeck und Schwenckfeld beide gleich-
zeitig in Straflburg. Das Verhiiltnis zwischen ihnen war damals freundlich,
obgleich Schwenckfeld schon in dieser Zeit die Tdufer kritisierte. Im Jahre
1542 aber iibersetzte Marbeck ein Werk von Bernhard Rothmann unter dem
Namen «Taufbiichleiny. Dieses wurde von Schwenckfeld widerlegt, und so
ist die Kontroverse, die die Trennung zwischen Tdufertum und Spiritualis-
mus offenbarte, entstanden.

In den letzten zwei Dritteln der Abhandlung bespricht Bergsten die
theologische Bedeutung der Auseinandersetzung, wobei er die Auffassun-
gen Marbecks und Schwenckfelds unter den Titeln Erbsiinde, Glaube der
Viter, Schwert und Obrigkeit, &ullerer und innerer Mensch, Wort und Amt,
Taufe, Abendmahl und Sakramentsbegriff, Christologie, Kirche und Ge-
meinde miteinander vergleicht und gegeneinander kontrastiert.

‘Weil er der Meinung ist, dall die Theologie Schwenckfelds besser be-
kannt sei, hat der Verfasser sich mehr auf Marbeck als auf den schlesischen
Laientheologen konzentriert. Hirsch folgend, unterstreicht Bergsten allzu-
sehr die Bedeutung Zwinglis fiir die Entwicklung der Schwenckfeldschen
Anthropologie und Abendmahlslehre. Sonst ist diese Untersuchung sehr
genau und lobenswert. Obwohl er in Schwenckfeld einen iiberlegenen theo-
logischen Geist sieht, zeigt sich der Verfasser vorurteilsfrei, und seine
Darstellung ist gut dokumentiert.

Kalamazoo, Mich., USA. Paul L. Maier.

Werner Schultz, Schleiermacher und der Protestantismus. = Theologische
Forschung. Wissenschaftliche Beitrige zur kirchlich-evangelischen Lehre,
hrsg. v. H. W. Bartsch, 14. Hamburg, Herbert Reich, 1957. 127 S. DM 8.—.

Der Verfasser mochte Schleiermachers Verhiltnis zur Reformation, die
«in ihrer Bedeutung fiir die letzten Grundlagen der Theologie Schleier-
machersy bisher wenig erforschte «Thematik Katholizismus und Protestan-
tismusy, niher durchleuchten (S. 7). Denn es stehe fest, daBl Schleiermacher
«in hohem Mafle» «entscheidende Wesensziige des Protestantismus» ge-
wahrt hat (S.35). Die Frage, der sich die vorliegende Untersuchung zu-
wendet, heillt nun: Inwiefern hat Schleiermacher das Anliegen des Prote-
stantismus vertreten, und inwiefern wird er dem Glauben des protestanti-
schen Menschen (8S.76) nicht mehr gerecht? Grundsitzlich wird Schleier-
macher dem Protestantismus gerecht, solange er parallel geht etwa mit der
Theologie Bultmanns, wihrend das grundsétzlich dort nicht mehr der Fall
ist, wo er infolge seines griechisch-platonischen Denkschemas von Wesen
und Erscheinung die genuin protestantische Paradoxie im <«lutherischen



Rezensionen 143

Urerlebnis der Rechtfertigungy (S.35) aufhebt — wobei letztlich auch
Bultmanns Theologie als nicht genuin protestantisch kritisiert wird (S. 95).

Zu den entscheidenden Wesensziigen des Protestantismus — das wird in
dem ersten, ein Drittel des Buches umfassenden Teil «Die protestantische
Thematik bei Schleiermacher» entwickelt — gehoren: die Selbstindigkeit
von Religion und Dogmatik gegeniiber Philosophie und Wissenschaft, denn
fiir die wahre Philosophie und fiir die wahre Religion bleibe Gott uner-
kennbar (8S.12); die subjektive Bedingtheit der religiosen Erfahrung und
des philosophischen Denkens iiberhaupt; die I'reiheit als freie Entscheidung
des einzelnen gegeniiber jeder ihn bindenden Autoritit der Kirche oder
Christi oder der Heiligen Schrift (S.17); der Deus absconditus (Tillich: der
Symbolcharakter der protestantischen Theologie: alle menschlichen Begriffe
von Gott sind inadéiquat, S. 16. 23) ; das schlechthinnige Abhingigkeitsgefiihl
als das Gefiihl der Demut, das Gott allein die Ehre gibt, im Unterschied zu
Hegels Freiheitsgefiihl, bei dem die Distanz zwischen Gott und Welt nicht
mehr gewahrt sei.

Andrerseits verdunkle Schleiermacher das Wesen des Protestantismus
durch sein «<Harmonisierungsbestreben», weil er die Paradoxie, «das Numi-
nose, Arationale, Heilige» (S.69) nicht kenne; durch die Vertragstiftung
zwischen Religion und Wissenschaft — die als solche auch bei Bultmanns
Theologie vorliege, denn auch er denke infolge seiner «Trennung von Chri-
stus und Geschichte» letztlich platonisch (S.44); durch die Entwertung der
Zeit — immanentisierte Ewigkeit — (S.46); durch die Unterordnung der
Lehre von der Schépfung unter diejenige von der Erhaltung, so dali der
Gegensatz zwischen Gott und Welt nicht mehr wesentlich sei (8. 68); durch
die vom antik-idealistischen Personlichkeitsideal bestimmte Christologie
(S.691%.); durch den nicht-paradoxen Glaubensbegriff; durch die Einord-
nung der Liebe in den antiken Gegensatz von Wesen und Sinnlichkeit; und
schlieBlich durch den stoischen Begriff der Weisheit, im Gegensatz zur Un-
verniinftigkeit des Glaubens (S.87f.).

Dem Buch ist ein Anhang «Die theologia cordis bei Augustin und
Schleiermacher» beigegeben, in dem der Verfasser aufzeigt, wie die augu-
stinisch-paradoxe Glaubensbewegung bei Schleiermacher zu einer relativ
antinomischen «verharmlosty wird (S.126).

Leider erfédhrt man — auller einigen formalen Begriffen — nichts dar-
iiber, was das «lutherische Urerlebnis der Rechtfertigung» sei, von dem
aus die Kritik an Schleiermacher geiibt werden soll. Darum wird es auch
zweifelhaft, ob die I'rage, die sich der Verfasser stellt, iiberhaupt beant-
wortet wird.

Berlin-Nikolassee. Ekkehard Bérsch.

Friedrich Schleiermacher, Uber die Religion. Reden an die Gebildeten unter
ihren Verdchtern. Hrsg. von Hans-Joachim Rothert. = Philosophische Bi-
bliothek, 255. Hamburg, Felix Meiner, 1958. XIV + 176 S. DM. 6.50.

In der «Philosophischen Bibliotheks des Felix Meiner Verlages sind
die Reden Schleiermachers «Uber die Religion» fiir die Gebildeten unserer
Zeit neu herausgegeben worden.



144 Rezensionen

Dabei erhebt sich die Frage, ob dieses Dokument einer scheinbar lingst
iiberwundenen Weltanschauung fiir uns heute noch theologische Relevanz
hat; denn gerade die moderne Theologie gehért ja zu den «Verdchtern»
von Religion und Religionsphilosophie im Sinne Schleiermachers. Aber bei
der Lektiire der «Reden» dréngt sich einem immer wieder die Frage auf,
ob wir nicht — nur unter dem Mantel einer neuen Begrifflichkeit — weithin
noch jenen Anschauungen von der Bedeutung der religiésen Individualitit
und der Zusammengehorigkeit von Religion und Bildung verhaftet sind.
Kampfen wir nicht bei der Verteidigung des «christlichen Abendlandes» fiir
Ideale, um die schon der junge Schleiermacher mit grofiter Leidenschaftlich-
keit gerungen hat?

Doch die «Reden» sind mehr als das Spiegelbild einer vergangenen —
und doch noch lebendigen — Weltanschauung. In diesem Erstlingswerk
Schleiermachers sind theologische Fragestellungen verborgen, die fiir uns
heute von hochster Aktualitiit sind. So ist etwa die Methode der Apologetik,
der sich Schleiermacher hier in vollendeter Form bedient, eine ernste I'rage
an unsere so abstrakten Predigten. Gewil}, fiir uns ist der idealistische Ge-
danke einer Polaritit von géttlichem und menschlichem Geist nicht mehr
vollziehbar, und so ist auch jene Methode der Apologetik fiir uns unmoglich
geworden. Aber es bleibt eine Frage an uns, ob wir von unseren Voraus-
setzungen her, d. h. von dem Wissen um die «Menschlichkeit Gottes», das
rechte Wort in unsere Zeit hinein finden, ob wir in unserem theologischen
Denken ebenso offen fiir die «Verichters der Kirche sind, wie es Schleier-
macher gewesen ist.

Eine Gewissensfrage an uns ist auch das Bild, das Schleiermacher in
der vierten Rede von dem Leben der Gemeinde gibt. Man konnte es als
einen Versuch bezeichnen, das allgemeine Priestertum in der Kirche darzu-
stellen, das «reiche, schwelgerische Leben in der Stadt Gottes». Auch hier
gelten fiir uns andere theologische Voraussetzungen. Die Verwandlung
der Lehre von der Kirche in Religionssoziologie ist fiir uns ein Schritt von
der Theologie in die Philosophie. Aber es bleibt eine Frage an uns, ob in
unserer Theologie und in dem Leben unserer Gemeinden das allgemeine
Priestertum geniigend zur Geltung kommt.

So konnen wir nicht eher mit Schleiermacher «fertig» werden, als bis
wir bessere Antworten auf die uns bedringenden Fragen gefunden haben,
als er sie von seinen theologischen Voraussetzungen her in letzter Ver-
antwortlichkeit gegeben hat. Deshalb ist sehr begriilenswert, daBl jenes
Werk, dall schon viele Generationen bewegt hat, heute wieder zuginglich ist.

Ein besonderer Vorzug der Ausgabe, die Hans-Joachim Rothert besorgt
hat, besteht in dem angefiigten Sachregister, das ein systematisches Ein-
dringen in diese Schrift erleichtert. Schade ist nur, daB} die sehr aufschluB-
reichen Anmerkungen, die Schleiermacher selber zwanzig Jahre nach dem
Erscheinen der ersten Auflage geschrieben hat, hier nicht abgedruckt wor-
den sind.

Mainz-Kastel. Holger Samson.



Rezensionen 145

Gustave Lagny, Le réveil de 1830 a Paris et les origines des Diaconesses de
Reuilly. Une page dhistoire protestante. Paris, Librairie Protestante, 1958.
195 S. Fr. 550.

Das Buch gibt uns einen Ausschnitt aus der Geschichte des franzisi-
schen Protestantismus im 19. Jahrhundert. Zunichst wird die Erweckungs-
bewegung in Paris in den Jahren nach 1830 dargestellt, die vor allem von
Genf, aber auch von Basel und vom englischen Methodismus her angeregt
war. Die fithrenden Gestalten und die verschiedenen (teils innerkirchlichen,
teils separatistischen) Tendenzen der Bewegung werden kurz aufgezeigt.
Hauptsiéichlich geht es dann um die Griindungsgeschichte der Diakonissen-
Anstalt von Paris-Reuilly. Unabhiingig von Theodor Fliedner hat Pfarrer
Antoine Vermeil in Paris die Neubegriindung echten, christlichen Gemein-
schaftslebens in weiblichen religitsen Orden als notwendigen Bestandteil
echter Erneuerung der Kirche empfunden. Ebenso sah er die grofien sozia-
len, caritativen Aufgaben, die nach selbstlosem Einsatz lebendiger Christen
riefen. In Caroline Malvesin fand er die ebenso vom Geist des Réveil ge-
priagte Helferin fiir sein grofles Vorhaben. 1841 kam es zur Griindung der
zunichst kleinen «Maison des Sceurs de Charité des communions réformées».
Von Anfang an gab der Griindung Vermeils das besondere Geprige die
Verbindung des Gemeinschaftslebens der Schwestern mit vielfidltigen prak-
tischen Aufgaben (Zufluchtshaus fiir entlassene weibliche Striflinge, Kin-
derheim, Besserungsanstalt fiir Miadchen, Fiirsorgedienst in den Familien,
schlieBlich auch Krankenpflege). Im Unterschied zu Fliedner hat Vermeil
der Oberin eine sehr starke Autoritdt in der Schwesterngemeinschaft ge-
geben. Die Geschichte des Hauses wird dann bis 1868 weiterverfolgt. Ver-
meil und seine Diakonissen hatten manche Angriffe und Anfechtungen zu
erleiden. Immer wieder kam der Vorwurf, die Griindung der Diakonissen-
héuser sei ein Riickfall in den Katholizismus. Trotzdem haben sich die
Diakonissen von Reuilly bald ihr anerkanntes Daseinsrecht im franzosi-
schen Protestantismus gewonnen.

Die vorliegende Darstellung bemiiht sich mit recht gutem Erfolg, nicht
nur erbauliche Erziéihlung, sondern zuverlissiger historischer Bericht zu
sein.

Pratteln, Kt. Baselland. Andreas Lindt.

Elisabeth Moltmann-Wendel, Theologie und Kirche bei Hermann Friedrich
Kohlbriigge. = Beitrige zur evangelischen Theologie, hrsg. von Ernst
Wolf, 25. Miinchen, Chr. Kaiser-Verlag, 1957. 64 S. Fr. 5.70.

Kohlbriigge ist in der theologiegeschichtlichen Betrachtung bis heute
meist als ganz isoliertes Phédnomen behandelt worden. Man stellte ihn dar
als einsamen Verkiinder der alten reformatorischen Botschaft mitten im
Neuprotestantismus, als erratischen Block in der ganz anderen Landschaft
des 19. Jahrhunderts, als merkwiirdig unzeitgemidBen Vorliufer der dialek-
tischen Theologie des 20. Jahrhunderts.

Es ist das besondere Verdienst der vorliegenden Untersuchung, daB
Kohlbriigge hier hineingestellt wird in die historischen und theologischen

10



146 Rezensionen

Zusammenhiinge, die ihn geformt und geprigt haben und mit denen er sich
positiv und negativ auseinanderzusetzen hatte. «Kohlbriigges Predigt ist
nicht ein reformatorischer Monolog im 19. Jahrhundert, sondern ein zeit-
gebundener Dialog mit den geistigen, kirchlichen und politischen Bestre-
bungen seiner Zeit gewesens (S.8).

Die Verfasserin entwirft deshalb zunfchst eine Skizze der niederléin-
dischen Erweckungsbewegung. Es wird gezeigt, wie Kohlbriigge aus ihr
hervorgewachsen ist und sich dann mit seiner Radikalisierung der Recht-
fertigungslehre scharf gegen sie abgegrenzt hat. Die Verf. sieht Kohl-
briigge in Ansatz und Durchfithrung seiner Theologie am stidrksten ver-
wandt mit der theologia crucis des jungen Luther. Betont wird, wie sehr
sich Kohlbriigge von Calvin unterscheidet, indem die eschatologische Aus-
richtung des theologischen Denkens bei ihm fast ganz wegfillt. Das zeigt
sich gerade auch in Kohlbriigges politisch-ethischen Ansichten, die in der
bisherigen Kohlbriigge-Literatur noch nie richtig untersucht und darge-
stellt worden sind. Wieder wird Kohlbriigge mit den Wortfithrern der
holldndischen Erweckungsbewegung, mit Bilderdijk und Da Costa, konfron-
tiert. Wihrend die Entwicklung des «Réveil» in den Niederlanden ausmiin-
dete in die «antirevolutionire Partei» Groen van Prinsterers und Abraham
Kuypers, hat Kohlbriigge den Reichs-Gottes-Begriff losgelést von allen
politischen und kirchlichen Bindungen, zugleich aber hat er sich jeder kon-
kreten politischen Verantwortung entzogen. Sein theologisches Denken ist
im Grunde ganz geschichtslos und findet darum auch keine Beziehung zur
Zeitgeschichte. Darum erschopft sich seine politische Ethik in unreflek-
tiertem, konservativem Traditionalismus. Die Verfasserin der vorliegenden
Untersuchung sieht auch im Kirchenbegriff Kohlbriigges, wie er sich in der
separierten Niederlindisch-Reformierten Gemeinde in Elberfeld realisierte,
vor allem das Fehlen der eschatologischen Blickrichtung. So ist ihr ab-
schlieBendes Urteil kritisch: «Das Problem einer weltlichen Ethik ist hier
nie akut geworden, da das Konigreich Christi nie als ein kommendes escha-
tologisches LEreignis, sondern nur als eine gegenwirtige, unsichtbare Er-
fahrung gedacht ist» (S.59).

Es ist sicher gut und heilsam, Kohlbriigge einmal auch unter diesem
Aspekt neu und kritisch zu sehen. Manche Zusammenhéinge miissen wohl
noch weiter erforscht und durchdacht werden. Aber man wird auf alle Fille
dankbar sein fiir diesen wichtigen Beitrag zur Kohlbriigge-Forschung und
damit zur Theologiegeschichte des 19. Jahrhunderts.

Pratteln, Kt. Baselland. Andreas Lindt.

0. G. Myklebust, The Study of Missions in Theological Education. An Historical
Inquiry into the Place of World Evangelisation in Western Protestant Min-
isterial Training, with Particular Reference to Alexander Duff’s Chair of
Evangelistic Theology. 2. 1910—1950. = Avhandlinger utgitt av Egede-
Instituttet, 7. Oslo, Land og Kirke, 1957. 413 S. N.Kr. 29.50.

Nach dem 1955 erschienenen 1. Band des vorliegenden Werkes! soll
jetzt der 1957 erschienene zweite Band hier seine Besprechung finden.

1 Vgl. die Rezension in Theol. Zeitschr. 12 (1956), S. 496—498.



Rezensionen 147

Die Geschichte der Missionswissenschaft und des Lehrstuhls fiir diese
Disziplin wird im Zeitraum zwischen 1910 und 1950 dargestellt. Myklebust
arbeitet mit groBler Griindlichkeit und einer reichen Verwertung statisti-
schen Materials. In Kap. 6 behandelt der Verfasser die Periode von 1910 bis
1945, in Kap. 7 verfolgt er die Entwicklung bis zum Jahr 1950, und in Kap. 8
zieht er einige wichtige Schlufifolgerungen. Eine reiche Bibliographie, Hin-
weise auf Periodicals, ungedruckte Quellen und Interviews und eine Kor-
respondentenliste folgen am Ende des Bandes. Wir bekommen ein treff-
liches Nachschlagewerk auch hinsichtlich der im Verlauf eines Jahrhunderts
erschienenen Missionsliteratur in die Hand.

Das Ergebnis der geschichtlichen Entwicklung bis zur Gegenwart darf
dahingehend zusammengefallt werden: Wihrend in Amerika die vollamt-
liche Professur fiir Missionswissenschaft zum Siege gekommen ist, befindet
sich diese Disziplin auf dem europiischen Kontinent noch weitgehend «im
Vorhof der Heiden». Es existieren wohl da und dort Lehrauftrige fiir Mis-
sionswissenschaft, aber diese Disziplin ist noch selten zum eigentlichen
Examensfach fiir kiinftige Pfarrer geworden. Diese unterschiedliche Wer-
tung des Forschungsgegenstandes hiingt mit drei Typen theologischer For-
schungsmethode zusammen, die als kontinentale, britische und amerikani-
sche voneinander unterschieden werden kénnen. Der kontinentale Typus
hat es auf Griindlichkeit und originales Denken abgesehen. Der britische
Typus sucht zwischen der vor allem germanischen Systematisierung und
dem amerikanischen Aktivismus eine Mittellinie innezuhalten, wihrend der
amerikanische Typus unter Einbeziehung sédmtlicher Lebensgebiete dyna-
misch aktiv sich zu entfalten trachtet. Alle drei Typen werden zum Problem
der Missionswissenschaft eine verschiedene Stellung einnehmen. Der kon-
tinentale, vor allem der deutsche Theologe wird im Streben nach griind-
licher Erforschung des Sachgegenstandes mehr und mehr die Missions-
wissenschaft zu einer besonderen Disziplin ausgestalten wollen. Die Fiille
der Sachgegenstinde wird bei dieser Auffassung von selbst dafiir sorgen,
dafl der Vertreter dieser Disziplin nicht zugleich noch ein anderes Feld
der theologischen Wissenschaft beackern kann. Die britischen Theologen
haben bis jetzt den erwigenswerten Gedanken festgehalten, dafl in alle
theologischen Disziplinen so etwas wie ein missionary emphasis hinein-
kommen miisse, dall sich aber die Schaffung bestimmter ILehrstiihle er-
iibrige. In Amerika herrscht schliefilich die Tendenz, die Missionswissen-
schaft zur Basis der gesamten Theologie zu machen, ist doch die Kirche als
ganze in der missionarischen Bewegung begriffen und hat sich mit den
praktischen Problemen auseinanderzusetzen, die sich aus der Begegnung
mit dem modernen Menschen in allen Léndern ergeben.

Wir haben gegeniiber allen drei Typen bestimmte Fragen zu stellen:
Kann sich die Missionswissenschaft damit begniigen, wie auf dem Kontinent,
vorab in Deutschland, angestrebt wird, ein besonderer Zweig innerhalb der
theologischen Disziplinen zu werden? Hat sie nicht gerade dann, wenn sie
zum besonderen theologischen Fach geworden und in den Kreis der anderen
theologischen Disziplinen als gleichwertiges Glied aufgenommen worden
ist, das ihr eigentiimliche Erstgeburtsrecht fiir ein Linsengericht verkauft?



148 Rezensionen

Kann sie aber andrerseits, wie das bis anhin in GrolBbritannien iiblich war,
sich damit begniigen, in der allgemeinen missionsfreundlichen Haltung der
Theologieprofessoren personaliter aufzuleuchten, um gelegentlich in Ex-
kursen oder in Sonderkursen substanziellere Gestalt zu gewinnen? Fordert
nicht gerade das grofie Stoffgebiet eine Sonderbehandlung der damit zu-
sammenhingenden Fragen? Wie kann schliefilich die amerikanische Ten-
denz, Theologie auf einer immer breiteren Ebene zu treiben und alle Gegen-
stinde des menschlichen Lebens in den Bereich der Uberlegungen einzu-
beziehen, vor einer schliefllichen Verflachung schiitzen, die iiberall da ein-
treten mufl, wo man die Konfrontation mit der Heiligen Schrift (in ihrer
Ursprache!) aufgegeben hat und vornehmlich nur noch die erforschten
Wahrheiten anzuwenden sucht?

Zu diesen drei Fragen hinzu kommt noch eine andere Beobachtung, die
sich bei der Lektiire der beiden Binde dem Leser aufdringt: das Werden
und die Entwicklung der Missionswissenschaft standen sehr stark im Zei-
chen des Verstindnisses der Mission als sens unique. Das heimliche Motiv
ist dieses und nur dieses: wie ist die heimatliche Kirche und wie sind ihre
Theologiestudenten dafiir zu interessieren, da Missionare in der Vergan-
genheit ausgesandt wurden und dal} in der Gegenwart der Kirche als ganzer
ein unverlierbarer Sendungsauftrag gegeben ist? Diese Zeit des sens unique
ist aber infolge des Erwachens der Kirchen in Asien und Afrika endgiiltig
vorbei. Dem hitte die Missionswissenschaft in ihrem ganzen Charakter
Rechnung zu tragen. Ohne die Behandlung bestimmter konkreter Sachfragen
aus Geschichte und Gegenwart kommt der Missionswissenschaftler nicht
aus. Er kann sich aber, wenn er ein verantwortlicher ékumenischer Theo-
loge ist, nicht damit begniigen, missionshistorisch darzustellen, missions-
geographisch mitzuteilen und missionstheoretisch ein System zu entwickeln,
sondern er wird es als seine Aufgabe ansehen miissen, die aus der Ge-
schichte und der Gegenwart ihm gestellten Probleme so zu behandeln, dal
sie als dringliche Fragen fiir die Kirche von heute bewullt werden und
diese damit vor die Existenzfrage gestellt ist, ob sie noch sendende Kirche
in der Welt sei. Iis wird dabei unmdoglich sein, die Behandlung bestimmter
Missionsprobleme vorzunehmen, ohne ganz konkrete neutestamentliche Tat-
sachen und ganz bestimmte dogmatische Fragen mit in Betracht zu ziehen
und mit zu erwigen. Das macht gerade den Reiz eines solchen missions-
wissenschaftlichen Arbeitens aus, dafl jeweils bei der Behandlung bestimm-
ter Sachfragen die Tore ins Neue Testament und in die Dogmatik aufge-
sperrt werden diirfen. Ein Missionswissenschaftler, der keine exegetische
und dogmatische Verantwortung mitbringt und betitigt, steht in Gefahr,
mit der Zeit ein langweiliger Dozent zu werden. Auch das Feuer der Feld-
erfahrung, in dem ehemalige Missionare als spitere Missionsdozenten ha-
ben brennen diirfen, wird einmal erléschen. Es braucht mehr als das. Ks
braucht einen theologischen Iiros. Es ist die Frage, ob dieser Eros nicht
in der reinen Fachwissenschaftlichkeit zu ersticken droht, ob man sie Neues
Testament, Systematik oder Missionswissenschaft nennen mag. Wir sehen
es als eine mogliche Aufgabe an, im Dreieck zwischen missionarischen Fak-
ten, neutestamentlichen Berichten und dogmatischen Fragestellungen sich



Rezensionen 149

zu bewegen und so eine Missionswissenschaft aufzubauen, die weder in
einer kontinentalen Fachwissenschaftlichkeit erstickt noch in britisch mis-
sionarischer Durchpulsung aller theologischen Disziplinen zu wenig kon-
krete Gestalt gewinnt noch in amerikanischer Praxis an Tiefgang verliert.
Es versteht sich, daBl sich hier sehr viele weitere Fragen stellen, auf die
im Rahmen einer solchen Buchbesprechung nicht eingegangen werden kann.
Wir verdanken es den beiden Binden von Myklebusts Werk, dafl wir zu
solchen Fragen angeregt worden sind.

Basel. Werner Bieder.

Martin Werner, Glaube und Aberglaube. Aufsdtze und Vortrdge, gesammelt
aus Anlaf} seines 70. Geburtstages. Bern, Paul Haupt, 1957. 261 S. I'r. 20.—.

AuBer einem Freundeswort im Namen und Auftrag des Kantonalvor-
standes des Vereins fiir freies Christentum der bernischen Landeskirche
wird diese Sammlung eingeleitet durch einen Brief Albert Schweitzers an
den Jubilar und durch einen von Paul Marti verfaliten Lebenslauf (S.10
bis 22). Die Aufsiitze behandeln neutestamentliche, religionsgeschichtliche,
kirchen-, dogmen- und kunstgeschichtliche, vor allem aber sozialethische
Themen.

«Krieg und Christentum», 1936 verfalit, gibt fiir den deutschen Leser
ein in seiner Priignanz frappierendes Bild der damals drohenden Kriegs-
gefahr. Der dogmengeschichtliche Standpunkt, der noch iiber Harnack hin-
aus und in Ubernahme des von Albert Schweitzer so sehr betonten Ausblei-
bens der Parusie das altchristliche Dogma weithin ablehnt, schimmert
ofters durch. Vor allem ist das der Fall in: Das «apostolische Glaubens-
bekenntnis». Hier wird heute noch ohne Abstriche die Position der Be-
kéimpfer des Apostolikums von 1892 eingenommen. Das Trinitdtsdogma wird
verworfen, weil es dem 4. Jahrhundert angehore, die Jungfrauengeburt,
weil nur in den spiten Schichten des N.T. bezeugt, der descensus ad inferos,
weil ins 2. Jahrhundert, in die friithkatholische Zeit gehorig. Die Frage,
ob nicht alle diese Dogmen letztlich doch im Grundbestand des N.T. wurzeln,
wird nicht gestellt. Hier wird sich von seiten des <historischeny Christen-
tums der grundsitzlichste Widerspruch erheben. Es ist ja kein Zufall, dal
sich Karl Jaspers in seiner Jesusdarstellung im Rahmen seiner «Grollen
Philosophen», 1 (1957), ausdriicklich auf Martin Werner beruft. Kann man
angesichts von 1. Kor. 11, 26 behaupten, dall «bei Paulus die Moglichkeit
christlicher Existenz nicht mehr wie im eschatologischen Mythus auf der
vermittelnden Wirksamkeit eschatologischer Sakramente beruht» (S.193)?
Bei der Lektiire des Stiickes: «<Der Sinn der Bergpredigt und die mensch-
liche Gesellschafty ist man zunichst verwundert, der Schweitzerschen In-
terimsethik nicht zu begegnen, sie erscheint dafiir an anderer Stelle
(¢Christentum und Saekularisation», S.91). Dal die Weisungen der Berg-
predigt nicht in Tolstoischer Manier unbesehen auf die sozialen Verhilt-
nisse iibertragen werden kénnen, wird anerkannt, andrerseits auch die
schroffe Trennung von Bergpredigt und Sozialethik im Sinne der Zwei-



150 Rezensionen

Reiche-Lehre verworfen, wie iiberhaupt die sozialethischen Themen am
wenigsten Widerspruch erregen werden, da sie die gemeinchristliche Hal-
tung einnehmen. Erasmus wird als Stammvater eines freien Protestantismus
gefeiert (S.64) — man vergleiche damit etwa zum Kontrast die Erasmus-
Darstellung von Heinrich Weinstock, Die Tragddie des Humanismus —,
die Lehre von der Erbsiinde mit Schiller, Herder und Goethe als pessi-
mistische Verleumdung des Menschen abgelehnt (S.112 u. 6.). Auf ein Ver-
sehen sei noch aufmerksam gemacht: Luther war Fisenacher, nicht Magde-
burger Lateinschiiler, als er von Frau Cotta eingeladen wurde (S. 36).

Das Werk vermittelt einen interessanten Einblick in das Wollen und
Denken des freien schweizerischen Protestantismus, wie er so wohl nir-
gends mehr auf dem européischen Kontinent vorkommt.

Freiburgi. Br. Wilhelm August Schulze.

Emil Brunner, Das Argernis des Christentums. Fiinf Vorlesungen iiber den
christlichen Glauben. Ziirich, Zwingli-Verlag, 1957. 110 S. Fr. 6.75.

Fiinf Vorlesungen, die Brunner als international anerkannter Meister
seines Faches in Chicago und Glasgow gehalten hat, erscheinen hier, ins
Deutsche iibertragen von H. H. Brunner. In volkstiimlich schlichtem Stil
fithrt der Verfasser aus, dafl die grofen Themen der christlichen Glaubens-
lehre das Nachdenken (heute nicht weniger als einst bei den Griechen) zu
energischen Widerspruch herausfordern: vernunftwidrige «Argernisse» —
dennoch Wahrheit und Heil der Menschheit! Es ist kaum anzunehmen, daf}
er damit seinen schottischen und amerikanischen Zuhorern iiberraschend
Neues gesagt hat; deutschen theologischen Lesern aber bietet das Biichlein
eine willkommene Zusammenfassung der Hauptanliegen seines Lebens-
werkes auf knapp 110 Seiten. Also diirfen wir hier nicht eine detaillierte
Dogmatik und Ethik erwarten, sollten vielmehr dankbar sein fiir solchen
autoritiren riickschauenden Uberblick.

1. Paradoxon: Wir finden Gott nicht in «mystischen» Erlebnissen, auch
nicht durch philosophische Ideenbildungen. «Durch an sich unsichere bibli-
sche Berichte aber spricht Gott zu uns sein eigenes, ewiges und unbedingt
gewisses Wort» (S. 23).

2. Paradoxon: So offenbart Er sich als der dreieinige Gott. Doch «nicht
die von der Kirche herausgearbeitete Lehre von den drei Personen und
ihrem Verhiltnis innerhalb der einen Gottheit ist die wahrhaft biblische
Trinititslehre, ...sondern das Mysterium der gottlichen Barmherzigkeit
ist dort der Gegenstand gldubiger, anbetender Verehrung... Die Bibel
lehrt, daBl das Geeheimnis des Vaters durch den Sohn geschichtlich geoffen-
bart sei, und dall diese Offenbarung des Sohnes nur durch den Heiligen
Geist zur Erkenntnis des Menschen werden konne. Sie stellt sozusagen die
gottlichen Personen nicht nebeneinander, sondern hintereinander ... Nicht
ein prophetisches Wort ist die hochste und letztgiiltige Offenbarung Got-
tes», sondern, «dall der Offenbarer Jesus und der Offenbarte, Gott in seinem
Geheimnis, derselbe ist..., das ist die christliche Botschafts (S.45f.).



Rezensionen 151

3. Paradoxon: Und nun zum Menschen! «Das wesentlich Menschliche ist
sein Personsein und damit seine Fahigkeit, mit Gott zu reden und zu ant-
worten.» «Solcher Verantwortlichkeit aber liegt die Bestimmung zur Ge-
meinschaft mit Gott zugrunde. Darum ist nicht die Vernunft, nicht der
schopferische Geist das wahrhaft Menschliche, sondern die Liebe, der alles
Schaffen und alles Denken untergeordnet isty (S.56£f.). «Geschaffen nach
dem Bilde Gottes», befindet sich der Mensch in Wirklichkeit dennoch zu
seiner Bestimmung und zum Schopfer selbst «im Widerspruchs. <Er kann
sich kraft dessen, was ihm der Schopfer gibt, vom Schépfer emanzipieren
und sich selbst zum Herrn des Lebens machen. Das ist es, was die Bibel
die Siinde nennt» (8. 58). — «Nicht die Sinnlichkeit vergiftet den Geist, son-
dern der Geist in seiner Gottlosigkeit vergiftet die Sinnlichkeity (S. 60).
«Siinde ist nicht Schicksal», sondern «Tat und Zustand zugleichy (S.63f.).
¢«Ursiinde», nicht «Erbsiinde», sei dafiir die rechte Bezeichnung, aber «die
Einsicht in die Unfihigkeit des Menschen, sich selbst wieder zu dem zu
machen, wozu er durch goéttliche Schépfung bestimmt ist, bildet das Tor zur
Erkenntnis der rettenden Gnade Gottes, in der der christliche Glaube be-
steht und durch die er das Heil der Welt ist» (S. 70).

4. Paradoxon: Denn der lebendige Gott ist in seiner Haltung uns gegen-
iiber nicht unverianderlich, wenngleich er in seinem Wesen unverinderlich
ist> (S.74). — Zuerst ziirnt er dem Siinder und verdammt ihn. Christi
Kreuz, ihm von Gott auferlegt, da er sich unter die Siinder begab, erweist
es. Doch da er mit diesen Verdammten in die tiefste Not hineinstarb, vergab
Gott uns um seiner Siindlosigkeit willen alle Siinde. In seiner Auferstehung
ist das bestédtigt. — Man meine nicht, daBl in solcher Uberlegung (des Apo-
stels Paulus) <unreligioser Gebrauch juristischer Kategorien» eine Rolle
spiele (8S.76), sondern, wennschon juristisch ausgedeutet (insbesondere
durch Anselm), ist das nichts anderes als «das Wunder der Liebe des heili-
gen Gottesy (S. 77). Durch «das Sithnopfer Christiy werde freilich nicht Gott
verschnt, wohl aber die Menschen, eben weil «durch den Tod Jesu die Wirk-
lichkeit des gottlichen Zorns beseitigty (S.86) und Gottes Erbarmen mit
den BuBifertigen erwiesen sei.

5. Paradoxon: So hat Christus «ein fiir allemaly unsere Verschnung
¢«vollbrachty (S.94). Doch dieser «Jesus Christus, gekreuzigt unter Pontius
Pilatus im Jahre 30, ist keine blof} historische Persinlichkeit... Er ist der
lebendig gegenwiirtige Herr, ... das lebendige Haupt seines lebendigen
Leibes, der Kirche... Ja, er ist unsere Zukunft» (S.96). «Denn das Reich,
in dem wir Biirger sind, ist in den Himmeln, und aus ihm erwarten wir auch
als Retter den Herrn Jesus Christus, der unsern Leib der Niedrigkeit ver-
wandeln wird, so dal} er gleichgestaltet wird seinem Leib der Herrlichkeit
(Phil. 3, 20).» Das ldBt sich nicht von uns aus «fortschrittlichs erreichen,
sondern «die Hoffnung, die wir in Jesus Christus haben, geht iiber alle
Geschichte hinaus» (8. 105), ist einzig und allein auf Gott gegriindet.

Diese «hauptsiichlichen Argernisse» will B. nicht rational auflésen, um
am Ende doch ihre Verniinftigkeit aufzuzeigen, immerhin aber arbeitet er
sie denkerisch heraus, allerdings nicht allzu radikal und konsequent; er ist
nicht religionsphilosophischer Agnostiker, sondern biblischer Gnostiker,



152 Rezensionen

wiewohl akademisch geschult — und darum behutsam an gewissen gefidhr-
lichen Ecken. Immerhin redet er nach traditioneller Theologenart nicht nur
vom allmichtigen Schépfer, heiligen Herrn und Vater Jesu Christi, sondern
von «Gotty (theos der Griechen, wohl auch des Paulus und Johannes), ja vom
<«Wesen Gottes» und nicht nur vom Walten, Sichverbergen und Sichoffen-
baren dieses Fernen und Nahen. Andererseits verschweigt er den «Teufel»,
obzwar dieser uns niher ist als Rock und Hemd (Luther). Darum bleibt B.s
Siindenlehre auch beschrinkt auf eine Theorie vom «Menschen im Wider-
spruchy. Er billigt auch der Philosophie zu, daf} sie «die Wahrheit» erstrebe
und erkenne, statt ihr (auf Grund des biblischen Wahrheitsbegriffes) eben
das nachzusagen, worum sie sich einzig bemiiht, ndmlich: die Wirklichkeit
(das Seiende) richtig zu erkennen. — Indes, jeder Denker ist irgendwo in-
konsequent. Warum sollte es nicht auch ein Theologe von hohem Rang sein?

Wien. Erwin E. Schneider.

Heinrich Ott, Eschatologie. Versuch eines dogmatischen Grundrisses. = Theo-
logische Studien, 53. Zollikon, Evangelischer Verlag, 1958. 74 S. F'r. 6.70.

Die vorliegende Studie geht auf eine im Jahre 1956 an der Universitit
Basel gehaltene Vorlesung zuriick. Daher erklirt sich die sehr knappe Ab-
handlung an sich weitschichtiger Probleme und der Verzicht auf einen
umfangreichen wissenschaftlichen Apparat. Der Verfasser mochte existen-
tiale Theologie in bezug auf die Eschatologie treiben. In Anlehnung an
Gedanken von Karl Barth und in Auseinandersetzung mit Rudolf Bultmann
sucht er nach einem Weg, der nicht einfach zu einer heilsgeschichtlich-objek-
tivierenden Darstellung fiihrt; auf der anderen Seite mochte er sich davor
hiiten, einer Eliminierung der Dimension des Zukiinftigen das Wort zu
reden, wie es sonst bei einer existential-subjektiven Betrachtung iiblich ist.

Es fehlt uns hier der Raum, den ganzen Gedankengang der Studie nach-
zuzeichnen. Es seien hier nur einige interessante Punkte herausgegriffen.
Sehr schon wird auf S.9 ff. gezeigt, dall Eschatologie nicht Beschreibung
eines endzeitlichen Zustandes ist, sondern Entfaltung unserer Begegnung
mit dem Kyrios als dem Eschatos. Die Struktur des Eschatologischen ist
‘apokalypsis’, Enthiillung dessen, was jetzt schon Geltung hat. Im Anschlufl
an den Satz ‘Der Auferstandene ist der Kommende’ (Karl Barth) ! versteht
Ott unter Eschatologie «nichts anderes als die theologische Entfaltung der
Theophanie des auferstandenen Herrn» (S.25). An der Leibhaftigkeit des
Auferstandenen ist festzuhalten. Allerdings darf diese Leiblichkeit nicht

! Damit erledigt sich fiir den Verfasser das Problem der Naherwar-
tung und der ausgebliebenen Parusie von selbst, weil die Erscheinungen
des Auferstandenen als Erfiillungen der betreffenden Jesusworte verstan
den werden. Es entsteht aber sofort ein neues Problem. Mit Himmelfahrt
wird das Eschaton «unterbrochen». Welches ist der Sinn dieser Zwischen-
zeit? Dieses «schwierigste Problem der Eschatologie iiberhaupt» (S.26)
bleibt ungelost. Zur Naherwartung vgl. auch S. 64 ff.



Rezensionen 153

physiologisch interpretiert werden, sondern sie mufl existential verstanden
werden. Was damit gemeint ist, wird in den leider sehr kurz geratenen
Ausfiihrungen auf S. 22 {f. nur der Spur nach klar. An diesem u. E. fiir die
ganze Konzeption des Verfassers entscheidenden Punkt miilte nochmals
neu angesetzt werden unter griindlichster Auswertung der neutestament-
lichen Berichte. Auch ist es fraglich, ob es angeht, den Begriff ‘Reich Gottes’
bei der zentralen Stellung, die er im N.T. einnimmt, nur als Rahmenbegriff
zu verstehen, weil alles Weitere (gemeint sind die S. 36—74) diesen <«erfiillt
und in bestimmter Weise auslegty (S.35). Volle Zustimmung kann man den
Ausfithrungen iiber ewiges Leben und Unsterblichkeit geben. Gemdll dem
methodischen Ansatz des Verfassers ist es unsinnig, iiber das ewige Leben
¢«MutmaBungen anzustellen, ‘wie es dann wohl sein méchte’s (S.37). «Sitze
iiber das ewige Leben sind nichts anderes als Bekenntnisse zu Gott, welcher
der Eschatos ist und als solcher das Telos unseres Daseins» (S.38). Die
platonische Unsterblichkeitslehre wird abgelehnt, da sie dem Ernst des
Todes nicht gerecht wird. Die Antwort auf die vielbehandelte Frage nach
dem Zwischenzustand der abgeschiedenen Seele mull hinausgeschoben wer-
den, solange das Zeitproblem noch ungeklirt ist. Nicht iiberall auf Zustim-
mung werden die Ausfithrungen iiber das ‘Tausendjihrige Reich’ stolen.
Das Millennium als heilsgeschichtliche Zwischenstufe wird fallen gelassen;
es kann nur existential auf das Wachstum im Glauben gedeutet werden
als eine «Leitidee der christlichen Ethik» (S.66): «Im Leben des Einzelnen
und in der Geschichte kann es je und je ‘vor dem Ende noch einmal Licht
werden’» (S.67). Das Jiingste Gericht schlieBlich bedeutet das Offenbar-
werden der Siinde im Lichte des Kreuzes (S. 68). Apokatastasis und ewige
Verdammnis werden nicht gegeneinander ausgespielt, sondern beide neben-
einander stehen gelassen als Maglichkeiten der Explikation des Kreuzes
(8.73).

Aus dieser kurzen Aufzéhlung ersieht man, dafl viele neue und frucht-
bare Gedanken auftauchen. In der Tat erh#lt man manche wertvolle An-
regung. Der Verfasser mochte ja seinen Versuch als ein Wagnis aufgefalit
wissen (S.3), gleichsam als ein Paradigma, wie existentiale Theologie zu
treiben sei. So denkt er ganz aus der Begegnung mit dem Kyrios als dem
Ischatos heraus. Damit ist die Stirke und die Schwiche seiner Position
umrissen. Man hat der existentialen Interpretation biblischer Texte vor-
geworfen, dafl sie zu einer punktuellen Verengung des Kerygmas fiihre.
Hier wire zu fragen, ob nicht die existentiale Interpretation des Verfassers
in der Eschatologie, obwohl das futurische Element beibehalten wird, gegen-
iiber dem biblischen Reichtum notwendigerweise eine Verarmung bringen
mull. Diese Feststellung soll den Wert der Arbeit in keiner Weise herab-
mindern. Im Gegenteil: man wiinscht ihr in der heutigen Zeit weiteste Ver-
breitung. Leider steht diesem Wunsch die sehr schwierige Sprache des Ver-
fassers mit vielen vermeidbaren Fremdwdértern entgegen (z. B. koextensiv,
Diastase, proleptisch, Implikation u. a. m.), so dafl wohl nur Theologen und
Akademiker zu diesem Buch greifen werden.

Diegten, Kt. Baselland. Heinrich Baltensweiler.



154 Rezensionen

Joseph Andreas Jungmann (S.J.), Missarum sollemnia. Eine genetische Er-
klirung der romischen Messe. 1. Messe im Wandel der Jahrhunderte. Messe
und kirchliche Gemeinschaft. Vormesse. 2. Opfermesse. 4., erg. Aufl. Wien,
Herder, 1958. XXIII + 633; VI + 659 S. Sch. 280.—

— —, Missarum solemnia. Nachtrdge zur dritten Auflage (1952). Wien, Herder,
1958. 23 S. Sch. 9.—.

Dal} ein wissenschaftliches Buch von iiber 1200 Seiten in kaum mehr als
zehn Jahren vier Auflagen erreicht, daB es in ebensoviel Sprachen iiber-
setzt wurde, ist gewill ein Zeichen hervorragender Qualitit. Und in der Tat,
dieses Zeichen tduscht nicht: Jungmann’s Buch ist ohne Zweifel das gegen-
wirtige Standardwerk iiber Geschichte und Sinn der romischen Messe
geworden.

Das Buch zerfillt in vier Teile: eine Geschichte der Messe von der Ur-
Kirche bis zu Pius X. (1, S.7—221); eine Untersuchung iiber Wesen und
Gestaltung der Messe in der kirchlichen Gemeinschaft (1, S. 223—337); eine
sehr eingehende geschichtliche und theologische Beschreibung der Messe
in ihrem rituellen Verlauf (8.Teil: Die Vormesse, 1, S.339—633; 4. Teil:
Die Opfermesse, 2, S.1—576). Nachtrige zur dritten Auflage (die auch
separat erhéltlich sind, 2, S.577—b597), sowie Register (Schriftstellen;
Quellen; Namen, Sachen, Formeln, 2, S.599—659) schliefen das Werk ab.

Eine eingehende Wiirdigung und Stellungnahme wiirde Seiten bean-
spruchen. Man wird sich also mit kurzen Hinweisen begniigen miissen.

Der Untertitel gibt dem ganzen Werke sein Geprige: es handelt sich
nicht um eine Geschichte des christlichen Gottesdienstes, sondern — auch
im ersten und im zweiten Teil — um ein Buch iiber die romische Messe.
Fiir den streng romisch-katholischen Verfasser scheint das zwar dasselbe
zu sein, ist fiir ihn ja die Messe der Ort, zu dem <«allsonntiglich das ganze
christliche Volk zusammenstromt»> (1, S.V). Daher wohl eine ziemlich
kritiklose Beschreibung all der Neuerungen, die die rémische Messe vom
urchristlichen und altkirchlichen Gottesdienst unterscheidet, wie auch eine
vorsichtige Zuriickhaltung der heutigen liturgischen Bewegung gegeniiber
(1, S. 212 ff.). Es verwundert also nicht, wenn Jungmann kaum etwas unter-
nimmt, um die Homilie aus ihrem verschrumpften Dasein zu befreien
(1, S.583 ff.), oder wenn er die reformatorische Kritik an der Messe im
groflen und ganzen ignoriert (siehe 1, S.174 ff.; 187 f.; 2, S.283). In dieser
Hinsicht sei auch darauf hingewiesen, daff dem Verfasser von Luther nur
die Formula missae et communionis (dreimal erwihnt, ohne Zitat), die
Deutsche Messe (einmal erwéhnt, ohne Zitat), und Fyn sermon von dem
newen Testament (ein Zitat aus zweiter Hand) bekannt zu sein scheinen,
daBl Calvin nur einmal erwihnt wird und Zwingli iiberhaupt nicht. Die
nicht-romischen Autoren, bis auf H. Lietzmann und G. Dix, sind auch nur
spérlich zu Rate gezogen.

Die prizise und gewollte konfessionelle Ausrichtung des Buches, hat
man sie einmal in Kauf genommen, vermindert aber keineswegs die Be-
wunderung fiir die stupende liturgie-geschichtliche Erudition des Ver-
fassers. Sein Buch wird dadurch ein unerlédBliches Nachschlagewerk. Und



Rezensionen 155

daB er mehr als 1200 Seiten streng wissenschaftliche Theologie, die nie
zum Géhnen lockt, zu schreiben imstande war, ist ein Kunststiick, fiir das

man ihm dankbar sein mub.
Neuchdtel. Jean-Jacques von Allmen.

Manfred Mezger, Die Amtshandlungen der Kirche als Verkiindigung, Ordnung
und Seelsorge. 1. Die Begriindung der Amtshandlungen. Miinchen, Chr.
Kaiser, 1957. 274 S. Fr. 18.35.

Gleich nachdem man mit dem Studium des angefiihrten Buches begonnen
hat, erhiilt man das bestimmte Gefiihl, es mit einer sehr bedeutungsvollen
Arbeit zu tun zu haben.

Der erste Band, der hiermit angezeigt wird, hat einen prinzipiellen und
einen praktischen Teil. Im prinzipiellen Teil werden die Amtshandlungen
als Verkiindigung, als Ordnung und als Seelsorge betrachtet. Der praktische
Teil, dem eine Fortsetzung folgen soll, behandelt die Taufe, «gleichsam als
Modell». Der Gedanke des Verfassers, an wenigen Modellen theologisch und
methodisch den Begriff und Sinn der Amtshandlungen darzustellen, ist auch
deshalb interessant, weil man auch auf anderen Wissenschaftsgebieten als
methodische Hilfsmittel Modelle verschiedener Art anwendet. !

Bei der Besprechung der Verkiindigung als «Proklamation», Ausrufung
der Konigsherrschaft Gottes, weist der Verfasser darauf hin, daf} das In-
teresse auf dem «Akustischen» liegt, auf dem Phinomen der Stimme: «Vox
clamantisy (Matth. 3, 8). Dieser Begriff der Verkiindigung ist angefochten
im Sinne des Faustischen: «Ich kann das Wort so hoch unmdglich schétzen.»
In diesem Zusammenhang wird W. Stdhlin zitiert, «<Um was geht es bei der
liturgischen Erneuerung?», der geltend macht, dafl die Liturgie im Gegen-
satz zur Predigt sich nicht nur an das Ohr, sondern in Farben und Lichtern,
Zeichen und Gebirden zugleich an das Auge wendet.

Ahnliche Gesichtspunkte werden im Heimatlande des Rezensenten an-
gefithrt. In Svenska Dagbladet (7.2.1958) schreibt einer der ersten Fiir-
sprecher und Verteidiger einer kirchlich-christlichen Kultur im Norden,
fil. dr. Knut Hagberg, es sei unbestreitbar, dal gerade heute eine liturgische
Stromung iiber die Welt geht. «Héngt sie nicht mit einer physiologischen
Veriinderung bei dem Menschen zusammen? Man kann die Bedeutung von
Illustrationen in Biichern und Zeitungen erwihnen und auf das Kino und
Fernsehen hinweisen. Ist es da nicht ganz natiirlich, dafl das Visuelle auch
eine neue Bedeutung innerhalb unserer schwedischen Kirche erhilt? Der
liturgische Schmuck spricht seine klare kirchliche Sprache fiir die Augen.
Jede Geste, die der Priester am Altare macht, ist eine Predigt, die dem
visuell Eingestellten eine gleich grofle biblische Verkiindigung gibt wie
eine Masse von Worten.» Manchmal sind die Menschen, schreibt Hagberg,
hauptséchlich auditiv eingestellt gewesen. «So war es sicher in der antiken
Welt, in der Jesus auf Erden lebte; die antike Literatur war dazu bestimmt,
laut gelesen zu werden, die biblische Erzahlung iiber den #thiopischen Hof-
mann, der gefragt wird: ,Verstehst du auch, was du liest?’, zeigt, dafB er laut

1 Vgl. H. Haller, Typus und Gesetz in der National6konomie (1950).



156 Rezensionen

las, auch wenn er beim Lesen allein war. Vielleicht entfernte sich Christus
selbst, wenn er sich zum Beten zuriickzog, weil er seine Gedanken laut
sprach. Aber wihrend anderer Perioden sind die Menschen mehr visuell ge-
worden. Heute lernen wir wohl mehr durch das, was wir lesen, als durch
das, was wir horen. Heute ist es wohl nicht mehr so wie frither, dall der
miindliche Vortrag dem Studenten das meiste gibt. Es ist der geschriebene
Text. Wiihrend einer kurzen Zeit im Mittelalter waren die Menschen visuell
wie wir. Sie hérten nicht so viel, sondern sie wollten die Botschaft des Evan-
geliums in Tafeln, Schmuck und Prozessionen sehen. Die lutherische Ortho-
doxie dagegen war auf ihrem Hohepunkt unerhort auditiv eingestellt. Beim
Begriibnis Karls XII. wurde eine erbauliche Predigt von 18 Uhr bis 3 Uhr
nachts gehalten. Wer konnte heute eine 9stiindige Verkiindigung von der
Kanzel aushalten?s

‘Will man aber eine liturgische Erneuerung auf Kosten der Verkiindi-
gung des Wortes zustande bringen — das ist nun nicht die Ansicht des an-
gefithrten schwedischen Verfassers —, so erheben sich psychologische und
auch theologische Bedenken. Und da stimmt man Mezger zu, wenn er sich
von der Flucht weg von der Verkiindigung ins «Wirkliche», in die Geste,
ins Symbol distanziert. «Dasselbe Zeitalter, das von dem Wort der Ver-
kiindigung wenig oder nichts hilt, hat sich von den Magiern des Wortes eine
Uberredungskunst gefallen lassen, die ohne Beispiel ist. Aber nicht nur aus
der negativen Iirfahrung des profanisierten, zur Phrase gewordenen Wortes
gewinnen wir einen Malstab fiir die Bedeutung der Verkiindigung. Wir
gewinnen ihn aus dem Ereignis der Verkiindigung selbst» (S. 61).

‘Wenn wir die Absicht der Amtshandlungen verstehen wollen, dann
haben wir, schreibt Mezger, darauf zu achten, dall wir das Wort nicht preis-
geben und den Menschen nicht aus dem Blick verlieren. Das heilit nicht, dafl
wir schielen sollen, sondern daf} beides zugleich bewahrt oder verloren wird.
Der Rezensent will gern bestédtigen, dall es dem Verfasser gegliickt ist, beide
zu ihrem Recht kommen zu lassen.

Eskilstuna, Schweden. Benkt-Erik Benktson.

Claus Westermann (Ed.), Verkiindigung des Kommenden. Predigten alttesta-
mentlicher Texte. Miinchen, Chr. Kaiser-Verlag, 1958. 189 S. F'r. 12.45.

Dies Buch ist ein neuer Beweis dafiir, daB sich die alttestamentliche
Wissenschaft auf dem Wege zur Gesundung befindet. Sollte denn die Ex-
egese nicht der Predigt dienen, selber ausmiindend in den Lobpreis dessen,
was Gott getan hat? — Der Heidelberger Alttestamentler beleuchtet den
Weg von der wissenschaftlichen Exegese zur fertigen Predigt. Zu diesem
Zwecke veroffentlicht er 22 Ansprachen zahlreicher Prediger — Zimmerli,
Stamm, Barth sind darunter — iiber Texte aus geschichtlichen, propheti-
schen und Weisheitsbiichern und versieht sie mit grundsitzlichen Kinlei-
tungen und kritischen Besprechungen. Dafl dabei gattungs- und formge-
schichtliche Gesichtspunkte eine grofie Rolle spielen, entspricht der in
Deutschland gegenwiirtig herrschenden Forschungsrichtung. Ein Anhang
(S.185—187) falit das Erarbeitete zusammen und bietet einen enzyklopidi-



Rezensionen 157

schen Abrifl der alttestamentlichen Hermeneutik. — Hingewiesen sei noch
auf die Mannigfaltigkeit dieser Predigten, welche die fast unerschopflichen
Méglichkeiten des Genres aufleuchten 1iBt. Wie stark doch die Persénlich-
keit des Redners an der Verkiindigung beteiligt ist!

Lausanne. Carl A. Keller.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau.

Schweiz. The Ecumenial Review 11, 2 (1959): W. A, Visser 't Hooft,
Bishop Bell’s Life-Work in the Ecumenical Movement (133—140); L. New-
bigin, One Body, One Gospel, One World (143—156); Eberh. Miiller, The
Structure of Modern Society and the Structure of the Church (157—166).
Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 5, 4 (1958): H. Stirni-
mann, Atomare Bewaffnung und katholische Moral (369—383); C. Trabold,
Der Seinsbegriff bei Johannes Quidort (404—442). Kirchenblatt fiir die re-
formierte Schweiz 115, 3 (1959): W. Bieder, Die Frau in der Gemeinde (34
bis 38). 4: P. Kramer, Auf dem Wege zum Vollgottesdienst (50-563); H. van
Oyen, Die Verhiitung des Selbstmordes (53—55). Reformatio 8, 2 (1959):
C. Keller, Der Alttestamentler und sein Dienst (76—81). Schweizerische
theologische Umschau 28, 6 (1958) : I. Buri, Abschied von der Umschau (129
bis 133); F. Buri, Die Atomfrage — eine Frage des Glaubens (133—139);
W. Bernet, Ein Wort zur Frage der atomaren Bewaffnung unserer Armee
(139—142). Verbum Caro 49 (Vol.13) (1959): Max Thurian, Le mémorial
des saints. Essai de compréhension évangélique d'un aspect de la piété
catholique (7—28); R. Paquier, L’épiscopat dans la structure institution-
nelle de I'Eglise (29—62); J. Rossel, I’ Eglise de I'Inde du Sud: son histoire,
sa doctrine, sa liturgie (63—87). Zeitschrift fiir schweizerische Kirchen-
geschichte 52, 4 (1958): F.Maissen, Der Konvertit Johann Schorsch von
Thusis (1600—1665) und seine Kontroverse (281—302); H. Naef, La croix
de Savoie confirmée au Pays de Vaud par un évéque (1519—1522) (303 bis
338); E. I, J. Miiller, Jugend-Briefe Johann Nepomuk Schleunigers, IT (339
bis 361).

Belgien. Ephemerides theologicae lovanienses 34, 4 (1958) : P. Hartmann,
Origéne et la théologie du martyre d’aprés le Protreptikos de 235 (773 &
824); G. Vandendriessche, La condition juridique des grands séminaires en
Belgique. Commentaire historico-juridique des décrets du 30 déc. 1809 et
6 nov. 1813 (825—868). Nouvelle revue théologique 81, 1 (1959): L. Bergh,
Pie XII et le sacerdoce (3—24); L. Lochet, De I'Orient et de 1'Occident.
L’Eglise et les civilisations, I (25—40); J. Masson, Fonction missionnaire,
fonction d’Eglise, IT (41—59). 2: J. Galot, Marie et I'Eglise (113—131);
L. Lochet, De I'Orient et de 1'Occident, IT (132—156); E. Roche, En quéte
de la pauvreté (169—191). Veritatem in caritate 3—4 (1957—1958): A. La-



	Rezensionen

