
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 15 (1959)

Heft: 2

Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszellen.

Eine bisher übersehene Zitierung der LXX in Mark. 4, 30.

Die das Gleichnis vom Senfkorn einleitende Doppelfrage, Mark. 4, 30:
mùç ôpoubauupev xrçv ßaaiXelav xoû Oeoû, f| êv xivi aüxqv irapaßoXI) öw|U6v ; wird von
den Kommentatoren zumeist als eine von Markus dem Gleichnis vorangestellte

Einleitung verstanden, deren semitischer Charakter unter Verweis
auf Jes. 40, 18 festgestellt, wird: xivi ibpoiihcraxe Kupiov Kai xivi ôpoubpaxi
ihpouhaaxe auxöv. Für die sprachliche Form lassen sich jedoch die Beispiele
aus der LXX vor allem aus den Psalmen häufen, Ps. 8, 5; 14, 1 u. ö. Mit
Recht hat Lohmeyer das innere Recht dieser Form semitischer Poesie für
eine einleitende Formel in Frage gestellt. Sieht man in der Doppelfrage
lediglich eine Einleitung des Evangelisten, so ist die gehobene poetische
Sprache kaum begründet.1

Die Zusammenstellung dieses Gleichnisses mit dem Gleichnis vom
Sauerteig bei Matthäus und Lukas sowie mit dem Gleichnis vom Unkraut
unter dem Weizen bei Matthäus hat übersehen lassen, daß das bei Markus
vorangehende Gleichnis von der selbstwachsenden Saat nicht mit unserem
Gleichnis verbunden ist, sondern durch die Doppelfrage von diesem Gleichnis

trotz aller sachlichen Parallelität abgehoben ist. Wir werden dadurch
darauf verwiesen, daß es sich bei der Doppelfrage nicht um das Eigentum
des Evangelisten handelt, sondern, wie auch die Parallele zu Luk. 13, 18

ausweist, um einen genuinen Bestandteil des Gleichnisses selbst.2 Dann
ist aber Mark. 4, 33 f. ebenfalls nicht als vom Evangelisten gebildeter
Abschluß der Gleichnisrede zu verstehen, sondern gehört ebenfalls zum
Gleichnis selbst. Mark. 4, 30—34 bilden eine Einheit. Matthäus bestätigt dies
dadurch, daß er diesen «Abschluß der Gleichnisrede» an das von ihm mit
unserem Gleichnis verbundene Gleichnis vom Sauerteig anschließt, in 13,
51 f. jedoch einen eigenen Abschluß des Gleichniskapitels bringt.3

1 E. Lohmeyer, Das Evangelium des Markus (1937), S. 88. Die bei
E. Klostermann, Das Markusevangelium (41950), S. 44, angeführte Parallele
Pirqe Aboth III, 18: «Jeder, dessen Weisheit größer ist als seine Taten,
wem gleicht er? Einem Baum», ist gerade keine Parallele zu der
Einleitung unseres Gleichnisses, da die heraushebende Wirkung der Doppelfrage

fehlt. Diese einfache Form der einleitenden Frage finden wir etwa
in Matth. 11, 16: xivi ôpoubom xpv yeveàv xaùxqv ; und Luk. 13, 20. Vgl. zur
Form der Gleichnisse Theol. Wort. z. N.T., 5, Art. irapaßoXri, besonders
S. 748 ff.

2 So A. Jülicher, Die Gleichnisreden Jesu, 2 (1910), S. 570. Er schließt
daraus, «daß die Senfkornparabel in den Zusammenhang mit sonstigen
Saatgleichnissen bei Mc und Mt erst durch die Evangelisten gebracht
worden ist».

3 Die gekürzte, abgeschliffene Form bei Matthäus weist ebenso wie
die Bezugnahme auf alles Vorhergehende in xauxa irdvxa gegenüber der
allgemeineren Form bei Markus auf die Priorität von Mark. 4, 33 f. gegenüber
Matth. 13, 34. Während Matth. 13, 34 eindeutig auf eine vorhergehende Mehr-



Miszellcn 127

Es erweist sich dadurch das Gleichnis vom Sauerteig als ein in
besonderer Weise hervorgehobenes Beispiel der Gleichnisrede Jesu, das auf
jeden Fall selbständig überliefert worden ist. Damit ist aber auch die
gehobene Form der Einleitung, die Doppelfrage als zu recht bestehend
erklärt. Wie dem einzelnen Gleichnis in der selbständigen Überlieferung
eine besondere beispielhafte Bedeutung zukommt, so hebt die einleitende
Doppelfrage durch ihre poetische Form die Bedeutung der gesamten
Gleichnisrede Jesu hervor. Mark. 4, 30 tritt also in sachliche Parallele zu
4, 10—12, Während jedoch 4, 10—12 ein besonderer Abschnitt ist, der nur
im Zusammenhang der ganzen Gleichnisrede seine Bedeutung hat, ist 4, 30

allein auf das eine Gleichnis als auf den Typus der Gleichnisrede Jesu
bezogen und dürfte damit als früher gegenüber 4, 10—12 anzusprechen sein.

Daß Mark. 4, 30 ein solches Gewicht hat, daß hier vom Sinn der
Gleichnisrede grundsätzlich die Rede ist, wird nur verständlich, wenn wir die
Bedeutung der Parallelität zu Jes. 40, 18 erkennen, daß es sich hier nicht
nur um eine zufällige formale Parallelität handelt, neben die sich eine

ganze Reihe anderer Parallelen dieser poetischen Form der Doppelfrage
stellen lassen. Es gilt zu erkennen, daß der Evangelist, bzw. die ihm
vorliegende Überlieferung, bewußt den LXX-Text von Jes. 40, 18 zitiert. Daß
dies der Fall ist, daß dies zumindest von Seiten der ersten Leser und
Abschreiber des Evangeliums derart verstanden wurde, erweist die Variante,
die von der Minuskelgruppe «Familie 1», die K. Lake untersucht hat,
geboten wird. Diese Handschriftengruppe liest unseren Vers: ttiîiç ôpoidjouupev

rf|v ßaaetXeiotv to0 Oeoû, f| év xivi opoubpcm TrapaßdXmpev afnr|v; daß diese Zeugen

unseren Vers als Zitat verstanden und gelesen haben, dürfte
augenscheinlich sein. Die Veränderung von rivi zu irinç ist durch den Zusammenhang

mit dem Gleichnis erfolgt, das mit ibç beginnt, wie die Gleichnisse gern
beginnen (Mark. 4, 26; 13, 34; Matth. 12, 40; 25, 14).4 Die Umwandlung von
dipoubociTein irapaßaXtupev ist durch die Beziehung auf die folgende TrapaßoXf|

verständlich, und die Veränderung von KÙpiov in ßaoeiXeiav toû SeoO geht
auf die Scheu der Nennung des Gottesnamens zurück.

Keineswegs ist damit nun etwa diese singulare Lesart als ursprünglich
erwiesen, aber es zeigt sich an der sekundären Lesart, wie der ursprüngliche

Text gelesen und verstanden wurde: Jes. 40, 18 war beim Lesen
gegenwärtig. Und daraus ist zu schließen, daß eben diese Stelle auch bei der
Fassung von Mark. 4, 30 nicht nur die Form des Spruches bestimmte,
sondern inhaltlich den Sinn des die Gleichnisrede deutenden Wortes bestimmte.
Es handelt sich um ein Zitat, daß als solches den Sinn der Gleichnisrede
erklärt.

zahl von Gleichnis bezogen ist, ist Mark. 4, 33 f. auf ein Gleichnis bezogen,
das als Typus für die Gleichnisrede Jesu genannt wird.

4 Dies ist der ursprüngliche Beginn der Gleichnisse entsprechend dem
die jüdischen Gleichnisse einführenden *?. Vgl. Beispiele bei P. Fiebig, Die
Gleichnisreden Jesu, 1 (1912), S. 36, 43 u. ö. Auf diese Einführung geht
auch die häufigere ôpotôç écmv mit anschließendem Dativ zurück. Vgl.
R. Bultmann, Geschichte der synoptischen Tradition3 (1958), S. 194 f.



128 Miszellen

Der Sinn von Jes. 40, 18 ist eindeutig die Feststellung, daß es unmöglich

ist, auch nur ein Gleichnis (ôpoiuupa) für Gott zu bilden. Nach dem
Hinweis auf den Handwerker, der die Götzenbilder fertigt, folgt noch
einmal abschließend die rhetorische Frage, Jes. 40, 25: vuv ouv tIvi fie
ibuoidiaare, Kai tupuihfiaopai; eîirev ô afioç. Jes. 40, 18 spricht also eindeutig
aus, daß es unmöglich ist, auch nur ein Gleichnis von Gott zu bilden.

Die gleiche Frage, die bei Jes. 40,18 in dem Sinne als rhetorische Frage
zu verstehen ist, daß die Antwort «Nein» lauten muß, wird nun aber in
Mark. 4, 30 nicht mehr als rhetorische Frage gestellt, sondern als
beantwortet durch das folgende Gleichnis, und sinngemäß beantwortet durch
alle Gleichnisse Jesu. Damit sagt diese Einleitung zum Gleichnis vom
Senfkorn, daß heute, in den Gleichnissen Jesu das möglich ist, was der Prophet
als unmöglich zurückweist, im ôpoiuupa von Gott zu reden. Es bleibt jedoch
ein Reden év ôpoubpaTi6, d.h. kein direktes, sondern ein verhülltes Reden.
Damit stimmt diese Deutung der Gleichnisrede mit der in Mark. 4, 10—13

gegebenen überein. Erst dort wird das Gleichnis wirklich zum Reden von
Gott, wo es dem Hörer gegeben ist, das Geheimnis des Reiches Gottes zu
erfahren, d. h. wo Gott selbst es ihm gibt.

Die Erkenntnis, daß wir es in Mark. 4, 30 mit einem direkten LXX-
Zitat zu tun haben, macht einerseits gewiß, daß Mark. 4, 30—34 eine
ursprünglich geschlossene Einheit sind, die selbständig überliefert wurde
und von den übrigen parallelen Gleichnissen, mit denen die Evangelisten
sie verbunden haben, getrennt war. Andererseits wird dadurch die Einleitung

zum Gleichnis selbst in ihrer Bedeutung erhöht. Es handelt sich nicht
um eine einfache einleitende Frage, die nur Einleitung für dieses Gleichnis
ist, sondern die gehobene poetische Form und die Zitierung der Heiligen
Schrift will den paradigmatischen Charakter dieses Gleichnisses betonen
und damit vom Sinn der Gleichnisrede überhaupt das aussagen, was das
Zitat beinhaltet.

Krumbach bei Gießen. Hans-Werner Bartsch.

Dinge, die am Himmel gesehen werden.

C. G. Jungs Schriften sind dem Theologen nützlich zu lesen. Der Theologe,

der mit einer «nicht-religiösen», einer «mündig gewordenen Welt»
rechnen zu müssen meint, wird sich, auch wenn er dem großen Psychologen
in manchen Verallgemeinerungen nicht folgen wird, von ihm darauf
aufmerksam machen lassen müssen, daß sich hinter der angeblichen Mündigkeit

und Religionslosigkeit sehr wohl ein mächtiges Ungenügen, ein inten-

5 Die Bedeutung dieser Wendung wird erst aus dem Vorkommen des

Begriffes im ganzen N.T. und in der LXX deutlich. Der entsprechende
Art. im Theol. Wort. z. N.T. kommt für die entscheidenden Stellen zu
keinem eindeutigen Ergebnis. Von dem Vorkommen in der LXX her wird
deutlich, daß ein Reden év ôpoubpaxi stets das uneigentliche, nicht direkte,
verhüllte Reden bedeutet, dessen Wahrheit allein im Glauben erkannt wird.



Miszellen 129

sives religiöses Bemühen verbergen kann. Der andere Theologe aber, der
auf die (existentialistisch oder tiefenpsychologisch oder traditionell
idealistisch oder noch anders zu interpretierende) neue religiöse Bewegtheit
setzt und ihren Niederschlag in Philosophie, Psychologie und Literatur als
«Anknüpfungspunkt» für die Verkündigung verwerten möchte, wird bei
Jung des innewerden, daß angesichts der nicht zu leugnenden Gemeinsamkeit

der Gegensatz nur um so schroffer hervortritt. Der Eingeweihte der
Jung'schen Mysterien weiß ja alles schon viel besser, als es das Evangelium

zu sagen vermag; er weiß über die Trinität und die Inkarnation nicht
weniger Bescheid als über die Mysterien von Tod und Auferstehung, von
Leben aus dem Geist und seiner sakramentalen Vergewisserung; wobei
immerhin nicht zu übersehen ist, daß sich der Meister Jung selber über die
letzte Ohnmacht dieses Wissens weniger Illusionen macht als manche seiner
Schüler. Derjenige Theologe endlich, der weder auf den nicht-religiösen
noch auf den religiösen Menschen abstellt, dem überhaupt der so oder so
verstandene «moderne Mensch» als allgemeine Voraussetzung zweifelhaft
ist, wird aus dem psychologischen und historischen Vergleichsmaterial, das

Jung so reichlich ausbreitet, mannigfache Belehrung schöpfen.
Eine neue Schrift von Jung1 gilt dem Phänomen der «fliegenden Teller»

oder, wie Jung sie mit amerikanischem Ausdruck nennt, der «Ufos»
(Unidentified Flying Objects). Wie immer, so entfaltet Jung auch hier am
konkreten Vorwurf das ganze System seiner Psychologie. Die Methode ist dabei
anscheinend streng empirisch; nur daß eben die Empirie sich über so

ungeheure Dimensionen erstreckt, daß der leitende Faden, an dem sich die
zeitlich und sachlich so weit voneinander abliegenden Phänomene zu einem
Ganzen aufreihen, sehr fest geknüpft und dem Empiriker apodiktisch
gewiß sein muß, womit dieser eo ipso zum Systematiker wird.

Das Ufo-Phänomen stellt sich im Licht des ausgebreiteten
psychologisch-historischen Wissens, in das Jung es rückt, als ein wesenhaft psychisches

Phänomen dar. Es handelt sich um eine «Projektion», d. h. um
«Hinausverlegen in ein Objekt, an dem dann das erscheint, was zuvor das
Geheimnis des Unbewußten war» (S. 16). Von daher bekommen die Ufos
jene «numinose» Qualität, die sich in all den Sagen und Legenden ausdrückt,
die von ihnen umgehen und die alle darauf hinauslaufen, daß die Erde von
unbekannten kosmischen Räumen her im Sinn der Beobachtung oder auch
der Bedrohung oder endlich der Rettung angegangen werde. Diese Sagen
stellen darum schon einen echten «modernen Mythus» dar : mythisch sind sie
um ihres sinnlich erscheinenden numinosen Gehaltes willen, modern um der
technischen Gestalt willen, in der dieser Gehalt erscheint. Die runde oder
ovale Form, die den Ufos allgemein eigen ist, haben sie gemeinsam mit
manchen numinos qualifizierten Gebilden in zeitgenössischen Träumen,
gemeinsam auch mit manchen visionären Himmelserscheinungen aus früheren
Jahrhunderten. Jung will darin das «Mandala» (Sanskr. Kreis)
wiedererkennen, das sich «im Laufe der letzten Jahrhunderte allmählich und in

1 C. G. Jung, Ein moderner Mythus. Von Dingen, die am Himmel
gesehen werden. Zürich, Rascher-Verlag, 1958. 122 S.

9



130 Miszellen

zunehmendem Maße zu einem psychologischen Ganzheitssymbol entwickelt»
habe (S. 22), jenes «rotundum, das die Ganzheit des Selbst ausdrückt und
nur begrifflich von der Gottheit unterschieden werden kann» (S. 117). So

folgert er: Die Ufos gehören zu den «eindrucksvollen Ganzheitserscheinungen,
deren einfache Rundheit gerade jenen Archetypus darstellt, der

erfahrungsgemäß in der Vereinigung anscheinend unvereinbarer Gegensätze
die Hauptrolle spielt und darum auch der Gespaltenheit unserer Zeit als
Kompensation am besten entspricht. Er spielt dazu noch unter den andern
Archetypen insofern eine besonders bedeutungsvolle Rolle, als er vor allem
der Ordner chaotischer Zustände ist und der Persönlichkeit größtmögliche
Einheit und Ganzheit verleiht. Er erschafft das Bild der großen gottmenschlichen

Persönlichkeit, des Urmenschen oder Anthropos... der dogmatisch
ausgestalteten Figur Christi... des islamischen Chadir Die heutige
Weltsituation ist wie nur je geeignet, die Erwartung eines lösenden,
überirdischen Ereignisses wachzurufen. Wenn sich eine solche Erwartung nicht
allzu deutlich hervorwagt, so geschieht dies wohl lediglich aus dem Grunde,
daß niemand mehr so fest in der Weltanschauung früherer Jahrhunderte
verwurzelt ist, um einen Eingriff des Himmels als selbstverständlich
betrachten zu können ...» (S. 23 f.).

Am Schluß seiner Untersuchung kommt Jung auf den physikalischen
Aspekt der Sache zu sprechen. Die Ufos haben ja ihre physikalische
Tatsächlichkeit immer wieder damit bewiesen, daß sie nicht nur gesehen (das
ließe sich als Halluzination erklären), sondern auch vom Radarschirm, ja,
wenn auch seltener, von der photographischen Platte wahrgenommen wurden.

Denkbar wäre die parapsyehologische Erklärung als «Materialisation»;
doch finden alle Materialisationen, die wir bisher kennen, in der nächsten
Umgebung der sie erzeugenden Medien statt; so läßt uns hier unser
parapsychologisches Wissen im Stich. Jung bevorzugt eine andere Möglichkeit:
Die Ufos sind reale stoffliche Erscheinungen unbekannter kosmischer
Herkunft und Art, die, obgleich schon früher vorgekommen, erst in dem Moment
ernstlich beachtet wurden, als sie jene Projektion veranlaßten. «Da ihr
Auftreten seit dem zweiten Weltkrieg häufiger zu sein scheint als je zuvor,
kann es sich um ein synchronistisches Phänomen handeln, d. h. um eine
sinnentsprechende Koinzidenz. Die psychische Lage der Menschheit einerseits

und das Ufophänomen als physische Realität andrerseits stehen in
keinem erkennbaren Kausalverhältnis zueinander, sondern sie scheinen
sinnvollerweise zu koinzidieren. Ihre Sinnverknüpfung ergibt sich auf der
einen Seite durch die Projektion, auf der andern Seite durch die dem
projizierten Sinn entsprechenden, runden und zylindrischen Formen, welche seit
Menschengedenken die Vereinigung der Gegensätze darstellen...» (S. 109). —

Jung ist sich bewußt, mit seiner Erklärung ein «Wagnis» zu
unternehmen, mit dem er seinen «mühsam erkämpften Ruf der Wahrhaftigkeit,
der Vertrauenswürdigkeit und der wissenschaftlichen Urteilsfähigkeit aufs
Spiel setzt» (S. 7).

Nun, wir haben keinen Anlaß, eine Erklärung einfach darum abzuweisen,

weil sie dem common sense unserer Zeit als «verrückt» erscheint. Wir



Miszellen 131

können als Theologen wohl darum wissen, daß sich die Wirklichkeit nicht
nach der Bequemlichkeit unserer Auffassung von ihr richtet, sondern u. U.

gar sehr den Mut zur «Phantasie», zu einer völlig neuen Perspektive fordert.
Neu ist Jungs Perspektive darin, daß sie einem vornehmlich von Technikern
(Fliegerpiloten) auf technische Weise (Radar!) wahrgenommenen, von
technisch-militärischen Stellen (in Amerika existiert ein ausschließlich mit der
Beobachtung der Ufos-Phänomene beschäftigtes militärisches Büro)
kontrollierten Phänomen als solchem mythische Qualität im vollen Sinn des

Wortes zuschreibt. Wir haben keinen Grund, diese Erklärung zum
vorneherein abzuweisen. Immerhin scheint uns hier die Verwandtschaft mit
den großen mythischen Urbildern weniger schlagend zu sein als bei den

Traumgebilden, für die Jung sie bisher vor allem nachzuweisen suchte.
Wird Jung hier durch seinen Hang, auf Grund rein formaler Analogien
gleich eine inhaltliche Verwandtschaft, ja Identität zu statuieren, nicht zu
Schlüssen geführt, die phantasievoll im fragwürdigen Sinn des Wortes sind?

Aber nun greift ja seine psychologische Erklärung unmittelbar ins
theologische Gebiet hinüber. Nicht nur daß er die Ufos in biblischer Sprache
«Zeichen am Himmel» nennt, er setzt, wie wir sahen, voraus, daß ihnen der
Archetypus der Ganzheit zugrunde liege, den die Kirche als «Christus»
verehrt. Er kann sich dafür auf gewisse Ufo-Visionäre berufen, denen in
den Ufos eine von Christus ausgehende und ihn vertretende Stimme und
Gestalt begegnete (S. 110—114). So können wir uns durch die Ufos und
ihre Jung'sche Deutung freilich an apokalyptische Stellen der Bibel
erinnert sehen, aber weniger an die Stellen, die von «Zeichen am Himmel»
sprechen, als an die andern von den «großen Zeichen», durch die falsche
Propheten viele verführen (Matth. 24, 24 par.). Das soll nicht heißen, daß

Jung selber ein «falscher Prophet» sei. Zwar könnte die Art, wie er, auf
diese oder jene alte oder neue psychische Größe hinweisend, behauptet:
«Hier ist Christus», hier ist ganzmachende, heilende Macht! in dieser Richtung

weisen. Aber nun gibt er sich selber doch zu sehr als bloßen
wissenschaftlichen Beobachter und betont die Vorläufigkeit, Fragwürdigkeit und
hypothetische Natur seiner Erkenntnisse persönlich zu nachdrücklich, als
daß er ohne weiteres als «Prophet» und nun also als «falscher Prophet»
verstanden werden dürfte. Ähnlich schwach scheint es mit dem prophetisch-
pseudoprophetischen Charakter auch der amerikanischen Ufos-Visionäre
bestellt zu sein — die Vollmacht, «wo es möglich wäre, auch die .Auserwähl¬
ten zu verführen», scheint auch ihnen nicht verliehen. So scheint es, daß
das amerikanische Ufo-Erlebnis wie seine Jung'sche Deutung theologisch
gesehen nur in einem sehr fernen und gebrochenen Sinn als «Zeichen»
gewertet werden kann.

Benken, Kt. Baselland. Eduard Buess.


	Miszellen

