
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 15 (1959)

Heft: 2

Artikel: Politik und Religion nach dem Programm der Heiligen Allianz

Autor: Geiger, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878908

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878908
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Politik und Religion
nach dem Programm der Heiligen Allianz.

l.

Als nach der endgültigen Niederringung Napoleons in den
Septembertagen des Jahres 1815 die Friedensverhandlungen der
verbündeten Mächte mit Frankreich so gut wie abgeschlossen,
wenn auch noch nicht unterschriftlich bestätigt waren, geschah
es unvermittelt, daß der bevollmächtigte Minister Österreichs,
Fürst Metternich, zu Zar Alexander I. gerufen wurde. Ihm
wurde eröffnet, daß der Zar mit dem Kaiser von Österreich
wegen eines großen Unternehmens direkt in Verbindung zu treten

wünsche, wobei in dem vorliegenden Falle eine Unterhandlung

über die Minister nicht in Frage kommen könne, da diesmal

«die Monarchen allein den Ausspruch zu fällen in der
Möglichkeit» wären. Einige Tage später weilte Franz I. bei Alexander

und überreichte daraufhin Metternich einen vom russischen
Zaren eigenhändig geschriebenen Aufsatz mit dem Auftrag, ihn
zu lesen und zu prüfen und seinem beunruhigten Monarchen
über den darin enthaltenen «höchst wichtigen Gegenstand»
Bericht zu erstatten. Metternichs Beurteilung unterstrich die
Zweifel des österreichischen Kaisers. Er gestand dem Aufsatz
«den Werth und alleinigen Sinn einer in religiöses Gewand
eingekleideten philanthropischen Aspiration» zu, welche nicht
den Stoff zu einem zwischen den Monarchen abzuschließenden

Vertrage darbot und manche Sätze enthielt, die selbst zu
religiösen Mißdeutungen Anlaß geben könnten». Da aber angetönt

worden war, daß das Schreiben auch an den König von
Preußen weitergegeben werde, mußte Metternich auch mit
Friedrich Wilhelm III. Besprechungen aufnehmen. Dieser
zeigte für das Projekt des Zaren ebenfalls wenig Begeisterung,
wollte aber die Ideen Alexanders trotzdem nicht einfach zurückweisen.

So einigte man sich schließlich auf Annahme des
Vertrages unter der Bedingung «einiger absolut nothwendiger
Veränderungen des Textes». Mit großer Mühe gelang es Metternich,
den Zaren in mehrstündiger Unterredung «für die Nothwendig-



108 M. Geiger, Politik und Religion

keit der Umwandlung mehrerer Sätze und des gänzlichen
Weglassens einzelner Stellen zu gewinnen».1

Soweit Metternichs eigener Bericht in seinen «Nachgelassenen

Papieren». Am 26. September 1815 wurde dann der Vertrag
von Franz I., Friedrich Wilhelm III. und Alexander I.
unterzeichnet und hat bald darauf unter dem Stichwort der «Heiligen

Allianz» von sich reden gemacht.
In den folgenden Monaten haben sich die vertragschließenden
Parteien mit Rußland an der Spitze alle Mühe gegeben, die

sämtlichen Glieder der europäischen Staatenfamilie und
darüber hinaus auch die Vereinigten Staaten Amerikas in die
Gefolgschaft der Heiligen Allianz zu ziehen. Einladungen ergingen

an 47 europäische Staaten, d. h. an alle mit Ausnahme der
Türkei. Der Erfolg dieser Einladungskampagne war respektabel.

Bereits am Tage der Unterzeichnung hatten die Niederlande

ihren Beitritt erklärt.2 Am 19. November folgte Ludwig

XVIII. von Frankreich, in den Sommermonaten 1816 die
Staaten mittlerer Größe: Schweden, Norwegen, Spanien, Sar-
dinien-Piemont, das Königreich beider Sizilien, Dänemark,
Sachsen, Bayern, Württemberg und Portugal. Am 17. Januar
1817 trat nach Überwindung von allerlei Neutralitäts- und
Unabhängigkeitsbedenken die Schweiz bei, und im Laufe des Jahres

1817 schlössen sich schließlich die deutschen Kleinstaaten
an. Immerhin fehlte es auch nicht an gewichtigen Absagen.
Schon am 6. Oktober 1815 antwortete Prinzregent Georg von
England, daß die Bestimmungen der britischen Konstitution
ihn an dem ihm vorgeschlagenen formellen Beitritt hinderten,
wenn er auch ausdrücklich seine «entire concurrence in the
principles» beteuerte.3 Gänzlich ablehnend, wenn auch äußerst

1 Aus Metternich's nachgelassenen Papieren, 1 (1880), S. 214 îî. — Wir
beschränken uns hier auf die unmittelbar nötigen Hinweise; ausführliche
Darlegungen sollen in einem Buch über Jung-Stilling und die Erweckungs-
theologie geboten werden.

2 So nach J. H. Pirenne, La Sainte-Alliance. Organisation européenne
de la paix mondiale, 1 (1946), S. 235, während die bisherige Forschung den
Beitritt der Niederlande erst auf den Sommer 1816 datierte.

3 Proposed Draft Letter from the Prince Regent to the Emperors of
Austria and Russia and the King of Prussia, Supplementary Despatches,
Correspondence, and Memoranda of Field Marshal Arthur Duke of Wellington,

11 (1864), S. 185.



nach dem Programm der Heiligen Allianz 109

höflich und rücksichtsvoll, war die Antwort des Papstes Pius
VII., diktiert in Castel Gandolfo 4, und ebenso erfolglos waren
die Bemühungen um die Vereinigten Staaten Amerikas, ja sie
provozierten geradezu die Absatzbewegungen des amerikanischen

Kongresses gegenüber der späteren Politik der Heiligen

Allianz, wie sie in der Monroe-Doktrin von 1823 zum
Ausdruck kamen.

2.

Wie lautet der Inhalt des Vertrages, den die drei Monarchen
geschlossen haben? Bis weit ins zwanzigste Jahrhundert hinein

war der historischen Betrachtung nur der offizielle, d. h.
der von Metternich redigierte und abgeänderte Text zugänglich.

Im Jahre 1928 gelang es dann den Bemühungen des Berner

Historikers Werner Näf5, im Haus-, Hof- und Staatsarchiv
Wien das ursprünglich von Alexander entworfene Schriftstück
mitsamt den von Metternich vorgenommenen Abänderungen,
Auslassungen und Zusätzen aufzufinden. Damit war, besonders

nach der geistes- und theologiegeschichtlichen Seite hin,
einer ungleich mehr der Sache entsprechenden Deutung der
Grundlagen der Heiligen Allianz der Zugang geöffnet und die
Möglichkeit gegeben, die Idee der Heiligen Allianz in ihrer
ursprünglichen Absicht und Zielsetzung zu erfassen.
Zusammenfassend läßt sich der gedankliche Gehalt des uns besonders
interessierenden Vertragsentwurfes folgendermaßen wiedergeben.

Unter dem Eindruck der weltpolitischen Geschehnisse
der letzten Jahre und der darin sich manifestierenden Leitung
der göttlichen Vorsehung und in der festen Überzeugung, daß
in der bisher geübten Weise zwischenstaatlicher Verständigung

eine grundlegende Neuorientierung auf dem Boden der
Wahrheiten der Christusreligion stattfinden muß, erklären die
unterzeichneten drei Monarchen, daß das Dokument der Heili-

4 Nicolas Mikhaïlowitch, L'Empereur Alexandre 1er. Essai d'étude
historique, 2 (1912), S. 210 ff.

5 W. Näf, Zur Geschichte der Heiligen Allianz, Berner Unters, z.
Allg. Gesch., 1 (1928). "Vgl. vom selben Verfasser: Versuche gesamteuropäischer

Organisation und Politik in den ersten Jahrzehnten des 19.

Jahrhunderts, Staat und Staatsgedanke. Vorträge zur neueren Geschichte
(1935), S. 9 ff.



110 M. Geiger, Politik und Religion

gen Allianz ihre unerschütterliche Absicht zum Ausdruck
bringen soll, in Zukunft alles sowohl innerstaatliche wie
zwischenstaatliche politische Handeln ganz nach dem Kanon der
göttlichen Gebote, d. h. nach den Weisungen der Gerechtigkeit,
der Liehe und des Friedens zu richten und diesen Geboten
nicht nur wie bisher Geltung im persönlichen Leben, sondern
auch im Bereich politischen Handelns zuzuerkennen in der
Erwartung, damit die menschlichen Ordnungen zu festigen und
ihre Unvollkommenheiten zu lindern. Von diesen Voraussetzungen

aus sind die drei Vertragsartikel entworfen.
Art. 1: Da nach der Heiligen Schrift die Menschen unter

sich alle Brüder sind, bleiben die Untertanen der drei
Vertragspartner vereint durch die Bande einer wahrhaften
Brüderlichkeit, betrachten sich als zusammengehörig («compatriotes»)
und gewähren sich jederzeit Beistand und Hilfe. In gleicher
Weise betrachten sich auch die verschiedenen Armeen als Glieder

einer Armee, die berufen ist, Religion, Frieden und Gerechtigkeit

zu schützen.
Art. 2: Bereit, einander zu dienen und sich zugetan zu bleiben,

betrachten sich Regierungen und Untertanen als Glieder
einer einzigen christlichen Nation. Die drei verbündeten Fürsten

regieren als Beauftragte der Vorsehung drei Provinzen
dieser einen Nation und bekennen, daß die christliche Nation
nur einen Herrn hat, Jesus Christus, dem die Macht gehört und
die Schätze der Liehe und der Erkenntnis. Darum empfehlen
die Monarchen ihren Völkern, sich jeden Tag mehr in den
Prinzipien und der Verwirklichung der Gebote zu stärken, die der
göttliche Erlöser den Menschen gegeben hat.

Art. 3: Alle Staaten, die diesen heiligen Grundsätzen
zustimmen und die Bedeutung dieser Wahrheiten für das Glück
der Nationen erkennen, sind zum Beitritt dieser Heiligen
Allianz herzlich eingeladen.6

3.

Wie sind diese drei Artikel mit der dazu gehörenden
Einleitung zu verstehen? Handelt es sich um eine solenne Deklaration

politischer, ethischer und religiöser Grundsätze? Um

6 Text des Allianzentwurfes bei Näf (Anm. 5).



nach dem Programm der Heiligen Allianz 111

eine Manifestation ideeller Überzeugungen? Um ein religiös
gefärbtes staatsmännisches Programm? Oder aber um einen
verbindlichen Staatsvertrag mit konkreten Abmachungen und
Bestimmungen? Um einen Pakt zur Regelung bestimmter
politischer Schwierigkeiten? Es ist bis zum heutigen Tage nicht
gelungen, auf diese Frage eine sichere, abschließende Antwort
zu finden. Unter den Zeitgenossen haben vor allem die
Diplomaten und Politiker den rein weltanschaulichen und darum
wenig bestimmten und konkreten Charakter der Allianz von
1815 hervorgehoben und sind von da aus zu abschätzenden, ja
verächtlichen Urteilen gelangt. «This piece of sublime mysticisme

and nonsense», spottete der britische Außenminister
Castlereagh7, und Metternich sprach vom «lauttönenden
Nichts».8 Friedrich Gentz urteilte nicht weniger scharf, die
Heilige Allianz sei «une nullité politique, elle n'a aucun but
réel... imaginée peut-être dans un simple mouvement
de vanité ...».9 All diesen Beurteilungen gegenüber ist jedoch
festzuhalten, daß nach dem ausdrücklichen Willen des Urhebers,
Alexanders I., die Allianz von 1815 mehr sein sollte als eine
unverbindliche moralische Kundgebung, mehr als ein «Ausfluß
einer pietistischen Stimmung». Der Zar wünschte einen formell
unterzeichneten Vertrag, er hielt daran, den in seinem
Vorschlag niedergelegten Gedanken rechtsverbindliche Geltung zu
sichern und sie damit zur praktischen Grundlage künftigen
politischen Handelns zu machen.

Interessanterweise ist gerade in der neuesten historischen
Forschung die eminent politische Bedeutung der russischen
Allianzvorschläge besonders hervorgehoben worden. Jacques-
Henri Pirenne 10 warnt davor, in der Sainte-Alliance nur «un
simple caprice de la pensée mystique du tsar» sehen zu wollen,
und versucht zu zeigen, daß es sich dabei um die Errichtung
eines gegen England und die von ihm erstrebte autokratische
Beherrschung der Meere angelegten «système d'équilibre uni-

7 Viscount Castlereagh to the Earl of Liverpool, Paris 28. Sept. 1815,

Supplementary Dispatches (Anm. 3), S. 176.
8 Metternich (Anm. 1), S. 216.
9 F. von Gentz, Dépêches inédites du Chevalier de Gentz aux Hospo-

dars de Valachie, 1 (1876), S. 223 f.
10 Pirenne (Anm. 2), S. 234.



112 M. Geiger, Politik und Religion

versel», um eine den russischen Interessen dienende,
weltumspannende Friedensregelung handle. Daran ist jedenfalls nicht
zu zweifeln, daß Alexander im Augenblick, da er die Heilige
Allianz entwarf, mehr wollte als die unverbindliche
Kundgebung eines religiös-moralischen Manifestes. Was ihm
vorschwebte, war die praktische Neuregelung der zwischenstaatlichen

Beziehungen, diese allerdings als unmittelbare Konsequenz

eines eigentümlich geprägten, betont christlichen Glaubens,

der seinen Niederschlag in den drei Artikeln des
Allianzentwurfes gefunden hat. Dem Verständnis und der Erfassung
dieser hinter dem Dokument der Heiligen Allianz stehenden
religiös-politischen Glaubenswelt soll im folgenden unsere
Aufmerksamkeit gelten.

4.

Man wird davon auszugehen haben, daß diese für unser
heutiges Empfinden fremdartige Gestalt eines internationalen
Vertragsvorschlages auf dem Hintergrunde der ganzen
napoleonischen Zeit in vielem verständlich ist und Gesamtintentionen

damaligen europäischen Empfindens zum Ausdruck
bringt. Das gilt einmal in bezug auf die betonte Christlichkeit,
die der Heiligen Allianz in allen Teilen eignet. Nach der
weitgehenden Säkularisierung, der das Denken und Leben im
18. Jahrhundert erlegen war, führte die unerhörte Unruhe, die
durch die rational nie völlig zu erklärenden Kräfte der Revolution

in weitesten Teilen der damaligen Menschheit ausgelöst
wurde, zu einem neuen Erwachen religiösen Sinnes von
erstaunlicher Breiten- und Tiefenwirkung. Bereits in der Zeit
der Restauration stehend, hat Chateaubriand das religiöse
Erwachen jener Jahre rückblickend geschildert: «On avoit alors
un besoin de foi, une avidité de consolations religieuses qui
venoit de la privation même de ces consolations depuis longues
années on se précipitoit dans la maison de Dieu comme on
entre dans la maison du médecin le jour d'une contagion.» 11

In unserem Zusammenhange wichtig ist die Beobachtung,
daß diese unter dem Druck der Revolutionsereignisse erwachte

11 F. R. de Chateaubriand, Génie du Christianisme, Oeuvres
complètes, 2 (1828), Préface.



nach dem Programm der Heiligen Allianz 113

Zuwendung zu den wieder neu entdeckten Wahrheiten des

christlichen Glaubens von Anfang an auch in den im engeren
Sinne staatsphilosophischen Bemühungen jener Zeit eine
wesentliche Rolle spielt, ja geradezu zum konstitutiven Element
einer neuen, den Auffassungen der Aufklärung entgegenstehenden

Staatslehre wird. Es ist eine imponierende Reihe von
meist umfangreichen und durchdachten Schriften, die bald nach
dem Ausbruch der Revolution in England, Frankreich und
Deutschland erscheinen und in denen wechselnd, aber doch in
großer Einmütigkeit die grundlegende Bedeutung des christlichen

Gottesgedankens für die Existenz und den Aufhau des
Staates hervorgehoben wird. Die Reihe beginnt mit einem der
gewichtigsten Bücher des ganzen Revolutionszeitalters, mit
Edmund Burkes «Reflections on the Revolution in France»
(1790), in dem wir auf den zentralen Satz stoßen: «We know,
and what is better, we feel inwardly, that religion is the basis
of civil society, and the source of all good and of all
comfort.» 12 In den Grundfragen ähnlich äußern sich die beiden
Katholiken Joseph de Maistre in seinen «Considérations sur la
France» (1795) und Louis Gabriel Ambroise de Bonald in
seiner «Théorie du pouvoir politique et religieux» (1796).
Wiederum in der gleichen Richtung weist Novalis in seinem
Aufsatz «Die Christenheit oder Europa» (1798). Eine zweite
Reformation, meint der Romantiker, ist notwendig, und gewiß
ist diese «Zeit der Auferstehung» bevorstehend und wird sich
vor allem in einer neuen, echten Zuordnung von Religion und
Staat manifestieren. «Alle eure Stützen sind zu schwach, wenn
euer Staat die Tendenz nach der Erde behält, aber knüpft ihn
durch eine höhere Sehnsucht an die Höhen des Himmels, gebt
ihm eine Beziehung auf das Weltall, dann habt ihr eine nie
ermüdende Feder in ihm und werdet euere Bemühungen reichlich

belohnt sehen Nur die Religion kann Europa wieder
aufwecken und die Völker sichern, und die Christenheit mit
neuer Herrlichkeit sichtbar auf Erden in ihr altes,
friedenstiftendes Amt installieren.» 13 Wenn uns auch die Gelegenheit
fehlt, jetzt näher auf Adam Müllers «Elemente der
Staatskunst» und auf Franz von Baaders Schrift «Über das durch die

12 E. Burke, Reflections (1790), S. 134.
13 Novalis, Schriften, hrsg. von P. Kluckhohn, 2 (o. D.), S. 77 f. 83.

8



114 M. Geiger, Politik und Religion

französische Revolution herbeigeführte Bedürfnis einer neuen
und innigeren Verbindung der Religion mit der Politik»
einzugehen, so müssen doch diese beiden Namen wegen der Wichtigkeit,

die ihnen zukommt, wenigstens genannt werden. Daß
Politik und Religion zusammengehören, daß das Christliche hei
der notwendigen Neuordnung der politischen Verhältnisse ein
wesentliches Element zu bilden habe, das sind Gedanken, die
im Zeitalter der Revolution und des Wiener Kongresses auf
verschiedenste und eindringlichste Weise geäußert wurden und
die den Nährhoden bilden, aus dem die Heilige Allianz erwachsen

konnte.

5.

Aber noch ein anderer Zug des Projektes des russischen
Zaren ist in der starken geistigen Bewegung des napoleonischen

Zeitalters vorgebildet: der Vorschlag, die Völker möchten

in gemeinsamer Beratung und gemeinsamer Anstrengung
ihre Verhältnisse ordnen, sie möchten sich zusammenschließen
zu einem vertraglich sanktionierten Bund. Versuche
zwischenstaatlicher Organisation und Einigung sind recht zahlreich
seit dem Mittelalter bekannt. Insbesondere schuf die englische
und französische Aufklärung ein wesentlich europäisches, ja
kosmopolitisches Klima, verstärkt durch die konfessions- und
völkerverbindenden Tendenzen, die auch dem Pietismus und
den mit ihm verwandten Bewegungen eigneten. Aber es fehlte
den vereinigungsfreundlichen Tendenzen des 18. Jahrhunderts
die Kraft zu praktischer Gestaltung. Erst Ereignisse von
«ausgesprochen europäischem Gehalt», erst die tödliche
Bedrohung, die der europäischen Völkerfamilie durch die
imperiale Zielsetzung der napoleonischen Expansion erwuchs,
vermochten nicht nur bei den Philosophen und Staatstheoretikern,

sondern auch bei leitenden Staatsmännern den Gedanken
übernationaler Solidarität wachzurufen. In den drei Jahrzehnten

nach Ausbruch der Revolution gewann die Forderung nach
überstaatlichem Zusammenschluß nicht nur eine bis dahin
nicht zu beobachtende gedankliche Intensität, sondern nahm
auch auf dem Felde diplomatischer Tätigkeit verschiedenartige
konkrete Gestalt an. Im Jahre 1796 veröffentlichte der alte Kant



nach dem Programm der Heiligen Allianz 115

seinen 'philosophischen Entwurf «Zum ewigen Frieden», in
dem er in eindrücklicher Weise die Konsolidierung des
Rechtsbegriffs für das Staatsbürgerrecht, für das Völkerrecht und
für das Weltbürgerrecht forderte. Eben diese Konsolidierung
schien ihm nur durch die Verwirklichung eines Völkerbundes
als eines Postulates der in der höchsten gesetzgebenden Gewalt
der praktischen Vernunft wurzelnden Idee des öffentlichen
Rechtes zu erreichen sein. «Da die Vernunft vom Throne der
höchsten moralischen gesetzgebenden Gewalt herab, den Krieg
als Rechtsgang schlechterdings verdammt, den Friedenszustand
dagegen zur unmittelbaren Pflicht macht, welcher doch, ohne
einen Vertrag der Völker unter sich, nicht gestiftet oder
gesichert werden kann: — so muß es einen Bund von besonderer
Art geben, den man den Friedensbund (foedus pacificum) nennen

kann, der von Friedensvertrag (pactum pacis) darinen un-
derschieden seyn würde, daß dieser bloß einen Krieg, jener
aber alle Kriege auf immer zu endigen suchte.» 14 Zwölf Jahre
nach Kant hat Adam Müller in seinen «Elementen der
Staatskunst» (1808) den Gedanken des Völkerbundes — diesmal
christlich begründet — erneut vorgebracht und dabei betont,
daß die Idee des Bundes, wenn auch dunkel, heut zu Tage schon
in jedem Gemüthe liege.15 Tatsächlich haben jene Jahre neben
zahlreichen Vorstößen theoretischer Art bereits auch ernsthafte

diplomatische Bemühungen um das Zustandekommen
einer dauerhaften überstaatlichen Organisation mit sich
gebracht. Das wichtigste Unternehmen dieser Art ist russischer
Initiative entsprungen. Im Jahre 1804 hat Alexander I. nach
Vorschlägen seines polnischen Außenministers Adam Czar-
toryski das britische Kabinett zur Bildung einer dritten
Koalition aufgefordert und dabei auf dem Wege einer ständigen
Liga der Völker und der Bildung eines «nouveau code du droit
des gens» im Sinne naturrechtlich-liberaler Ideen die «pacification

générale» und die «prospérité» Europas sicherzustellen
versucht.16 Zehn Jahre später, anläßlich des Wiener Kongresses,

haben den Zaren erneut Völkerbundsgedanken beschäftigt

14 I. Kant, Zum ewigen Frieden (1796), S. 32.
15 A.Müller, Elemente der Staatskunst, 2 (1808), S. 197.
16 Mémoires du Prince Adam Czartoryski et correspondance avec

l'Empereur Alexandre 1er, 2 (1887), S. 27 If.



116 M. Geiger, Politik und Religion

— diesmal freilich ausdrücklich christlich-motiviert —, bis er
dann im Herbst 1815 den Schritt zum praktischen, umfassenden

Vorstoß der Heiligen Allianz unternahm.

6.

Sowohl die ausgesprochene Christlichkeit, die dem
Allianzentwurf Alexanders eigentümlich ist, als auch das Bestreben
eines Zusammenschlusses der Völker finden sich demnach im
napoleonischen Zeitalter vorgebildet, und zwar am nachdrücklichsten

bei der Gruppe von Denkern, die man die romantischen
Staatsphilosophen zu nennen pflegt. Von da aus kommt Hildegard

Schaeder in ihrem nicht hoch genug einzuschätzenden
Buche «Die dritte Koalition und die Heilige Allianz» zur
Feststellung, daß die entscheidende geistige Anregung zur Stiftung
des christlichen Bundes von der Beziehung des russischen
Zaren zur zeitgenössischen Philosophie der Romantik, d. h. zu
Franz von Baader und durch ihn mittelbar zu Adam Müller
und Edmund Burke ausgegangen sei.17 Es paßt zu dieser
These, daß die hohe Meinung, die Alexander von der Person
des Fürsten im allgemeinen und von der ihm persönlich von
der Vorsehung aufgetragenen Aufgabe eines «arbitre de paix»
im besonderen trotz aller Zuneigung zu politisch-liberalen
Programmen hatte, im Zusammenhang mit der Hochschätzung des

Gottesgnadentums des Regenten zu sehen ist, wie es bei dem
für die Romantik und den Idealismus gleich wichtigen
französischen Mystiker und Theosophen St-Martin seine begrifflich

gerundetste Ausprägung gefunden hat. Ohne zu dieser
Auffassung Hildegard Schaeders in direkten Gegensatz treten
zu wollen, meinen wir auf Grund unserer Einsicht dennoch
den spezifischen Gehalt des Allianzentwurfes von 1815 weniger

von der Romantik als vielmehr von den Einflüssen der
Erweckung her verstehen zu müssen.

Die für die erste Gestalt der Heiligen Allianz typische und
auffällige Verbindung von politisch liberalen und christlichen
Ideen, die besondere Art, wie hier Politik und Religion auf-

17 Hild. Schaeder, Die dritte Koalition und die Heilige Allianz nach
neuen Quellen, Osteurop. Forsch. N. F. 16 (1934).



nach dem Programm der Heiligen Allianz 117

einander bezogen sind, läßt sich am besten von den Gedankengängen

her verstehen, wie sie in den Kreisen der Erweckten und
dazu in den mit diesen verwandten, seit Novikov auch in Rußland

verbreiteten Kreisen der christlichen Freimaurer beheimatet

waren. Wir wissen, daß der Zar nach einer deistisch-optimi-
stischen Erziehung unter den Schlägen des Jahres 1812, als
Moskau brannte und sein Thron wankte, sich einer biblischen
Gläubigkeit zuwandte und davon nicht mehr loskam. Sein
Aufenthalt im Westen führte ihn dann mit führenden Persönlichkeiten

der Erweckungsbewegung zusammen: im Juni 1814 mit
Johann Heinrich Jung-Stilling und ein Jahr später mit der
Baronin Juliane von Krüdener. Es ist bekannt, welch starken
Einfluß diese Frau auf Alexander ausübte, vor allem in jenen
Wochen, die zur Entstehung des Allianzentwurfes führten.
Freilich muß man sich hüten, diesen Einfluß zu übertreiben.
Die Idee des «christlichen und brüderlichen Bundes» trug der
Zar in sich, bevor er Frau von Krüdener kennenlernte, und
auch ihre Mitwirkung am Zustandekommen des Allianz-Dokumentes

beschränkt sich auf eventuelle redaktionelle Änderungen

und Ergänzungen. Wohl aber hat die von ihr und von
Jung-Stilling vertretene und gelebte Frömmigkeit im Schriftstück

der Heiligen Allianz ihren Niederschlag gefunden.
Allgemein ist das der Fall im Ton und in der Sprache einer
ausgeprägt überkonfessionellen, das allgemein Christliche
hervorhebenden Gläubigkeit, dazu in drei besonderen, deutlich zu
Tage tretenden Auffassungen, die für den Entwurf Alexanders
charakteristisch sind:

1. Zuerst muß uns auffallen, daß in der Einleitung des

Allianzentwurfes eine scharfe Kritik an den bisherigen
politischen Methoden ausgesprochen und daran die Forderung
einer radikalen Neuorientierung politischen Handelns auf den
Grundlagen des christlichen Glaubens geknüpft ist. «La
marche précédemment adoptée par les puissances dans leurs
rapports mutuels doit être absolument changée.» Beinahe noch
schärfer hat sich der Zar in dem Manifest ausgedrückt, in dem

er am 25. Dezember 1815 dem russischen Volke den Text der
Heiligen Allianz bekanntgab: «Ayant reconnu... qu'antérieurement

les relations politiques entre les différentes puissances de

l'Europe n'ont pas eu pour bases les véritables principes.» Nun



118 M. Geiger, Politik und Religion

ist dieser Ruf nach Abwendung von einem Vergangenen und
Verkehrten und nach Zuwendung zu einem Neuen und Besseren

in den unruhigen Jahren der napoleonischen Zeit auch
sonst öfters zu hören. Er begegnet uns in Johann Gottlieb
Fichtes Reden an die deutsche Nation mit ihrer alarmierenden
Forderung nach Bildung zu einem durchaus neuen Seihst und
nach Erziehung zur Nation, deren bisheriges Leben erloschen
ist. Er tritt uns entgegen bei Novalis und seiner Zukunftschau,
nach der in Europa neues höheres religiöses Leben pulsieren
und bald alles andere weltliche Interesse verschlingen wird,
und wir hören diese Aufforderung bei Adam Müller und
seinem Reden von einem anbrechenden dritten Zeitalter der
Menschheit, der herrlichsten Stufe ihrer Entwicklung. Es ist
aber zu beachten, daß vor allem bei den Romantikern dieser
Ruf zum Neuen gleichbedeutend ist mit einer neuen Zuwendung

zum verlorenen Alten, mit einem verlangenden Hinhören
auf die von der Gegenwart verachteten Stimmen der
Geschichte, mit neuer Anerkennung, ja Ehrfurcht vor allem in
organischem Wachsen gewordenen und geformten Wahren und
Beständigen. «An die Geschichte verweise ich euch», sagt
Novalis, «forscht in ihrem belehrenden Zusammenhang nach
ähnlichen Zeitpunkten, und lernt den Zauberstab der Analogie
gebrauchen.» 18 Noch deutlicher Adam Müller: «... nicht eine
— Gott weiß welche — neue Zeit soll hineingewürfelt werden
in das Land, sondern die alte, uralte Zeit soll fortdauern,
angefrischt und belebt werden durch uns Neue und Junge!» 19 Diese
Rückwendung in die Welt der Geschichte fehlt in der Erwek-
kung und fehlt auch in der Heiligen Allianz. Die Frömmigkeit
der Erweckung ist in strengem Sinne futuristisch-eschatolo-
gisch gestimmt, sie wartet auf das Neue, das der Herr in naher
Zukunft tun wird, und dieses Neue ist so groß und gewaltig,
daß es alles Bestehende, auch die Geschichte verschlingt.
Umkehr heißt darum für die Erweckung nicht Eintauchen in den
Sinnzusammenhang der Geschichte, deren Zukunft in der
Vergangenheit immer schon vorgebildet ist, Umkehr heißt Bruch
mit der sündigen, verkehrten Vergangenheit und Neubeginn
in einem Leben der Hoffnung und der Gnade. Es ist dieser Ruf

18 Novalis (Anm. 13), S. 78.
19 Müller (Anm. 15), S. 211.



nach dem Programm der Heiligen Allianz 119

zur Umkehr, der in der Heiligen Allianz antönt, es ist die
Zukunftsgläubigkeit, wie sie in Juliane von Krüdeners Worten
zum Ausdruck kommt: «Oh! que le monde sait peu tout ce qui
l'attend, quand la politique sacrée prendra les rênes de tout,
et que le soleil de justice se manifestera aux plus aveugles.» 20

2. Auffallend am Entwurf der Heiligen Allianz ist zweitens,
wie das Gebot der alle Menschen verbindenden und für alle
gültigen Brüderlichkeit in den Vordergrund gestellt wird.
«Conformément aux paroles des saintes Ecritures qui
ordonnent à tous les hommes de se regarder comme des frères
les sujets des trois parties contractantes demeureront unis par
les liens d'une fraternité véritable.» Unverkennbar ist hier die
Beeinflussung durch das Gedankengut der «Déclarations des

droits de l'homme» von 1789, wie Alexander überhaupt bis in
die späteren Jahre hinein eine wenigstens theoretische
Vorliebe für die staatspolitischen Programmpunkte der Revolution
bewiesen hat. Unverkennbar ist aber auch, daß die liberalen
Postulate der Gleichheit und Brüderlichkeit hier nicht in
naturrechtlicher, sondern in christlicher Begründung erscheinen,
als Gebote des Herrn. Sie haben aber auch in dieser Verbindung

nur wenig von ihrer ursprünglichen nivellierenden Kraft
eingebüßt, und es ist nicht verwunderlich, daß Metternich bei
seiner Überarbeitung von Alexanders Allianzentwurf als
«absolut nothwendige Veränderung des Textes» vor allem eine Um-

interpretation und teilweise Eliminierung der diese allgemeine
Brüderlichkeit erwähnenden Stellen vornahm. Aber nicht nur
die eigentlichen Befürworter der Restauration, auch die
Vertreter der romantischen Staatsauffassung haben — mit
Ausnahme vielleicht von Chateaubriand — in ihrer Hochschätzung
einer bewußt ständischen Gesellschaftsordnung für diese das

Ordnungsgefüge durchbrechende fraternité kein Verständnis
haben können. Betonung von Gleichheit und Brüderlichkeit,
das wies, wenn nicht gerade zu den Jakobinern, so doch zu
freimaurerischen Kreisen, wie denn Talleyrand beim ersten
Durchlesen eines die Allianz vorbereitenden Dokumentes in
die Worte ausbrach: «Cela sort d'une loge de franc-maçons!» 21

20 Ch. Eynard, Vie de Madame de Krudener, 1 (1849), S. 317.
21 H.C.Freiherr von Gagern, Mein Antheil an der Politik, 2 (1824),

S. 93 ff.



120 M. Geiger, Politik und Religion

Das wies aber auch in die Kreise der Erweckung. Besonders
im Leben und Wirken Juliane von Krüdeners ist die
Realisierung solcher durch alle Stände hindurchgehenden Bruderschaft

immer wieder festzustellen. Angesichts des bevorstehenden

göttlichen Gerichtes galt ihre Predigt und ihre Hilfe
in betonter Weise den Armen, die vor allem im Hungerwinter
1816/17 ihr in großer Zahl folgten. So mußte sie sich den
Vorwurf revolutionärer Umtriebe recht oft — übrigens auch von
den Basler Behörden — gefallen und sich daran erinnern
lassen, «daß das Stören jeder Ordnung dem Geist des Christenthums

diametral entgegen seye».22 Es ist etwas von dieser
primär nicht naturrechtlich, sondern eschatologisch bedingten
Gleichheit und Brüderlichkeit, die im Entwurf des Zaren zur
Heiligen Allianz mitbestimmend ist.

3. Schließlich gehört es drittens zu den auffallenden Zügen
des Allianzentwurfs, daß er alles politische Handeln den
Bestimmungen der göttlichen Gebote unterstellt. Feierlich erklären

die Vertragspartner, daß sie in Zukunft als Regel sowohl
ihres persönlichen Verhaltens wie auch ihres innen- und
außenpolitischen Handelns nur «les préceptes de cette religion
sainte» beobachten werden, «préceptes de justice, de charité et
de paix», und daß diese göttlichen Gebote nicht mehr nur wie
bisher die persönlichen Entscheidungen, sondern ganz direkt
«les résolutions des princes et toutes leurs démarches» bestimmen

sollen. Es ist das Programm einer der bisherigen «politique

dégradée» entgegengesetzten, vom Geist der Religion und
des Glaubens geleiteten «politique sacrée», das mit diesen Worten

ausgesprochen ist. Wir haben bereits betont, wie sehr die
Grundgedanken dieses Programms in der ganzen damaligen
Zeit kursierten, wie sehr ganz allgemein die Religion zum
unentbehrlichen Fundament, für den Wiederaufbau des staatlichen
Lebens erklärt wurde. Hören wir als Beispiel für viele andere
noch einmal Adam Müller: «Das nun ist das große Gebrechen
der Zeit, daß die politischen Beziehungen der christlichen
Religion vergessen sind, und daß die Zeitgenossen allzu willig
jenen Gehör geben, die uns, so lange es ihr Vortheil mit sich

22 Winke der Wahrheitsliebe, die Frau von Krudener betreffend, von
einem warmen Verehrer der Wahrheit (Schaffhausen 1817), S. 15.



nach dem Programm der Heiligen Allianz 121

bringt, gern überzeugen möchten, daß die Religion mit den
sogenannten weltlichen Dingen nichts zu schaffen habe.» 23 Diese
Anwendung der Religion auf die Politik bestand nun aber für
die meisten der romantischen Staatsphilosophen im Postulat
der Wiederaufrichtung und Anerkennung einer metaphysisch
begründeten, einheitlichen, Kirche und Staat umfassenden
Ordnung. Im Allianzentwurf fehlt der Hinweis auf dieses
Ordnungselement nicht ganz. Der Ton liegt aber ungleich stärker
auf der Bedeutung der göttlichen Gebote, insbesondere des

Liebesgebotes für das praktische politische Handeln, und eben
das führt uns wieder in den Bereich der Erweckung und zu
dem von der Erweckung in jenen Jahren stark beeinflußten
Franz von Baader. Daß der «esprit de paix et de charité» über
die «disposition d'inimité et de vengeance» sich zu erheben
vermöge, das ist nach dem Manifest Alexanders von Weihnachten
1815 ein Hauptziel der Allianz. Die vergebende, friedenstiftende

Liebe soll auch das konkrete Handeln der Politiker
bestimmen und durchdringen und den Geist der Gewalt und des

unbrüderlichen Hasses zum Verschwinden bringen. Getragen
von einer solchen Woge des Empfindens hat der Zar jene
Herbsttage des Jahres 1815 erlebt, in solcher Versöhnlichkeit
hat er die Siegesparade der alliierten Armeen auf der plaine de

Vertus abgenommen. «Ce jour a été le plus beau de ma vie,
jamais je ne l'oublierai. Mon cœur était rempli d'amour pour mes
ennemis. J'ai prié avec ferveur pour eux tous. Et c'est en pleurant

au pied de la Croix que j'ai demandé le salut de la
France.» 24 Wie sehr dieser Geist der Gewaltlosigkeit die
erweckten Kreise des russischen Hofes erfüllte, das zeigen vor
allem die menschlich so bewegenden Briefe, mit denen Alexanders

naher Freund und langjähriger Minister Alexander Niko-
laevic Golicyn in den Jahren 1821 und 1822 seinen damals
schon so anders gesinnten Monarchen zu den Idealen der
ursprünglichen Heiligen Allianz zurückzuführen versuchte: die
Zeit ist nahe, daß der Herr auf Erden regieren will und die
Mächte sich vor ihm beugen müssen, die Herzen sollen sich

23 Müller (Anm.15), S. 195.
24 H. L. Empaytaz, Notice sur Alexandre, Empereur de Russie (18402),

S. 40.



122 M. Geiger, Politik und Religion

öffnen, daß der Heilige Geist in ihnen sein Werk tun kann. «Le
Christianisme, peut-il être soutenu par des armées?» 26

Vereinigung der Völker zu einem christlichen Bund,
Umkehr von den verkehrten Prinzipien bisheriger Politik zu den
wahren Grundsätzen der Heiligen Schrift, Realisierung
verbindender Brüderlichkeit, Anwendung des göttlichen
Liebesgebotes im politischen Entscheiden — das sind die Hauptpunkte
der Heiligen Allianz, zu der Alexander die Völker zusammenrufen

wollte. Es dürfte schwer halten, im Bereiche der
Geschichte der christlichen Kirche eine wirkliche Parallele zu
diesem Versuch der Verbindung von Politik und Religion zu
finden. Weder Oliver Cromwell noch die Täufer oder die Quäker

können zum Vergleiche wirklich herangezogen werden. Es
kann auch nicht übersehen werden, daß wir es nicht mit einer
ausgebildeten Lehre zu tun haben, sondern daß das Thema der
«geheiligten Politik» nur im losen, sporadisch entworfenen,
gefühlsmäßig bestimmten und darum unfertigen und viele Fragen

offenlassenden Programm des Allianzvertrages ausgesprochen

wurde.

7.

Wie aber ist es diesem Programm auf der Bühne der
weltgeschichtlichen Auseinandersetzung ergangen? Hat es sich
durchzusetzen, die Welt neu zu ordnen vermocht? Im Gegenteil:
auffallend rasch ist der Vorschlag des Zaren abgeschwächt, in
seinen charakteristischen Motiven entscheidend alteriert und
schließlich zu etwas ganz anderem gemacht worden. Nicht
zufällig hat einer der führenden Darsteller der Heiligen Allianz
von der «Tragik» dieses europäischen Friedensbundes gesprochen.

26

Daß es zu diesem äußeren Mißerfolg kommen konnte, das
ist zunächst der Person Alexanders selber zuzuschreiben. Er
war nach der Kennzeichnung eines seiner Biographen durch

25 Brief Alexanders Nikolaevic Golicyns an Alexander I. vom 4. März
1821: Mikhaülowitch (Anm. 4), 1, S. 530 ff.

26 W. Schwarz, Die Heilige Allianz. Tragik eines europäischen
Friedensbundes (1935).



nach dem Programm der Heiligen Allianz 123

und durch «le tsar énigmatique» ", in dessen undurchschaubarem

Wesen die widersprechendsten Tendenzen sich stritten,
in dem neben aufrichtiger Zuneigung zu politisch liberalen
Strömungen, neben einer ebenso aufrichtigen erweckerischen
Frömmigkeit ein hochempfindliches Selbstbewußtsein mit
autoritären Neigungen Platz hatten. Es war der gleiche Zar, der
im Herbst 1815 die Heilige Allianz entwarf, dann Polen eine
über alles Erwarten freiheitliche Konstitution verlieh und der
wenig später durch seinen unheimlichen Freund Arakceev
die nicht nur aller Liehe, sondern auch aller Gerechtigkeit
Hohn sprechenden russischen Militärkolonien errichten ließ.
Alexander I. war nicht der Mann, der gewonnene Einsichten
konsequent und unbeirrbar in die Tat umsetzen und bis zum
Ende durchhalten konnte.

Im weiteren ist es vor allem das Eingreifen Metternichs, das
die wirksame Entfaltung des Allianzprogrammes hinderte. Ihm
gelang es, durch eine geschickte Redaktion den Vorschlag des

Zaren noch im Anfangsstadium charakteristisch zu verändern,
so daß in der von Rußland, Österreich und Preußen unterzeichneten

und dann proklamierten Heiligen Allianz die ursprünglichen

liberalen und erweckerischen Absichten ihres Urhebers
nur in sehr abgeschwächter Wirkung zu spüren waren. Zwar
blieb es beim Projekt eines christlichen Bundes der Staaten.
Aber aus dem Ruf zur Umkehr zu den wahren christlichen
Grundsätzen war eine Pflicht der Anerkennung der schon
immer geltenden christlichen Prinzipien gemacht worden, aus der
brüderlichen Vereinigung aller Menschen und Völker wurde
eine solche der regierenden Souveräne, und auch das neue
Gebot der Liebe im politischen Verhalten war zu einer schon
immer bestehenden Pflicht abgeschwächt. In den folgenden Jahren,

d. h. in der Zeit der internationalen Kongresse von Aachen
bis Verona, hat sich Metternich weiterhin und mit wachsendem

Erfolg bemüht, den Zaren auf den gefährlichen
revolutionären Pferdefuß nicht nur der geheimen freimaurerischen
Gesellschaften, sondern auch der Erweckungshewegung
hinzuweisen und ihm sein Programm vom September 1815 gründlich
zu verleiden.

Die nicht abbrechenden freiheitlichen Erhebungen in Nea-
27 M. Paléologue, Alexandre 1er un tsar énigmatique (1937).



124 M. Geiger, Politik und Religion

pel, Piémont und Sizilien, in Spanien und den südamerikanischen

spanischen Kolonien und schließlich in Griechenland
taten das Ihre und ließen die Heilige Allianz im Laufe weniger
Jahre zum Gegenteil ihrer ursprünglichen Bestimmung werden,

nämlich zu einem Instrument der Restauration und der
Gewalt, der Legitimität und der Intervention im Dienste einer
unbedingten Stabilisierung der bestehenden politischen
Machtverhältnisse.

Im Blick auf die weitere Entwicklung des 19. Jahrhunderts
ist noch auf zwei wichtige Momente aufmerksam zu machen:
auf die Entwicklung des nationalstaatlichen Gedankens und
auf die fortschreitende Entchristlichung des politischen Lehens.
In den Erschütterungen der Befreiungskriege war den Völkern
ihr Eigenes, ihre Individualität, das Besondere ihrer in langem
Prozesse gewordenen Lebensgemeinschaft zum Bewußtsein
gekommen. Mehr und mehr wurde die Nationalität zum eigentlichen

Lebensprinzip der Staaten erklärt. Als erster der großen
deutschen Philosophen hat Hegel vom Gedanken der
Souveränität des historisch gewordenen Staates aus die Idee eines
Völkerbundes abgelehnt. Nach ihm ist dann die absolute
Selbsterhaltung und Selbstentfaltung immer stärker zu ersten Pflicht
des Staates erklärt worden. Dafür wurden nach den Worten
Friedrich Meineckes die universalistischen Träumereien
aufgegeben, und das Ranken- und Schiingengewächs universaler
ethischer Ideen wurde zerrissen.28 Gegen 1870 existierten keine
zwischenstaatlichen Beziehungen mehr, die Europa als Ganzes
zu formen vermocht hätten. Isoliert standen die einzelnen
Machtfaktoren nebeneinander.

Parallel zur schwindenden Bereitschaft eines Zusammenschlusses

der Völker ging die rückläufige Öffentlichkeitsbedeutung
des christlichen Glaubens. Die religiöse Erhebung und

Erweckung, die der napoleonischen Zeit geschenkt war, verlor an
Tiefe und Kraft, sie solidarisierte sich z. T. mit den Strömungen

des Ultramontanismus oder der Reaktion und verlor die
Möglichkeit gestaltender Einwirkung. Schon Görres sieht sich
zur Feststellung genötigt: «Die Religion, die sich meist in die
Herzen zurückgezogen, hat für den Augenblick aufgehört, ein

28 F. Meinecke, Weltbürgertum und Nationalstaat. Studien zur Genesis
des deutschen Nationalstaates (1908), passim.



nach dem Programm der Heiligen Allianz 125

großes architektonisches Prinzip zu sein.»29 Chateaubriand
schlägt im letzten Band seiner Mémoires d'outre tombe
ähnliche Töne an, und auch die Loslösung de Lamennais' von der
katholischen Kirche ist in diesen Zusammenhängen zu sehen.30

Jahrzehnte später sind dann im 20. Jahrhundert die
Gedanken überstaatlicher Organisation erneut aufgenommen worden,

und die Frage nach der Bedeutsamkeit des Evangeliums
für das politische Handeln hat sich mit neuer Dringlichkeit
gestellt. Wir, die wir in unserer Gegenwart voller Unruhe
darauf hoffen, daß statt eines Weltimperiums eine Weltordnung
geschaffen werde, wir, die wir darnach fragen, wie sich in den

politischen Entscheidungen unserer Zeit der Gehorsam des
Glaubens zu bewähren habe, wir können das, was im Zeitalter
Napoleons unternommen und bald wieder preisgegeben wurde,
wie immer wir darüber denken mögen, nur bewegten Herzens
zur Kenntnis nehmen.

Tenniken, Kt. Baselland. Max Geiger.

29 J. von Görres, Gesammelte Schriften, hrsg. von W. Schellberg, 13

(1928), S. 133. 135.
30 Vgl. H. Barth, Über die Staats- und Gesellschaftsphilosophie von

Lammenais, Schweiz. Beitr. z. Allg. Gesch., 6 (1948), S. 142 ff.


	Politik und Religion nach dem Programm der Heiligen Allianz

