
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 15 (1959)

Heft: 2

Artikel: Belial in den Qumrantexten

Autor: Huppenbauer, Hans Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878906

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878906
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 15 Heft 2 März-April 1959

Belial in den Qumrantexten.

Einleitung.

Dem alttestamentlichen Substantiv birbri liegt vermutlich 1

der Name eines Unterweltgottes zu Grunde. Es ist jedoch im
A.T. nicht Eigenname, sondern bedeutet soviel wie Schlechtigkeit,

Verderben 2, oder als Adjektiv: nichtsnutzig, heillos. In
der jüdischen Apokalyptik soll das zum Abstraktum abgeblaßte
Wort Name des Teufels (Belial oder Beliar) geworden sein.3

In den hebräischen Texten von Qumran Höhle 14 ist der
Begriff ganz verschieden gestreut. Gar nicht findet er sich im
Habakkukkommentar, nur einmal in der Fragmentensammlung
(QuCa I) 5, fünfmal in der Sektenregel6, elfmal in den Lobliedern

7 und zwölfmal in der Kriegsrolle.8 Die Verwendung des

Begriffs ist von Text zu Text verschieden. Doch schimmert
überall die abstrakte Bedeutung durch.

1 Die Loblieder (Hodajoth, H.).

Wir beginnen mit den Lobliedern, weil in ihnen der Befund
am eindeutigsten ausfällt.

Die gewöhnliche alttestamentliche Bedeutung trifft in H. II,
1 H. Greßmann, Die Rel. in Gesch. u. Geg., 2. Aufl., 1, Sp. 384; W.

Förster, Theol. W.B. z. N.T. 1, S. 606; W. Baudissin, Realenz., 3. Aufl., 1, S. 548.
2 «Schlechtigkeit» z.B. Ri. 19, 22; Deut. 13, 14; 1. Sam. 1, 16; 1. Kön.

21, 10 u. ö. «Verderben» 2. Sam. 22, 5 Ps. 15, 5 u. ö.
3 Test. XII Patr., Jubiläen, Mart. Jes.; vgl. die Stellen bei Baudissin

(Anm. 1), S. 549. —- 2. Kor. 6, 14.
4 Ausgaben: M. Burrows, The Dead Sea Scrolls of St. Mark-Monastery

1 (1950) ; 2, 2 (1951) ; E. L. Sukenik, The Dead Sea Scrolls of the Hebrew
University (1955) ; D. Barthélémy and J. T. Milik, Qumran Cave I (QuCa
I), Discoveries in the Judean Desert, 1 (1955). — Abkürzungen: pH.
Habakuk-Kommentar (lQpH) ; S. Sektenregel (1QS) ; H. Hodajoth
(1QH) ; M. Milchama (1QM).

5 1Q 40, 9, 3.
6 S. I, 18. 24; II, 5. 19; X, 21.
7 H. II, 16. 22; III, 28. 29. 32; IV, 10. 13. 13; V, 26; VI, 21; VII, 3.
8 M. I, 1. 5. 13; IV, 2; XI, 8; XIII, [2], 4. 11; XIV, 9; XV, 3; XVIII, 1. 3.

6



82 H. W. Huppenbauer, Belial in den Qumrantexten

16; IY, 10.13 zu:9 «Belials-Ränke» oder «Belials-Sinnen» meinen

ein trügerisches und darum gottloses, nichtiges Tun. So ist
auch in VI, 21 «einer, der blj'l rät» einer, der Böses rät.10 Die
«Belials-Gemeinde» in II, 22 erweist sich nach dem Kontext als
eine «Gemeinde des Nichts», weshalb blj'l auch hier nicht
personifiziert, sondern das Abstraktum «Nichtsnutzigkeit» sein
dürfte. Das gilt schließlich auch von VII, 3: «Denn blj'l ist das
Volk.» Dem Dichter hat sich das Wesen seines Volkes als
«nichtig» erwiesen, weil es Bosheit sinnt.11 Mehr im Sinne von
«Lüge» will unser Begriff in V, 26 verstanden sein, wo man im
Anschluß an Baumgarten und Mansoor 12 orrs oder besser, weil
kürzer, "'S oder nstP ergänzen muß. Der Satz «Sie öffnen einen
Lügenmund (-lippen), eine Lügenzunge...» lehnt sich an Ps.
109, 2 13 an. bwbz ersetzt dem Dichter das Wort naia (Lüge,
Trug) des Psalmverses.14

In eine andere Richtung weist III, 26—32. In diesen vom
Endgericht handelnden Zeilen werden zweimal «Ströme Be-
lials» genannt. Es handelt sich dabei um eine auch im A.T.
belegte Wendung.15 Vermutlich sind die «Belialsströme» doch
Feuerströme ", die sich bis zur tiefsten Tiefe der Unterwelt
durchfressen. Sie sind es offenbar, die sowohl die Tiefe zum
Brodeln wie auch die Erde zum Aufstöhnen bringen und sämtliche

Quellen und alles Grün vernichten. Daß sie «Ströme des
Teufels» wären, das steht in unserm Text allerdings gerade
nicht. Sie wenden sich auch keineswegs gegen Gott, wie man
es sonst erwarten müßte, sondern sie vollziehen sein Gericht.

9 Mit Baumgarten & Mansoor, Journ. of Bibl. Lit. 74 (1955), S. 123

Anm. 85.
10 Vgl. Nah. 1, 11.
11 Unverständlich ist die Übersetzung von H. Bardtke: «Belial war mit

dabei», Theol. Lit.-Zeit. 81 (1956), Sp. 601. — Vgl. übrigens Jes. 40, 7:
«Denn Gras ist das Volk!»

12 Baumgarten & Mansoor (Anm. 9), 75 (1956), S. 110.
13 So auch Bardtke (Anm. 11), Sp. 598 Anm. 156. Nur zieht er m. E.

daraus nicht die nötigen Schlüsse.
14 Das Wort ist demnach so beliebt, daß man es vorzieht.
15 2. Sam. 22, 5 Ps. 18, 5. G. Vermès, Les Manuscrits de la Mer Morte

(1953), S. 188, verweist außerdem auf 1. Hen. 17, 5 und Apk. Petr. V.
18 F. Nötscher, Die theologische Terminologie (1956), S. 159, scheint

an die «Urflut» zu denken.



H. W. Huppenbauer, Belial in den Qumrantexten 83

So hat blj'l hier viel eher die Bedeutung «Verderben».17 —
«Ganz Belial», ebd. Z. 28, dagegen umschließt ein Kollekti-
vum, das vorher in einzelnen Begriffen aufgezählt worden ist:
«Elende», «Verlassene» und «Hinterlistige» sind in den He-

dajoth, soweit sie an anderer Stelle noch vorkommen 18, jeweils
Menschen, die den Frommen entgegenstehen. An ihrer Stelle
kann der Dichter in unserm Psalm auch Abstrakta einsetzen:
«Grube» (Z. 26 f.), «Ruchlosigkeit» (Z. 26) und so schließlich
auch «ganz Belial» (Z. 28), nämlich: «alle Bosheit» (d. h. «alle
Bösen»), Sie wird getilgt, wenn Gott zum Gericht einschreitet.19
Bei diesen drei letzten Stellen ist eine gewisse Zusammengehörigkeit

von «Belial» und der «Unterwelt» nicht zu übersehen.
Alles Böse hat irgendwie mit der «Unterwelt» 20 zu tun. Damit
steht blj'l nicht nur als «Nichtigkeit» der Bestand-habenden
Wahrheit, und als «Schlechtigkeit» der göttlichen Gerechtigkeit

gegenüber, sondern ist in einen kosmischen Gegensatz von
Himmel (oben) und Unterwelt (unten) einbezogen, allerdings
ohne daß der örtliche Gegensatz (oben — unten) von Bedeutung
wäre.

Dualistisch ist unser Begriff auch in den H. immer wieder
geprägt. Aber von «Belial» als einem personifizierten Gegner
Gottes lassen die Loblieder nichts erkennen.21 Blj'l ist das Tö-

17 Wie 2. Sam. 22, 5 (Par.). Da die Wendung sicher aus dem A.T.
übernommen ist, bleibt eine genaue Begriffsbestimmung hier schwierig, weil
sich die Verwendung hier nicht mit dem dortigen Sinn zu decken braucht.
Greßmann (Anm. 1) übersetzt «Unterwelt».

18 D^Dbn H. III, 25. 26; IV, 25. 35.
D^abs?:! H. III, 28; IV, 13; VII, 34.

19 Die Ergänzung eines ausgefallenen U3 («Söhne Belials») kommt
wohl deshalb nicht in Frage, weil diese Verbindung für die Hodajoth
ebenso singulär wäre wie bSPba Va. Besser versteht man *73 als ein
Substantiv (wie oft in den Qumrantexten). Damit ist auch dem Umstand Rechnung

getragen, daß blpba sonst immer im Genitiv steht!
20 nntl> «Unterwelt» und «Verderben».
21 Trotz ]Ü!P in H. Fragm. Nr. 4, 6 und 45, 3. Beide Male steht Plural :

«Widersacher». "jOti! kann darum nicht Name (Satan), sondern wird ganz
beliebige Gegner im Auge haben. — Auch in H. III, 12. 17. 18

glaube ich mit Baumgarten & Mansoor (Anm. 9, S. 191) und Vermes (Anm.
15), 2. Aufl. (1954) S. 193 f., jedoch gegen Bardtke (Anm. 11) Sp. 593 und
A. Dupont-Sommer, Rev. de l'hist. d. rel. 148 (1955), S. 186 f., und Numen 2

(1955), S. 188, eher im Sinne von «Nichts» (vgl. II, 28 neben NW und III,



84 H. W. Huppenbauer, Belial in den Qumrantexten

richte, das ein Mensch sagt, das Schlechte, das einer tut, das

Verderhen, das im Gericht offenbar wird, und kann wie andere
ähnliche Substantiva kollektiv für gottlos handelnde Menschen
verwendet werden. Daß zwar hinter der Gottlosigkeit und
Sünde des Menschen eine gottwidrige Macht stehen muß, das
wissen auch die Hodajoth.22 Aber es gehört zu ihrer theologischen

Eigenart, daß sie diese Macht (noch?) nicht haben
personifiziert werden lassen.23

2) Die Sektenregel (S.).

Wir lassen die Sektenregel an zweiter Stelle folgen, weil sie
in dieser Frage den Hod. z. T. nahesteht. — Blj'l findet sich in
S. nur auf Kol. I—II und X, jedoch nicht in der sogenannten
«Unterweisung über die zwei Geister» (III, 13—IV). In S. X, 21

heißt es: «blj'l will ich in meinem Herzen nicht bewahren und
von meinem Munde soll man nichts Törichtes vernehmen». Damit

befinden wir uns in der für die H. zuerst genannten Linie:
blj'l das Nichtige, Böse.

Drei weitere Stellen reden von der Vvba nVtrna. Das Wort
n1?!!?»» gibt in S. nicht nur den lokalen Bereich einer Herrschaft,
sondern auch deren zeitliche Begrenzung an: die «Herrschafts-
zeit». So sicher in II, 19: «alle Tage der Herrschaftszeit von
blj'l» und vermutlich auch in I, 18. 23.24 Dieser Herrschaft(s-
zeit) Belials aber geht diejenige der «Verkehrtheit» (IV, 19)
und der «Anfeindung» durch den «Engel der Finsternis» (III,

18 neben nVlV) als im Sinne eines teuflischen Drachens (und seiner Mutter!)
interpretieren zu müssen.

22 H. XI, 12; XIII, 15; H. Fr. Nr. 12, 4—6; 5, 4. 6. — Nur die Lehre von
den zwei Geistern, die Bardtke, Rev. bibl. 63 (1956), S. 224, anführt, kann
ich nicht entdecken.

23 Daß es von den Voraussetzungen der Hodajoth noch dazu kommen
könnte, soll damit nicht ausgeschlossen sein.

24 «Herrschaftszeit» übersetzen z. B. Bardtke, Die Handschriftenfunde
am Toten Meer, 2. Aufl. (1954), zu S. I, 18. 23, Dupont-Sommer und B. Reicke
zu II, 19; mehr zeitlich scheint Dupont-Sommer auch I 23 (par l'empire) zu
verstehen. — Wenn mmslt als «Herrschaftsbereich» übersetzt wird,
vergleiche man dazu das «Gebiet der Sünde» in H. II, 8; III, 24, und dazu
Barthélémy (QuCa I, S. 112) zu IQ 28a I 3: nstzn "]W3.



H. W. Huppenbauer, Belial in den Qumrantexten 85

23) parallel.25 Sie ist die Zeit der Sünde, die dem kommenden
Gericht vorangeht. Wegen des Engels der Finsternis in Kol. III
wird man sich Belial als eine personhafte Satansgestalt
denken, die jetzt noch ihre Herrschaft ausübt.26 Der Kontext von
Kol. I—II allein würde uns dazu nicht zwingen. Ebenso verhält
es sich mit der Wendung «Los Belials», II, 4 f. Die Gemeinde
ist zwar das «Los Gottes», 1,10, und das «Belialslos» heißt
in III, 24 «Los des Engels der Finsternis», aber schon in IV,
24 wieder «Los der Verkehrtheit».27 Ob man «Belial» in S. 1,18.
23; II, 5. 19 ohne weiteres mit dem «Engel der Finsternis» der
Zweigeisterlehre (III, 13—IV) gleichsetzen darf, ist darum
nicht so sicher. Blj'l könnte wie 'wlh (Verkehrtheit) in III, 24

ein unpersönliches Abstraktum, und dann «Los Belials» soviel
wie «Los der Schlechtigkeit des Verderbens» sein.28 Der Kontext

der «Eintrittsregel» (I—III, 12) wie auch der Inhalt der
übrigen «Regeln» (V—VII; VIII—IX, 2; IX, 3 ff.) lassen innerhalb

von S. die Möglichkeit offen, in «Belial» nicht den Teufel
in Person, sondern ein Prinzip des Bösen zu sehen.29 In dem
Moment aber, wo die Eintrittsregel mit der Zweigeisterlehre
verbunden worden ist (Kol. I—IV), nimmt solch ein Prinzip
wegen des für diese so wichtigen Engels der Finsternis personhaften

Charakter an.
Die Sektenregel als ganze zeigt uns weiter: Die Gemeinde,

in der sie Gültigkeit besaß, hat von mannigfachen Möglichkeiten
der Benennung Gebrauch gemacht. Hier sagt sie «Los

Belials», dort «Los der Verkehrtheit». Dasselbe meint sie, wenn
sie von der «Vereinigung der Männer der Verkehrtheit», den
«Männern des Verderbens», von den «Übertretern» und den
«Gottlosen» spricht. Ob hinter dieser Verschiedenheit des
Ausdrucks eine an den verschiedenen Sektionen der S. abzulesende

25 In pH. und M. auch diejenige «der Gottlosigkeit».
26 Beachte aber: den «Engel der Finsternis» kennt in S. nur die in sich

geschlossene Unterweisung über die zwei Geister.
27 Es ist wohl nicht zufällig, daß hier wie S. IV, 19 nicht «Geist der

Verkehrtheit» steht. Gemeint ist da nicht die anthropologische Auswirkung der
Sünde, sondern der Bereich, in dem die Sünder stehen.

28 Dasselbe gibt in S. IX, 16. 22; X, 19 «Männer des Verderbens» an.
29 Das heißt, daß auch der Dualismus dieses Stückes im Unterschied

zur Unterweisung nicht mythologisch geprägt ist.



86 H. W. Huppenbauer, Belial in den Qumrantexten

Entwicklung der Terminologie der Gemeinde steckt, können
wir vorläufig nicht erkennen. Aber es ist auch jetzt schon zu
beachten, daß in einer und derselben Schrift spezielle
Ausdrücke wie «Belial» nicht nur sehr unregelmäßig gestreut,
sondern auch verschieden gefüllt sein können.

3) Die Kriegsrolle (Milchama, M.).

Es wäre für die geschichtliche Einordnung der Kriegsrolle
in die Reihe der Texte von Qumran 30 eine wesentliche Erleichterung,

wenn blj'l auch hier wie in H. ganz im Rahmen des

alttestamentlich Gegebenen verwendet würde. Aber diesen
Gefallen tut uns diese auch sonst rätselhafte «Kriegsregel» nicht.

Ohne Zweifel wird blj'l in M. u. a. auch so wie in H.
gebraucht. «Schuld» (naus)und «Gottlosigkeit» (nSJttn) können
Sammelbegriffe für die gesamte Masse der Feinde sein.31 Und so
können «Los» oder «Armee» oder «Scharen Belials» kurz als
«der Frevel» (I, 6.13) oder als «Gemeinde» oder «Völker der
Gottlosigkeit» (IX, 8; XV, 1—3) erwähnt werden. Insofern
bedeutet blj'l auch da «Schlechtigkeit» und «Nichtsnutzigkeit».

Aber nun zieht sich durch die ganze Kriegsrolle die
Vorstellung, daß «Belial» sein Los und seine Herrschaft besitzt.
Eine «Herrschaft der Gottlosigkeit» gibt es zwar auch (XVII,
6). Aber die entsprechende Wendung bloß mit dem Suff. 3. Per.
Sg. fehlt sicher nicht zufällig und ist hei «Belial» nicht
zufälligerweise so häufig.32 Außerdem läßt sich «Belial» mit den
andern Ausdrücken wie Schuld, Frevel, Nichtigkeit usw. keineswegs

vertauschen. Eine «Armee Belials» gibt es, aber keine
«Armee der Schuld», und neben den «Völkern der Nichtigkeit»
keine «Völker Belials». Eine Ausnahme macht das «Los der
Finsternis» (I, 11; XIII, 5) neben «seinem (Belials) Los». Weil
blj'l in M. so häufig durch das Suff. 3. Pers. Sg. ersetzt werden
kann, ist «Belial» hier wahrscheinlich als eine personifizierte

30 Zu den diesbezüglichen Fragen vgl. L. Rost, Theo! Lit.-Zeit. 80

(1955), Sp. 205 ff., der M. für älter als S. hält.
31 «Schuld»: M. XI, 11; XII, 12. — «Gottlosigkeit»: I, 6. 13; XI, 10.
32 «Sein Los»: M. I, 5; IV, 2; XIII, 2. 4. 12; XIV, 10. Jedoch nie direkt

«Los Belials». — «Sein Sinnen» : XIII, 4. — «Seine Anfeindung» : XIV, 9. —
Eventuell XVIII, 1 noch «seine Herrschaft».



H. W. Huppenbauer, Belial in den Qumrantexten 87

Macht anzusehen, die in XIII, 11 vermutlich «Engel Mastema»
(oder Engel der Anfeindung) genannt wird.33

Was wir von S., abgesehen von der «Unterweisung» (S. III,
13—IV) nicht mit Bestimmtheit sagen konnten, gilt nun für M.:
Die Frommen sehen sich im Kampfe nicht nur feindlichen
Menschen und Völkern (und irgendwelchen Mächten), sondern
einem gottwidrigen Engelwesen gegenübergestellt. Immerhin
muß einschränkend gleich festgestellt werden, daß es sich bei
diesem feindlichen Engel niemals um einen Widersacher handelt,

der Gott seinen Platz streitig machen möchte oder könnte.
Auch Belial ist von Gott geschaffen und offenbar für das
Verderhen bestimmt.34 Und das strittige Objekt ist nicht Gottes
Thron, sondern sein Volk. Darum ist der eigentliche Partner
im Kampfe auch nicht Gott selber, sondern sein Engel: der
Lichterfürst, Michael, der in Kraft und Herrlichkeit Gottes dem
Volke zu Hilfe gesandt wird.35

4) Die übrigen Texte.

a) Mit der letzten Erwägung sind wir in die Nähe der
Vorstellungen geraten, die für die schon länger bekannten
Damaskusfragmente 36 maßgehend sind.

Daß in Dam., zum mindesten in den Fragmenten AI und B,
«Belial» der Name des Satans ist, steht wegen V, 18 außer Zweifel:

Noch bevor der Lichterfürst Mose und Aaron ihr Amt
zugewiesen hat, ist ihm Belial dadurch entgegengetreten, daß er

33 nawa (ohne Art.), vgl. Dam. XVI, 5: " a (mit Art.,
was aber vermutlieh keine Bedeutung hat), in beiden Fällen scheint
«Mastema» noch nicht Name des Teufels, sondern nur Titel eines Engels zu sein
(Engel der Anfeindung). — Die Übersetzung in M. XIII, 11 ist übrigens
nicht sicher. M. Delcor, Nouv. rev. théol. 77 (1955), S. 392, übersetzt wie oben

vorgeschlagen: Belial, der Engel Mastema (oder der Anfeindung). Bardtke,
Theol. Lit.-Zeit. 80 (1955), Sp.413: «Belial hast du zur Fanggrube des An-
feindungsengels gemacht.» Das gibt zwar wenig Sinn, könnte sich aber
vielleicht auf Jub. 10, 8 stützen.

34 M. XIII, 10 f. Zur unsicheren Übersetzung vgl. Anm. 33.
35 M. XIII, 10; XVII, 6. Vgl. Dan. 10, 13; 10, 34.
36 S. Schechter, Fragments of a Zadoqite Work (1910) ; L. Rost, Die

Damaskusschrift neu bearbeitet (1933) ; C. Rabin, The Zadoqite Documents
(1954). — Es handelt sich um drei Fragmente, die im einzelnen gesondert
voneinander untersucht werden müßten.



88 H. W. Huppenbauer, Belial in den Qumrantexten

Jannes und seinen Bruder als Gegenspieler aufgestellt hat. So

ist auch klar, was gemeint ist, wenn es in IV, 13 ff. heißt, Belial
sei losgelassen worden und bringe die «drei Fallen Belials»
über Israel. Dem Satan ist Macht verliehen worden, die Israeliten

zur Sünde zu verleiten. Daß er jedoch nicht willkürlich
aus eigener Kraft wirken kann, geht noch deutlicher aus VIII,
3 (XIX, 14) hervor: die Heimsuchung der Gottlosen besteht in
der «Vernichtung durch Belial». Er ist im Gericht nichts
anderes als ein im Dienste Gottes stehender Verderberengel.

Das inhaltlich mit S. verwandte Fragment A2 weiß in XII, 1

von «Geistern Belials», die vom Menschen Besitz ergreifen können.

Daß Belial auch hier Satansname ist, muß Vermutung bleiben.

Eine solche Gestalt ist jedenfalls im «Engel der Anfeindung»

(XVI, 5), der dem Abraham entgegentrat und von jedem
sich abwendet, der Buße tut, deutlicher zu greifen.

Diese letzte Bezeichnung ist in unserem Zusammenhang
interessant, weil in M. XIII, 1 «Belial» ähnlich genannt wird37
und auch in M. XIV, 9 von «seiner Anfeindung» gesprochen
wird.38 Schließlich ist dann «Mastema» in den Jubiläen Name
des Satans.30 Im Gebrauch des Nomens aber ist bei unsern
Schriften ein beachtlicher Unterschied festzuhalten.

S. kennt (nur) die «Anfeindung» (d. Engels d. Finsternis) 40

Dam. und M. kennen den «Engel d. Anfeindung» (M. aber auch
den Gebrauch wie in S., s. XIII, 4).

Jub. sagen meist: «Fürst Mastema» 41 oder unter Weglassung
des 1. Wortes: «Mastema». Vermutlich zeichnet sich darin die
Entwicklung vom alttestamentlichen Begriff «Anfeindung» zum
Eigennamen «Mastema». Doch muß man sich hüten, daraus
auch die Reihenfolge einer relativen Chronologie herauslesen
zu wollen, da ja Dam. XVI die Jubiläen zitiert.

b) IQ 40, 9 gehört zu den nicht genauer placierten Fragmenten
der Höhle I. Auf Z. 3 ist blj'l das einzig lesbare Wort, so

daß wir daraus keine Schlüsse ziehen können.

37 S. o. Anm. 33.
38 ilSÜtt? mit derselben Bedeutung wie DÜtSlPÜ.
39 Jub. 10, 8; 11, 5; 17, 16; 18, 9. 12; 19, 28; 48, 2; 49, 2.
40 «Anfeindung» als Apellativum wie im A.T.
41 S. o. Anm. 39, mit Ausnahme von Jub. 19, 28; 49, 2. Jub. 10, 8 «Fürst

der Geister: Mastema» (so E.Kautzsch, Die Pseudepigraphen, 1900, z. St.).



H. W. Huppenbauer, Belial in den Qumrantexten 89

Schlußfolgerungen.

Dieser Überblick über die Bedeutungen eines bestimmten
Terminus in einigen Qumrantexten kann uns folgendes lehren:

a) Der Sprachgebrauch in den Qumrantexten ist ein vielfälti¬
ger. Man kann nicht ohne weiteres von der Bedeutung eines
Wortes innerhalb eines bestimmten Textes auf diejenige
desselben Wortes in einem anderen Texte schließen.

b) Es ist zu fragen, ob man nicht in vermehrtem Maße auf
solche Sprachverschiedenheiten auch innerhalb der einzelnen

Rollen achten müßte.42

c) Man wird sich vom Glauben frei machen müssen, daß inner¬
halb der gleichen Zeitspanne alle Schreiber und Verfasser,
die in der Qumrangemeinde gewirkt haben, dieselbe Terminologie

aufgewiesen hätten. Auch da wird es eine Mehrzahl
von Typen und so auch von Sprachen gegeben haben.
Verschiedene Verfasser werden auch verschiedene
Lieblingsausdrücke verwendet haben.

d) Sprachliche Verschiedenheiten gehen andererseits auch
Unterschiede des theologischen Gedankenguts wieder. Am
vorgeführten Beispiel blj'l können wir erkennen, wie eine
bestimmte dualistische Denkweise in der Kriegsrolle sich ganz
anders Ausdruck verschafft als in den Hodajoth. Hier sieht
man das Feindliche, die Sünde, zwar auch in einzelnen
Menschen verkörpert, dort ist es der Feind, zwar auch in
verschiedenen Völkern verkörpert, jedoch letztlich zusammengeballt

in jenem Feindesengel: Belial.
Die Sektenregel steht mit ihrer schwankenden Ausdrucksweise

in der Mitte.
Ob wir in diesem Wechsel auch ein zeitliches Vor- oder
Nacheinander erkennen dürfen, wird von ähnlichen
Beobachtungen an anderen Begriffen abhängen.

Mandach, Kt. Aargau. Hans Walter Huppenbauer.

42 Das könnte für die Untersuchung der verschiedenen Teile von S.

bedeutungsvoll werden.


	Belial in den Qumrantexten

