
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 15 (1959)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen.

F. V. Filson, Which Books Belong in the Bible? A Study of the Canon.
Philadelphia, Westminster Press, 1957. 174 S. $ 3.—.

Der biblische Kanon enthält die Schriften, die der Kirche durch Gottes
Heilshandeln überliefert wurden. Das Alte Testament wird so lange ein
unvollkommenes Buch bleiben, bis es vom Neuen Testament her gesehen und
gedeutet wird. Demgegenüber sollen die Apokryphen nicht verachtet werden,

da sie für historische Studien zum Beispiel sehr nützlich sind und
darüber hinaus dazu beitragen, das Alte und das Neue Testament recht zu
verstehen. Aber allein das letztere ist das apostolische und gottgegebene Zeugnis

von Gottes freier Gnade in Jesus Christus. Sie sind und bleiben deshalb
auch die Norm für die christliche Gemeinde aller Zeiten. Und obwohl die
sogenannten Apostolischen Väter für das 2. christliche Jahrhundert von
großer Bedeutung sind, können sie keinen ernsthaften Anspruch auf einen
Platz im neutestamentlichen Kanon beanspruchen. In einem letzten
Abschnitt «Is Tradition Subject to Scripture?» kommt der Autor zu dem
sachgemäßen Schluß, daß alle christliche Tradition niemals über dem biblischen
Kanon stehen kann.

Eine ausgewählte Bibliographie und zwei Indices vervollständigen dieses

sehr aufschlußreiche Buch, das auch und gerade für einen weiteren
Leserkreis geschrieben ist.

Erlangen. Siegfried Schulz.

Karl Georg Kuhn, Rückläufiges hebräisches Wörterbuch. Retrograde Hebrew
Lexicon. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1958. 144 S. DM 32.—.

Kuhn legt hier der deutschen und angelsächsischen Öffentlichkeit ein
zunächst als Zettelkatalog im Kreis seiner Qumran-Arbeitsgemeinschaft
angelegtes Hilfsmittel zur leichteren Ergänzung der vielen Lücken und
Bruchstellen der Qumrantexte vor, wie es die klassischen Philologen für die
Arbeit an den griechischen Inschriften und Papyri schon länger besitzen: ein
Lexikon, das die Wörter in alphabetischer Folge vom Wortende her
aufführt, das also mit 'bg gb') beginnt und mit tts stt) aufhört. Die
erste Hälfte bietet den hebräischen Wortsehatz des A.T., die zweite alle
Eigennamen.

Für unsere Wissenschaft ist das ein Novum, das z. B. auch die Verbreitung

bestimmter Nominalaffixe (-i, -I, -m, -n) rasch feststellen hilft. Tatsächlich

aber hat es — darauf macht mich einer meiner Studenten, Herr Kornél
Schmelczer, aufmerksam — seine Vorläufer in den jüdischen Reimlexika,
die auf diese Weise die für Reime in Betracht kommenden Endungen greifbar

machten. So ist dasjenige des Salomo di Olivera, die «Scharschot Gablut»
von 1665, das Franz Delitzsch in seiner «Geschichte der jüdischen Poesie»
(1836) S. 8 ohne nähere Kennzeichnung seiner Anlage nennt, schon ganz
wie Kuhns Lexikon angelegt, und für die bei Delitzsch a. a. 0. und in der



62 Rezensionen

«Jewish Encyclopedia» X Sp. 425 b s. v. «Rime» aufgeführten späteren
Reimlexika wird man dasselbe annehmen dürfen. Geschaffen aber wurde diese
Form bereits von Saadia in seinem 912 begonnenen «Sefer Agron», wie sich
aus einem Fragment seiner Vorrede dazu ergibt.1

Außer dem Wortschatz des A.T. hat Kuhn aber auch noch den darüber
hinausgehenden Wortschatz des hebräischen Jesus Sirach, einiger Inschriften

(Siloah, Gezer und Lakisch-Ostraka) und der publizierten Texte aus
dem Wadi Murabbaat aufgenommen. Man möchte da fast von einer
Abschlagszahlung an das längst fällige, all diese und noch andere Inschriften
umfassende Wörterbuch reden, das um so willkommener wäre, als Jeans
«Dictionnaire» mit des Autors Tod vorderhand zum Stillstand gekommen ist.
Nur hätte man ein solches dann doch lieber in der gewöhnlichen Anordnung.
Dieses inschriftliche Material ist auch gar nicht vollständig ausgeschöpft:
die Ostraka aus Samarien fehlen ganz, aus Lakisch sind nur die sechs

berücksichtigt, die Galling für sein Textbuch ausgewählt hat. Auch die
Beschränkung auf die im A.T. und in Qumran nicht vorhandenen Wörter
vermindert den Wert der Liste. So hätten diese Inschriften, die ja auch eine
andere Orthographie haben, ohne Schaden für das Verständnis der Qumran-
texte wegbleiben können. Eine Vergleichung mit dem grundsätzlich
ausgeschlossenen mittelhebräischen Material wäre m. E. sinnvoller gewesen.
Da die Qumrantexte ja stark archaisieren, wäre eine Angabe, welche ihrer
Wörter dem A.T. und dem Mittelhebräischen gemeinsam sind und welche
nur am einen oder anderen Ort vorkommen, nicht ohne Interesse; ganz zu
schweigen von den paar Fällen, wo ein Wort sonst erst im mittelalterlichen
Hebräisch oder überhaupt nie belegt ist. Vollständige und detaillierte Glossare

zu den einzelnen Texten sind also immer noch ein dringendes Bedürfnis.

Basel. Walter Baumgartner.

R. de Vaux (O.P.), Les institutions de l'Ancien Testament. 1. Le nomadisme
et ses survivances. Institutions familiales. Institutions civiles. (Bible de
Jérusalem. Etudes annexes.) Paris, Editions du Cerf, 1958. 347 p., Fr. 990.

Dans ce volume le P. de Vaux traite des institutions civiles de l'Ancien
Testament, à l'exclusion des institutions militaires et religieuses, qui feront
l'objet du T. II en préparation. Cette distinction n'est pas facile à maintenir,
la religion de l'A.T. pénétrant tous les secteurs de la vie. Aussi l'auteur
ne pourra-t-il pas éviter quelques incursions dans le domaine religieux. Nous
avons là un excellent manuel, pourvu d'une bibliographie très riche et
parfaitement au point, comme il est de règle dans le milieu de la Revue Biblique.

Le nomadisme et ses survivances, la famille israélite : mariage, enfants,
la mort, les diverses classes de la population : hommes libres, esclaves,
étrangers sont les sujets examinés dans les premiers chapitres. L'étude de
la conception de l'Etat sert de préface à celui relatif à la personne du roi.
Avec une clarté bien française l'auteur réussit à reconstituer les rites ac-

1 A. Harkavy, Zeitschr. f. d. altt. Wiss. 1 (1881), S. 154; 2 (1882), S. 73 ff.



Rezensionen 63

compagnant l'accession au trône du souverain et son couronnement. C'est
là un véritable tour de force, les indications fournies par les textes
bibliques étant sporadiques et indirectes. Ayant posé que la monarchie était
demeurée en Israël un élément accessoire (p. 153), le P. de Vaux conteste

que le roi ait été considéré comme un être divin et même qu'il ait été un
prêtre au sens propre. Les fonctions exercées par lui dans le culte n'excédaient

pas celles d'un chef d'état responsable de la religion officielle. Vis-
à-vis de l'école dite d'Upsala, le P. de Vaux adopte donc une attitude plus
que réservée. Certaines inconnues subsistent cependant, ainsi l'interprétation

des Psaumes royaux, notamment du Ps. 110 (p. 168, 175), ne sont pas
convaincantes, parce que trop rapides. Les institutions juridiques d'Israël
s'apparentent à celles de l'Orient Ancien. Les codes contenus dans la Bible
offrent avec ceux des peuples voisins de grandes ressemblances. La
différence réside dans le fait que dans l'A.T. le code juridique était présenté
comme un traité dans lequel Dieu était partie. Jamais le roi israélite n'est
présenté comme législateur. Le P. de Vaux n'accepte pas la théorie de Alt
sur le droit apodictique, qui serait de tradition proprement israélite, tandis
que le droit formulé de manière casuistique serait d'origine cananéenne. Le
premier se retrouve dans les traités imposés par les rois hittites à leurs
vassaux. La comparaison ne s'arrête d'ailleurs pas là, car elle embrasse
aussi tout le cérémonial de la conclusion de l'alliance dans Ex. 19 et 20,

Deut. 28, Jos. 24. Ici, l'auteur rejoint, sans les connaître, puisqu'elles lui
sont postérieures, les conclusions de M. Klaus Baltzer dans sa thèse sur le
formulaire de l'alliance (Heidelberg 1958). L'ouvrage se termine par une
étude des institutions économiques : propriété foncière, prêt, gage, caution,
sur le temps : calendrier, mois, semaine, année, sur l'épineuse question du
sabbat, sur les unités de poids et mesures. Les solutions proposées sont
souvent personnelles à l'auteur et témoignent de son information, comme
de sa forte personnalité.

La méthode consistant à raisonner par analogie à l'aide des institutions

des peuples voisins d'Israël pour éclairer celles de la Bible est utilisée
souvent. L'auteur s'en sert avec bonheur quand il fait ressortir le caractère
très particulier de la législation biblique. Il est moins heureux quand il
reprend le parallèle connu entre l'arche d'alliance et Y'atfa des Arabes
(p. 24), mais nous sommes là sur le terrain des institutions religieuses.
Le livre de Tobie, dont le témoignage est souvent invoqué (p. 47, 51, 53, 55,
58, 98, etc.), est de date trop tardive pour établir l'état des institutions de
l'ancien Israël.

J'ai été de ces étudiants de l'Ecole Biblique < avec lesquels >, selon sa

propre expression, le P. de Vaux « a appris tout ce qu'il y a dans son livre »

et, à la sécheresse voulue de l'exposé, j'ai pu suppléer toute la vie et
l'intensité dramatique que le magnifique orateur savait donner à son cours
d'archéologie biblique. Par cet ouvrage le P. de Vaux a bien servi la Parole
vivante de Dieu dont « on perçoit mieux sa résonnance si on l'écoute dans
le milieu vivant où elle a été prononcée ï (p. 12).

Lausanne. Georges Pidoux.



64 Rezensionen

Ethelbert Stauîfer, Jerusalem und Rom im Zeitalter Jesu Christi. (Dalp
Taschenbücher, 331.) Bern, A. Francke, 1957. 164 pp. Fr. 2.90.

In this second volume of Stauffer's promised trilogy 1, the Erlangen
professor essays the task of writing a New Testament Zeitgeschichte. It
must be said immediately that the attempt is outstandingly successful. In
particular, what makes the book noteworthy within his class is Stauffer's
ability to use his material in such a fascinating and at times even thrilling
way. All the usual ingredients are here—apocalyptic, scribes and pharisees,
the Jewish liturgy, the men of the Great Sanhédrin, John the Baptist and
the rest. In addition, we have important chapters on the Dead Sea Sect,
Roman national metaphysics, Jewish heresy laws, and on the history and

practice of crucifixion. These chapters often make material available for
the student which will be unfamiliar to many. This is particularly true of
the very useful summary (in 123 propositions) of the Jewish laws regarding
"heresy". The final chapter on "the Crucified Teacher of Torah" one expects
to apply this line of interpretation to Jesus. It turns out to be a summary
of Stauffer's claim that the Qumran Teacher of Righteousness is the More
Hassedek, and also Jose ben Joeser.

At many points, one missed comparisons with Jesus or the Synoptics,
and it can but be hoped that leaving them all to the third volume, Die
Botschaft Jesu, will not frustrate the reader or leave any loose ends untied.

Manchester, England. John J. Vincent.

Heinz Schürmann, Der Einsetzungsbericht Lk 22, 19—20. II. Teil einer
quellenkritischen Untersuchung des lukanischen Abendmahlsberichtes Lk 22,

7—38. Neutestamentliche Abhandlungen, 20, 4. Münster, Aschendorff,
1955. XII + 153 S. DM 10.80.

—, Jesu Abschiedsrede Lk 22, 21—38. III. Teil einer quellenkritischen
Untersuchung des lukanischen Abendmahlsberichtes Lk 22, 7—38.
Neutestamentliche Abhandlungen, 20, 5. Münster, Aschendorff, 1957. XI + 160 S.

DM 11.80.

Heinz Schürmann, Professor für neutestamentliche Exegese am
Philosophisch-Theologischen Studium Erfurt, hat in den von M. Meinertz
herausgegebenen Neutestamentlichen Abhandlungen eine sehr wichtige dreiteilige
Arbeit über den lukanischen Abendmahlsbericht Luk. 22, 7—38 veröffentlicht.

Es handelt sich um seine zur Habilitationsschrift ausgebaute Dissertation.

Der erste Teil der Trilogie behandelt Luk. 22, 7—18, der zweite Luk.
22, 19—20, der dritte Luk. 22, 21—38.

Den ersten Teil hat der Rezensent in Theol. Zeitschr. 10 (1954), S. 140

bis 143, ausführlich besprochen. Es war dort berichtet, daß die Arbeit als

ganze die Absicht hat, die «Redaktionsdecke» von dem lukanischen
Abendmahlsbericht Luk. 22, 7—38 abzuheben und die unter dieser Decke liegende
vorlukanische Überlieferung herauszuarbeiten. Für den «Pasehamahlbe-

1 The first, Jesus, was reviewed in Theol. Zeitschr. 13 (1957), pp. 364 ff.



Rezensionen 65

rieht» Luk. 22, 7—18 lautete das Ergebnis, daß Luk. 22, 7—14 die lukanische
Bearbeitung von Mark. 14, 12—17 darstelle, während Luk. 22, 15—18 einer
eigenen Überlieferung folge (sicher richtig, wenn man eine kleine Korrektur

anbringt: Luk. 22, 14 darf nicht zu dem aus Markus stammenden Material

gerechnet werden, da die Übereinstimmung zwischen Luk. 22, 14 und
Mark. 14, 17 sich auf ein Kai beschränkt).

Im zweiten Teil der Gesamtuntersuchung (Der Einsetzungsbericht Lk
22, 19—20) bricht Schürmann definitiv mit der früher herrschenden Ansicht,
daß der lukanische Einsetzungsbericht eine Kompilation aus Paulus und
Markus sei. Er vertritt mit guten Gründen die moderne Auffassung, daß
sich die weitgehenden wörtlichen Übereinstimmungen zwischen Luk. 22,
19 f. und 1. Kor. 11, 23—25 nicht durch literarische Abhängigkeit erklären,
sondern daraus, daß Paulus und Lukas auf eine gemeinsame Tradition
zurückgehen. Dabei ist Sch. nun aber der Ansicht — hierauf liegt der
Akzent dieses zweiten Teils —, daß diese gemeinsame Tradition bei Lukas
urtümlicher erhalten sei als bei Paulus. Während man heute darüber zu
streiten pflegt, ob Markus oder Paulus den Einsetzungsbericht am
zuverlässigsten erhalten haben, empfiehlt Sch. eine dritte Lösung: keine von
beiden Positionen hat recht, vielmehr ist es Lukas, der die urtümlichste
Überlieferung aufbewahrt hat. Sch. hat sogar den Mut, aus Luk. 22, 19 f.
einen «Urbericht», auf dem Lukas, Paulus und Markus fußen, im Wortlaut
zu rekonstruieren. Er soll nach Sch. gelautet haben:

Kai Xaßthv dpxov eûxapicrxf|aaç (eù\oYf|oaç 'ékXaaev Kai fbwKev aùxoîç
Kai eluev• (Xdßexe•?) xouxö toxiv xô ailipd pou xô ùirèp ûpibv bibôpevov• xoûxo
uoieîxe eiç xrjv èppv àvdpvpaiv. ihaaûxuuç Kai xô Troxppiov pexà xô beurvf|aai,
Xôyujv xoûxo xô iroxripiov f] Kaivf| hahpKri èv xûj al'paxi pou (S. 131).

Es ist gut, daß Sch. einmal mehr den Nachweis führt, daß der lukanische
Einsetzungsbericht literarisch von Paulus unabhängig ist und daß beide,
Paulus und Lukas, auf eine gemeinsame Tradition zurückgehen. Ob er freilich

recht hat, wenn er meint, daß diese gemeinsame Tradition bei Lukas
ursprünglicher erhalten ist als bei Paulus und Markus, ist mir fraglich,
denn Lukas hat eine ganze Reihe sekundärer Züge. Z. B. ist die zweimalige
Voranstellung von ùirèp ûpiûv vor das Partizip (Luk. 22, 19. 20) unsemitisch,
und genau so ist die Voranstellung des Adjektivs Kaivp vor das Bezugsnomen

biaôf)Kri (Luk. 22, 20) im Semitischen nicht möglich. Vollends würde
ich heute nicht mehr den Mut haben, einen der uns überlieferten
Einsetzungsberichte bzw. eine ihrer Vorformen für den «Urbericht» zu halten; es

läßt sich vielmehr m. E. zeigen, daß in der Anfangszeit eine Vielfalt von
Variationen des Einsetzungsberichtes umlief und daß erst allmählich eine

liturgische Verfestigung eintrat.
Im dritten Teil der Gesamtuntersuchung (Jesu Abschiedsrede Lk 22,

21—38) kommt Sch. mit Hilfe einer subtilen Quellenanalyse des langen
Gespräches Jesu mit den Jüngern, das den lukanischen Abendmahlsbericht
beschließt, zu dem Ergebnis, daß Lukas die fünf Verse 22, 21—23. 33 f. von
Markus übernommen habe, alles andere dagegen aus seiner Sonderüberlieferung.

Man wird Sch. völlig darin beistimmen, daß Lukas seinem
Abendmahlsbericht eine vorlukanische Sonderform der Passionsgesehichte zu-



66 Rezensionen

gründe gelegt hat; vermutlich wird man sogar noch weiter gehen müssen
als Sch. und auch 22, 21—23. 33 f. dieser Sonderquelle zuschreiben müssen.
Eine im Druck befindliche Göttinger Dissertation (F. Rehkopf, Die luka-
nische Sonderquelle. Ihr Umfang und Sprachgebrauch [Wissenschaftliche
Untersuchungen zum Neuen Testament], Tübingen 1959), die sich in der
Methodik an Sch. anschließt, hat m. E. für Luk. 22, 21—23 überzeugend
nachgewiesen, daß hier der Sprachgebrauch der lukanischen Sonderquelle
vorliegt.

Die vorstehende Skizze der Grundlinien der besprochenen Untersuchung
mußte es sich aus Raumgründen versagen, auf die Fülle lehrreicher und
weiterführender Einzelerkenntnisse einzugehen, die Sch. darbietet. Um so
mehr liegt dem Rezensenten daran, daß der Akzent dieser Besprechung auf
der entscheidenden Stelle liegt. Der Hauptwert der Arbeit Schürmanns liegt
nämlich nicht in traditions- und quellenkritischen Einzelergebnissen, über
die man debattieren kann, sondern in den glänzenden subtilen und
statistisch unterbauten Untersuchungen zum lukanischen Sprachgebrauch.
Ein dankenswerterweise beigegebenes ausführliches Sachregister und ein
griechisches Wortregister schlüsseln diese Untersuchungen auf. Was in den
drei Bänden mit bewundernswerter Literaturbeherrschung und erstaunlicher

Akribie an Material zum lukanischen Sprachgebrauch zusammengetragen

ist, wird auf lange Sicht ein unentbehrliches Handwerkszeug für
jeden bleiben, der sich mit dem Lukasevangelium beschäftigt.

Göttingen. Joachim Jeremias.

Ernst Bizer, Fides ex Auditu. Eine Untersuchung über die Entdeckung der
Gerechtigkeit Gottes durch Martin Luther. Neukirchen, Erziehungsverein,
1958. 160 S. DM 14.70.

Hier wird von dem Bonner Kirchenhistoriker die viel verhandelte
Frage, wann bei Luther wohl der entscheidende reformatorische Durchbruch
stattgefunden habe, erneut und in neuer Weise aufgenommen. Das bekannte
Selbstzeugnis Luthers in der Vorrede zum 1. Band seiner gesammelten
Schriften von 1545, welches hierfür auf die Zeit des Ablaßstreites und der
Vorbereitung zu seiner 2. Psalmenvorlesung, also auf etwa Ende 1518 weist,
vermochte man in der Forschung nicht mehr im historischen Sinne ernst
zu nehmen, seit man unter Vorantritt K. Holls die wiederentdeckten frühen
Vorlesungen Luthers theologisch auszuwerten begann. Auf Grund dieses
Materials ist man heute ziemlich allgemein der Uberzeugung, daß der
eigentliche Durchbruch bei Luther wesentlich früher anzusetzen sei,
vielleicht schon in die Zeit der 1. Psalmenvorlesung, etwa 1513, oder doch
spätestens in die Zeit des Beginnes der Römerbriefvorlesung, 1515 — wenn man
hier nicht auf eine Datierung überhaupt verzichtet. Einzig A. Gyllenkrock
in seiner subtilen Untersuchung «Rechtfertigung und Heiligung in der
frühen evangelischen Theologie Luthers*, 1952, wich von der
Allgemeinanschauung der Forschung ab, indem er (etwa S. 65 ff.) feststellte, daß

evangelische Heilsgewißheit in der Römerbriefvorlesung noch nicht zu finden

sei und daß Luther zur vollen evangelischen Heilserkenntnis erst später



Rezensionen 67

durchgedrungen sei. Nun greift Bizer diese Frage in aller Form und ganzer
Breite systematisch an, und zwar so, daß er alle in Betracht kommenden
Verlautbarungen Luthers zwischen 1513 und 1519 nacheinander durch
genaue Einzeluntersuchungen auf das Thema «Glaubensgerechtigkeit» hin
befragt, wie dieses in der Praefatio von 1545 vorgegeben ist, daß er also
dieses Selbstzeugnis des alten Luther mit den sorgfältig analysierten
«zeitgenössischen» Äußerungen des jungen Luther konfrontiert. Mit dieser
Methode sagt B. sowohl der historischen Skepsis in dieser Frage als auch der
pauschalen systematischen Überinterpretation ab und versucht statt dessen,
durch eine Verbindung von exakter historisch-philologischer und
systematisch-theologischer Einzeluntersuchung der Genesis des reformatorischen
Durchbruchs bei Luther auf die Spur zu kommen. «Sollte es wirklich nicht
möglich sein, die historische Arbeit der vergangenen Generationen mit den
Angaben Luthers zu einem sinnvollen Ganzen zu vereinigen, ohne den
Tatsachen Gewalt anzutun? Die Voraussetzung dieses Versuches ist nicht
ein Leitbild dessen, was Luther werden wollte oder sollte, sondern einfach
eine sorgfältige Exegese der Stellen, an denen Luther selbst von der Justitia
Dei redet, besonders da, wo es im Zusammenhang mit Rom. 1, 17 geschieht,
und das über den ganzen Zeitraum hin, der hier in Frage kommt. Ich habe
versucht, sozusagen mit dem Finger den Zeilen entlangzugehen, und muß
den Leser bitten, ein Gleiches zu tun. Mit geistreichen Zusammenfassungen
ist in dieser Sache offenbar nichts getan» (S. 14).

Auf diese Weise kommt B. zu dem für ihn selber überraschenden (S. 7)
Ergebnis, daß Luthers Zeitangaben in der Praefatio doch genau zutreffen,
daß in der Tat das eigentlich Neue bei ihm, das dann das charakteristisch
Reformatorische wurde, sich erst vom Winter 1517 an, während seiner
Hebräerbriefvorlesung anbahnt (S. 65 f. 73—75. 147 ff.), daß es erstmalig
erkennbar in den Acta Augustana vom Herbst 1518 durchgebrochen ist (S. 104)
und daß es seinen ersten klassischen Niederschlag etwa in den beiden
bekannten Predigten über die Justitia Ende 1518 (S. 106 ff.), vor allem aber
in den Operationes in Psalmos, Anfang 1519 (S. 151 ff.) gefunden hat — so
«daß das .Erlebnis' auf das Frühjahr oder den Sommer 1518 anzusetzen ist
und daß die Entdeckung darin besteht, daß Luther das Wort als das Gnadenmittel

entdeckt hat» (S. 7).
Bei dem Ganzen kommt es natürlich darauf an, was man als das eigentlich

Reformatorische ansieht. Die Formulierungen der Praefatio reichen für
sich allein als Schlüssel nicht aus, da sie z. T. Ausdrücke späterer Zeit
enthalten und auch wegen ihrer Knappheit selber interpretationsbedürftig sind
(vgl. B.'s Interpretation Hand in Hand mit dem «zeitgenössischen» Material,
S. 147 ff.) und einem also die theologische Entscheidung nicht abnehmen.
Immerhin können sie als «Kompaß» dienen, und damit macht B. in bezug auf
das Material von 1513—1519 ernster, als es die Forschung bisher tat. Er
begnügt sich nicht mit bloß allgemein «reformatorisch» klingenden Wendungen,

sondern fragt — an Hand dieses «Kompasses» —• nach dem spezifisch
Reformatorischen. Dieses findet er erst in der eigentümlichen Theologie des
«Wortes» und im Zusammenhang damit in dem voll ernstgenommenen «Sola
fide» (und nicht schon etwa in dem bloßen «Sola gratia» als solchem), in



68 Rezensionen

der Erkenntnis, daß der Glaube nicht nur Mittel und Weg zur Erlangung
der Gerechtigkeit ist, sondern daß eben in dem Glauben als solchem die
eigentliche Gerechtigkeit des Menschen vor Gott besteht, und zwar dem

Glauben, der kraft des Wortes, der promissio, der persönlichen Heilszusage
Gottes aus dem Menschen herausgerufen wird und der allein aus dieser lebt,
so daß der Mensch ganz und gar darin seine «Gerechtigkeit» hat. «Was
Luther entdeckt hat, ist zunächst die Theologie des Wortes und im
Zusammenhang damit die Bedeutung des Glaubens. Das Wort zeigt nicht einfach
den Weg zur Gerechtigkeit und beschreibt diesen nicht nur, sondern es ist
das Mittel, wodurch Gott den Menschen rechtfertigt, weil es den Glauben
weckt» (S. 149). «Das Evangelium ist die Offenbarung und damit auch die
Mitteilung dieser Gerechtigkeit», dann aber ist «die passive Gerechtigkeit

einfach zu verstehen als die Gerechtigkeit der Hörenden und
Glaubenden» (S. 148). «Jetzt redet Luther nur noch vom Wort und vom Glauben»

(S. 104).
Diese Auffassung war bei Luther vor 1517 noch nicht vorhanden. Auch

seine Römerbriefvorlesung von 1515/16 bedeutet «in dieser Sache keinen
solchen Einschnitt» (S. 150). In ihr wie auch in der 1. Psalmenvorlesung ist
wohl die reformatorische Fragestellung schon aufgebrochen, die radikale
Sündenerkenntnis und die Erkenntnis, daß der Mensch von sich aus nichts
zu seiner Gerechtigkeit vor Gott tun kann, daß diese ihm vielmehr von
Gott gnadenhaft mitgeteilt werden muß, also die grundsätzliche Erkenntnis
des «Sola gratia». Doch was dem Menschen von Gott mitgeteilt wird und
wie es ihm mitgeteilt wird, das versteht Luther in der 1. Psalmenvorlesung
und auch noch in der Römerbriefvorlesung doch mehr im Sinne Augustins,
der Mystik und der devotio moderna als eingegossene Caritas und vor allem
als Demut auf Grund der Demütigung durch Gott. Dabei wird hier die den
Menschen gerecht machende «Gerechtigkeit» Gottes grundsätzlich als
strafende und schenkende in einem, eben als den Menschen demütigende
verstanden; die grundsätzliche Unterscheidung von Gesetz und Evangelium
findet sich auch in der Römer- und in der Galaterbriefvorlesung noch nicht.
Und der Glaube, der hier wohl schon eine zentrale Rolle spielt, ist doch
mehr nur Mittel zur Ergreifung dieser «Gerechtigkeit», die wesentlich in
der Demütigung besteht, und ihre Initiation, es handelt sich um Gerechtigkeit,

die aas dem Glauben fließt, und nicht die, die in dem Glauben besteht;
auch in der Römer- und Galaterbriefvorlesung ist Luther grundsätzlich noch
in der «fides formata»-Vorstellung der Scholastik befangen. So ist auch
Heilsgewißheit im eigentlichen Sinne noch nicht erreicht, usw. Wir können
das alles hier nur kurz thematisch andeuten; man muß den vielen
Einzelinterpretationen B.'s selber genau nachgehen (und ihnen eventuell manche
Partien, auf die er am «roten Faden» seiner Themastellung nicht stieß,
entgegenhalten), auch denen, die dann das Neue bei Luther aufspüren (S. 61 ff.
93 ff. 99 ff. 106 ff.). Besonders aufschlußreich sind dabei die Vergleiche
zwischen den beiden Auslegungen des Vaterunsers von Anfang 1518 und von
1519 (S. 113 ff.) und zwischen Vorlesung und Kommentar zum Galaterbrief
(S. 103 ff.), wo sich jeweils in den Varianten die charakteristischen Profile
des Neuen zeigen sollen — ob B. hier nicht etwas zu spitzfindig ist? Auch



Rezensionen 69

die Aufweisungen von Analogien zwischen Äußerungen Luthers aus 1518

und 1519 und den Formulierungen der Praefatio von 1545 (S. 79 ff. 86. 83.

100. 103 f. 111. 10. 151 f.) sind interessant, jedoch (s. o.) mit Vorsicht zu
behandeln.

Man wird B. darin beistimmen müssen, daß diese Konzentration auf die
Relation von Wort und Glaube so klar, bestimmt und das Ganze beherrschend
bei Luther in der Tat erst seit 1517/18 festzustellen ist und daß hierin in
der Tat die charakteristisch reformatorische Heilsauffassung erst zu ihrem
Abschluß kommt. Aber man muß dabei doch stärker, als B. es tut, betonen,
daß es sich hier um den Abschluß eines Prozesses von länger her handelt,
dessen wurzelhafte Erstdurchbrüche doch bis in die 1. Psalmenvorlesung
zurückreichen und dessen «Substanz» sich doch schon unter den zwar weithin
noch mystischen bzw. scholastischen Formulierungen der Römerbriefvorlesung

findet, wie denn auch B. selbst öfter aufzeigt und unterstreicht, daß
das von ihm konstatierte Neue sich an das Bisherige bei Luther anschließt,
ohne daß es von ihm als Gegensatz empfunden wurde, «daß Luther das, was
er früher gelehrt hat, nicht einfach zu verwerfen brauchte, aber auch, daß
es ihm nicht mehr genügte, und warum es ihm nicht mehr genügte» (S. 129).
Vielleicht ist das, was B. als das eigentlich Neue herausarbeitet, nur mehr
Luthers endliche Findung der angemessenen lehrhaften Ausprägung seiner
evangelischen Heilserkenntnis, die in der «Substanz» schon vorher ergriffen
war, sich jedoch noch in weithin unangemessenen Kategorien geäußert
hatte. Jedenfalls müssen wir das, was sich bei Luther seit 1517/18 in der
Tat als neu zeigt — hier sind B.'s Untersuchungen einfach überzeugend —,
stärker als B. in innerem Zusammenhang mit dem Vorigen bei Luther sehen
und dürfen es auf keinen Fall davon isolieren; denn dadurch könnte das

eigentlich Reformatorische leicht zu einem abstrakten Prinzip gemacht
werden. Die von Luther seit 1517/18 in der Tat neu gefundenen Kategorien
müssen doch auf dem lebensvollen Untergrund seines Vorigen und dadurch
«gefüllt» gesehen werden. Das eigentlich Reformatorische ist weniger ein
Prinzip als vielmehr ein lebendiger Komplex, der in einem längeren und
auch spannungsvollen Prozeß zu Tage trat, bei dem die wurzelhaften
Erstdurchbrüche und der letzte lehrhafte Abschluß unterschieden werden müssen.

(Vgl. B. selbst S. 7: «Ich bitte zu beachten, daß ich nur die eine, auf
die Entdeckung der Justitia Dei zulaufende Linie behandelt habe; was sonst
über Wert und theologischen Gehalt der frühen Quellen zu sagen ist, muß
anderswo gesagt werden; wie auch die Wirkung der Entdeckung eine neue
Durcharbeit zu verlangen scheint» — ich möchte hinzufügen: Auch die
In-Beziehung-Setzung dieses Neuen zu dem Bisherigen ist jetzt eine wichtige

Aufgabe.)
So hat die Methode B.'s, vorzugsweise den Terminologien nachzugehen,

ihre Grenze und auch ihre Gefahren; mit ihr allein ist das ganze fragliche
Problem jedenfalls nicht zu bewältigen. Sieht man aber einmal von dem

Hauptzweck ab, so ist diese ganze Reihe von exakten und scharfsinnigen
Einzelexegesen auf jeden Fall ungemein aufschlußreich für die Erkenntnis
des Werdens und der eigentlichen Skopi der reformatorischen
Rechtfertigungslehre. — Schließlich möchte ich noch als besonders wichtig an B.'s



70 Rezensionen

Studie hervorheben, daß sie deutlich die inneren Beziehungen zwischen den

theologischen Erkenntnissen des Luther der frühen Vorlesungen und dem

Luther des Ablaßstreites und des Bruches mit dem Papsttum aufweist. Beides

steht für die heutige Sicht immer noch etwas beziehungslos nebeneinander

— bis hin zu der These Meissingers, daß die theologischen Erkenntnisse

des Luther der frühen Vorlesungen an sich durchaus eine Möglichkeit
innerhalb der katholischen Kirche waren, und daß lediglich heterogene
äußere Ereignisse den Bruch mit dieser herbeiführten. Demgegenüber zeigt
B. überzeugend die inneren Konsequenzen der neuen Erkenntnis Luthers
von da an, wo sie ihm feste Gestalt gewann, in bezug auf das Kirchentum,
das Papsttum (S. 104 f. 154—157) und auch die Sakramentsauffassung
(S. 157) auf. «Der Konflikt ist deutlich ein Konflikt zwischen dem Ergebnis
seiner Exegese und der Forderung des Kardinals (Cajetan) ; der Streit wird
dadurch zu einem Streit um die Stellung des Papsttums zur Schrift»
(S. 104 f.). «Der Gegensatz muß noch verschärft werden durch den Inhalt
seiner Entdeckung, ,1m Evangelium' wird die Gerechtigkeit Gottes offenbart.

Also ist das Evangelium nicht nur ein Bericht von vergangenem Handeln

Gottes, auch nicht ein Rechtsbuch, über das man hinausgehen kann,
wenn die Not es erfordert, sondern der eigentliche Träger der göttlichen
Offenbarung. Das muß den Gegensatz zur prinzipiellen Schärfe steigern.
Wenn Christus selbst im ,Wort', im Evangelium kommt, so ist der, der
sich über das Evangelium hinwegsetzt und sein eigenes Wort an seine
Stelle setzt, im strengen Sinne der Gegenspieler Christi, der Antichrist. Das
Urteil folgt aus Luthers Prämissen ebenso genau und logisch, wie aus den
katholischen Prämissen folgt, daß es, weil er sich der verbindlichen Autorität

des Papstes nicht einfach unterwirft, ein Aufrührer und Zerstörer
der kirchlichen Einheit ist» (S. 15). Daß Luther die Unvereinbarkeit seiner
evangelischen Heilslehre mit dem päpstlichen Kirchensystem aufging, darin
liegt für die Zeit um 1517/18 ganz sicher auch ein Neues gegenüber dem
Bisherigen.

Münster/Westfalen. Ernst Kinder.

Markus Mattmüller, Leonhard Ragaz und der religiöse Sozialismus. Eine
Biographie, 1. Die Entwicklung der Persönlichkeit und des Werkes bis ins
Jahr 1913. Zollikon, Evangelischer Verlag, 1957. 248 S. Fr. 17.50.

Andreas Lindt, Leonhard Ragaz. Eine Studie zur Geschichte und Theologie des

religiösen Sozialismus. Zollikon, Evangelischer Verl., 1957. 283 S. Fr. 14.80.

Über Leonhard Ragaz lagen bisher keine umfassenden, Person und Werk
zur Darstellung bringende Arbeiten vor, die Anspruch auf wissenschaftlichen

Rang erheben konnten. Das ist seit dem Erscheinen der Werke von
Mattmüller und Lindt anders geworden. Sie bilden den Auftakt zu einer
Forschungsarbeit, von der man im Interesse der Sache nur wünschen kann,
daß sie unter Beibehaltung des hohen Niveaus ihren Fortgang finden möge.

Der Historiker Markus Mattmüller setzt sich zum Ziel, «eine
Biographie» von Leonhard Ragaz zu schaffen. Das ist insofern ein Wagnis,
als ja der führende Mann der schweizerischen Religiös-Sozialen Bewegung



Rezensionen 71

ein großes autobiographisches Werk hinterlassen hat (Mein Weg, 2 Bde.,

Diana-Verlag, Zürich 1952). Der Autor ist sich dessen voll bewußt und
bemerkt darum mit Recht, daß sein Unternehmen nur dann wissenschaftlich
zu verantworten sei, wenn es sich auf Aussagen von Ragaz stützen könne,
«welche den geschilderten Ereignissen näher stehen als die späteren
biographischen Aufzeichnungen», mit andern Worten, wenn Materialien
beizubringen seien, «in denen der Ragaz der geschilderten Epochen unmittelbarer
zu uns spricht als in der Autobiographie» (S. 51). In Befolgung dieser
methodischen Maxime hat der Verfasser mit bewundernswerter Findigkeit die
entlegensten Quellen aufgespürt, die Kunde von der Entwicklung der
Persönlichkeit und des Werkes von Leonhard Ragaz zu geben vermögen.
Neben dem gedruckten Material, von dem Mattmüller eine stattliche Zahl
bereits vergessener Zeitschriftenartikel neu ausgegraben hat, werden die
schwer zugänglichen, aber ergiebigen Vorlesungsmanuskripte, Kollegnachschriften,

Tagebücher, Briefe usw. sowie Arehivakton und Protokollbücher
verschiedenster Körperschaften herangezogen. Schon allein die
minuziösgewissenhafte, auf höchstmögliche Vollständigkeit zielende Quellensammlung

ist erstaunlich und gibt dem Werk den Charakter einer grundlegenden
Untersuchung, auf der künftig jeder, der sich ernsthaft mit Ragaz
beschäftigen will, wird fußen müssen.

Worin besteht die entscheidende Förderung in der Erfassung der Person

und des Werkes von Leonhard Ragaz durch das Buch von Mattmüller?
Sie ist m. E. vor allem in der ebenso subtilen wie präzisen Darstellung des

Ablösungsprozesses von den liberalen Positionen seiner Zeit zu sehen, den
der neue Wege suchende Bündner Theologe im Akt einer originalen
Hinwendung zur biblischen Botschaft vom Reich Gottes vollzogen hat (Kap. 2

und 3). Schon der junge Ragaz sah Gott wirksam in der Geschichte, aber —
unter dem bestimmenden Eindruck Hegels und Biedermanns — in einem
«pantheistischen» Sinne (S. 76). Durch den Burenkrieg und seinen Ausgang
wurde ihm erstmals diese Art von Geschichtsglauben problematisch (S. 80).
Er fängt an, «Gott in schärfster Antithese zu vielen historisch gewordenen
Zuständen, zu vielen geschichtlichen Kräften» zu sehen (S. 90). Der Wille
Gottes wird also nicht mehr identifiziert mit dem faktischen Geschichtsverlauf,

er tritt ihm vielmehr gegenüber als in Geschichte und Welt
eingreifende Macht, als «lebendiger Gott», wie Ragaz von diesem Zeitpunkt
an zu reden anfängt. «Von diesem zentralen Punkte aus wurden auch
andere Gebiete in Ragaz' Theologie umgestaltet» (S. 90), vor allem die
Christologie. Jesus Christus wird jetzt wichtig als die erste Einbruchsteile
des lebendigen Gottes in der menschlichen Geschichte (S. 174). Damit wurde
der Weg gebahnt zum Bekenntnis zur Gottheit Christi, das Ragaz unzweideutig

und dezidiert für seine Person vollzogen hat, aber nicht ohne davon
abzuraten, es «als dogmatisches Credo von im Werden begriffenen jungen
Menschen zu verlangen» (S. 175).

Damit hat Mattmüller in richtiger Erkenntnis des Sachverhaltes das

Inkarnationsgeheimnis ins Zentrum des Glaubensdenkens des zur
theologischen Reife gelangten Ragaz gestellt. Von hier aus muß auch sein
«religiöser Sozialismus» begriffen werden. Der Gott, der im Menschen Jesus



72 Rezensionen

von Nazareth, dem Gekreuzigten und Auferstandenen, offenbar geworden
ist, wird weiter offenbar in der sozialen Bewegung bzw. in der nach
Gerechtigkeit hungernden Bewegung des Proletariates. So versteht sich dann
der Sozialismus, nicht im Sinne einer Partei-, sondern einer Menschheitssache

genommen, als Anruf Gottes im geschichtlichen «Kairos». Daß es der
Verfasser verstanden hat, den sozialen Kampf von Leonhard Kagaz
eindrücklich vom Zentrum seines Glaubens her zu sehen, ist ein weiteres
Verdienst dieser grundlegenden und reichen Studie. Demgegenüber fallen
gewisse Unklarheiten bzw. Unsicherheiten im Ausdruck nicht stark ins
Gewicht. Ich denke an Formulierungen wie auf S. 126, wo das theologische
Unternehmen von Ragaz der Intention nach als «Weg vom Erlebnis zum
System» beschrieben wird. Ein «System» hat aber der geistige Urheber
der Religiös-Sozialen Bewegung nicht gewollt, was übrigens Mattmüller
auf S. 230 seines Buches selbst feststellen muß.

Geht Mattmüller historisch-genetisch an Ragaz und sein Werk heran,
so AndreasLindt, freilich nicht nur, aber doch im wesentlichen,
theologisch-systematisch. Es geht ihm darum, Ragaz aus der theologischen Situation

seiner Zeit heraus zu erfassen, ihn in seinem Eigentlichen zu verstehen
und sich dabei zu fragen, wo und wie der prophetische Mahner von der
heutigen Theologie und Kirche ernst zu nehmen sei, d. h. wo sie seine
Botschaft aufzunehmen haben. Mit andern Worten: es geht hier um die theologische

Prüfung von Leonhard Ragaz unter den Gesichtspunkten einer Theologie,

die sich Karl Barth verpflichtet weiß. Dabei muß dem Verfasser das
hohe Lob gespendet werden, daß er diese Prüfung aus dem Willen heraus
vollzieht, der Person und dem Werk des ganz eigen geprägten Mannes

gerecht zu werden.
Der I. und VII. Teil der Untersuchung Lindts berührt sich in der

Thematik stark mit der biographischen bzw. historischen Darstellung von
Mattmüller. Die Abschnitte III (Gott in der Geschichte), IV (Reich Gottes),
V (Jesus Christus) und VI (Weltliches Christentum) stehen im Dienst der
unter Abschnitt VIII vollzogenen Deutung und Beurteilung der Ragaz'schen
Theologie und stellen weithin Neuland dar.

Daß Lindt die Interpretation der Theologie von Leonhard Ragaz an
Hand der erwähnten Loci vollzieht, beweist, daß er erkannt hat, auf was
es hier vor allem ankommt. Der Verfasser geht methodisch so vor, daß er
jeweils die Positionen der direkten und indirekten Lehrer in den fraglichen
Punkten umreißt und aufzuweisen versucht, inwiefern Ragaz von deren
theologischem Denken bestimmt ist und inwieweit er eigene, neue Wege
geht. Der theologiegeschichtliche Teil ist sorgfältig gearbeitet, in seiner
Knappheit zuverlässig und höchst instruktiv. Er zeigt, wie intensiv sich
Ragaz mit den theologischen und philosophischen Hauptströmungen seiner
Zeit auseinandergesetzt und die entscheidenden Punkte in seinem Weiterdenken

aufgegriffen hat.
Dagegen sind im Blick auf Lindts Interpretation des späteren Ragaz

etliche kritische Fragen zu stellen. Vor allem die Frage, ob nicht doch
dessen prophetischer Kampf zu sehr von der ihn begleitenden theologischen
Reflexion, statt die theologische Reflexion von dem ihm auferlegten prophe-



Rezensionen 73

tischen Kampf her gesehen wird. Ragaz hat ja primär sein Werk als einen
prophetischen Kampf verstanden, der ihm wider Willen aufgenötigt wurde.
Seine Theologie ist der intellektuelle Ausdruck eines geistigen Schicksals
und in diesem Sinne existentielles Denken, das sich, obwohl geordnetes Denken,

nicht in ein System einfügen läßt. Das will natürlich nicht bedeuten, daß

es nicht auch als eine Art theologisches System wirken konnte und gewirkt
hätte, doch das will bedeuten, daß nicht darin die Eigentlichkeit dieses

ungewöhnlichen Denkens zu suchen sei. Methodisch ergibt sich daraus
m. E. die sachliche Notwendigkeit, Ragazens Theologie vom Kairos seines
Kampfes her zu verstehen. Nicht darum hat der umstrittene christliche
Denker die «soziale Bewegung» seiner Zeit auf das «Reich Gottes» hin
gesehen, weil das seiner in ihrer Genesis hegelianisch konzipierten
Geschichtstheologie entsprochen hätte, sondern seine Geschichtstheologie hat
ihr spezifisch-ragazisches Gepräge dadurch empfangen, daß er, übrigens
in steter Konfrontation mit dem Wort der Bibel, in der er wirklich lebte,
die soziale Frage als Frage Gottes und die soziale Bewegung als Bewegung
seines Herrschaftswillens im geschichtlichen Augenblick erfahren mußte.
Diese Nähe von Geschichtskairos und Willensanspruch Gottes ist denn
auch der Sinn all jener — an sich gefährlichen — Äußerungen von Ragaz,
die eine Identifikation von «Sozialismus» und «Reich Gottes» zu enthalten
scheinen. Sie dürfen darum kaum in dem Sinne systematisiert werden (wie
das Lindts Darlegungen, z. B. S. 143 f. und S. 197, immerhin nahelegen), daß
in ihnen der Intention nach, gleichsam als religiös-soziales Dogma,
Sozialismus und Reich Gottes zusammenfallen. Soweit derartige Tendenzen
gelegentlich beim späteren Ragaz vorkommen und soweit sie im Religiösen
Sozialismus Widei'hall gefunden haben, hat Lindt mit seinen theologischen
Vorbehalten, die nicht leicht zu nehmen sind, natürlich in vielen Stücken
recht.

Mit diesen kritischen Bemerkungen möchte der Rezensent die
wissenschaftliche Leistung des Verfassers nicht verkleinern, sondern auf die
Schwierigkeiten hinweisen, die sich einer kongenialen Interpretation des

Werkes von Leonhard Ragaz entgegenstellen. Je nachdem Ragaz mehr
von seiner als System verstandenen bzw. mißverstandenen Theologie, in der
manche Positionen und Negationen des 19. Jhdts. unverkennbar
weiterwirken, oder mehr von seinem prophetischen Kampfe her gesehen wird, wird
seine theologische Entwicklung entweder zu einem kontinuierlichen, wenn
auch immer größere1 Tiefen erreichenden Prozeß oder zu einem
diskontinuierlichen, an entscheidenden Punkten zu neuen, die Positionen und
Negationen des 19. Jhdts. bereits schon überwindenden Weg. Der Interpretationsversuch

Lindts erfolgt im wesentlichen auf dem Boden der ersten
Sichtweise. Darum qualifiziert er die Gedankenentwicklung, die den Weg des

früheren zum späteren Ragaz kennzeichnet, verschiedentlich als einen Prozeß

der «Vertiefung» (S. 127 f., 166 f.) oder als eine deutliche Verschiebung
der Akzente (S. 130 f.).

Obwohl das erst nach Erscheinen seines zweiten Bandes mit Sicherheit
zu entscheiden ist, scheint Mattmüller in seiner Ragaz-Interpretation der
zweiten Sichtweise zuzuneigen. Gerade diese Spannung zwischen den beiden



74 Rezensionen

bedeutsamen Darstellungen läßt erwarten, daß die hoffentlich weitergehende
Forschungsarbeit zum Gewinn und Nutzen der Sache, die Ragaz verfochten
hat, eine Abklärung der vorhin aufgeworfenen Frage bringen wird.

Zürich. Arthur Rieh.

Dietrich Bonhoeffer, Gesammelte Schriften, hrsg. von Eberhard Bethge.
1. Oekumene. Briefe, Aufsätze, Dokumente, 1928 bis 1942. München, Chr.
Kaiser-Verlag, 1958. 550 S. Fr. 24.50.

Eberhard Bethge, Bonhoeffers treuer Freund und Nachlaßverwalter,
hat es unternommen, verstreute und heute unzugängliche, zum großen Teil
auch bis jetzt überhaupt unveröffentlichte Äußerungen Bonhoeffers
herauszugeben. Die Ausgabe ist auf vier Bände berechnet und ist nicht chronologisch,

sondern thematisch geordnet.
Der erste, heute vorliegende Band steht unter dem Stichwort «Oekumene»

und enthält Briefe, Aufsätze und Dokumente aus den Jahren 1928 bis
1944. Inwieweit diese thematische Einteilung und Anordnung glücklich ist,
wird sich erst beurteilen lassen, wenn alle Bände vorliegen.

Zunächst einmal trägt dieser Band Bausteine höchst wichtiger und
wertvoller Art für eine kommende Biographie Bonhoeffers zusammen. Die
Etappen seines Lebens und Denkens werden sichtbar, wobei sich
notgedrungen manches erst durch die weiteren Bände verbinden und abrunden
wird. Man wird, um die Dokumente dieses Bandes recht zu verstehen, mit
Vorteil daneben den Aufsatz von Jörgen Glenthoj über «Dietrich Bonhoeffer
und die Oekumene» lesen Glenthoj war übrigens auch an den Vorarbeiten
für den vorliegenden Band maßgebend beteiligt.

Der Band wird eröffnet mit einer langen Reihe von Briefen an Erwin
Sutz. Dann folgen Briefe und Berichte aus Bonhoeffers erstem Amerika-
Aufenthalt 1930—31. Die Auseinandersetzung des hochbegabten, jungen
deutschen Theologen mit dem Christentum amerikanischer Prägung zeigt
schon da seinen klaren Blick und kritischen Sinn, wennschon seine
Reflexionen später, als er 1939 wieder «drüben» war, ausgereifter, gerechter,
«oekumenischer» sind. Wie stark Bonhoeffer in die oekumenische Aufgabe
und Verantwortung hineingewachsen ist und wie sehr er gerade in dieser
Aufgabe und Verantwortung der geworden ist, der theologisch in Neuland
vorstieß — das zeigt sich in den Dokumenten seiner Tätigkeit als
Jugendsekretär des Weltbundes für Freundschaftsarbeit der Kirchen 1931—33.
Hier sticht ein Vortrag «Zur theologischen Begründung der Weltbundarbeit»

hervor, den er 1932 in der Tschechoslowakei gehalten hat. Manche
Gedanken seiner nachgelassenen Ethik klingen da schon deutlich an: das

Anliegen der unbedingten Konkretion, die Ablehnung von «Schöpfungsordnungen»,

der Begriff der «Erhaltungsordnungen», die ihren Sinn nur in
der Ausrichtung und Offenheit auf Christus hin haben. Auch wird es klar,
wie stark Bonhoeffer damals schon mit den schweren Problemen des Friedens

und der internationalen Rechtsordnung gerungen hat. Wichtig und
aufschlußreich sind dann die Dokumente, die Bonhoeffer als oekumenischen

1 Die mündige Welt, 2 (1956), S. 116 ff.



Rezensionen 75

Verbindungsmann der Bekennenden Kirche zeigen. Menschlich am
ergreifendsten sind sicher die Briefe und Tagebücher der Amerikareise im Sommer

1939, die uns zeigen, wie Bonhoeffer es angesichts des bevorstehenden
Kriegs nicht am sicheren Port in Amerika aushält, sondern entgegen allem
«gesunden Menschenverstand» wieder zurückkehrt nach Deutschland, in den
verzweifelten und scheinbar so ohnmächtigen Kampf der Bekennenden
Kirche. Den Abschluß des Bandes bilden die wenigen erhaltenen Dokumente
über Bonhoeffers Kontakte mit der Oekumene während des Krieges: seine
1941 mit Visser 't Hooft in Genf verfaßten Gedanken zur Friedensordnung
und vor allem seine Stockholmer Begegnung 1942 als Emissär der
Widerstandsbewegung mit dem Bischof von Chichester, über die wir uns heute auf
Grund von dessen Berichten (die in dem vorliegenden Band abgedruckt
sind) ein genaues Bild machen können.

Wir bekommen durch diesen Band aber nicht nur neue Einblicke in die
Lebensgeschichte und die theologische Arbeit Bonhoeffers, sondern zugleich
stellt er einen bedeutsamen Beitrag dar zur Geschichte der Oekumene.
Bonhoeffer hatte von Anfang an in den oekumenischen Gremien und Tagungen,

wo er mitarbeitete, wichtige Fragen und Anliegen zu äußern. Die klare
Grundsätzlichkeit seines Denkens zeigte sich dann mit besonderer Deutlichkeit

und Schärfe, als der Kampf der Bekennenden Kirche in Deutschland
auch die Oekumene in ganz neue, ungewohnte Auseinandersetzungen führte.
Schon das offizielle Geschichtswerk der Oekumene hat es als dringendes
Erfordernis bezeichnet, die Beziehungen zwischen Oekumene und Bekennender

Kirche einmal historisch zu erforschen und darzustellen. 2 Für eine
solche Darstellung wird in diesem Bonhoeffer-Band wichtiges Material
bereitgestellt. Sowohl die Life and Work-Konferenz in Fanö 1934 mit ihrer
Solidaritätserklärung für die Bekennende Kirche (wozu in unserem Band
wichtige Dokumente erschlossen werden), wie der Briefwechsel zwischen
Bonhoeffer und Leonard Hodgson 1935 und 1939 (wo sich zeigt, wie
verständnislos Faith and Order den harten Entscheidungen der Bekennenden
Kirche gegenüberstand), sind Marksteine auch in der Geschichte der Oekumene.

Bonhoeffer hat in seinem Aufsatz: «Die Bekennende Kirche und die
Oekumene» von 1935 die Probleme klar gesehen und gezeigt, wie
Bekenntniskirche und Oekumene einander gegenseitig nötig hatten.

Der ganze Band zeigt, wie er mit den reichen Gaben seines Geistes und
mit letztem Einsatz seinen Dienst hier und dort, als deutscher und als
ökumenischer Theologe, getan hat.

Pratteln, Kt. Baselland. Andreas Lindt.

Erik Wolf, Recht des Nächsten. Ein rechtstheologischer Entwurf.
Philosophische Abhandlungen, 15. Frankfurt a. M., V. Klostermann, 1958. 75 S.

DM5.80.
Der an der Bibelinterpretation Barths geschulte Rechtsphilosoph Erik

Wolf, Freiburg i. Br., bemüht sich hier um eine Grundlegung und Zielge-
bung für alles Rechtsdenken aus der christlich-theologischen Lehre von der

2 Ruth Rouse & S. Ch. Neill (ed.), A History of the Ecumenical Movement

1517-1948 (1954), S. 575 Anm. 1.



76 Rezensionen

«Gerechtigkeit Gottes». Weder die «Zweckgerechtigkeit» der Positivisten,
noch die «Vernunftgerechtigkeit» der säkularen Naturrechtler, noch die
«Ideengerechtigkeit» der Neokantianer, noch die «Daseinsgerechtigkeit» der
Existenzialisten, noch die «Situationsgerechtigkeit» der Humanisten vermag
ihn zu überzeugen als Theorie vom «wirklichen Recht». Denn nur, «wo in
konkreter Nähe der lebendige Nächste im Menschen gefunden und für ihn
entschieden wird», komme soziales Dasein von Grund auf in Ordnung
(S. 15). Nur das Recht nämlich, welches im biblischen Doppelgebot der Liebe
aufgezeigt ist, könne als «wirkliches Recht» angesprochen werden. Seine
Elemente aber seien «Personalität und Solidarität». — «Personalität ist das

Urrecht vor allen Grundrechten» (S. 16). Jeder müßte jedem der Nächste
bleiben können — auch «als» («Aissein» im Unterschied zu «Selbstsein»)
Soldat, Beamter, Funktionär oder Inhaber sozialer Machtpositionen (S. 26).
Hat doch Gott Jeden zur Verwirklichung der Gottebenbildlichkeit erschaffen

und berufen. Das begründet die Menschenwürde, d. h. die Personalität
aller, die Menschenantlitz tragen; zugleich auch ihre Solidarität. So könne
ein Jeder für Jeden konkret Nächster werden, aber nicht gleichzeitig allen
es sein «Gott fügt die Begegnung der Einzelnen wie der Gemeinschaften
je an bestimmten Orten zu seiner Zeit» (S. 30). Allerdings kennt den Nächsten

nur der Christ; er sieht (Gleichnis vom barmh. Samariter) «in der
objektiven Angewiesenheit auf einander Gottes Zeichen dafür, daß ein
Mitmensch oder Mitvolk dem andern zum Nächsten bestimmt und anvertraut
ist» (S. 34).

Dieses gehaltvolle, mit einem unverhältnismäßig großen gelehrten
Apparat versehene Schriftchen deklariert sich selbst als «rechtstheologischer
Entwurf». Es legt seinen Ausführungen stillschweigend den axiomatischen
Satz zugrunde: der trinitarische Gott ist Ursprung des Rechtes. Wolf weiß
genau, daß er dabei «selbstherrlicher Autonomie entsagt» (S. 34), sich von
der Bibel unterweisen läßt. Darin aber bekundet sich die nicht aprioristische
Abhängigkeit eben seiner Offenbarungstheologie, die dennoch — nach
berühmten Vorbildern — kühn genug ist, als Wissenschaft aufzutreten, ob-

zwar sie (genau gesehen) christlich gnostische «Disciplina», nicht aber
«Scientia» ist. In Wahrheit nämlich ist Wolfs Axiom ein Postulat, genauer:
ein regulatives Prinzip, ein Ideal. Und zwar ist sie hier durchaus am Platz,
denn Jurisprudenz bemüht sich um das, was im sozialen Sein — sein soll.
Allerdings nur enge Anlehnung an den Sprachgebrauch der Bibel, wo Zorn
und Liebe des Schöpfers und gebietenden Herrn «Gerechtigkeit Gottes»
genannt wird, ermöglicht es dem Verfasser, per analogiam entis seine metano-
mistische Rechtstheorie zu entwerfen. Leibniz schon hatte, meint er,
ähnliches angedeutet in seiner «disciplina iuris naturae et gentium secundum

disciplinam Christianorum».
Wien. Erwin E. Schneider.

F. E. Mayer, The Religious Bodies of America. Saint Louis, Missouri, Concordia

Publishing House, 1954. XIII + 587 S.

Zunächst für die Studenten der lutherischen Missouri-Synode geschrieben,

vermittelt diese umfassende nordamerikanische Symbolik ein auffal-



Rezensionen 77

lend sachliches, einsichtsvolles und wohldokumentiertes Bild der vielen
Konfessionen in USA. Gewicht wird immer gelegt auf den geschichtlichen
Ursprung und das theologische Wesen der Bewegungen. Einzelheiten kann
ich nicht diskutieren. Doch scheint mir, die Church of England sollte zu
einem prinzipiellen Platz in der Darstellung aufrücken, denn aus einer
Opposition zu ihr sind große amerikanische Gemeinschaften entstanden.

Basel. Bo Reicke.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau.

Schweiz. Evangelisches Missions-Magazin 102, 4 (1958): J. E. E. Scher

rer, Vor hundert Jahren. Werk-Missionare auf den Sangihe- und Talaud-
Inseln (150—164) ; U. Bachmann, Alfred Saker. Seine Bedeutung als
Missionspionier in Kamerun (165—-180). Internationale kirchliche Zeitschrift 84,

4 (1958) : S. Zankow, Die Bulgarische Orthodoxe Kirche in Geschichte und
Gegenwart (189—208) ; B. A. van Kleef, Franciscus Dominicus Meganck,
1684—1775 (209—247). Judaica 14, 4 (1958) : J. Jocz, The Invisibility of God
and the Incarnation (193—203); B. von Maydell, Vom «Stern des Bundes»
zum «Stern der Erlösung». Kabbalistische Elemente im Weltbild S. Georges
(211—215). Kirchenblatt für die reformierte Schweiz 114, 24 (1958) : A. Mettler,

Konrad Grebel und die Anfänge des Täufertums (370—372). Neue
Zeitschrift für Missionswissenschaft 14, 4 (1958) : G. St. Hilaire, Julius Jetté,
S.J., Language and Ethnology Scholar of the Yukon (241—252) ; J. Wicki,
Die ersten offiziellen Berichterstattungen in Europa aus den überseeischen
Missionsgebieten der Gesellschaft Jesu, ca. 1553—1577 (253—266) ; A. Züger,
die katholische Kirche auf Formosa (276—296); A. Villanyi, Le laïcisme
français contre les missions (297—303). Reformatio 7, 11/12 (1958): K. v.
Fischer, Geistliche und weltliche Musik (654—670) ; K. Fueter, Das erste
protestantische Missionsunternehmen 1556 bis 1558 (677—689). Revue de

théologie et de philosophie 8, 4 (1958) : H.-L. Miéville, A propos de l'axiome:
Tout est possible à Dieu (241—249) ; Ch. Masson, Immortalité de l'âme ou
résurrection des morts (250—267) ; P. Bonnard, L'église corps de Christ
dans le paulinisme (268—282) ; J.-C. Piguet, Les œuvres récentes de Martin
Heidegger (283—290). Zwingliana 10, 10 (1958, 2) : G. W. Locher, Huldrych
Zwingiis Botschaft (591—602) ; L. von Muralt, Geschichte des Protestantismus

in Stadt und Land Luzern (602—613) ; A. Moser, Die Anfänge der
Freundschaft zwischen Zwingli und Ökolampad (614—620).

Belgien. Nouvelle revue théologique 80, 9 (1958) : R. Laurentin, Les
interrogatoires de Bernadette. Etude critique, II (899—933) ; A. Godin,
L'accueil dans le dialogue pastoral (934—943) ; P. Damboriena, Protestantisme

latino-américain 1958, I (944—965). 10: J. Dupont, «Ceci est mon
corps», «ceci est mon sang» (1025—1041) ; J. Masson, Fonction missionnaire,


	Rezensionen

