Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 15 (1959)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen.

F. V. Filson, Which Books Belong in the Bible? A Study of the Canon. Phil-
adelphia, Westminster Press, 1957. 174 S. $3.—.

Der biblische Kanon enthélt die Schriften, die der Kirche durch Gottes
Heilshandeln iiberliefert wurden. Das Alte Testament wird so lange ein un-
vollkommenes Buch bleiben, bis es vom Neuen Testament her gesehen und
gedeutet wird. Demgegeniiber sollen die Apokryphen nicht verachtet wer-
den, da sie fiir historische Studien zum Beispiel sehr niitzlich sind und dar-
iiber hinaus dazu beitragen, das Alte und das Neue Testament recht zu ver-
stehen. Aber allein das letztere ist das apostolische und gottgegebene Zeug-
nis von Gottes freier Gnade in Jesus Christus. Sie sind und bleiben deshalb
auch die Norm fiir die christliche Gemeinde aller Zeiten. Und obwohl die
sogenannten Apostolischen Viter fiir das 2. christliche Jahrhundert von
groBler Bedeutung sind, konnen sie keinen ernsthaften Anspruch auf einen
Platz im neutestamentlichen Kanon beanspruchen. In einem letzten Ab-
schnitt «Is Tradition Subject to Seripture?» kommt der Autor zu dem sach-
gemilBen Schlull, dafl alle christliche Tradition niemals iiber dem biblischen
Kanon stehen kann.

Eine ausgewihlte Bibliographie und zwei Indices vervollstindigen die-
ses sehr aufschlufireiche Buch, das auch und gerade fiir einen weiteren
Leserkreis geschrieben ist.

Erlangen. Siegfried Schulz.

Karl Georg Kuhn, Riickldufiges hebrdisches Wérterbuch. Retrograde Hebrew
Lexicon. Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1958. 144 S. DM 32.—.

Kuhn legt hier der deutschen und angelsichsischen Offentlichkeit ein
zunichst als Zettelkatalog im Kreis seiner Qumran-Arbeitsgemeinschaft an-
gelegtes Hilfsmittel zur leichteren Erginzung der vielen Liicken und Bruch-
stellen der Qumrantexte vor, wie es die klassischen Philologen fiir die Ar-
beit an den griechischen Inschriften und Papyri schon ldnger besitzen: ein
Lexikon, das die Worter in alphabetischer Folge vom Wortende her aui-
fiihrt, das also mit ’bg (= g¢b’) beginnt und mit #3 (= 3tt) aufhort. Die
erste Hilfte bietet den hebridischen Wortschatz des A.T., die zweite alle
Eigennamen.

Fiir unsere Wissenschaft ist das ein Novum, das z. B. auch die Verbrei-
tung bestimmter Nominalaffixe (-i, -1, -m, -n) rasch feststellen hilft. Tatsich-
lich aber hat es — darauf macht mich einer meiner Studenten, Herr Kornél
Schmelczer, aufmerksam — seine Vorldufer in den jiidischen Reimlexika,
die auf diese Weise die fiir Reime in Betracht kommenden Endungen greif-
bar machten. So ist dasjenige des Salomo di Olivera, die «Scharschot Gabluts
von 1665, das Franz Delitzsch in seiner «Geschichte der jiidischen Poesie»
(1836) S.8 ohne nihere Kennzeichnung seiner Anlage nennt, schon ganz
wie Kuhns Lexikon angelegt, und fiir die bei Delitzsch a. a. O. und in der



62 Rezensionen

«Jewish Encyclopedia» X Sp. 425 b s. v. «<Rime» aufgefiihrten spéteren Reim-
lexika wird man dasselbe annehmen diirfen. Geschaffen aber wurde diese
Form bereits von Saadia in seinem 912 begonnenen «Sefer Agron», wie sich
aus einem Fragment seiner Vorrede dazu ergibt.?!

AulBler dem Wortschatz des A.T. hat Kuhn aber auch noch den dariiber
hinausgehenden Wortschatz des hebriischen Jesus Sirach, einiger Inschrif-
ten (Siloah, Gezer und Lakisch-Ostraka) und der publizierten Texte aus
dem Wadi Murabbaat aufgenommen. Man mochte da fast von einer Ab-
schlagszahlung an das lingst fillige, all diese und noch andere Inschriften
umfassende Worterbuch reden, das um so willkommener wire, als Jeans
«Dictionnaire» mit des Autors Tod vorderhand zum Stillstand gekommen ist.
Nur hitte man ein solches dann doch lieber in der gewdéhnlichen Anordnung.
Dieses inschriftliche Material ist auch gar nicht vollstindig ausgeschopft:
die Ostraka aus Samarien fehlen ganz, aus Lakisch sind nur die sechs be-
riicksichtigt, die Galling fiir sein Textbuch ausgewihlt hat. Auch die Be-
schrinkung auf die im A.T. und in Qumran nicht vorhandenen Worter ver-
mindert den Wert der Liste. So hitten diese Inschriften, die ja auch eine
andere Orthographie haben, ohne Schaden fiir das Verstindnis der Qumran-
texte wegbleiben konnen. Eine Vergleichung mit dem grundsétzlich aus-
geschlossenen mittelhebrédischen Material wire m. E. sinnvoller gewesen.
Da die Qumrantexte ja stark archaisieren, wiire eine Angabe, welche ihrer
Worter dem A.T. und dem Mittelhebriischen gemeinsam sind und welche
nur am einen oder anderen Ort vorkommen, nicht ohne Interesse; ganz zu
schweigen von den paar Fillen, wo ein Wort sonst erst im mittelalterlichen
Hebriisch oder iiberhaupt nie belegt ist. Vollstindige und detaillierte Glos-
sare zu den einzelnen Texten sind also immer noch ein dringendes Bediirfnis.

Basel. Walter Baumgartner.

R.de Vaux (0.P.), Les institutions de I’Ancien Testament. 1. Le nomadisme
et ses survivances. Institutions familiales. Institutions civiles. (Bible de
Jérusalem. Etudes annexes.) Paris, Editions du Cerf, 1958. 347 p., Fr. 990.

Dans ce volume le P. de Vaux traite des institutions civiles de I'’Ancien
Testament, & I’exclusion des institutions militaires et religieuses, qui feront
I'objet du T. IT en préparation. Cette distinction n’est pas facile & maintenir,
la religion de I’A.T. pénétrant tous les secteurs de la vie. Aussi l'auteur
ne pourra-t-il pas éviter quelques incursions dans le domaine religieux. Nous
avons 1 un excellent manuel, pourvu d’'une bibliographie trés riche et par-
faitement au point, comme il est de régle dans le milieu de la Revue Biblique.

Le nomadisme et ses survivances, la famille israélite : mariage, enfants,
la mort, les diverses classes de la population : hommes libres, esclaves,
étrangers sont les sujets examinés dans les premiers chapitres. I.’étude de
la conception de I'Etat sert de préface a celui relatif & la personne du roi.
Avec une clarté bien frangaise I'auteur réussit & reconstituer les rites ac-

1 A. Harkavy, Zeitschr. f. d. altt. Wiss. 1 (1881), S. 154; 2 (1882), S. 73 ff.



Rezensionen 63

compagnant ’accession au tréne du souverain et son couronnement. C’est
14 un véritable tour de force, les indications fournies par les textes bi-
bliques étant sporadiques et indirectes. Ayant posé que la monarchie était
demeurée en Israél un élément accessoire (p.153), le P. de Vaux conteste
que le roi ait été considéré comme un étre divin et méme qu’il ait été un
prétre au sens propre. Les fonctions exercées par lui dans le culte n’excé-
daient pas celles d'un chef d’état responsable de la religion officielle. Vis-
a-vis de I'école dite d'Upsala, le P. de Vaux adopte donc une attitude plus
que réservée. Certaines inconnues subsistent cependant, ainsi I'interpréta-
tion des Psaumes royaux, notamment du Ps. 110 (p. 168, 175), ne sont pas
convaincantes, parce que trop rapides. Les institutions juridiques d’'Israél
s’apparentent & celles de 1'Orient Ancien. Les codes contenus dans la Bible
offrent avec ceux des peuples voisins de grandes ressemblances. La diffé-
rence réside dans le fait que dans I’A.T. le code juridique était présenté
comme un traité dans lequel Dieu était partie. Jamais le roi israélite n’est
présenté comme législateur. Le P. de Vaux n’accepte pas la théorie de Alt
sur le droit apodictique, qui serait de tradition proprement israélite, tandis
que le droit formulé de maniére casuistique serait d’origine cananéenne. Le
premier se retrouve dans les traités imposés par les rois hittites & leurs
vassaux. L.a comparaison ne s’'arréte d’ailleurs pas 1a, car elle embrasse
aussi tout le cérémonial de la conclusion de l'alliance dans Ex. 19 et 20,
Deut. 28, Jos. 24. Ici, I'auteur rejoint, sans les connaitre, puisqu’elles lui
sont postérieures, les conclusions de M. Klaus Baltzer dans sa thése sur le
formulaire de l'alliance (Heidelberg 1958). L’ouvrage se termine par une
é¢tude des institutions économiques : propriété fonciére, prét, gage, caution,
sur le temps : calendrier, mois, semaine, année, sur I’épineuse question du
sabbat, sur les unités de poids et mesures. Les solutions proposées sont
souvent personnelles & I'auteur et témoignent de son information, comme
de sa forte personnalité.

La méthode consistant & raisonner par analogie & I'aide des institu-
tions des peuples voisins d’Israél pour éclairer celles de la Bible est utilisée
souvent. L’auteur s’en sert avee bonheur quand il fait ressortir le caractére
trés particulier de la législation biblique. I1 est moins heureux quand il
reprend le paralléle connu entre l’arche d’alliance et 1“affa des Arabes
(p-24), mais nous sommes 14 sur le terrain des institutions religieuses.
Le livre de Tobie, dont le témoignage est souvent invoqué (p. 47, 51, 53, 55,
58, 98, etc.), est de date trop tardive pour établir 1'état des institutions de
I’'ancien Israél.

J’ai été de ces étudiants de I'Ecole Biblique « avec lesquels », selon sa
propre expression, le P. de Vaux < a appris tout ce qu’il y a dans son livre »
et, & la sécheresse voulue de l'exposé, j’ai pu suppléer toute la vie et I'in-
tensité dramatique que le magnifique orateur savait donner & son cours
d’archéologie biblique. Par cet ouvrage le P. de Vaux a bien servi la Parole
vivante de Dieu dont « on pergoit mieux sa résonnance si on I’écoute dans
le milieu vivant ou elle a été prononcée » (p.12).

Lausanne. Georges Pidoux.



64 Rezensionen

Ethelbert Stauffer, Jerusalem und Rom im Zeitalter Jesu Christi. (Dalp Ta-
schenbiicher, 331.) Bern, A. Francke, 1957. 164 pp. Fr. 2.90.

In this second volume of Stauffer’s promised trilogy?!, the Erlangen
professor essays the task of writing a New Testament Zeitgeschichte. It
must be said immediately that the attempt is outstandingly successful. In
particular, what makes the book noteworthy within his class is Stauifer’s
ability to use his material in such a fascinating and at times even thrilling
way. All the usual ingredients are here—apocalyptic, scribes and pharisees,
the Jewish liturgy, the men of the Great Sanhedrin, John the Baptist and
the rest. In addition, we have important chapters on the Dead Sea Sect,
Roman national metaphysics, Jewish heresy laws, and on the history and
practice of crucifixion. These chapters often make material available for
the student which will be unfamiliar to many. This is particularly true of
the very useful summary (in 123 propositions) of the Jewish laws regarding
“heresy”. The final chapter on “the Crucified Teacher of Torah” one expects
to apply this line of interpretation to Jesus. It turns out to be a summary
of Stauffer’s claim that the Qumran Teacher of Righteousness is the More
Hassedek, and also Jose ben Joeser.

At many points, one missed comparisons with Jesus or the Synoptics,
and it can but be hoped that leaving them all to the third volume, Die Bot-
schaft Jesu, will not frustrate the reader or leave any loose ends untied.

Manchester, England. John J. Vincent.

Heinz Sehiirmann, Der Einsetzungsbericht Lk 22, 19—20. 11. Teil einer quellen-
kritischen Untersuchung des lukanischen Abendmahlsberichtes Lk 22,
7—38. = Neutestamentliche Abhandlungen, 20, 4. Miinster, Aschendorff,
1955, XII + 153 S. DM 10.80.

—, Jesu Abschiedsrede Lk 22, 21—38. I11. Teil einer quellenkritischen Unter-
suchung des lukanischen Abendmahlsberichtes Lk 22, 7—38. = Neutesta-
mentliche Abhandlungen, 20, 5. Miinster, Aschendorff, 1957. XI + 160 S.
DM 11.80.

Heinz Schiirmann, Professor fiir neutestamentliche Exegese am Philo-
sophisch-Theologischen Studium Erfurt, hat in den von M. Meinertz heraus-
gegebenen Neutestamentlichen Abhandlungen eine sehr wichtige dreiteilige
Arbeit iiber den lukanischen Abendmahlsbericht Luk. 22, 7—38 verdtffent-
licht. Es handelt sich um seine zur Habilitationsschrift ausgebaute Disser-
tation. Der erste Teil der Trilogie behandelt Luk. 22, 7—18, der zweite Luk.
22, 19—20, der dritte Luk. 22, 21—38.

Den ersten Teil hat der Rezensent in Theol. Zeitschr. 10 (1954), S. 140
bis 143, ausfiihrlich besprochen. Es war dort berichtet, dall die Arbeit als
ganze die Absicht hat, die «<Redaktionsdecke» von dem lukanischen Abend-
mahlsbericht Luk. 22, 7—38 abzuheben und die unter dieser Decke liegende
vorlukanische Uberlieferung herauszuarbeiten. Fiir den «Paschamahlbe-

1 The first, Jesus, was reviewed in Theol. Zeitschr. 13 (1957), pp. 364 ff.



Rezensionen 65

richty Luk. 22, 7—18 lautete das Ergebnis, dafl Luk. 22, 7—14 die lukanische
Bearbeitung von Mark. 14, 12—17 darstelle, wahrend Luk. 22, 15—18 einer
eigenen Uberlieferung folge (sicher richtig, wenn man eine kleine Korrek-
tur anbringt: Luk. 22, 14 darf nicht zu dem aus Markus stammenden Mate-
rial gerechnet werden, da die Ubereinstimmung zwischen Luk. 22, 14 und
Mark. 14, 17 sich auf ein kai beschrinkt).

Im zweiten Teil der Gesamtuntersuchung (Der Einsetzungsbericht Lk
22, 19—20) bricht Schiirmann definitiv mit der frither herrschenden Ansicht,
daB der lukanische Einsetzungsbericht eine Kompilation aus Paulus und
Markus sei. Er vertritt mit guten Griinden die moderne Auffassung, dall
sich die weitgehenden wortlichen Ubereinstimmungen zwischen lauk. 22,
19 1. und 1. Kor. 11, 23—25 nicht durch literarische Abhdngigkeit erkldren,
sondern daraus, dall Paulus und Lukas auf eine gemeinsame Tradition zu-
riickgehen. Dabei ist Sch. nun aber der Ansicht — hierauf liegt der Ak-
zent dieses zweiten Teils —, dal diese gemeinsame Tradition bei Lukas
urtiimlicher erhalten sei als bei Paulus. Wihrend man heute dariiber zu
streiten pflegt, ob Markus oder Paulus den Einsetzungsbericht am zuver-
lissigsten erhalten haben, empfiehlt Sch. eine dritte Losung: keine von
beiden Positionen hat recht, vielmehr ist es Lukas, der die urtiimlichste
Uberlieferung aufbewahrt hat. Sch. hat sogar den Mut, aus Luk. 22, 19 {.
einen «Urberichty, auf dem Lukas, Paulus und Markus fullen, im Wortlaut
zu rekonstruieren. Er soll nach Sch. gelautet haben:

kol Aapv dptov ebxapioTioog (ebhoyhoag?) ékhaoev kol Edwkev avTolg
koi eimev: (AdBete ?) ToOTO éoTiv TO oMud pou TO Umép UV Brdouevov: TodTo
TOLETTE €i¢ TNV EUNV AvduvNnoy. WoadTWS Kol TO TOTHPLOV UETA TO dELTVH o0,
Méywv: TolTo TO moThHplov 1 koavy Bodkn év 1@ afuati pou (S. 131).

Es ist gut, daBl Sch. einmal mehr den Nachweis fiithrt, dafl der lukanische
Einsetzungsbericht literarisch von Paulus unabhingig ist und dal beide,
Paulus und Lukas, auf eine gemeinsame Tradition zuriickgehen. Ob er frei-
lich recht hat, wenn er meint, dall diese gemeinsame Tradition bei Lukas
urspriinglicher erhalten ist als bei Paulus und Markus, ist mir fraglich,
denn Lukas hat eine ganze Reihe sekundirer Ziige. Z. B. ist die zweimalige
Voranstellung von Omép bubyv vor das Partizip (Luk. 22, 19. 20) unsemitisch,
und genau so ist die Voranstellung des Adjektivs kaiwvf| vor das Bezugs-
nomen dadqkn (Luk. 22, 20) im Semitischen nicht méglich. Vollends wiirde
ich heute nicht mehr den Mut haben, einen der uns iiberlieferten Einset-
zungsberichte bzw. eine ihrer Vorformen fiir den «Urbericht> zu halten; es
148t sich vielmehr m. E. zeigen, dafl in der Anfangszeit eine Vielfalt von
Variationen des Einsetzungsberichtes umlief und daf erst allméhlich eine
liturgische Verfestigung eintrat.

Im dritten Teil der Gesamtuntersuchung (Jesu Abschiedsrede Lk 22,
21—38) kommt Sch. mit Hilfe einer subtilen Quellenanalyse des langen Ge-
spriches Jesu mit den Jiingern, das den lukanischen Abendmahlsbericht be-
schlieBt, zu dem Ergebnis, dal Lukas die fiinf Verse 22, 21—23. 33 f. von
Markus iibernommen habe, alles andere dagegen aus seiner Sonderiiberlie-
ferung. Man wird Sch. véllig darin beistimmen, dafl Lukas seinem Abend-
mahlsbericht eine vorlukanische Sonderform der Passionsgeschichte zu-

b



66 Rezensionen

grunde gelegt hat; vermutlich wird man sogar noch weiter gehen miissen
als Sch. und auch 22, 21—23. 33 f. dieser Sonderquelle zuschreiben miissen.
Eine im Druck befindliche Gottinger Dissertation (F. Rehkopf, Die luka-
nische Sonderquelle. Thr Umfang und Sprachgebrauch [Wissenschaftliche
Untersuchungen zum Neuen Testament], Tiibingen 1959), die sich in der
Methodik an Sch. anschlieBt, hat m. E. fiir Luk. 22, 21—23 iiberzeugend nach-
gewiesen, dall hier der Sprachgebrauch der lukanischen Sonderquelle vor-
liegt.

Die vorstehende Skizze der Grundlinien der besprochenen Untersuchung
mulite es sich aus Raumgriinden versagen, auf die Fiille lehrreicher und
weiterfithrender Einzelerkenntnisse einzugehen, die Sch. darbietet. Um so
mehr liegt dem Rezensenten daran, dafl der Akzent dieser Besprechung auf
der entscheidenden Stelle liegt. Der Hauptwert der Arbeit Schiirmanns liegt
nidmlich nicht in traditions- und quellenkritischen Einzelergebnissen, iiber
die man debattieren kann, sondern in den glénzenden subtilen und sta-
tistisch unterbauten Untersuchungen zum Ilukanischen Sprachgebrauch.
Ein dankenswerterweise beigegebenes ausfiithrliches Sachregister und ein
griechisches Wortregister schliisseln diese Untersuchungen auf. Was in den
drei Binden mit bewundernswerter Literaturbeherrschung und erstaun-
licher Akribie an Material zum lukanischen Sprachgebrauch zusammenge-
tragen ist, wird auf lange Sicht ein unentbehrliches Handwerkszeug fiir
jeden bleiben, der sich mit dem Lukasevangelium beschiftigt.

Géttingen. Joachim Jeremias.

Ernst Bizer, Fides ex Auditu. Eine Untersuchung iiber die Entdeckung der
Gerechtigkeit Gottes durch Martin Luther. Neukirchen, Erziehungsverein,
1958. 160 S. DM 14.70.

Hier wird von dem Bonner Kirchenhistoriker die viel verhandelte
Frage, wann bei Luther wohl der entscheidende reformatorische Durchbruch
stattgefunden habe, erneut und in neuer Weise aufgenommen. Das bekannte
Selbstzeugnis Luthers in der Vorrede zum 1. Band seiner gesammelten
Schriften von 1545, welches hierfiir auf die Zeit des Ablafistreites und der
Vorbereitung zu seiner 2. Psalmenvorlesung, also auf etwa Ende 1518 weist,
vermochte man in der Forschung nicht mehr im historischen Sinne ernst
zu nehmen, seit man unter Vorantritt K. Holls die wiederentdeckten frithen
Vorlesungen Luthers theologisch auszuwerten begann. Auf Grund dieses
Materials ist man heute ziemlich allgemein der Uberzeugung, dall der
eigentliche Durchbruch bei Luther wesentlich frither anzusetzen sei, viel-
leicht schon in die Zeit der 1. Psalmenvorlesung, etwa 1513, oder doch spé-
testens in die Zeit des Beginnes der Romerbriefvorlesung, 1515 — wenn man
hier nicht auf eine Datierung iiberhaupt verzichtet. Einzig A. Gyllenkrock
in seiner subtilen Untersuchung <«Rechtfertigung und Heiligung in der
frithen evangelischen Theologie Luthers», 1952, wich von der Allgemein-
anschauung der Forschung ab, indem er (etwa S.65ff.) feststellte, daff
evangelische Heilsgewiflheit in der Romerbriefvorlesung noch nicht zu fin-
den sei und dafl Luther zur vollen evangelischen Heilserkenntnis erst spiter



Rezensionen 67

durchgedrungen sei. Nun greift Bizer diese Frage in aller Form und ganzer
Breite systematisch an, und zwar so, dafl er alle in Betracht kommenden
Verlautbarungen Luthers zwischen 1513 und 1519 nacheinander durch ge-
naue Einzeluntersuchungen auf das Thema «Glaubensgerechtigkeit> hin
befragt, wie dieses in der Praefatio von 1545 vorgegeben ist, dall er also
dieses Selbstzeugnis des alten Luther mit den sorgfiltig analysierten «zeit-
gendssischeny Aullerungen des jungen Luther konfrontiert. Mit dieser Me-
thode sagt B. sowohl der historischen Skepsis in dieser Frage als auch der
pauschalen systematischen Uberinterpretation ab und versucht statt dessen,
durch eine Verbindung von exakter historisch-philologischer und systema-
tisch-theologischer Einzeluntersuchung der Genesis des reformatorischen
Durchbruchs bei Luther auf die Spur zu kommen. «Sollte es wirklich nicht
moglich sein, die historische Arbeit der vergangenen Generationen mit den
Angaben Luthers zu einem sinnvollen Ganzen zu vereinigen, ohne den
Tatsachen Gewalt anzutun? Die Voraussetzung dieses Versuches ist nicht
ein Leitbild dessen, was Luther werden wollte oder sollte, sondern einfach
eine sorgfiltige Exegese der Stellen, an denen Luther selbst von der Justitia
Dei redet, besonders da, wo es im Zusammenhang mit Rom. 1, 17 geschieht,
und das iiber den ganzen Zeitraum hin, der hier in Frage kommt. Ich habe
versucht, sozusagen mit dem Finger den Zeilen entlangzugehen, und mufl
den Leser bitten, ein Gleiches zu tun. Mit geistreichen Zusammenfassungen
ist in dieser Sache offenbar nichts getan» (S. 14).

Auf diese Weise kommt B. zu dem fiir ihn selber iiberraschenden (S.7)
Ergebnis, dall Luthers Zeitangaben in der Praefatio doch genau zutreffen,
dal in der Tat das eigentlich Neue bei ihm, das dann das charakteristisch
Reformatorische wurde, sich erst vom Winter 1517 an, wihrend seiner He-
briaerbriefvorlesung anbahnt (S.65f. 73—75. 147 ff.), daBl es erstmalig er-
kennbar in den Acta Augustana vom I{erbst 1518 durchgebrochen ist (S.104)
und dal es seinen ersten klassischen Niederschlag etwa in den beiden be-
kannten Predigten iiber die Justitia Knde 1518 (8. 106 ff.), vor allem aber
in den Operationes in Psalmos, Anfang 1519 (S. 151 ff.) gefunden hat — so
«dafB das ,Erlebnis’ auf das Friihjahr oder den Sommer 1518 anzusetzen ist
und daB die Entdeckung darin besteht, dafl Luther das Wort als das Gnaden-
mittel entdeckt hat» (S.7).

Bei dem Ganzen kommt es natiirlich darauf an, was man als das eigent-
lich Reformatorische ansieht. Die Formulierungen der Praefatio reichen fiir
sich allein als Schliissel nicht aus, da sie z. T. Ausdriicke spiterer Zeit ent-
halten und auch wegen ihrer Knappheit selber interpretationsbediirftig sind
(vgl. B.’s Interpretation Hand in Hand mit dem «zeitgendssischen» Material,
S. 147 ff.) und einem also die theologische Entscheidung nicht abnehmen.
Immerhin kénnen sie als «<Kompal}» dienen, und damit macht B. in bezug auf
das Material von 1513—1519 ernster, als es die Forschung bisher tat. Er
begniigt sich nicht mit blof} allgemein «reformatorischy klingenden Wendun-
gen, sondern fragt — an Hand dieses «Kompasses» — nach dem spezifisch
Reformatorischen. Dieses findet er erst in der eigentiimlichen Theologie des
«Wortes» und im Zusammenhang damit in dem voll ernstgenommenen «Sola
fide» (und nicht schon etwa in dem bloflen «Sola gratia» als solchem), in



68 Rezensionen

der Erkenntnis, dafl der Glaube nicht nur Mittel und Weg zur Erlangung
der Gerechtigkeit ist, sondern dall eben in dem Glauben als solchem die
eigentliche Gerechtigkeit des Menschen vor Gott besteht, und zwar dem
Glauben, der kraft des Wortes, der promissio, der personlichen Heilszusage
Gottes aus dem Menschen herausgerufen wird und der allein aus dieser lebt,
so daB der Mensch ganz und gar darin seine «Gerechtigkeity hat. «Was
Luther entdeckt hat, ist zunéchst die Theologie des Wortes und im Zusam-
menhang damit die Bedeutung des Glaubens. Das Wort zeigt nicht einfach
den Weg zur Gerechtigkeit und beschreibt diesen nicht nur, sondern es ist
das Mittel, wodurch Gott den Menschen rechtfertigt, weil es den Glauben
weckty (S.149). «<Das Evangelium ist die Offenbarung und damit auch die
Mitteilung dieser Gerechtigkeity, dann aber ist «die passive Gerechtig-
keit ... einfach zu verstehen als die Gerechtigkeit der Horenden und Glau-
benden» (S. 148). «Jetzt redet Luther nur noch vom Wort und vom Glau-
beny (S.104).

Diese Auffassung war bei Luther vor 1517 noch nicht vorhanden. Auch
seine Rémerbriefvorlesung von 1515/16 bedeutet «in dieser Sache keinen
solchen Einschnitts (S.150). In ihr wie auch in der 1. Psalmenvorlesung ist
wohl die reformatorische Fragestellung schon aufgebrochen, die radikale
Siindenerkenntnis und die Erkenntnis, dall der Mensch von sich aus nichts
zu seiner Gerechtigkeit vor Gott tun kann, daf diese ihm vielmehr von
Gott gnadenhaft mitgeteilt werden muf}, also die grundsétzliche Erkenntnis
des «Sola gratiay. Doch was dem Menschen von Gott mitgeteilt wird und
wie es ihm mitgeteilt wird, das versteht Luther in der 1. Psalmenvorlesung
und auch noch in der Romerbriefvorlesung doch mehr im Sinne Augustins,
der Mystik und der devotio moderna als eingegossene caritas und vor allem
als Demut auf Grund der Demiitigung durch Gott. Dabei wird hier die den
Menschen gerecht machende «Gerechtigkeity Gottes grundsitzlich als stra-
fende und schenkende in einem, eben als den Menschen demiitigende ver-
standen; die grundsitzliche Unterscheidung von Gesetz und IEvangelium
findet sich auch in der Romer- und in der Galaterbriefvorlesung noch nicht.
Und der Glaube, der hier wohl schon eine zentrale Rolle spielt, ist doch
mehr nur Mittel zur Ergreifung dieser «Gerechtigkeit», die wesentlich in
der Demiitigung besteht, und ihre Initiation, es handelt sich um Gerechtig-
keit, die aus dem Glauben flielt, und nicht die, die in dem Glauben besteht;
auch in der Romer- und Galaterbriefvorlesung ist Luther grundsitzlich noch
in der «fides formata»-Vorstellung der Scholastik befangen. So ist auch
Heilsgewillheit im eigentlichen Sinne noch nicht erreicht, usw. Wir kénnen
das alles hier nur kurz thematisch andeuten; man mufl den vielen Einzel-
interpretationen B.'s selber genau nachgehen (und ihnen eventuell manche
Partien, auf die er am <roten Faden» seiner Themastellung nicht stiel’, ent-
gegenhalten), auch denen, die dann das Neue bei Luther aufspiiren (S. 61 ff.
93 £f. 99 ff. 106 ff.). Besonders aufschlufireich sind dabei die Vergleiche zwi-
schen den beiden Auslegungen des Vaterunsers von Anfang 1518 und von
1519 (S. 113 ff.) und zwischen Vorlesung und Kommentar zum Galaterbrief
(S.103 ff.), wo sich jeweils in den Varianten die charakteristischen Profile
des Neuen zeigen sollen — ob B. hier nicht etwas zu spitzfindig ist? Auch



Rezensionen 69

die Aufweisungen von Analogien zwischen Aullerungen Luthers aus 1518
und 1519 und den Formulierungen der Praefatio von 1545 (S.79 ff. 86. 83.
100. 103 f. 111. 10. 151 {.) sind interessant, jedoch (s.o0.) mit Vorsicht zu
behandeln.

Man wird B. darin beistimmen miissen, dal diese Konzentration auf die
Relation von Wort und Glaube so klar, bestimmt und das Ganze beherrschend
bei Luther in der Tat erst seit 1517/18 festzustellen ist und daf hierin in
der Tat die charakteristisch reformatorische Heilsauffassung erst zu ihrem
Abschluf kommt. Aber man muf} dabei doch stirker, als B. es tut, betonen,
dal} es sich hier um den Abschlup eines Prozesses von linger her handelt,
dessen wurzelhafte Erstdurchbriiche doch bis in die 1. Psalmenvorlesung zu-
riickreichen und dessen «Substanzy sich doch schon unter den zwar weithin
noch mystischen bzw. scholastischen Formulierungen der Romerbriefvor-
lesung findet, wie denn auch B. selbst 6fter aufzeigt und unterstreicht, dal}
das von ihm konstatierte Neue sich an das Bisherige bei Luther anschlief3t,
ohne daf} es von ihm als Gegensatz empfunden wurde, «dal} Luther das, was
er frither gelehrt hat, nicht einfach zu verwerfen brauchte, aber auch, dafl
es ihm nicht mehr geniigte, und warum es ihm nicht mehr geniigte» (8. 129),
Vielleicht ist das, was B. als das eigentlich Neue herausarbeitet, nur mehr
Luthers endliche Findung der angemessenen lehrhaften Ausprdgung seiner
evangelischen Heilserkenntnis, die in der «Substanz» schon vorher ergriffen
war, sich jedoch noch in weithin unangemessenen Kategorien geiullert
hatte. Jedenfalls miissen wir das, was sich bei Luther seit 1517/18 in der
Tat als neu zeigt — hier sind B.’s Untersuchungen einfach iiberzeugend —,
stiarker als B. in innerem Zusammenhang mit dem Vorigen bei Luther sehen
und diirfen es auf keinen IFall davon isolieren; denn dadurch konnte das
eigentlich Reformatorische leicht zu einem abstrakten Prinzip gemacht
werden. Die von Luther seit 1517/18 in der Tat neu gefundenen Kategorien
miissen doch auf dem lebensvollen Untergrund seines Vorigen und dadurch
«gefiillty gesehen werden. Das eigentlich Reformatorische ist weniger ein
Prinzip als vielmehr ein lebendiger Komplex, der in einem lingeren und
auch spannungsvollen Prozell zu Tage trat, bei dem die wurzelhaften Erst-
durchbriiche und der letzte lehrhafte Abschlufl unterschieden werden miis-
sen. (Vgl. B. selbst S.7: «Ich bitte zu beachten, dalh ich nur die eine, auf
die Entdeckung der Justitia Dei zulaufende Linie behandelt habe; was sonst
iiber Wert und theologischen Gehalt der frithen Quellen zu sagen ist, mul}
anderswo gesagt werden; wie auch die Wirkung der Entdeckung eine neue
Durcharbeit zu verlangen scheint> — ich mochte hinzufiigen: Auch die
In-Beziehung-Setzung dieses Neuen zu dem Bisherigen ist jetzt eine wich-
tige Aufgabe.)

So hat die Methode B.’s, vorzugsweise den Terminologien nachzugehen,
ihre Grenze und auch ihre Gefahren; mit ihr allein ist das ganze fragliche
Problem jedenfalls nicht zu bewiltigen. Sieht man aber einmal von dem
Hauptzweck ab, so ist diese ganze Reihe von exakten und scharfsinnigen
Einzelexegesen auf jeden Fall ungemein aufschluflreich fiir die Erkenntnis
des Werdens und der eigentlichen Skopi der reformatorischen Rechtferti-
gungslehre. — Schlieflich mochte ich noch als besonders wichtig an B.'s



70 Rezensionen

Studie hervorheben, daf sie deutlich die inneren Beziehungen zwischen den
theologischen Erkenntnissen des Luther der frithen Vorlesungen und dem
Luther des Ablafstreites und des Bruches mit dem Papsttum aufweist. Bei-
des steht fiir die heutige Sicht immer noch etwas beziehungslos nebenein-
ander — bis hin zu der These Meissingers, dafl die theologischen Erkennt-
nisse des Luther der frithen Vorlesungen an sich durchaus eine Moglichkeit
innerhalb der katholischen Kirche waren, und dall lediglich heterogene
dullere Ereignisse den Bruch mit dieser herbeifiihrten. Demgegeniiber zeigt
B. iiberzeugend die inneren Konsequenzen der neuen Erkenntnis Luthers
von da an, wo sie ihm feste Gestalt gewann, in bezug auf das Kirchentum,
das Papsttum (S.104f 154—157) und auch die Sakramentsauffassung
(S.157) auf. «<Der Konflikt ist deutlich ein Konflikt zwischen dem Krgebnis
seiner Exegese und der Forderung des Kardinals (Cajetan); der Streit wird
dadurch zu einem Streit um die Stellung des Papsttums zur Schrift»
(S.104 1.). «<Der Gegensatz mufl noch verschirft werden durch den Inhalt
seiner Entdeckung. ,Im Evangelium’ wird die Gerechtigkeit Gottes offen-
bart. Also ist das Evangelium nicht nur ein Bericht von vergangenem Han-
deln Gottes, auch nicht ein Rechtsbuch, iiber das man hinausgehen kann,
wenn die Not es erfordert, sondern der eigentliche Triger der gottlichen
Offenbarung. Das mull den Gegensatz zur prinzipiellen Schiirfe steigern.
Wenn Christus selbst im ,Wort’, im Evangelium kommt, so ist der, der
sich iiber das Evangelium hinwegsetzt und sein eigenes Wort an seine
Stelle setzt, im strengen Sinne der Gegenspieler Christi, der Antichrist. Das
Urteil folgt aus Luthers Primissen ebenso genau und logisch, wie aus den
katholischen Primissen folgt, daf} es, weil er sich der verbindlichen Auto-
ritit des Papstes nicht einfach unterwirft, ein Aufriihrer und Zerstorer
der kirchlichen Einheit ist» (S.15). DaBl Luther die Unvereinbarkeit seiner
evangelischen Heilslehre mit dem pépstlichen Kirchensystem aufging, darin
liegt fiir die Zeit um 1517/18 ganz sicher auch ein Neues gegeniiber dem
Bisherigen.

Miinster/ Westfalen. Ernst Kinder.

Markus Mattmiiller, Leonhard Ragaz und der religiése Sozialismus. Eine Bio-
graphie, 1. Die Entwicklung der Personlichkeit und des Werkes bis ins
Jahr 1913. Zollikon, Evangelischer Verlag, 1957. 248 S. Fr. 17.50.

Andreas Lindt, Leonhard Ragaz. Eine Studie zur Geschichte und Theologie des
religiosen Sozialismus. Zollikon, Evangelischer Verl., 1957. 283 S. Fr. 14.80.

Uber Leonhard Ragaz lagen bisher keine umfassenden, Person und Werk
zur Darstellung bringende Arbeiten vor, die Anspruch auf wissenschaft-
lichen Rang erheben konnten. Das ist seit dem Erscheinen der Werke von
Mattmiiller und Lindt anders geworden. Sie bilden den Auftakt zu einer
Forschungsarbeit, von der man im Interesse der Sache nur wiinschen kann,
dafB sie unter Beibehaltung des hohen Niveaus ihren Fortgang finden moge.

Der Historiker Markus Mattmiiller setzt sich zum Ziel, <eine
Biographie» von Leonhard Ragaz zu schaffen. Das ist insofern ein Wagnis,
als ja der fiilhrende Mann der schweizerischen Religios-Sozialen Bewegung



Rezensionen 71

ein groBes autobiographisches Werk hinterlassen hat (Mein Weg, 2 Bde.,
Diana-Verlag, Ziirich 1952). Der Autor ist sich dessen voll bewullt und
bemerkt darum mit Recht, dall sein Unternehmen nur dann wissenschaftlich
zu verantworten sei, wenn es sich auf Aussagen von Ragaz stiitzen konne,
¢<welche den geschilderten Ereignissen niéher stehen als die spéteren bio-
graphischen Aufzeichnungen», mit andern Worten, wenn Materialien beizu-
bringen seien, <in denen der Ragaz der geschilderten Epochen unmittelbarer
zu uns spricht als in der Autobiographies (S.51). In Befolgung dieser me-
thodischen Maxime hat der Verfasser mit bewundernswerter Findigkeit die
entlegensten Quellen aufgespiirt, die Kunde von der Entwicklung der Per-
sonlichkeit und des Werkes von Leonhard Ragaz zu geben vermogen.
Neben dem gedruckten Material, von dem Mattmiiller eine stattliche Zahl
bereits vergessener Zeitschriftenartikel neu ausgegraben hat, werden die
schwer zuginglichen, aber ergiebigen Vorlesungsmanuskripte, Kollegnach-
schriften, Tagebiicher, Briefe usw. sowie Archivakten und Protokollbiicher
verschiedenster Koérperschaften herangezogen. Schon allein die minuzits-
gewissenhafte, auf hochstmogliche Vollstindigkeit zielende Quellensamm-
lung ist erstaunlich und gibt dem Werk den Charakter einer grundlegenden
Untersuchung, auf der kiinftig jeder, der sich ernsthaft mit Ragaz be-
schiiftigen will, wird fullen miissen.

Worin besteht die entscheidende Forderung in der Erfassung der Per-
son und des Werkes von Leonhard Ragaz durch das Buch von Mattmiiller?
Sie ist m. E. vor allem in der ebenso subtilen wie prizisen Darstellung des
Ablosungsprozesses von den liberalen Positionen seiner Zeit zu sehen, den
der neue Wege suchende Biindner Theologe im Akt einer originalen Hin-
wendung zur biblischen Botschaft vom Reich Gottes vollzogen hat (Kap. 2
und 3). Schon der junge Ragaz sah Gott wirksam in der Geschichte, aber —
unter dem bestimmenden Eindruck Hegels und Biedermanns — in einem
¢pantheistischen» Sinne (S.76). Durch den Burenkrieg und seinen Ausgang
wurde ihm erstmals diese Art von Geschichtsglauben problematisch (S. 80).
Er fingt an, «Gott in schirfster Antithese zu vielen historisch gewordenen
Zustinden, zu vielen geschichtlichen Kraften» zu sehen (S.90). Der Wille
Gottes wird also nicht mehr identifiziert mit dem faktischen Geschichts-
verlauf, er tritt ihm vielmehr gegeniiber als in Geschichte und Welt ein-
greifende Macht, als «lebendiger Gott», wie Ragaz von diesem Zeitpunkt
an zu reden anfiingt. «<Von diesem zentralen Punkte aus wurden auch
andere Gebiete in Ragaz’ Theologie umgestaltet> (S.90), vor allem die
Christologie. Jesus Christus wird jetzt wichtig als die erste Einbruchstelle
des lebendigen Gottes in der menschlichen Geschichte (S.174). Damit wurde
der Weg gebahnt zum Bekenntnis zur Gottheit Christi, das Ragaz unzwei-
deutig und dezidiert fiir seine Person vollzogen hat, aber nicht ohne davon
abzuraten, es «als dogmatisches Credo von im Werden begriffenen jungen
Menschen zu verlangen» (S. 175).

Damit hat Mattmiiller in richtiger Erkenntnis des Sachverhaltes das
Inkarnationsgeheimnis ins Zentrum des Glaubensdenkens des zur theolo-
gischen Reife gelangten Ragaz gestellt. Von hier aus mull auch sein «reli-
gioser Sozialismusy begriffen werden. Der Gott, der im Menschen Jesus



72 Rezensionen

von Nazareth, dem Gekreuzigten und Auferstandenen, offenbar geworden
ist, wird weiter offenbar in der sozialen Bewegung bzw. in der nach Ge-
rechtigkeit hungernden Bewegung des Proletariates. So versteht sich dann
der Sozialismus, nicht im Sinne einer Partei-, sondern einer Menschheits-
sache genommen, als Anruf Gottes im geschichtlichen «Kairos». Dal} es der
Verfasser verstanden hat, den sozialen Kampf von Leonhard Ragaz ein-
driicklich vom Zentrum seines Glaubens her zu sehen, ist ein weiteres Ver-
dienst dieser grundlegenden und reichen Studie. Demgegeniiber fallen ge-
wisse Unklarheiten bzw. Unsicherheiten im Ausdruck nicht stark ins Ge-
wicht. Ich denke an Formulierungen wie auf S.126, wo das theologische
Unternehmen von Ragaz der Intention nach als «Weg vom Erlebnis zum
System» beschrieben wird. Ein «System» hat aber der geistige Urheber
der Religitgs-Sozialen Bewegung nicht gewollt, was iibrigens Mattmiiller
auf S. 230 seines Buches selbst feststellen muf.

Geht Mattmiiller historisch-genetisch an Ragaz und sein Werk heran,
so Andreas Lhindt, freilich nicht nur, aber doch im wesentlichen, theolo-
gisch-systematisch. Es geht ihm darum, Ragaz aus der theologischen Situa-
tion seiner Zeit heraus zu erfassen, ihn in seinem Eigentlichen zu verstehen
und sich dabei zu fragen, wo und wie der prophetische Mahner von der
heutigen Theologie und Kirche ernst zu nehmen sei, d. h. wo sie seine Bot-
schaft aufzunehmen haben. Mit andern Worten: es geht hier um die theolo-
gische Priifung von Leonhard Ragaz unter den Gesichtspunkten einer Theo-
logie, die sich Karl Barth verpflichtet weill. Dabei mull dem Verfasser das
hohe Lob gespendet werden, dafl er diese Priifung aus dem Willen heraus
vollzieht, der Person und dem Werk des ganz eigen geprigten Mannes
gerecht zu werden.

Der I. und VIIL Teil der Untersuchung Lindts beriihrt sich in der
Thematik stark mit der biographischen bzw. historischen Darstellung von
Mattmiiller. Die Abschnitte IIT (Gott in der Geschichte), IV (Reich Gottes),
V (Jesus Christus) und VI (Weltliches Christentum) stehen im Dienst der
unter Abschnitt VIII vollzogenen Deutung und Beurteilung der Ragaz’schen
Theologie und stellen weithin Neuland dar.

Dall Lindt die Interpretation der Theologie von Leonhard Ragaz an
Hand der erwidhnten Loci vollzieht, beweist, dal er erkannt hat, auf was
es hier vor allem ankommt. Der Verfasser geht methodisch so vor, daf er
jeweils die Positionen der direkten und indirekten Lehrer in den fraglichen
Punkten umreilit und aufzuweisen versucht, inwiefern Ragaz von deren
theologischem Denken bestimmt ist und inwieweit er eigene, neue Wege
geht. Der theologiegeschichtliche Teil ist sorgfiltig gearbeitet, in seiner
Knappheit zuverlidssig und hochst instruktiv. Er zeigt, wie intensiv sich
Ragaz mit den theologischen und philosophischen Hauptstrémungen seiner
Zeit auseinandergesetzt und die entscheidenden Punkte in seinem Weiter-
denken aufgegriffen hat.

Dagegen sind im Blick auf Lindts Interpretation des spéteren Ragaz
etliche kritische Fragen zu stellen. Vor allem die Frage, ob nicht doch
dessen prophetischer Kampf zu sehr von der ihn begleitenden theologischen
Reflexion, statt die theologische Reflexion von dem ihm auferlegten prophe-



Rezensionen 73

tischen Kampf her gesehen wird. Ragaz hat ja primar sein Werk als einen
prophetischen Kampf verstanden, der ihm wider Willen aufgendstigt wurde.
Seine Theologie ist der intellektuelle Ausdruck eines geistigen Schicksals
und in diesem Sinne existentielles Denken, das sich, obwohl geordnetes Den-
ken, nicht in ein System einfiigen 1ift. Das will natiirlich nicht bedeuten, dafl
es nicht auch als eine Art theologisches System wirken konnte und gewirkt
hédtte, doch das will bedeuten, dafl nicht darin die Eigentlichkeit dieses
ungewohnlichen Denkens zu suchen sei. Methodisch ergibt sich daraus
m. E. die sachliche Notwendigkeit, Ragazens Theologie vom Kairos seines
Kampfes her zu verstehen. Nicht darum hat der umstrittene christliche
Denker die <soziale Bewegung» seiner Zeit auf das «Reich Gottes» hin ge-
sehen, weil das seiner in ihrer Genesis hegelianisch konzipierten Ge-
schichtstheologie entsprochen hiitte, sondern seine Geschichtstheologie hat
ihr spezifisch-ragazisches Geprige dadurch empfangen, dafl er, iibrigens
in steter Konfrontation mit dem Wort der Bibel, in der er wirklich lebte,
die soziale Frage als Frage Gottes und die soziale Bewegung als Bewegung
seines Herrschaftswillens im geschichtlichen Augenblick erfahren mubBte.
Diese Nihe von Geschichtskairos und Willensanspruch Gottes ist denn
auch der Sinn all jener — an sich gefiihrlichen — Aullerungen von Ragaz,
die eine Identifikation von «Sozialismus» und «Reich Gottes» zu enthalten
scheinen. Sie diirfen darum kaum in dem Sinne systematisiert werden (wie
das Lindts Darlegungen, z. B. S.143 f. und S. 197, immerhin nahelegen), daf}
in ihnen der Intention nach, gleichsam als religits-soziales Dogma, Sozia-
lismus und Reich Gottes zusammenfallen. Soweit derartige Tendenzen ge-
legentlich beim spéteren Ragaz vorkommen und soweit sie im Religitsen
Sozialismus Widerhall gefunden haben, hat Lindt mit seinen theologischen
Vorbehalten, die nicht leicht zu nehmen sind, natiirlich in vielen Stiicken
recht.

Mit diesen kritischen Bemerkungen mochte der Rezensent die wissen-
schaftliche Leistung des Verfassers nicht verkleinern, sondern auf die
Schwierigkeiten hinweisen, die sich einer kongenialen Interpretation des
Werkes von Leonhard Ragaz entgegenstellen. Je nachdem Ragaz mehr
von seiner als System verstandenen bzw. millverstandenen Theologie, in der
manche Positionen und Negationen des 19. Jhdts. unverkennbar weiter-
wirken, oder mehr von seinem prophetischen Kampfe her gesehen wird, wird
seine theologische Entwicklung entweder zu einem kontinuierlichen, wenn
auch immer griéllere’ Tiefen erreichenden Prozell oder zu einem diskonti-
nuierlichen, an entscheidenden Punkten zu neuen, die Positionen und Nega-
tionen des 19. Jhdts. bereits schon iiberwindenden Weg. Der Interpretations-
versuch Lindts erfolgt im wesentlichen auf dem Boden der ersten Sicht-
weise. Darum qualifiziert er die Gedankenentwicklung, die den Weg des
fritheren zum spiteren Ragaz kennzeichnet, verschiedentlich als einen Pro-
zely der «Vertiefungy (S. 127 f., 166 f.) oder als eine deutliche Verschiebung
der Akzente (S.1301.).

Obwohl das erst nach Erscheinen seines zweiten Bandes mit Sicherheit
zu entscheiden ist, scheint Mattmiiller in seiner Ragaz-Interpretation der
zweiten Sichtweise zuzuneigen. Gerade diese Spannung zwischen den beiden



74 Rezensionen

bedeutsamen Darstellungen liBt erwarten, dafl die hoffentlich weitergehende
Forschungsarbeit zum Gewinn und Nutzen der Sache, die Ragaz verfochten
hat, eine Abklirung der vorhin aufgeworfenen Frage bringen wird.

Ziirich. Arthur Rich.

Dietrich Bonhoeffer, Gesammelte Schriften, hrsg. von Eberhard Bethge.
1. Oekumene. Briefe, Aufsitze, Dokumente, 1928 bis 1942. Miinchen, Chr.
Kaiser-Verlag, 1958. 550 S. F'r. 24.50.

Eberhard Bethge, Bonhoeffers treuer Freund und Nachlafiverwalter,
hat es unternommen, verstreute und heute unzugéngliche, zum grofien Teil
auch bis jetzt {iberhaupt unversffentlichte Aullerungen Bonhoeffers heraus-
zugeben. Die Ausgabe ist auf vier Bénde berechnet und ist nicht chronolo-
gisch, sondern thematisch geordnet.

Der erste, heute vorliegende Band steht unter dem Stichwort «Oeku-
mene» und enthilt Briefe, Aufsitze und Dokumente aus den Jahren 1928 bis
1944, Inwieweit diese thematische Einteilung und Anordnung gliicklich ist,
wird sich erst beurteilen lassen, wenn alle Binde vorliegen.

Zunichst einmal trigt dieser Band Bausteine hochst wichtiger und
wertvoller Art fiir eine kommende Biographie Bonhoeffers zusammen. Die
Etappen seines Lebens und Denkens werden sichtbar, wobei sich notge-
drungen manches erst durch die weiteren Biénde verbinden und abrunden
wird. Man wird, um die Dokumente dieses Bandes recht zu verstehen, mit
Vorteil daneben den Aufsatz von Jérgen Glenthe] iiber «<Dietrich Bonhoeffer
und die Oekumene>» lesen !; Glenthej war iibrigens auch an den Vorarbeiten
fiir den vorliegenden Band maflgebend beteiligt.

Der Band wird eréffnet mit einer langen Reihe von Briefen an Erwin
Sutz. Dann folgen Briefe und Berichte aus Bonhoeffers erstem Amerika-
Aufenthalt 1930—31. Die Auseinandersetzung des hochbegabten, jungen
deutschen Theologen mit dem Christentum amerikanischer Prigung zeigt
schon da seinen klaren Blick und kritischen Sinn, wennschon seine Re-
flexionen spiiter, als er 1939 wieder «driiben» war, ausgereifter, gerechter,
coekumenischer» sind. Wie stark Bonhoeffer in die oekumenische Aufgabe
und Verantwortung hineingewachsen ist und wie sehr er gerade in dieser
Aufgabe und Verantwortung der geworden ist, der theologisch in Neuland
vorstiel — das zeigt sich in den Dokumenten seiner Titigkeit als Jugend-
sekretir des Weltbundes fiir Freundschaftsarbeit der Kirchen 1931—33.
Hier sticht ein Vortrag <«Zur theologischen Begriindung der Weltbund-
arbeit» hervor, den er 1932 in der Tschechoslowakei gehalten hat. Manche
Gedanken seiner nachgelassenen Ethik klingen da schon deutlich an: das
Anliegen der unbedingten Konkretion, die Ablehnung von «Schépfungs-
ordnungen», der Begriff der «Erhaltungsordnungen», die ihren Sinn nur in
der Ausrichtung und Offenheit auf Christus hin haben. Auch wird es klar,
wie stark Bonhoeffer damals schon mit den schweren Problemen des Frie-
dens und der internationalen Rechtsordnung gerungen hat. Wichtig und
aufschlufireich sind dann die Dokumente, die Bonhoeffer als oekumenischen

1 Die miindige Welt, 2 (1956), S. 116 ff.



Rezensionen 75

Verbindungsmann der Bekennenden Kirche zeigen. Menschlich am ergrei-
fendsten sind sicher die Briefe und Tagebiicher der Amerikareise im Som-
mer 1939, die uns zeigen, wie Bonhoeffer es angesichts des bevorstehenden
Kriegs nicht am sicheren Port in Amerika aushilt, sondern entgegen allem
¢gesunden Menschenverstand» wieder zuriickkehrt nach Deutschland, in den
verzweifelten und scheinbar so ohnmichtigen Kampf der Bekennenden
Kirche. Den Abschlufl des Bandes bilden die wenigen erhaltenen Dokumente
iiber Bonhoeffers Kontakte mit der Oekumene wéhrend des Krieges: seine
1941 mit Visser 't Hooft in Genf verfaliten Gedanken zur Friedensordnung
und vor allem seine Stockholmer Begegnung 1942 als Emissir der Wider-
standshewegung mit dem Bischof von Chichester, iiber die wir uns heute auf
Grund von dessen Berichten (die in dem vorliegenden Band abgedruckt
sind) ein genaues Bild machen konnen.

Wir bekommen durch diesen Band aber nicht nur neue Einblicke in die
Lebensgeschichte und die theologische Arbeit Bonhoeffers, sondern zugleich
stellt er einen bedeutsamen Beitrag dar zur Geschichte der Oekumene.
Bonhoeffer hatte von Anfang an in den oekumenischen Gremien und Tagun-
gen, wo er mitarbeitete, wichtige Fragen und Anliegen zu dullern. Die klare
Grundsétzlichkeit seines Denkens zeigte sich dann mit besonderer Deutlich-
keit und Schirfe, als der Kampf der Bekennenden Kirche in Deutschland
auch die Oekumene in ganz neue, ungewohnte Auseinandersetzungen fiihrte.
Schon das offizielle Geschichtswerk der Oekumene hat es als dringendes
Erfordernis bezeichnet, die Beziehungen zwischen Oekumene und Beken-
nender Kirche einmal historisch zu erforschen und darzustellen. ? Fiir eine
solche Darstellung wird in diesem Bonhoeffer-Band wichtiges Material be-
reitgestellt. Sowohl die Life and Work-Konferenz in Fané 1934 mit ihrer
Solidarititserklirung fiir die Bekennende Kirche (wozu in unserem Band
wichtige Dokumente erschlossen werden), wie der Briefwechsel zwischen
Bonhoeffer und Leonard Hodgson 1935 und 1939 (wo sich zeigt, wie ver-
stindnislos Faith and Order den harten Entscheidungen der Bekennenden
Kirche gegeniiberstand), sind Marksteine auch in der Geschichte der Oeku-
mene. Bonhoeffer hat in seinem Aufsatz: «Die Bekennende Kirche und die
Oekumene» von 1935 die Probleme klar gesehen und gezeigt, wie Bekennt-
niskirche und Oekumene einander gegenseitig nétig hatten.

Der ganze Band zeigt, wie er mit den reichen Gaben seines Geistes und
mit letztem Kinsatz seinen Dienst hier und dort, als deutscher und als
Okumenischer Theologe, getan hat.

Pratteln, Kt. Baselland. Andreas Lindt.

Erik Wolf, Recht des Ndchsten. Ein rechtstheologischer Entwurf. = Philo-
sophische Abhandlungen, 15. Frankfurt a. M., V. Klostermann, 1958. 75 S.
DM 5.80.

Der an der Bibelinterpretation Barths geschulte Rechtsphilosoph Erik

Wolf, Freiburg i. Br., bemiiht sich hier um eine Grundlegung und Zielge-

bung fiir alles Rechtsdenken aus der christlich-theologischen Lehre von der

2 Ruth Rouse & S. Ch. Neill (ed.), A History of the Ecumenical Move-
ment 1517-1948 (1954), S. 575 Anm. 1.



76 Rezensionen

<«Gerechtigkeit Gottes». Weder die «Zweckgerechtigkeity> der Positivisten,
noch die «Vernunftgerechtigkeit> der siikularen Naturrechtler, noch die
<«Ideengerechtigkeit» der Neokantianer, noch die «Daseinsgerechtigkeit» der
Existenzialisten, noch die «Situationsgerechtigkeit» der Humanisten vermag
ihn zu iiberzeugen als Theorie vom «wirklichen Recht». Denn nur, «wo in
konkreter Nihe der lebendige Nichste im Menschen gefunden und fiir ihn
entschieden wird», komme soziales Dasein von Grund auf in Ordnung
(S.15). Nur das Recht nimlich, welches im biblischen Doppelgebot der Liebe
aufgezeigt ist, konne als «wirkliches Recht> angesprochen werden. Seine
Elemente aber seien «Personalitit und Solidaritit>. — «Personalitiit ist das
Urrecht vor allen Grundrechten» (S.16). Jeder miillte jedem der Nichste
bleiben kénnen — auch <«als» («Alssein» im Unterschied zu «Selbstseiny)
Soldat, Beamter, Funktionfir oder Inhaber sozialer Machtpositionen (S. 26).
Hat doch Gott Jeden zur Verwirklichung der Gottebenbildlichkeit erschaf-
fen und berufen. Das begriindet die Menschenwiirde, d. h. die Personalitit
aller, die Menschenantlitz tragen; zugleich auch ihre Solidaritit. So kénne
ein Jeder fiir Jeden konkret Nichster werden, aber nicht gleichzeitig allen
es sein . .. «Gott fiigt die Begegnung der Einzelnen wie der Gemeinschaften
je an bestimmten Orten zu seiner Zeit» (S.30). Allerdings kennt den Nich-
sten nur der Christ; er sieht (Gleichnis vom barmh. Samariter) «in der
objektiven Angewiesenheit auf einander... Gottes Zeichen dafiir, dal} ein
Mitmensch oder Mitvolk dem andern zum Nichsten bestimmt und anvertraut
ist> (S. 34).

Dieses gehaltvolle, mit einem unverhiltnismifig grofen gelehrten Ap-
parat versehene Schriftchen deklariert sich selbst als «rechtstheologischer
Entwurfs. Es legt seinen Ausfiihrungen stillschweigend den axiomatischen
Satz zugrunde: der trinitarische Gott ist Ursprung des Rechtes. Wolf weil}
genau, daB er dabei «selbstherrlicher Autonomie entsagt» (S.34), sich von
der Bibel unterweisen l140t. Darin aber bekundet sich die nicht aprioristische
Abhéngigkeit eben seiner Offenbarungstheologie, die dennoch — nach be-
rithmten Vorbildern — kiihn genug ist, als Wissenschaft aufzutreten, ob-
zwar sie (genau gesehen) christlich gnostische «Disciplina», nicht aber
«Scientiay ist. In Wahrheit némlich ist Wolfs Axiom ein Postulat, genauer:
ein regulatives Prinzip, ein Ideal. Und zwar ist sie hier durchaus am Platz,
denn Jurisprudenz bemiiht sich um das, was im sozialen Sein — sein soll.
Allerdings nur enge Anlehnung an den Sprachgebrauch der Bibel, wo Zorn
und Liebe des Schipfers und gebietenden Herrn «Gerechtigkeit Gottes» ge-
nannt wird, ermoglicht es dem Verfasser, per analogiam entis seine metano-
mistische Rechtstheorie zu entwerfen. Leibniz schon hatte, meint er, dhn-
liches angedeutet in seiner «disciplina iuris naturae et gentium (!) secun-
dum disciplinam Christianorumy.

Wien. Erwin E. Schneider.

F. E. Mayer, The Religious Bodies of America. Saint Louis, Missouri, Concor-
dia Publishing House, 1954. XIII + 587 S.

Zunichst fiir die Studenten der lutherischen Missouri-Synode geschrie-
ben, vermittelt diese umfassende nordamerikanische Symbolik ein auffal-



Rezensionen 77

lend sachliches, einsichtsvolles und wohldokumentiertes Bild der vielen
Konfessionen in USA. Gewicht wird immer gelegt auf den geschichtlichen
Ursprung und das theologische Wesen der Bewegungen. Einzelheiten kann
ich nicht diskutieren. Doch scheint mir, die Church of England sollte zu
einem prinzipiellen Platz in der Darstellung aufriicken, denn aus einer
Opposition zu ihr sind grofle amerikanische Gemeinschaften entstanden.

Basel. Bo Reicke.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau.

Schweiz. Evangelisches Missions-Magazin 102, 4 (1958): J. E. E. Scher-
rer, Vor hundert Jahren. Werk-Missionare auf den Sangihe- und Talaud-
Inseln (150—164); U. Bachmann, Alfred Saker. Seine Bedeutung als Mis-
sionspionier in Kamerun (165—180). Internationale kirchliche Zeitschrift 84,
4 (1958): S. Zankow, Die Bulgarische Orthodoxe Kirche in Geschichte und
Gegenwart (189—208); B. A. van Kleef, Franciscus Dominicus Meganck,
1684—1775 (209—247). Judaica 14, 4 (1958) : J. Jocz, The Invisibility of God
and the Incarnation (193—203); B. von Maydell, Vom «Stern des Bundes»
zum «Stern der Erlosungs. Kabbalistische Elemente im Weltbild S. Georges
(211—215). Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz 114, 24 (1958) : A. Mett-
ler, Konrad Grebel und die Anfiinge des Tiufertums (370—372). Neue Zeii-
schrift fiir Missionswissenschaft 14, 4 (1958): G. St. Hilaire, Julius Jetté,
S.J., Language and Ethnology Scholar of the Yukon (241—252); J. Wicki,
Die ersten offiziellen Berichterstattungen in Europa aus den iiberseeischen
Missionsgebieten der Gesellschaft Jesu, ca. 1553—1577 (253—266) ; A. Ziiger,
die katholische Kirche auf Formosa (276—296); A. Villanyi, Le laicisme
francais contre les missions (297—303). Reformatio 7, 11/12 (1958): K. v.
Fischer, Geistliche und weltliche Musik (654—670); K. Fueter, Das erste
protestantische Missionsunternehmen 1556 bis 1558 (677—689). Revue de
théologie et de philosophie 8, 4 (1958): H.-L. Miéville, A propos de 'axiome:
Tout est possible & Dieu (241—249); Ch. Masson, Immortalité de 'ame ou
résurrection des morts ? (250—267); P. Bonnard, L’église corps de Christ
dans le paulinisme (268—282); J.-C. Piguet, Les ceuvres récentes de Martin
Heidegger (283—290). Zwingliana 10, 10 (1958, 2): G. W. Locher, Huldrych
Zwinglis Botschaft (591—602); L. von Muralt, Geschichte des Protestan-
tismus in Stadt und Land Luzern (602—613); A. Moser, Die Anfinge der
Freundschaft zwischen Zwingli und Okolampad (614—620).

Belgien. Nouvelle revue théologique 80, 9 (1958): R. Laurentin, Les
interrogatoires de Bernadette. Etude critique, IT (899—933); A. Godin,
L’accueil dans le dialogue pastoral (934—943); P. Damboriena, Protestan-
tisme latino-américain 1958, I (944—965). 10: J. Dupont, «Ceci est mon
corpsy, «ceci est mon sang» (1025—1041); J. Masson, Fonction missionnaire,



	Rezensionen

