Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 15 (1959)
Heft: 1
Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszellen.

Quod oculus non vidit, I Cor. 2, 9.

Les lecteurs de la revue ont pu lire récemment un intéressant article
de P. Prigent consacré & I'histoire de cette citation dans 1 Cor. 2, 9.1

Nous voudrions verser au dossier constitué par 'auteur un texte peu
connu et qui confirme ses vues. Il s’agit d'un passage des Antiquités du
Pseudo-Philon. Nous possédons une traduction latine de ce pseudépigraphe,
derriére laquelle on discerne sans peine un texte grec qui devait lui-méme
étre la traduction d'un original hébreu. I’écrit est postérieur & la destruc-
tion du Temple de Jérusalem par Titus, en 70 ap. J.-C., et provient sans
doute d’un cercle juif hétérodoxe que nous qualifierions volontiers d’essé-
nien. 2

Dans un contexte trés différent de celui de I'épitre paulinienne, nous
lisons, Ps. Phil. Ant. 26, 12-14 : 3

(12) Et dixit Deus ad Cenez: Accipiens lapides istos pone eos in
arca testamenti Domini cum tabulis testamenti, quas dedi Moysi in Oreb, et
erunt ibi cum his donec exurgat Iahel, qui edificet domum in nomine meo,
et tunc ea proponet ante me supra duo cherubin, et erunt in conspectu meo
in memoria domui Israel. (13) Et erit cum impleta fuerint peccata populi
mei, et ceperint inimici potentari domui ipsorum, accipiam ego lapides
istos, et illos priores una cum tabulis, et reponam ea in locum unde ab
initio prolata sunt. Iit erunt ibi quousque memor sim seculi, et visitabo
habitantes terram. Et tunc accipiam et istos et alios plures valde meliores,
ex eo quod oculus non vidit nec auris audivit, et in cor hominis non ascendit,
quousque fieret tale aliquid in seculo... (14) Et surrexit Cenez, et dixit:
Ecce quantum bonum fecit Deus hominibus, et propter peccata eorum omni-
bus his defraudati sunt.

Le Pseudo-Philon associe en une seule et méme citation Es. 64, 3 et
65, 16. Cette combinaison, comme l'avait déja remarqué Thackeray 4, est
celle que connait I'apdtre. Or, Paul ne peut avoir cité les Antiquités qui
lui sont postérieures et, par ailleurs, le Pseudo-Philon ignore tout du chris-
tianisme en général et des épitres pauliniennes en particulier. 11 faut donc
admettre que cette citation composite était connue, aux alentours de l'ére
chrétienne, de certains milieux juifs dont dépendent, & la fois, Paul et le
Pseudo-Philon.

Il y a plus. Le verset 14, en faisant allusion au « bien que Dieu a fait

1P.Prigent, Ce que 'eil n’a pas vu. 1 Cor. 2, 9 : Theol. Zeitschr.
14 (1958), p. 416-429. ’

2 Cf. P.Riessler, Altjiidisches Schrifttum auperhalb der Bibel (1928),
p. 1315.

3kd. G. Kisch, p. 187-188.

4 H St J. Thackeray, The Relation of St.Paul to Contemporary
Jewish Thought (1900), p. 243-244.



52 Miszellen

pour les hommes », semble avoir conservé la trace d'une formule analogue
a la deuxiéme partie de la citation paulinienne qui évoque «tout ce que
Dieu a préparé pour ceux qui I'aiment». Les affinités de Paul et d'une
certaine tradition juive n’en sont ici que plus nettes.

Strasbourg. Marc Philonenko.

Neue Hebel-Literatur.

Als Auftakt zu der zu erwartenden Jubildumsliteratur iiber den ale-
mannischen Dichter J. P. Hebel diirfen wir bereits eine Neuauflage der ab-
schlieffenden Briefausgabe von W. Zentner ! und einen bei aller Knappheit
sehr eigenstindigen ¢Versuch zum Freilegen des echten Hebelbildes» von
E. Meckel, also eine Deutung von Hebels Wesen und Werk als einem Gan-
zen 2, begriillen.

Dr. Wilhelm Zentner ist neben Prof. W. Altwegg, dem Biographen He-
bels, der wohl beste Hebelkenner. Seine lebenslange Forschungsarbeit macht
ihn zum besten Erlduterer der vielen Einzelheiten, die die Briefe andeuten
oder voraussetzen. Die neue Ausgabe bringt darin weiteren Fortschritt, zu
dem andre Kenner beigetragen haben. Besonders hat die Datierung vieler
Briefe aus Dr. Rudolf Fechts genauer Kenntnis der Wetterverhiltnisse in
der Oberrheinebene zu Hebels Zeiten viel Gewinn gezogen.

Auch fiir die Nachweisung von Hebels klassischen Zitaten ist viel ge-
schehen, doch immer noch nicht durchgingig. So ist in der bisher unge-
druckten gutachtlichen Aullerung zu einem Disziplinarfall, Nr. 143, das
Ovid-Zitat (ingenuas) didicisse fideliter artes nicht als solches bezeichnet.

Bei den sehr hidufigen biblischen Zitaten oder Anspielungen fehlt aber
jede Hilfe. Fiir die meist pastoralen Briefempfinger war sie entbehrlich.
Fiir den heutigen Leser geht jedoch manche Pointe verloren. So sagt im
gleichen Disziplinarfall, 129, an Hitzig, der untersuchende geistliche Rat
dem Verklagten, <er werde seine Relation mit den Worten schliefen: Mir
hast du Arbeit gemacht in deinen Siinden, und hast mir Mithe gemacht mit
deinen Missethaten». Dieser «ldchelte und bat ihn, nun fortzufahren». Es
wire schade, wenn, wie nicht anders zu erwarten, dariiber einfach wegge-
lesen wiirde. Das Zitat ist Jes. 43,24 b, und die erbetene Fortsetzung lautet:
Ich, ich tilge deine Ubertretungen um meinetwillen und gedenke deiner
Siinden nicht. Ohne diesen Nachweis ist die Geschichte um ihren Sinn ge-
bracht (Hebel schildert den Verklagten als feinsinnig und gebildet). In 131,
an Hitzig, in gleicher Sache, ist <Er freut sich angethan zu werden mit den
Kleidern des Heils und dem Rock der Gerechtigkeit» aus Jes. 61, 10. Das
sind nur Proben. Diese Unterlassung sollte iiberall gutgemacht werden,

1 J. P.Hebel, Briefe. Gesamtausgabe, hrsg. und erldutert von W. Zentner,
1—2. Karlsruhe, C. F. Miiller, 1957. 949 S. DM 19.—.

2 E. Meckel, Umril} zu einem neuen Hebelbild. Ein Versuch: Schriften-
reihe des Hebelbundes Lorrach, 6 (1957), S. 7—15.



Miszellen 53

und zwar nicht nur in den Briefen, sondern auch in den Werken. Der
Leser von heute braucht das notwendiger als Hebels Zeitgenossen.

Das gilt besonders fiir die Biblischen Geschichten.3 Einmal ist hier
Hebels Auswahl aus der Bibel bezeichnend. Also sollte zu jeder Geschichte
angegeben werden, auf welche Kapitel und Verse der Bibel sie sich stiitzt.
Das ergibe ein plastisches Bild des Ubergangenen. Noch wichtiger ist der
Nachweis aber bei den hiufig als Deutung oder Zusammenfassung einge-
streuten Anfiithrungen aus andern Teilen der Bibel. Sonst bleibt Hebels
Absicht damit und die Feinheit der Kombination dem Leser verborgen, und
das tut dem vollen Verstindnis Abbruch. An Hand der Konkordanz ist das
leicht nachzuholen.

Selten finden sich noch offenbare Lesefehler. In den gleich stilisierten
Eingaben 2 und 3 an den Markgrafen ergibt der Vergleich die Berichtigung.
Die Unterschrift ist beidemal durch einen Relativsatz eingeleitet. Also mufl
es in 3 statt «da ich» wie in 2 «der ich» heillen. Endlich wire man dankbar,
die mit 137, an Hitzig, gesandte «<neue Recension der all. Ged. in der Halli-
schen Zeitung» nicht nur nachgewiesen, sondern mindestens im Auszug
mitgeteilt zu sehen, weil Hebel sie fiir die verstindnisvollste erklirt. Auch
in den Werkausgaben sollte eine Zusammenstellung der wichtigsten An-
zeigen, darunter Goethes und Jean Pauls, mdoglichst im vollen Wortlaut
der wesentlichen Partien, zu finden sein. Diese Anregungen mochten Zent-
ners Ausgaben noch vollkommener machen helfen.

Dr. Eberhard Meckel in Freiburg, der seit zwanzig Jahren iiber Hebel
arbeitet und mehrfach Ausgaben veranstaltet hat, bietet seine Festrede zum
Hebeltag 1957 beim «Schatzkistlein». Manchem gegeniiber, «was so landauf,
landab gemeinhin gehebelt wird» und «zum meisten mit Hebel nicht eben
mehr viel zu schaffen» hat, dringt er darauf, durch alle Ubermalungen auf
das echte Hebelbild durchzustoflien, Mann und Werk als Ganzheit zu erfassen
und «das Unbequemey dabei nicht von vornherein auszuschlielen. Als Bei-
spiel wihlt er «die Frage nach Hebels Religiositit, nach seinem Glauben
iiberhaupty, und nach deren Bedeutung fiir sein Wesen und Werk. Die
Theologie dieses Kirchenmanns diirfe nicht einfach beiseite gelassen wer-
den. Erst dann diirfe man hoffen, den ganzen Mann zu sehen und zu ver-
stehen.

Damit hat Meckel villig recht. Der theologische Beitrag zum Gesamt-
bild steht noch aus, und wir diirfen dem ,Laien’ dankbar sein, daf} er tapfer
«ein hesonders heilles Eisen» anfalit. I'rithere Herausgeber, wie besonders
E. Keller, waren vom Geist des humanistischen Gymnasiums getragen, an-
dere zuviérderst von dankbarer Hingabe als Stammesgenossen. In Meckel
kommt nun das gliubige Gemeindeglied der Nachkriegszeit mit seinen durch
die letzten Jahrzehnte bestimmten Wertungsmafistiben zu Wort. Thm zeigt
<Hebels ungewodhnliche Lebensleistung einen Mann, der recht lange in rela-
tiver Spannungslosigkeit verharrte, um dann mitten in die Spannung zu

3 So der Titel der Druckausgaben. Hebel gebraucht in den Briefen an
Cotta stets, und in den Widmungsbriefen iiberwiegend, den Singular. Nur
die Erstausgabe und die Vierte (1834; 21838) haben ‘Biblische Erzihlungen’.



54 Miszellen

geraten, sie schlieBlich mit Hilfe der Poesie herrlich zu iiberwinden, ein
Vorbild als Mensch und Christ, wozu er sich weniger auf geistlichem, son-
dern wesentlich auf dichterischem Wege hinfand». Allzulange im Rationa-
lismus festgehalten, kommt er zum Durchbruch. Die Natur, der Geist, «der
lange vernunftgemil vergewaltigte», riichten sich: «er mufite dichten...
ein tief religioser Mensch, aber kein gliubiger Mensch im fritheren Sinn
mehry. Meckel erschiittern viele Stellen. Drei hebt er heraus: 1. den Traum,
wie Jesus ihn forschend anblickt; 2. das Bekenntnis zum Polytheismus (an
Hitzig); 3. die Stelle aus <Glaube und Vergeltung», dall Gott dem, der nicht
glauben kann, wie gerne er mochte, gniidig sein werde. Darin sieht Meckel
Zeugnisse des Zusammenbruchs, aus dem Hebel die Kalenderarbeit gerettet
habe, deren Betonung der ,Ordnung’ dem eignen Gewissen den Spiegel vor-
halte. Diese Dichtung iiberwand seine Gefihrdung, bis er «ganz schlicht
aus dichterisch wiedergewonnener Glaubensniihe die Bibel Kindern, Heran-
wachsenden erzihlen konnte». Erst wenn Forschung den Dichter und Theo-
logen in der Einheit sehen gelehrt habe, werde seine Gréle und Vorbild-
leichkeit deutlich.

Auch dieser letzte Satz ist richtig. Zu dem Weg, auf dem er erreicht
wird, ist aber manches zu erinnern. Walter Muschg schlof} einst in dieser
Zeitschrift seine Anzeige des Gotthelf-Buchs von E. Buess mit dem Satz:
«Ein Dichter von seiner Art und seinem Rang wird man nicht aus unan-
gefochtenem Glauben, nicht aus ungetriibter Harmonie, nicht aus unerschiit-
terlicher Geborgenheit.» * Auch Hebel gegeniiber verschlieft es den Zu-
gang, wenn man ihn unbesehen am eignen Hochbild des Glaubens milit.
Bei aller Gegenwartsnidhe seines Schaffens steht er zeitlich und geistig
noch weiter von uns ab als Gotthelf. Hier kann darum nur geschichtliche
Betrachtung vor voreiligen Konstruktionen bewahren. In Hebels formativen
Jahren gab es keine vollméchtig lehrende Kirche, wie wir sie seither wie-
der haben kennenlernen. Da geschah, etwa seit Leibniz, Besinnung neben,
fast auBerhalb, der Kirche, und diese hatte dann das alles erst einmal zu
verarbeiten, ehe die Ergebnisse sikularisierten Denkens umgebildet wieder
in die Kirche <heimyfanden, woher sie letzten Endes stammten. Das sollten
wir von der Idealismusforschung gelernt haben und uns demiitig der Wirk-
lichkeit beugen, die nicht ohne Gott geschah. Die Theologie der Reformation
wurde ja noch zu Luthers Lebzeiten an entscheidenden Stellen aufgegeben,
und dieser Abfall wirkte sich immer weiter aus. Nun, da lingst die rechte
Leitung fehlte, konnte es sich nur um miihsame, aber redliche Versuche
handeln, all das zurechtzubiegen, was man in seiner urspriinglichen Aus-
richtung nicht mehr verstehen konnte. Und in dieses ehrliche Miihen des
Fiduzialglaubens wirkte immer wieder ldhmend das Drohbild der fides
quae creditur als unerfiillbarer Pflicht herein.

Das ist bei Hebel ganz deutlich in der ersten von Meckel angefiihrten
Stelle, dem Traum. Man mufBl nur auf die Einzelheiten achten und sie in
den rechten Zusammenhang stellen. Zum 3. Juni 1812 sind drei Triume
aufgezeichnet. Im ersten gesellt sich zu ihm seine Mutter aus dem Grabe

4 'W. Muschg in Theol. Zeitschr. 5 (1949), S. 72.



Miszellen 55

und bleibt <kalt und untheilnehmend» gegen seine Liebesbezeugungen. Fin
Ortswechsel und eine gelderpressende Frauensperson, die dann, «ohne sich
verwandelt zu haben, ein Mannsbild» war, kommen hinzu. «In der nim-
lichen Nacht speiste ich mit Christus und den Aposteln, letztere waren lau-
ter Herrnhuter. Ich hesorgte immer, Christus méchte mir ansehen, dal ich
nicht kauscher im Glauben sei. Ewald war auch dabei und bekam eine evan-
gelische Mission nach Salzburg und Malta.» Es folgt ein harmloserer Traum.
Das Verhiltnis zu Ewald hat eine Geschichte. Aus der Ferne hatte Hebel
in ihm etwas wie einen zweiten Jung-Stilling gesehen, den er als ein rechtes
Gotteskind aufs hochste verehrte, ohne seine Triume ernst zu nehmen. Die
Anzeige von Ewalds Berufung nach Heidelberg an Hitzig, 137, schliel}t er
mit einem trinitarischen Segenswunsch, und der Briefnachtrag beginnt: <Es
war das Auf- und Wiederzuschlielen dieses Briefes werth, dall KEwald...
nach Heidelberg kommt.» Und doch hatte das erste Treffen Hebel enttiuscht.
Er hatte Ewald mit hochsten Erwartungen entgegengesehen. «Da trat er
herein... ein Mann... von dem man in den ersten par Minuten sagen
kann, er verbirgt seine innere Gestalt und Farbe... Ich glaube, daf
wir alle den wirklichen, aber nicht den wahren D. Ewald gesehen habeny,
117, an Hitzig. Hebel hatte eine Wirkung erwartet, wie von <anderen Ge-
weihten vom heiligen Reich Gottes», und schlieft den Bericht iiber seine
erste Begegnung mit dem noch ungekannten Stilling an. «So einer, dachte
ich, ist dieser Mann (Stilling) — und ich wire auch gern so einer.» 1809 ist
Hebel so weit, an Hitzig, 252, dies Bild Ewalds zu berichtigen: <Er will
kein Felsenmann, kein Schwirmer, kein Herrenhuther, kein Martyrer sein.»
Durch den Traum befreit sich Hebel endgiiltig, erst 1812, von der anempfun-
denen Ubergeistlichkeit durch das groteske Bild der Herrnhuterversamm-
lung der Apostel. Dazu gehort die phantastische <evangelische Mission nach
Salzburg und Malta», und gewill ebenso die in recht ldfilicher Sprache be-
richtete Glaubenspriifung. Der Christus in dieser Umgebung war nicht der
Herr, den Hebel lieb hatte.

Meckels zweite Stelle ist aus dem gleichen Brief an Iitzig, 252, von
1809. Wie weise nimmt Hebel Abstand von «unserm dermaligen philosophi-
schen Gotty! <Er steht, fiirchte ich, auf einem schwachen Grund, nemlich
auf einem Paragraphen, und seine Verehrer sind vielleicht die thorichtsten
Gotzendiener, denn sie beten eine Definition an, und zwar eine selbstge-
machte. IThr Gott bleibt ein ewiges Abstractum und wird nie concret.» Das
ist einfach richtig und palit so gut auf die nachlutherische Orthodoxie mit
ihrer Riickkehr zur Scholastik als auf den Rationalismus — und zu Lu-
thers Urteil: Deus pictus et fictus philosophorum non est Pater Iesu
Christi. Der Nachdruck liegt auf <konkret». Das liegt hinter der Rede vom
Polytheismus. Hebels Religion braucht Verwurzelung, und die findet sie in
dem geheimnisvollen Einklang von Wiesental und Paléstina.

Endlich die dritte Stelle. In ihr dringt sich der statische Glaubensbe-
griff als eines gesetzlich auferlegten Komplexes metaphysischer Sétze in
den Vordergrund, und Hebel wird seiner auf fiduzialem Wege Herr. Klarer
und unangreifbar hiitte er Mark. 9, 24 anfithren konnen, wo ein Vater mit
Trinen schrie: «Ich glaube, lieber Herr; hilf meinem Unglauben!»> Wie-



56 Miszellen

wohl Lessings Sprache redend, ist Hebel auch hier Luther nicht fern. Das
Gemeinsame ist iiberall der gesunde Bauernsinn, der Verstiegenes abweist
zugunsten der schlicht-biblischen Realitiit.

Was Meckel die ,Spannung’ nennt, deren Lisung etwas wie eine Abkehr
von Irrwegen sei, ist in Wahrheit die jahrzehntelange Aufstauung, der der
Abschied von der Jugend und das Missen der Heimat endlich die Schleusen
6ffnet. Nun ergiefit sich der Strom des kiinstlerischen Schaffens. Nun be-
kommt das lange Warten seinen Sinn. Hier, wenn irgendwo, darf man den
Grund vermuten, aus dem Hebel den Schritt in die Ehe nicht tat. Das ist
kein Posten fiir Meckels hichst zweifelhaftes Schuldkonto. Hebel war nir-
gends ein Versager. Er hatte seinen eignen Lebensrhythmus, und sein Weg
ging, weil Zeitmoden seinen Kern nicht antasteten, nicht durch Krisen. Da-
gegen spricht schon die Tatsache, dafl er iiberall Harmonie verbreitete, im
Kreis der Freunde wie der Schul- und Kirchenkollegien. Der Mensch und
das Werk stromen die gleiche Gesundheit und Fréhlichkeit aus, sie zeigen
sein grolles giitiges Herz, das Liebe und Freude sucht und spendet.

Auf Meckels gute Fragen suchten wir bessere Antworten zu geben,
einig mit ihm, dall die Theologen Hebel ernster nehmen und die Hebel-
freunde den Theologen in ihr Bild einbeziehen miissen, und dankbar fir
seinen Aufruf.

Cambridge. Peter Katz.

Literatur zur Dogmatik.

Zu den vielen Schriften iiber dogmatische Probleme, die die Redaktion
in der letzten Zeit erhielt, gehort an erster Stelle eine 1955 erschienene
<«Dogmatik» von Hermann Diem.! Sie zeigt den Weg der Dogmatik «zwi-
schen Historismus und Existentialismus» auf. Allerdings ist der Titel irre-
fiilhrend, denn man wiirde die Ausarbeitung einer Dogmatik als theolo-
gischer Disziplin erwarten. Dem ist nicht so. In derselben vorziiglichen Art
und Weise, wie Diem in «Theologie als kirchliche Wissenschafty iiber die
aktuelle Situation im Gesprich iiber die Frage nach dem Verhiltnis zwi-
schen Schrift und Tradition orientiert hat, wird in diesem Buch die Spann-
weite zwischen dogmatischer und biblisch-exegetischer Theologie abge-
messen. Namentlich geht es um das Verhiltnis zwischen Historie und
Geschichte und die damit verbundene Beziehung zwischen einer existentiel-
len und einer dogmatisch-geschichtlichen FForm der Verkiindigung. Diem
versucht die Spannung in der Weise zu losen, dall «die dogmatische Wahr-
heit die existentielle insofern einschlielt, als der Wille Gottes erst in der
durch den Heiligen Geist gewirkten Existenz des Glaubenden zu seinem

! Hermann Diem, Theologie als kirchliche Wissenschaft. 2. Dogmatik.
IThr Weg zwischen Historismus und Existentialismus. Miinchen, Chr. Kaiser-
Verlag, 1955. 317 S. DM 15.—.



Miszellen 57

Ziel kommt, und so der Ring zwischen Gott und dem Menschen durch Gott
selbst geschlossen wird» (S. 251). Dall man diesen Satz nicht umkehren darf,
so dal} die existentielle Méglichkeit auch die dogmatische in sich schlielle,
ist eine Wahrheit, die wir in unserer im gleichen Jahr erschienenen Theo-
logischen Erkenntnislehre auszufiihren versucht haben. Wir méchten diese
«Dogmatik» jedem Theologie-Studenten um der klaren und eindringlichen
Orientierung willen empfehlen.

Bis die franzosische Ubersetzung der Barthschen Dogmatik vollendet
sein wird, wird noch viel Wasser durch die Rhone flieRen. Deshalb ist es
sehr zu begriiflen, dal} der Genfer Dogmatiker Auguste Liemaitre 1954 unter
dem Titel Foi et vérité eine «Dogmatique protestante» verdffentlichte, die
den franzdsischsprechenden Studenten und Gemeindegliedern iiber den
gegenwirtigen Stand protestantisch-dogmatischen Denkens orientieren
kann. 2 Wir haben es hier auch keineswegs mit einem Versuch zu tun, der
sich einseitig auf Karl Barth konzentriert, denn die Barthsche Auffassung
iiber die Offenbarung kommt Lemaitre zu formell vor: «Barth va jusqu’a
dire, que I'histoire sainte, la morale, la piété que contient la bible, ne nous
disent rien de Dieu» (p.31). So aber greift die Gottesoffenbarung nicht
geniigend in die Wirklichkeit des Gliubigen hinein. Lemaitre will seine
Dogmatik begriinden auf einer «interprétation psychologique et intérieure
de la certitude religieuse, fondée dans une action de I’Esprit de Dieu dans
I’homme et sur ’homme» (p.32). Insofern steht die Auffassung Lemaitres
Schleiermacher, Sabatier und Herrmann néher als Barth. Nachdem in einer
Einleitung die Begriffe der Offenbarung, der Heilsgeschichte, der Gottes-
erkenntnis und der Tradition kurz erldutert wurden, folgt die eigentliche
Behandlung des Stoffes in 7 Kapiteln: 1. Die Gotteslehre nach der Bibel und
Attribute Gottes; 2. Gottes Handeln in der Natur: Schépfung, Vorsehung,
Wunder; 3. eine biblische Anthropologie: Urstand und Siindenfall; 4. die
Christologie, wobei eine kritische Abhandlung sich gegen Bultmanns Ver-
such der Entmythologisierung richtet; 5. Heil und christliches Leben, wobei
die psychologischen Elemente der Reue und der Bekehrung mindestens so-
viel Aufmerksamkeit auf sich lenken als die der Rechtfertigung und Er-
wihlung; 6. Die Lehre von der Kirche und den Sakramenten; 7. die christ-
liche Hoffnung. Das Buch mutet in der klargeschriebenen Art sehr sympa-
thisch an und ist als Einfiihrung in die Dogmatik besonders empfehlens-
wert. Es gibt keine iiberladene Auseinandersetzung mit anderen theolo-
gischen Systemen, obschon es die Diskussion mit Zeitgenossen keineswegs
vermeidet. Die Fragen, die Karl Barth seinem fritheren Lehrmeister Herr-
mann gestellt hat, tauchen bei der Lektiire gewill wieder auf, und doch wird
deutlich, daB sich das Anliegen Schleiermachers und Herrmanns nicht ein-
fach iibersehen lif}t. Dall Lemaitre diesen Faden wieder aufgenommen hat,
ist von Bedeutung. Es wird der franzosischen protestantischen Theologie
einen Ausgleich gegen eine extrem dialektische Fassung schenken konnen.

Dogmatische Arbeit wird auch in der Neuen Welt geleistet. Die Doktor-

2 Auguste Lemaitre, Foi et vérité. Dogmatique protestante. Genéve,
Labor et fides. 1954. 544 S.



58 Miszellen

Arbeit von Hans Hofmann iiber «Die Theologie Reinhold Niebuhrs», 1954,
legt davon Zeugnis ab.?® Allerdings ist die Arbeit Niebuhrs namentlich aus
einer anthrophologischen Perspektive geschrieben und gilt der Begegnung
christlicher Existenz mit der Gesellschaft des modernen Lebens. Die Auf-
gabe, die sich der Autor gestellt hat, ist somit eine bescheidene. Er mochte
dem Leser bloR «eine Seekarte iiber die Theologie Niebuhrs an die Hand
gebeny. Das ist nun tatsdchlich auch geschehen. Wer sich iiber Niebuhrs
Lehre vom Menschen und von der Siinde ein zuverlissiges Referat wiinscht,
findet in Hofmann einen guten Fiihrer. Das bedeutet zugleich, dal} kri-
tischere Arbeit eingesetzt werden muB, um wirklich an die Stellung Nie-
buhrs in der heutigen Theologie heranzutreten.

Der Einflull Kierkegaards auf die moderne Theologie wird immer er-
heblicher. Es ist deshalb begriifenswert, dall wir uns im «Symposium Kier-
kegaardianum» die Vortrige zu eigen machen konnen, die anldfilich der
Jahrhundertfeier des Todestages Stéren Kierkegaards 1955 in Kopenhagen
gehalten wurden. ¢ Die 29 Vortrige stammen von bekannten Kierkegaard-
Forschern und befassen sich mit nahezu allen wichtigen Aspekten des
Denkens Kierkegaards. Gerade die gebotene Kiirze der Vortrige hat die
Verfasser gezwungen, sich pragnant und sachlich zu &ullern, wobei es aller-
dings auch interessant ist, die Steckenpferde der einzelnen Autoren, Diern,
Anz, Holm, Mesnard usw., gleich wie in Schnellzeichnung dargestellt zu
sehen. Wie unerschopflich die Kierkegaard-Forschung iiberhaupt ist, wird
in diesem Sammelband iiberzeugend bewiesen. Besonders hat es uns beein-
druckt, wie iippig die skandinavische Literatur zu dieser Thematik ist. Kin
wichtiger Teil der Kierkegaard-Forschung bleibt leider demjenigen ver-
schlossen, der diese Sprachen nicht beherrscht. Wir sind deshalb besonders
dankbar fiir die Abhandlung Niels Thulstrups: Ziele und Methoden der
neuesten Kierkegaard-Forschung mit besonderer Berticksichtigung der
skandinavischen. Aullerdem wollen wir als Beitrige, die uns aullergewdéhn-
lich interessieren, nennen, Johannes Sleks Aufsatz iiber Kierkegaards Be-
stimmung des Begriffes «Gottes Wort» und See’s in die Tiefe bohrende Fr-
orterung iiber den ¢«Quidam des Experiments als religiosen Typus». Es ist
klar, dafl dieser Sammelband fiir jeden Leser Kierkegaards eine Fiille an
Material und eine gewill manchmal etwas kaleidoskopische, aber auch in-
struktive Einfithrung in die Gedankenwelt des grolen Kopenhageners ent-
halt.

Von Kierkegaard zu Gabriel Marcel ist blo} ein Schritt, obschon letz-
terer nachdriicklich versichert, seine Gedankenwelt ganz authentisch, ohne
jede Vorkenntnis des Dénen, gestaltet zu haben. Die Arbeiten Marcels sind
in verschiedenen losen Schriften erschienen, und ein systematischer Zu-
sammenhang ist fiir den Leser nicht leicht zu eruieren. Deshalb ist die
Schrift Friedrich Hoefelds, <Der Christliche Existentialismus Gabriel Mar-

3 Hans Hofmann, Die Theologie Reinhold Niebuhrs. Ziirich, Zwingli-
Verlag, 1954, 237 S.

4 Symposion Kierkegaardianum. = Orbis litterarum 10, 1—2. Kopen-
hagen, Munksgaard, 1955. 318 S. D.Kr. 35.—.



Miszellen 59

cels», 1956, sehr zu begriillen. 5 Sie bietet eine gute Gesamtiibersicht iiber
Marcels Philosophie, wobei mit Recht dargelegt wird, dafl} der christliche
Charakter dieser Philosophie eigentlich nicht ausdriicklich hervortritt.
Marcel selber hat das auch nie gewollt oder behauptet. Deshalb scheint uns
der Titel des Buches irrefiihrend : Marcel will keinen «christlichen» Existen-
tialismus bieten. Der Titel sollte ein Fragezeichen enthalten. Ein Vergleich
zwischen Marcels Denken und der Theologie des <Selbstverstindnissesy
wiirde sich iibrigens lohnen.

Herausgegeben von Heinrich Giesen, Heinz-Horst Schrey und Hans
Jiirgen Schultz erschien ebenfalls 1956 ein Sammelband <Der miindige
Christy. ¢ Selbstverstindlich tont dieser Titel in der Nachfolge Bonhoeffers,
der allerdings von der miindigen Welt gesprochen und die biblische «Un-
miindigkeity des Christen ihr gegeniiber scharf empfunden hat. Nun haben
wir es jedoch mit dem «miindigens Christen zu tun. Der wunde Punkt dieser
Sammlung scheint uns der zu sein, dal} die evangelische Unmiindigkeit ein
wenig zu sehr hinter die weltliche Miindigkeit zuriicktritt. Die Beitrige
haben manchmal sehr wenig mit dem Titel zu tun und unterbreiten dem
Leser einfach eine weltliche Situation, wie etwa der Beitrag Fritz Erlers
iiber Amerika, wobei ebenfalls der nachfolgende Artikel Harders iiber «den
russischen Menschen» sehr unbefriedigt 148t. Man hat von diesem Band den
Eindruck, dall die Herausgeber einen (zum Thema doch wenig passenden)
Parademarsch berithmter und beriihmtester deutschsprechender Geister
haben veranstalten wollen, damit die christlich-sikulare Miindigkeit in aller
Breite aufgerollt werden konnte. Sogar K. Barths Brief an Mozart muf} fiir
die Beantwortung der I'rage nach dem miindigen Christen herhalten. Das
will nicht heillen, dall nicht oft qualitativ viel Gutes geleistet wird: so
H.-J. Kraus’ Beitrag «Juden fragen Christens, Thielickes Eingehen auf die
Frage «Was ist Wahrheit vor einem Todkrankens, Schimanskis einsichts-
voller Aufsatz: «Unverstandene Kinder — einverstandene Elterns.

Zum Schlufl méchten wir die englische Ausgabe vom Hauptwerk des
Amsterdamer Juristen Herman Dooyeweerd, «A New Critique of Theore-
tical Thought» (3 Teile plus Index) kurz erwéhnen.? Die kulturelle Fun-
dierung der Theologie nach kalvinistischer Sicht hat in Abr. Kuyper und

5 Friedrich Hoefeld, Der christliche Existentialismus Gabriel Marcels.
Eine Analyse der geistlichen Situation der Gegenwart. = Studien zur Dog-
mengeschichte und Systematischen Theologie, 9. Ziirich, Zwingli-Verlag,
1956. 172 S. Fr. 14.—.

¢ Heinrich Giesen, Heinz-Horst Schrey & Hans Jiirgen Schultz (Hrsg.).
Der miindige Christ. Stuttgart, Kreuz-Verlag, 1956. 384 S. DM 14.80.

7 Herman Dooyeweerd, A New Critique of Theoretical Thought. I. The
Necessary Presuppositions of Philosophy. 1953. 2. The General Theory of
the Modal Spheres. 1955. 3. The Structures of Individuality of Temporal
Reality. 1957. Transl. by D. H. Freeman and H.De Jongste. 4. Index of Sub-
jects and Authors, by H. De Jongste. 1958. Amsterdam, H. J. Paris, & Phila-
delphia, The Presbyterian and Reformed Publishing Company. XXXIX -+
566; XXVII + 598; XXXIII + 784; 257 S. F1. 130.—.



60 Miszellen

jetzt in Dooyeweerd ausgesprochene Vertreter christlicher Philosophie ge-
funden. Wir haben es hier mit der Philosophie der Gesetzesidee zu tun, die
von der Souverdnitit Gottes iiber die ganze Schopfung ausgeht, die, trotz
des Siindenfalles, in Christus Bestand hat und deshalb der Wirklichkeit
Ordnung und Gesetz einflofit. Die Ordnungen haben jeweils ihre Eigen-
gesetzlichkeit, einander gegeniiber jeweils relativ seblstindig; zusammen
bringen sie die Vielgestaltigkeit der Wirklichkeit an den Tag. Diese Philo-
sophie der Werte unter christlich-kreativem Aspekt wird in Dooyeweerds
Hauptwerk in Konfrontation mit der klassischen Philosophie, namentlich
mit Kant, niher ausgefiihrt und hat manche interessante Auseinanderset-
zungen zu bieten. Der Kreis, in dem diese Philosophie Nachfolge findet, ist
allerdings sehr bescheiden geblieben und konzentriert sich namentlich auf
den Neukalvinismus der Freien Universitit in Amsterdam und deren ameri-
kanische Tochtercolleges in Grand Rapids.

Basel. Hendrik van Oyen.

Die Schleier der Konfirmandinnen.

In einem Aufsatz iiber nichttheologische Faktoren in Geschichte und
Praxis der Konfirmation geht W. Neidhart auch ein auf die Kopfbedeckun-
gen der Konfirmanden.! Er lehnt mit Recht ab den Gedanken, dall der
Schleier, den die Méidchen tragen, sie als «Briute Christi» kennzeichne, wie
das L. Vischer annimmt. Neidhart sagt «fiir das unbewufite Volksempfinden
handelt es sich wohl um eine Anspielung auf den irdischen Brautschleier,
den diese Midchen (hoffentlich) einmal tragen werden». In meiner pfarr-
amtlichen Praxis ist mir diese Annahme einmal sehr massiv bestiitigt wor-
den. Kurz vor der Konfirmation kam einmal die Mutter einer Konfirmandin
zu mir, die aus einem Gebiet kam, in dem es iiblich war, dal} die Konfirman-
dinnen bei der Konfirmation Schleier und Myrtenkranz trugen. Sie bat mich
um die Erlaubnis, daB ihre Tochter bei der Konfirmation diese heimatliche
Sitte, wie sie bei uns durchaus nicht iiblich ist, iibernehmen diirfe. Ehe ich
noch fragen konnte, gab mir die I'rau ihre Begriindung selbst: «damit das
Kind doch einmal den Schleier in Ehren tragen kanny. Sehen wir einmal von
dem «in Ehren» ab, das bereits eine Verkirchlichung des hier vorwaltenden
Verstindnisses einschliefit, so bestitigt diese Aufllerung die Auffassung
Neidharts, dafl der Konfirmandinnen-Schleier die unbewuflite UUbernahme
eines Mannbarkeits-Ritus darstellt.

Gruiten, Rheinland. Karl Halaski.

1 'W. Neidhart, Nichttheologische Faktoren in Geschichte und Praxis
der Konfirmation: Theol. Zeitschr. 14 (1958), S. 287.



	Miszellen

