
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 15 (1959)

Heft: 1

Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszellen.

Quod oculus non vidit, I Cor. 2, 9.

Les lecteurs de la revue ont pu lire récemment un intéressant article
de P. Prigent consacré à l'histoire de cette citation dans 1 Cor. 2, 9.1

Nous voudrions verser au dossier constitué par l'auteur un texte peu
connu et qui confirme ses vues. Il s'agit d'un passage des Antiquités du
Pseudo-Philon. Nous possédons une traduction latine de ce pseudépigraphe,
derrière laquelle on discerne sans peine un texte grec qui devait lui-même
être la traduction d'un original hébreu. L'écrit est postérieur à la destruction

du Temple de Jérusalem par Titus, en 70 ap. J.-C., et provient sans
doute d'un cercle juif hétérodoxe que nous qualifierions volontiers d'essé-
nien. 2

Dans un contexte très différent de celui de l'épître paulinienne, nous
lisons, Ps. Phil. Ant. 26, 12-14 :3

(12) Et dixit Deus ad Cenez : Accipiens lapides istos pone eos in
area testamenti Domini cum tabulis testamenti, quas dedi Moysi in Oreb, et
erunt ibi cum his donee exurgat Iahel, qui edificet domum in nomine meo,
et tunc ea proponet ante me supra duo chérubin, et erunt in conspectu meo
in memoria domui Israel. (13) Et erit cum impleta fuerint peccata populi
mei, et ceperint inimici potentari domui ipsorum, accipiam ego lapides
istos, et illos priores una cum tabulis, et reponam ea in locum unde ab

initio prolata sunt. Et erunt ibi quousque memor sim seculi, et visitabo
habitantes terram. Et tune accipiam et istos et alios plures valde meliores,
ex eo quod oculus non vidit nec auris audivit, et in cor hominis non ascendit,
quousque fieret taie aliquid in seculo (14) Et surrexit Cenez, et dixit:
Ecce quantum bonum fecit Deus hominibus, et propter peccata eorum omnibus

his defraudati sunt.
Le Pseudo-Philon associe en une seule et même citation Es. 64, 3 et

65, 16. Cette combinaison, comme l'avait déjà remarqué Thackeray *, est
celle que connaît l'apôtre. Or, Paul ne peut avoir cité les Antiquités qui
lui sont postérieures et, par ailleurs, le Pseudo-Philon ignore tout du
christianisme en général et des épîtres pauliniennes en particulier. Il faut donc
admettre que cette citation composite était connue, aux alentours de l'ère
chrétienne, de certains milieux juifs dont dépendent, à la fois, Paul et le
Pseudo-Philon.

Il y a plus. Le verset 14, en faisant allusion au « bien que Dieu a fait

1 P. Prigent, Ce que l'oeil n'a pas vu. 1 Cor. 2, 9 : Theol. Zeitschr.
14 (1958), p. 416-429.

2 Cf. P. Riessler, Altjüdisches Schrifttum außerhalb der Bibel (1928),
p. 1315.

3 Ed. G. K i s c h p. 187-188.
* H. St. J. Thackeray, The Relation of St. Paul to Contemporary

Jewish Thought (1900), p. 243-244.



52 Miszellen

pour les hommes », semble avoir conservé la trace d'une formule analogue
à la deuxième partie de la citation paulinienne qui évoque « tout ce que
Dieu a préparé pour ceux qui l'aiment ». Les affinités de Paul et d'une
certaine tradition juive n'en sont ici que plus nettes.

Strasbourg. Marc Philonenko.

Neue Hebel-Literatur.

Als Auftakt zu der zu erwartenden Jubiläumsliteratur über den
alemannischen Dichter J. P. Hebel dürfen wir bereits eine Neuauflage der
abschließenden Briefausgabe von W. Zentner 1 und einen bei aller Knappheit
sehr eigenständigen «Versuch zum Freilegen des echten Hebelbildes» von
E. Meckel, also eine Deutung von Hebels Wesen und Werk als einem Ganzen

2, begrüßen.
Dr. Wilhelm Zentner ist neben Prof. W. Altwegg, dem Biographen

Hebels, der wohl beste Hebelkenner. Seine lebenslange Forschungsarbeit macht
ihn zum besten Erläuterer der vielen Einzelheiten, die die Briefe andeuten
oder voraussetzen. Die neue Ausgabe bringt darin weiteren Fortschritt, zu
dem andre Kenner beigetragen haben. Besonders hat die Datierung vieler
Briefe aus Dr. Rudolf Fechts genauer Kenntnis der Wetterverhältnisse in
der Oberrheinebene zu Hebels Zeiten viel Gewinn gezogen.

Auch für die NachWeisung von Hebels klassischen Zitaten ist viel
geschehen, doch immer noch nicht durchgängig. So ist in der bisher
ungedruckten gutachtlichen Äußerung zu einem Disziplinarfall, Nr. 143, das
Ovid-Zitat (ingenuas) didicisse fideliter artes nicht als solches bezeichnet.

Bei den sehr häufigen biblischen Zitaten oder Anspielungen fehlt aber
jede Hilfe. Für die meist pastoralen Briefempfänger war sie entbehrlich.
Für den heutigen Leser geht jedoch manche Pointe verloren. So sagt im
gleichen Disziplinarfall, 129, an Hitzig, der untersuchende geistliche Rat
dem Verklagten, «er werde seine Relation mit den Worten schließen: Mir
hast du Arbeit gemacht in deinen Sünden, und hast mir Mühe gemacht mit
deinen Missethaten». Dieser «lächelte und bat ihn, nun fortzufahren». Es
wäre schade, wenn, wie nicht anders zu erwarten, darüber einfach weggelesen

würde. Das Zitat ist Jes. 43, 24 b, und die erbetene Fortsetzung lautet:
Ich, ich tilge deine Übertretungen um meinetwillen und gedenke deiner
Sünden nicht. Ohne diesen Nachweis ist die Geschichte um ihren Sinn
gebracht (Hebel schildert den Verklagten als feinsinnig und gebildet). In 131,

an Hitzig, in gleicher Sache, ist «Er freut sich angethan zu werden mit den
Kleidern des Heils und dem Rock der Gerechtigkeit» aus Jes. 61, 10. Das
sind nur Proben. Diese Unterlassung sollte überall gutgemacht werden,

1 J. P. Hebel, Briefe. Gesamtausgabe, hrsg. und erläutert von W. Zentner,
1—2. Karlsruhe, C. F. Müller, 1957. 949 S. DM 19.—.

* E. Meckel, Umriß zu einem neuen Hebelbild. Ein Versuch : Schriftenreihe

des Hebelbundes Lörrach, 6 (1957), S. 7—15.



Miszellen 53

und zwar nicht nur in den Briefen, sondern auch in den Werken. Der
Leser von heute braucht das notwendiger als Hebels Zeitgenossen.

Das gilt besonders für die Biblischen Geschichten.3 Einmal ist hier
Hebels Auswahl aus der Bibel bezeichnend. Also sollte zu jeder Geschichte
angegeben werden, auf welche Kapitel und Yerse der Bibel sie sich stützt.
Das ergäbe ein plastisches Bild des Übergangenen. Noch wichtiger ist der
Nachweis aber bei den häufig als Deutung oder Zusammenfassung
eingestreuten Anführungen aus andern Teilen der Bibel. Sonst bleibt Hebels
Absicht damit und die Feinheit der Kombination dem Leser verborgen, und
das tut dem vollen Verständnis Abbruch. An Hand der Konkordanz ist das

leicht nachzuholen.
Selten finden sich noch offenbare Lesefehler. In den gleich stilisierten

Eingaben 2 und 3 an den Markgrafen ergibt der Vergleich die Berichtigung.
Die Unterschrift ist beidemal durch einen Relativsatz eingeleitet. Also muß
es in 3 statt «da ich» wie in 2 «der ich» heißen. Endlich wäre man dankbar,
die mit 137, an Hitzig, gesandte «neue Recension der all. Ged. in der Hallischen

Zeitung» nicht nur nachgewiesen, sondern mindestens im Auszug
mitgeteilt zu sehen, weil Hebel sie für die verständnisvollste erklärt. Auch
in den Werkausgaben sollte eine Zusammenstellung der wichtigsten
Anzeigen, darunter Goethes und Jean Pauls, möglichst im vollen Wortlaut
der wesentlichen Partien, zu finden sein. Diese Anregungen möchten Zentners

Ausgaben noch vollkommener machen helfen.
Dr. Eberhard Meckel in Freiburg, der seit zwanzig Jahren über Hebel

arbeitet und mehrfach Ausgaben veranstaltet hat, bietet seine Festrede zum
Hebeltag 1957 beim «Schatzkästlein». Manchem gegenüber, «was so landauf,
landab gemeinhin gehebelt wird» und «zum meisten mit Hebel nicht eben
mehr viel zu schaffen» hat, dringt er darauf, durch alle Übermalungen auf
das echte Hebelbild durchzustoßen, Mann und Werk als Ganzheit zu erfassen
und «das Unbequeme» dabei nicht von vornherein auszuschließen. Als
Beispiel wählt er «die Frage nach Hebels Religiosität, nach seinem Glauben
überhaupt», und nach deren Bedeutung für sein Wesen und Werk. Die
Theologie dieses Kirchenmanns dürfe nicht einfach beiseite gelassen werden.

Erst dann dürfe man hoffen, den ganzen Mann zu sehen und zu
verstehen.

Damit hat Meckel völlig recht. Der theologische Beitrag zum Gesamtbild

steht noch aus, und wir dürfen dem ,Laien' dankbar sein, daß er tapfer
«ein besonders heißes Eisen» anfaßt. Frühere Herausgeber, wie besonders
E. Keller, waren vom Geist des humanistischen Gymnasiums getragen,
andere zuvörderst von dankbarer Hingabe als Stammesgenossen. In Meckel
kommt nun das gläubige Gemeindeglied der Nachkriegszeit mit seinen durch
die letzten Jahrzehnte bestimmten Wertungsmaßstäben zu Wort. Ihm zeigt
«Hebels ungewöhnliche Lebensleistung einen Mann, der recht lange in
relativer Spannungslosigkeit verharrte, um dann mitten in die Spannung zu

3 So der Titel der Druckausgaben. Hebel gebraucht in den Briefen an
Cotta stets, und in den Widmungsbriefen überwiegend, den Singular. Nur
die Erstausgabe und die Vierte (1834; 21838) haben 'Biblische Erzählungen'.



54 Miszellen

geraten, sie schließlich mit Hilfe der Poesie herrlich zu überwinden, ein
Vorbild als Mensch und Christ, wozu er sich weniger auf geistlichem,
sondern wesentlich auf dichterischem Wege hinfand». Allzulange im Rationalismus

festgehalten, kommt er zum Durchbruch. Die Natur, der Geist, «der
lange vernunftgemäß vergewaltigte», rächten sich: «er mußte dichten...
ein tief religiöser Mensch, aber kein gläubiger Mensch im früheren Sinn
mehr». Meckel erschüttern viele Stellen. Drei hebt er heraus : 1. den Traum,
wie Jesus ihn forschend anblickt; 2. das Bekenntnis zum Polytheismus (an
Hitzig) ; 3. die Stelle aus «Glaube und Vergeltung», daß Gott dem, der nicht
glauben kann, wie gerne er möchte, gnädig sein werde. Darin sieht Meckel
Zeugnisse des Zusammenbruchs, aus dem Hebel die Kalenderarbeit gerettet
habe, deren Betonung der .Ordnung' dem eignen Gewissen den Spiegel
vorhalte. Diese Dichtung überwand seine Gefährdung, bis er «ganz schlicht
aus dichterisch wiedergewonnener Glaubensnähe die Bibel Kindern,
Heranwachsenden erzählen konnte». Erst wenn Forschung den Dichter und Theologen

in der Einheit sehen gelehrt habe, werde seine Größe und Vorbild-
leichkeit deutlich.

Auch dieser letzte Satz ist richtig. Zu dem Weg, auf dem er erreicht
wird, ist aber manches zu erinnern. Walter Muschg schloß einst in dieser
Zeitschrift seine Anzeige des Gotthelf-Buchs von E. Buess mit dem Satz:
«Ein Dichter von seiner Art und seinem Rang wird man nicht aus
unangefochtenem Glauben, nicht aus ungetrübter Harmonie, nicht aus unerschütterlicher

Geborgenheit.»4 Auch Hebel gegenüber verschließt es den
Zugang, wenn man ihn unbesehen am eignen Hochbild des Glaubens mißt.
Bei aller Gegenwartsnähe seines Schaffens steht er zeitlich und geistig
noch weiter von uns ab als Gotthelf. Hier kann darum nur geschichtliche
Betrachtung vor voreiligen Konstruktionen bewahren. In Hebels formativen
Jahren gab es keine vollmächtig lehrende Kirche, wie wir sie seither wieder

haben kennenlernen. Da geschah, etwa seit Leibniz, Besinnung neben,
fast außerhalb, der Kirche, und diese hatte dann das alles erst einmal zu
verarbeiten, ehe die Ergebnisse säkularisierten Denkens umgebildet wieder
in die Kirche «heim»fanden, woher sie letzten Endes stammten. Das sollten
wir von der Idealismusforschung gelernt haben und uns demütig der
Wirklichkeit beugen, die nicht ohne Gott geschah. Die Theologie der Reformation
wurde ja noch zu Luthers Lebzeiten an entscheidenden Stellen aufgegeben,
und dieser Abfall wirkte sich immer weiter aus. Nun, da längst die rechte
Leitung fehlte, konnte es sich nur um mühsame, aber redliche Versuche
handeln, all das zurechtzubiegen, was man in seiner ursprünglichen
Ausrichtung nicht mehr verstehen konnte. Und in dieses ehrliche Mühen des

Fiduzialglaubens wirkte immer wieder lähmend das Drohbild der fides
quae creditur als unerfüllbarer Pflicht herein.

Das ist bei Hebel ganz deutlich in der ersten von Meckel angeführten
Stelle, dem Traum. Man muß nur auf die Einzelheiten achten und sie in
den rechten Zusammenhang stellen. Zum 3. Juni 1812 sind drei Träume
aufgezeichnet. Im ersten gesellt sich zu ihm seine Mutter aus dem Grabe

4 W. Muschg in Theol. Zeitsclir. 5 (1949), S. 72.



Miszellen 55

und bleibt «kalt und untlieilnehmend> gegen seine Liebesbezeugungen. Ein
Ortswechsel und eine gelderpressende Frauensperson, die dann, «ohne sieb
verwandelt zu haben, ein Mannsbild» war, kommen hinzu. «In der
nämlichen Nacht speiste ich mit Christus und den Aposteln, letztere waren lauter

Herrnhuter. Ich besorgte immer, Christus möchte mir ansehen, daß ich
nicht kauscher im Glauben sei. Ewald war auch dabei und bekam eine
evangelische Mission nach Salzburg und Malta.» Es folgt ein harmloserer Traum.
Das Verhältnis zu Ewald hat eine Geschichte. Aus der Ferne hatte Hebel
in ihm etwas wie einen zweiten Jung-Stilling gesehen, den er als ein rechtes
Gotteskind aufs höchste verehrte, ohne seine Träume ernst zu nehmen. Die
Anzeige von Ewalds Berufung nach Heidelberg an Hitzig, 137, schließt er
mit einem trinitarischen Segenswunsch, und der Briefnachtrag beginnt: «Es

war das Auf- und Wiederzuschließen dieses Briefes wertli, daß Ewald
nach Heidelberg kommt.» Und doch hatte das erste Treffen Hebel enttäuscht.
Er hatte Ewald mit höchsten Erwartungen entgegengesehen. «Da trat er
herein ein Mann von dem man in den ersten par Minuten sagen
kann, er verbirgt seine innere Gestalt und Farbe... Ich glaube, daß

wir alle den wirklichen, aber nicht den wahren D. Ewald gesehen haben»,
117, an Hitzig. Hebel hatte eine Wirkung erwartet, wie von «anderen
Geweihten vom heiligen Reich Gottes», und schließt den Bericht über seine
erste Begegnung mit dem noch ungekannten Stilling an. «So einer, dachte
ich, ist dieser Mann (Stilling) — und ich wäre auch gern so einer.» 1809 ist
Hebel so weit, an Hitzig, 252, dies Bild Ewalds zu berichtigen: «Er will
kein Felsenmann, kein Schwärmer, kein Herrenhuther, kein Märtyrer sein.»
Durch den Traum befreit sich Hebel endgültig, erst 1812, von der anempfundenen

Übergeistlichkeit durch das groteske Bild der Herrnhuterversamm-
lung der Apostel. Dazu gehört die phantastische «evangelische Mission nach
Salzburg und Malta», und gewiß ebenso die in recht läßlicher Sprache
berichtete Glaubensprüfung. Der Christus in dieser Umgebung war nicht der
Herr, den Hebel lieb hatte.

Meckels zweite Stelle ist aus dem gleichen Brief an Hitzig, 252, von
1809. Wie weise nimmt Hebel Abstand von «unserm dermaligen philosophischen

Gott»! «Er steht, fürchte ich, auf einem schwachen Grund, nemlich
auf einem Paragraphen, und seine Verehrer sind vielleicht die thörichtsten
Götzendiener, denn sie beten eine Definition an, und zwar eine selbstgemachte.

Ihr Gott bleibt ein ewiges Abstractum und wird nie concret.» Das
ist einfach richtig und paßt so gut auf die nachlutherische Orthodoxie mit
ihrer Rückkehr zur Scholastik als auf den Rationalismus — und zu
Luthers Urteil : Deus pictus et fictus philosophorum non est Pater Iesu
Christi. Der Nachdruck liegt auf «konkret». Das liegt hinter der Rede vom
Polytheismus. Hebels Religion braucht Verwurzelung, und die findet sie in
dem geheimnisvollen Einklang von Wiesental und Palästina.

Endlich die dritte Stelle. In ihr drängt sich der statische Glaubensbegriff

als eines gesetzlich auferlegten Komplexes metaphysischer Sätze in
den Vordergrund, und Hebel wird seiner auf fiduzialem Wege Herr. Klarer
und unangreifbar hätte er Mark. 9, 24 anführen können, wo ein Vater mit
Tränen schrie: «Ich glaube, lieber Herr; hilf meinem Unglauben!» Wie-



56 Miszellen

wohl Lessings Sprache redend, ist Hebel auch hier Luther nicht fern. Das
Gemeinsame ist überall der gesunde Bauernsinn, der Verstiegenes abweist
zugunsten der schlicht-biblischen Realität.

Was Meckel die .Spannung' nennt, deren Lösung etwas wie eine Abkehr
von Irrwegen sei, ist in Wahrheit die jahrzehntelange Aufstauung, der der
Abschied von der Jugend und das Missen der Heimat endlich die Schleusen
öffnet. Nun ergießt sich der Strom des künstlerischen Schaffens. Nun
bekommt das lange Warten seinen Sinn. Hier, wenn irgendwo, darf man den
Grund vermuten, aus dem Hebel den Schritt in die Ehe nicht tat. Das ist
kein Posten für Meckels höchst zweifelhaftes Schuldkonto. Hebel war
nirgends ein Versager. Er hatte seinen eignen Lebensrhythmus, und sein Weg
ging, weil Zeitmoden seinen Kern nicht antasteten, nicht durch Krisen.
Dagegen spricht schon die Tatsache, daß er überall Harmonie verbreitete, im
Kreis der Freunde wie der Schul- und Kirchenkollegien. Der Mensch und
das Werk strömen die gleiche Gesundheit und Fröhlichkeit aus, sie zeigen
sein großes gütiges Herz, das Liebe und Freude sucht und spendet.

Auf Meckels gute Fragen suchten wir bessere Antworten zu geben,
einig mit ihm, daß die Theologen Hebel ernster nehmen und die
Hebelfreunde den Theologen in ihr Bild einbeziehen müssen, und dankbar für
seinen Aufruf.

Cambridge. Peter Katz.

Literatur zur Dogmatik.

Zu den vielen Schriften über dogmatische Probleme, die die Redaktion
in der letzten Zeit erhielt, gehört an erster Stelle eine 1955 erschienene
«Dogmatik» von Hermann Diem.1 Sie zeigt den Weg der Dogmatik
«zwischen Historismus und Existentialismus» auf. Allerdings ist der Titel
irreführend, denn man würde die Ausarbeitung einer Dogmatik als
theologischer Disziplin erwarten. Dem ist nicht so. In derselben vorzüglichen Art
und Weise, wie Diem in «Theologie als kirchliche Wissenschaft» über die
aktuelle Situation im Gespräch über die Frage nach dem Verhältnis
zwischen Schrift und Tradition orientiert hat, wird in diesem Buch die Spannweite

zwischen dogmatischer und biblisch-exegetischer Theologie
abgemessen. Namentlich geht es um das Verhältnis zwischen Historie und
Geschichte und die damit verbundene Beziehung zwischen einer existentiellen

und einer dogmatisch-geschichtlichen Form der Verkündigung. Diem
versucht die Spannung in der Weise zu lösen, daß «die dogmatische Wahrheit

die existentielle insofern einschließt, als der Wille Gottes erst in der
durch den Heiligen Geist gewirkten Existenz des Glaubenden zu seinem

1 Hermann Diem, Theologie als kirchliche Wissenschaft. 2. Dogmatik.
Ihr Weg zwischen Historismus und Existentialismus. München, Chr. Kaiser-
Verlag, 1955. 317 S. DM 15.—.



Miszellen 57

Ziel kommt, und so der Ring zwischen Gott und dem Menschen durch Gott
selbst geschlossen wird» (S. 251). Daß man diesen Satz nicht umkehren darf,
so daß die existentielle Möglichkeit auch die dogmatische in sich schließe,
ist eine Wahrheit, die wir in unserer im gleichen Jahr erschienenen
Theologischen Erkenntnislehre auszuführen versucht haben. Wir möchten diese

«Dogmatik» jedem Theologie-Studenten um der klaren und eindringlichen
Orientierung willen empfehlen.

Bis die französische Übersetzung der Barthschen Dogmatik vollendet
sein wird, wird noch viel Wasser durch die Rhone fließen. Deshalb ist es

sehr zu begrüßen, daß der Genfer Dogmatiker Auguste Lemaitre 1954 unter
dem Titel Foi et vérité eine «Dogmatique protestante» veröffentlichte, die
den französischsprechenden Studenten und Gemeindegliedern über den

gegenwärtigen Stand protestantisch-dogmatischen Denkens orientieren
kann. 2 Wir haben es hier auch keineswegs mit einem Versuch zu tun, der
sich einseitig auf Karl Barth konzentriert, denn die Barthsche Auffassung
über die Offenbarung kommt Lemaitre zu formell vor: «Barth va jusqu'à
dire, que l'histoire sainte, la morale, la piété que contient la bible, ne nous
disent rien de Dieu» (p. 31). So aber greift die Gottesoffenbarung nicht
genügend in die Wirklichkeit des Gläubigen hinein. Lemaitre will seine
Dogmatik begründen auf einer «interprétation psychologique et intérieure
de la certitude religieuse, fondée dans une action de l'Esprit de Dieu dans
l'homme et sur l'homme» (p. 32). Insofern steht die Auffassung Lemaitres
Schleiermacher, Sabatier und Herrmann näher als Barth. Nachdem in einer
Einleitung die Begriffe der Offenbarung, der Heilsgeschichte, der
Gotteserkenntnis und der Tradition kurz erläutert wurden, folgt die eigentliche
Behandlung des Stoffes in 7 Kapiteln: 1. Die Gotteslehre nach der Bibel und
Attribute Gottes; 2. Gottes Handeln in der Natur: Schöpfung, Vorsehung,
Wunder; 3. eine biblische Anthropologie: Urständ und Sündenfall; 4. die
Christologie, wobei eine kritische Abhandlung sich gegen Bultmanns
Versuch der Entmythologisierung richtet; 5. Heil und christliches Leben, wobei
die psychologischen Elemente der Reue und der Bekehrung mindestens
soviel Aufmerksamkeit auf sich lenken als die der Rechtfertigung und
Erwählung; 6. Die Lehre von der Kirche und den Sakramenten; 7. die christliche

Hoffnung. Das Buch mutet in der klargeschriebenen Art sehr sympathisch

an und ist als Einführung in die Dogmatik besonders empfehlenswert.

Es gibt keine überladene Auseinandersetzung mit anderen
theologischen Systemen, obschon es die Diskussion mit Zeitgenossen keineswegs
vermeidet. Die Fragen, die Karl Barth seinem früheren Lehrmeister Herrmann

gestellt hat, tauchen bei der Lektüre gewiß wieder auf, und doch wird
deutlich, daß sich das Anliegen Schleiermachers und Herrmanns nicht
einfach übersehen läßt. Daß Lemaitre diesen Faden wieder aufgenommen hat,
ist von Bedeutung. Es wird der französischen protestantischen Theologie
einen Ausgleich gegen eine extrem dialektische Fassung schenken können.

Dogmatische Arbeit wird auch in der Neuen Welt geleistet. Die Doktor-

2 Auguste Lemaitre, Foi et vérité. Dogmatique protestante. Genève,
Labor et fides. 1954. 544 S.



58 Miszellen

Arbeit von Hans Hofmann über «Die Theologie Reinhold Niebuhrs», 1954,

legt davon Zeugnis ab. 3 Allerdings ist die Arbeit Niebuhrs namentlich aus
einer anthrophologischen Perspektive geschrieben und gilt der Begegnung
christlicher Existenz mit der Gesellschaft des modernen Lebens. Die
Aufgabe, die sich der Autor gestellt hat, ist somit eine bescheidene. Er möchte
dem Leser bloß «eine Seekarte über die Theologie Niebuhrs an die Hand
geben». Das ist nun tatsächlich auch geschehen. Wer sich über Niebuhrs
Lehre vom Menschen und von der Sünde ein zuverlässiges Referat wünscht,
findet in Hofmann einen guten Führer. Das bedeutet zugleich, daß
kritischere Arbeit eingesetzt werden muß, um wirklich an die Stellung
Niebuhrs in der heutigen Theologie heranzutreten.

Der Einfluß Kierkegaards auf die moderne Theologie wird immer
erheblicher. Es ist deshalb begrüßenswert, daß wir uns im «Symposium Kier-
kegaardianum» die Vorträge zu eigen machen können, die anläßlich der
Jahrhundertfeier des Todestages Sören Kierkegaards 1955 in Kopenhagen
gehalten wurden. 4 Die 29 Vorträge stammen von bekannten Kierkegaard-
Forschern und befassen sich mit nahezu allen wichtigen Aspekten des
Denkens Kierkegaards. Gerade die gebotene Kürze der Vorträge hat die
Verfasser gezwungen, sich prägnant und sachlich zu äußern, wobei es
allerdings auch interessant ist, die Steckenpferde der einzelnen Autoren, Diem,
Anz, Holm, Mesnard usw., gleich wie in Schnellzeichnung dargestellt zu
sehen. Wie unerschöpflich die Kierkegaard-Forschung überhaupt ist, wird
in diesem Sammelband überzeugend bewiesen. Besonders hat es uns
beeindruckt, wie üppig die skandinavische Literatur zu dieser Thematik ist. Ein
wichtiger Teil der Kierkegaard-Forschung bleibt leider demjenigen
verschlossen, der diese Sprachen nicht beherrscht. Wir sind deshalb besonders
dankbar für die Abhandlung Niels Thulstrups: Ziele und Methoden der
neuesten Kierkegaard-Forschung mit besonderer Berücksichtigung der
skandinavischen. Außerdem wollen wir als Beiträge, die uns außergewöhnlich

interessieren, nennen, Johannes Sloks Aufsatz über Kierkegaards
Bestimmung des Begriffes «Gottes Wort» und Sae's in die Tiefe bohrende
Erörterung über den «Quidam des Experiments als religiösen Typus». Es ist
klar, daß dieser Sammelband für jeden Leser Kierkegaards eine Fülle an
Material und eine gewiß manchmal etwas kaleidoskopische, aber auch
instruktive Einführung in die Gedankenwelt des großen Kopenhageners
enthält.

Von Kierkegaard zu Gabriel Marcel ist bloß ein Schritt, obschon
letzterer nachdrücklich versichert, seine Gedankenwelt ganz authentisch, ohne

jede Vorkenntnis des Dänen, gestaltet zu haben. Die Arbeiten Marcels sind
in verschiedenen losen Schriften erschienen, und ein systematischer
Zusammenhang ist für den Leser nicht leicht zu eruieren. Deshalb ist die
Schrift Friedrieh Hoefelds, «Der Christliche Existentialismus Gabriel Mar-

3 Hans Hofmann, Die Theologie Reinhold Niebuhrs. Zürich, Zwingli-
Verlag, 1954. 237 S.

4 Symposion Kierkegaardianum. Orbis litterarum 10, 1—2. Kopenhagen,

Munksgaard, 1955. 318 S. D.Kr. 35.—.



Miszellen 59

cels», 1956, sehr zu begrüßen. 5 Sie bietet eine gute Gesamtübersicht über
Marcels Philosophie, wobei mit Recht dargelegt wird, daß der christliche
Charakter dieser Philosophie eigentlich nicht ausdrücklich hervortritt.
Marcel selber hat das auch nie gewollt oder behauptet. Deshalb scheint uns
der Titel des Buches irreführend : Marcel will keinen «christlichen)
Existentialismus bieten. Der Titel sollte ein Fragezeichen enthalten. Ein Vergleich
zwischen Marcels Denken und der Theologie des «Selbstverständnisses»
würde sich übrigens lohnen.

Herausgegeben von Heinrich Giesen, Heinz-Horst Schrey und Hans
Jürgen Schultz erschien ebenfalls 1956 ein Sammelband «Der mündige
Christ». • Selbstverständlich tönt dieser Titel in der Nachfolge Bonhoeffers,
der allerdings von der mündigen Welt gesprochen und die biblische
«Unmündigkeit» des Christen ihr gegenüber scharf empfunden hat. Nun haben
wir es jedoch mit dem «mündigen» Christen zu tun. Der wunde Punkt dieser
Sammlung scheint uns der zu sein, daß die evangelische Unmündigkeit ein
wenig zu sehr hinter die weltliche Mündigkeit zurücktritt. Die Beiträge
haben manchmal sehr wenig mit dem Titel zu tun und unterbreiten dem
Leser einfach eine weltliche Situation, wie etwa der Beitrag Fritz Erlers
über Amerika, wobei ebenfalls der nachfolgende Artikel Härders über «den
russischen Menschen» sehr unbefriedigt läßt. Man hat von diesem Band den
Eindruck, daß die Herausgeber einen (zum Thema doch wenig passenden)
Parademarsch berühmter und berühmtester deutschsprechender Geister
haben veranstalten wollen, damit die christlich-säkulare Mündigkeit in aller
Breite aufgerollt werden konnte. Sogar K. Barths Brief an Mozart muß für
die Beantwortung der Frage nach dem mündigen Christen herhalten. Das
will nicht heißen, daß nicht oft qualitativ viel Gutes geleistet wird: so
H.-J. Kraus' Beitrag «Juden fragen Christen», Thielickes Eingehen auf die
Frage «Was ist Wahrheit vor einem Todkranken», Schimanskis einsichtsvoller

Aufsatz: «Unverstandene Kinder — einverstandene Eltern».
Zum Schluß möchten wir die englische Ausgabe vom Hauptwerk des

Amsterdamer Juristen Herman Dooyeweerd, «A New Critique of Theoretical

Thought» (3 Teile plus Index) kurz erwähnen. 7 Die kulturelle
Fundierung der Theologie nach kalvinistischer Sicht hat in Abr. Kuyper und

6 Friedrich Hoefeld, Der christliche Existentialismus Gabriel Marcels.
Eine Analyse der geistlichen Situation der Gegenwart. — Studien zur
Dogmengeschichte und Systematischen Theologie, 9. Zürich, Zwingli-Verlag,
1956. 172 S. Fr. 14.—.

6 Heinrich Giesen, Heinz-Horst Schrey & Hans Jürgen Schultz (Hrsg.).
Der mündige Christ. Stuttgart, Kreuz-Verlag, 1956. 384 S. DM 14.80.

7 Herman Dooyeweerd, A New Critique of Theoretical Thought. I. The
Necessary Presuppositions of Philosophy. 1953. 2. The General Theory of
the Modal Spheres. 1955. 3. The Structures of Individuality of Temporal
Reality. 1957. Transi, by D.H.Freeman and H.De Jongste. 4. Index of
Subjects and Authors, by H. De Jongste. 1958. Amsterdam, H. J. Paris, &
Philadelphia, The Presbyterian and Reformed Publishing Company. XXXIX +
566; XXVII + 598; XXXIII + 784; 257 S. Fl. 130.—.



60 Miszellen

jetzt in Dooyeweerd ausgesprochene Vertreter christlicher Philosophie
gefunden. Wir haben es hier mit der Philosophie der Gesetzesidee zu tun, die
von der Souveränität Gottes über die ganze Schöpfung ausgeht, die, trotz
des Sündenfalles, in Christus Bestand hat und deshalb der Wirklichkeit
Ordnung und Gesetz einflößt. Die Ordnungen haben jeweils ihre
Eigengesetzlichkeit, einander gegenüber jeweils relativ seblständig; zusammen
bringen sie die Vielgestaltigkeit der Wirklichkeit an den Tag. Diese
Philosophie der Werte unter christlich-kreativem Aspekt wird in Dooyeweerds
Hauptwerk in Konfrontation mit der klassischen Philosophie, namentlich
mit Kant, näher ausgeführt und hat manche interessante Auseinandersetzungen

zu bieten. Der Kreis, in dem diese Philosophie Nachfolge findet, ist
allerdings sehr bescheiden geblieben und konzentriert sich namentlich auf
den Neukalvinismus der Freien Universität in Amsterdam und deren
amerikanische Tochtercolleges in Grand Rapids.

Basel. Hendrik van Oyen.

Die Schleier der Konfirmandinnen.

In einem Aufsatz über nichttheologische Faktoren in Geschichte und
Praxis der Konfirmation geht W. Neidhart auch ein auf die Kopfbedeckungen

der Konfirmanden.1 Er lehnt mit Recht ab den Gedanken, daß der
Schleier, den die Mädchen tragen, sie als «Bräute Christi» kennzeichne, wie
das L. Vischer annimmt. Neidhart sagt «für das unbewußte Volksempfinden
handelt es sich wohl um eine Anspielung auf den irdischen Brautschleier,
den diese Mädchen (hoffentlich) einmal tragen werden». In meiner
pfarramtlichen Praxis ist mir diese Annahme einmal sehr massiv bestätigt worden.

Kurz vor der Konfirmation kam einmal die Mutter einer Konfirmandin
zu mir, die aus einem Gebiet kam, in dem es üblich war, daß die Konfirmandinnen

bei der Konfirmation Schleier und Myrtenkranz trugen. Sie bat mich
um die Erlaubnis, daß ihre Tochter bei der Konfirmation diese heimatliche
Sitte, wie sie bei uns durchaus nicht üblich ist, übernehmen dürfe. Ehe ich
noch fragen konnte, gab mir die Frau ihre Begründung selbst: «damit das
Kind doch einmal den Schleier in Ehren tragen kann». Sehen wir einmal von
dem «in Ehren» ab, das bereits eine Verkirchlichung des hier vorwaltenden
Verständnisses einschließt, so bestätigt diese Äußerung die Auffassung
Neidharts, daß der Konfirmandinnen-Schleier die unbewußte Übernahme
eines Mannbarkeits-Ritus darstellt.

Gruiten, Rheinland. Karl Halaski.

1 W. Neidhart, Nichttheologische Faktoren in Geschichte und Praxis
der Konfirmation: Theol. Zeitschr. 14 (1958), S. 287.


	Miszellen

