
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 15 (1959)

Heft: 1

Rubrik: Röm. 1, 19 ff. als dogmatisches Problem

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rom. 1,19 ff. als dogmatisches Problem.

l.
Entscheidend für das Verständnis des vielumstrittenen Textes

Rom. 1,19 ff. ist sein Kontext — Kontext hier im weitesten Sinn
verstanden, nicht nur als die unmittelbare textliche Umgebung,
sondern als die Botschaft des ganzen Römerbriefes, die ganze
paulinische Verkündigung und Theologie, ja die ganze christliche

Botschaft und Wahrheit, die Wahrheit christlichen Gottes-
und Menschenverständnisses überhaupt. Diese Rücksicht auf
den sachlichen Kontext erlaubt uns, von der bloß historischen
Auslegung zur Erörterung der Sache seihst weiterzuschreiten,
ohne daß dabei die Kontinuität gebrochen oder das historische
Phänomen des Textes vergewaltigt wird.

Wir stehen ja als Theologen, als Exegeten und Dogmatiker,
in der Figur des hermeneutischen Zirkels: Wir haben zwar den
Zugang zum einheitlichen Ganzen christlicher Wahrheit nur
je durch das Einzelne, das einzelne Zeugnis, den einzelnen
Bibeltext. Umgekehrt aber haben wir das Einzelne aus dem

Ganzen, nach Maßgabe des Ganzen, zu verstehen und auszulegen.

Wir suchen beides, das Verständnis des Einzelnen und
das Verständnis des Ganzen; wir suchen das eine durch das
andere. Und wir werden, so lange die theologia viatorum währt,
aus diesem Zirkel des Verstehens nicht hinausspringen.

Welches ist nun dieser Kontext (im weitesten Sinne), m. a.

W.: der sachliche Kontext, von Rom. 1,19 ff.?
Ich möchte im folgenden zum Verständnis dieses umfassenden

sachlichen Horizontes einen Schlüsselbegriff anwenden,
der mir dieses Ganze prägnant zu bezeichnen scheint: den Be
griff der Begegnung. Es geht in der Botschaft des Römerbriefes
als ganzem, es geht in der ganzen paulinischen Verkündigung
und Theologie, ja in der ganzen christlichen Botschaft und
Wahrheit überhaupt um Begegnung: die Begegnung zwischen
Gott und Mensch, zwischen Schöpfer und Geschöpf, zwischen
Herr und Knecht, zwischen dem Herrn des Weinberges, der
seine Knechte dingt und nach seinem Wohlgefallen entlöhnt,
und diesen Knechten, die den Entscheid ihres Herrn in
unbedingter Anerkennung hinzunehmen haben.



H. Ott, Rom. 1, 19 ff. als dogmatisches Problem 41

Von hier aus ist das Thema des Römerhriefes, die paulini-
sche Rechtfertigungslehre, zu verstehen. Die Affinität zwischen
der in unmittelbar «lehensnahen» Aussagen und in unmittelbarem

Appell sieh vollziehenden Predigt Jesu und der durchaus

reflektierten Theologie des Paulus liegt ja eben in diesem
Totalitätsanspruch Gottes, dem der Mensch niemals durch
«Werke», durch partikuläre Leistung, auf die er sich dann
beruft, deren er sich dann rühmt, sondern nur durch die
unbedingte, schrankenlose Hingabe an Gott entspricht und
«gerecht wird».

Wir haben diesen Begriff der Begegnung, wie er hier aktuell
wird: als Begegnung zwischen Gott und Menschen, noch in
dreifacher Weise näher zu bestimmen: Begegnung ist hier
1. bestimmt durch die Souveränität des begegnenden Gottes,
dadurch, daß es für den Menschen keinen Rekurs aus dieser
Begegnung an eine höhere Instanz gibt — womit dann eben jene
schrankenlose Hingabe der «pistis», des «Glaubens», sachgemäß

wird. Begegnimg ist 2. bestimmt durch die Gnade dieses

begegnenden Gottes. Die Begegnung steht unter dem Zeichen
des «Gott mit uns», der Tatsache, daß Gott Ja gesagt hat zu
unserer Existenz, daß der Herr dos Weinberges spricht: «Blik-
kest du darum scheel, daß ich so gütig bin?» (Matth. 20, 15).
Und Begegnung ist 3. bestimmt als je konkretes Gegenüber von
Ich und Du.

Die so bestimmte Begegnung ist der sachliche Hintergrund,
vor dem wir Rom. 1,19—21 zu sehen und zu verstehen haben.
Und dieser Hintergrund ist der Sache nach nichts anderes als
das Geschehen des Christuskerygmas und das alttestamentliche
Bundes geschehen. An diesen beiden Orten — und dominierend
am erstgenannten — wird der beschriebene Hintergrund
erkannt. Hier wird es eindeutig klar, daß Gott nicht anders denn
als der Herr, der Barmherzige und das konkrete, ewige Du auf
dem Plan ist. Die drei Bestimmungen sind sachlich eins.

Dieser sachliche Hintergrund ist das Ganze, soweit wir es

vorläufig in den Blick bekommen haben, und von diesem Ganzen

her ist das Einzelne, Rom. 1,19 ff., zu verstehen. Das
Verständnis des Einzelnen muß dem Ganzen entsprechen. Es ist
also möglich, daß uns vom Ganzen her gewisse Wege des
Verständnisses verwehrt werden. Andererseits wird das Einzelne,



42 H. Ott, Rom. 1, 19 ff. als dogmatisches Problem

der Text Rom. 1, 19 ff., zum Verständnis, zur Erläuterung des

von uns vielleicht prägnant, aber doch nur erst sehr vorläufig
und erläuterungsbedürftig als «Begegnung» Bezeichneten und
Beschriebenen dienlich sein.

So viel zur Grundlage und Methode der Verhandlung unseres

Themas, bei der ich, so weit ich sehe, teils mit Emil Brunner
gegen die katholische theologia naturalis, teils mit Karl Barth
gegen Brunner einig gehe, ohne daß dies im Einzelnen ausgeführt

werden müßte. Die Erörterung soll ohne explizite Polemik
rein aus der Sache heraus erfolgen:

2.

«... etç to eivai aùxoùç àvaTToXoTPTOuç» «... so daß sie keine
Entschuldigung haben»: in dieser Wendung scheint mir, diesmal
auf den Kontext im engeren Sinne gesehen, der eigentliche Sko-

pus von Rom. 1, 19 ff. zu liegen. Darauf will Paulus hinaus.
«Der Zorn Gottes enthüllt sich vom Himmel her über alle

Gottlosigkeit und Ungerechtigkeit der Menschen, welche die
Wahrheit durch Ungerechtigkeit darniederhalten...» (V. 18).
In diesem Satz ist die Voraussetzung der Botschaft von der
Rechtfertigung allein durch den Glauben ausgesprochen. Der
Zorn Gottes über die Menschen ist gerecht; er ist nicht nur
de facto, sondern de jure unentrinnbar, nicht nur für Israel, das
im Bundesgeschehen einer besonderen Offenbarung Gottes
teilhaftig wurde, sondern für alle Menschen. Ihnen allen war und
ist Gott offenbar, «etç tö eîvai aùroùç àvaTroXoffiTouç».

Gott Avar ihnen offenbar; sie hätten Ihn erkennen können
und müssen; aber sie haben Ihn faktisch doch nicht erkannt,
sondern «èpaxatdj&TicTav èv toîç btaXoYiffpoîç aùxûiv, Kai èoKOTÎa9r| r)

dtoùvexoç aÙTÛiv Kapbia Kai f|XXagav xf)v bôSav toû dqpôàpxou ôeoû
èv ôjuouûpaTi etKÔvoç <p&apToû ...» «sie sind entleert worden in
ihrem Denken, und verfinstert ward ihr unverständiges Herz

und sie vertauschten die Herrlichkeit des unvergänglichen
Gottes mit dem Abbild der Gestalt des Vergänglichen...»
(V. 21. 23).

Gott ist und bleibt ihnen allen offenbar. Er läßt sich nicht
unbezeugt. Er bleibt nicht prinzipiell verborgen, sondern ist



H. Ott, Rom. 1, 19 ff. als dogmatisches Problem 43

ganz im Gegenteil prinzipiell erkennbar. Und zwar ist Er offenbar

in Seinen Werken. An ihnen ist Seine ewige Macht und
Majestät abzulesen. Aber Er ist faktisch unerkennbar.

So hat es auch Calvin zum Ausdruck gebracht, wenn er
schreibt : «Atqui quantacunque claritate et se et immortale suum
regnum Dominus in operum suorum speculo repraesentet: qui
tarnen est noster stupor, ad tarn perspicuas testificationes semper

hebescimus, ut sine profectu effluant» (Institutio I, V, 11).
D. h. das Offenbarsein Gottes, Seine Selbstbezeugung in Seinen
Werken, bleibt in uns faktisch ohne Wirkung.

Dieses Nebeneinander von prinzipieller Erkennbarkeit und
faktischer Unerkennbarheit Gottes ist paradox. Und nun meine
ich: daß wir es hier mit nichts anderem als mit dem Paradox
der Sünde selbst zu tun haben, mit dem Paradox, das Karl
Barth mit der paradoxen Fomulierung so treffend bezeichnet
hat: die Stinde, gerade in ihrer erschreckenden Realität, sei «die
ontologische Unmöglichkeit des Menschseins».

Es liegt also eine Parallelität vor: Gott ist keineswegs not
wendig unerkennbar, aber Er wird faktisch nicht erkannt. Die
Sünde ist keineswegs notwendig, sie ist nicht etwa ein Ausfluß
der Endlichkeit des menschlichen Wesens, der Kreatürlichkeit
oder dergl., aber sie ist faktisch doch universal: «Denn wir
haben soeben Juden und Griechen als schuldig erwiesen, daß sie
alle unter der Herrschaft der Sünde seien, wie geschrieben
steht: ,Es ist keiner gerecht, auch nicht einer; es ist keiner, der
verständig ist; es ist keiner, der Gott mit Ernst sucht; alle sind
abgewichen, sie sind alle zusammen unnütz geworden; es ist
keiner, der Gutes tut, es ist auch nicht einer'» (Rom. 3, 9—12).

Diese Parallelität ist wohl nicht zufällig. Denn es besteht
ein wesenhafter Zusammenhang zwischen Sünde und
Gotteserkenntnis: Daß der immer und überall prinzipiell offenbare
Gott faktisch nicht erkannt wird, das eben ist ja die Sünde, die
fundamentale Störung des Verhältnisses zwischen Schöpfer
und Geschöpf, der entscheidende Abfall, der dann alles andere
nach sich zieht: Götzendienst, jegliche Perversion und jegliche
soziale Schlechtigkeit, wie es Paulus in der Folge unseres
Textabschnitts deutlich macht: «Deshalb gab sie Gott dahin in
schändliche Leidenschaften...» (V. 26). «Und wie sie es
verworfen haben, Gott recht zu erkennen, so gab sie Gott in einen



44 H. Ott, Rom. 1, 19 ff. als dogmatisches Problem

verworfenen Sinn dahin, zu tun, was sich nicht geziemt.. .»

(V. 28).
Also: die faktische Unerkennbarkeit bzw. Unerkanntheit

des prinzipiell erkennbaren Gottes ist nichts anderes als die
Sünde selbst. — Mit diesem Satze treffen wir genau das, was
Paulus hat sagen wollen mit seiner Aussage Rom. 1, 19 ff., die
auf den Skopus hinausläuft: «... eiç tö eîvai airroùç àvaTToXo-ff)-

TOUÇ ...»
Von hier aus scheint mir nun eine biblische Rechtfertigung

der theologia naturalis durch Rom. 1, 19 ff. völlig ausgeschlossen

zu sein. Angesichts der Sachlage, wie sie sich uns dargestellt

hat, könnte doch ein solches Unternehmen einer natürlichen

Theologie, die sich auf der prinzipiellen Erkennbarkeit
Gottes aus Seinen Werken aufbaut, die also von den Werken
der Schöpfung her durch Schlußfolgerungen zur Erkenntnis
Gottes zu gelangen sucht und damit als philosophische
Apologie des Gottesglaubens auftritt — ein solches Unternehmen
könnte angesichts der geschilderten Sachlage gar nichts
anderes sein als der illusorische Versuch, an der Sünde als der
faktischen Unerkennbarkeit Gottes vorbei nun doch zur
Erkenntnis Gottes zu gelangen, d. h. aber — da ja die Sünde eben
darin beseht, daß Gott faktisch nicht erkannt wird — die Sünde
zu umgehen, zu suspendieren. Natürliche Theologie tut
angesichts der Realität der Sünde, angesichts des gestörten Verhältnisses

zwischen Schöpfer und Geschöpf, so, als ob man schließlich

und endlich Gott eben doch erkennen könne. Natürliche
Theologie ist im Grunde der Versuch, mittels begrifflicher
Manipulationen die Sünde zu beseitigen. Das ist natürlich nicht
ihre bewußte Absicht — aber im Rahmen der paulinischen
Pragmatik gesehen versucht sie es faktisch! — Sie verharmlost
damit die Sünde und übersieht ihren wesensmäßigen
Zusammenhang mit der Gotteserkenntnis.

Gerade indem wir das prinzipielle Offenbarsein und also
die prinzipielle Erkennbarkeit Gottes zugeben, schließen wir
die natürliche Theologie aus — indem wir nämlich zugleich die
Realität der Sünde als der faktischen Unerkennbarkeit Gottes
zugeben! Auf Grund der prinzipiellen Erkennbarkeit Gottes
natürliche Theologie treiben — aber dann wäre es keine «natürliche

Theologie» mehr! — hieße: ohne Sünde sein



H. Ott, Rom. 1, 19 ff. als dogmatisches Problem 45

Weit entfernt davon, die natürliche Theologie biblisch zu
legitimieren, könnte Rom. 1, 19 ff. geradezu als biblischer locus
classicus gegen die natürliche Theologie gelten, und zwar eben

darum, weil Paulus Sünde und Gotteserkenntnis in einen
wesensmäßigen Zusammenhang gebracht hat.

Nun heißt es freilich (und das wäre ein möglicher
Einwand) : öioti yvôvtéç töv O-eôv oùx wç öeöv èboEaffav f| rpjxapûr-

Trjffav «denn Gott erkennend erwiesen sie Ihm doch nicht
als Gott Ehre und Dank...» (V. 21). -— Rechnet Paulus doch
mit einem faktischen Erkanntwerden Gottes? Aber sagt nicht
andererseits gerade dieser Satz, daß die Menschen Gott faktisch
gerade nicht erkannten? Denn was wäre die faktische
Gotteserkenntnis, wenn sie dabei Gott weder Ehre noch Dank
erweisen? — Angesichts des Begegnungscharakters der
Gottesbeziehung: daß das echte Verhältnis zwischen Gott und Mensch
den Charakter konkreter Begegnung von Ich und Du hat —
wäre es doch wohl nicht gut, zu unterscheiden zwischen
nur-intellektueller und existentieller Gotteserkenntnis und zu
erklären, daß mit dem «tvôvtéç töv Deôv» die nur-intellektuelle
Gotteserkenntnis gemeint sei. Denn angesichts des Begegnungscharakters

kann man doch nur sagen: daß ein nur-intellektuel-
les Gott-Erkennen eben faktisch ein Nicht-Erkennen Gottes ist.
— Es ist in diesem Zusammenhang unbedingt nötig, dem
besonderen Gegenstand und dem besonderen Modus der
Gotteserkenntnis Rechnung zu tragen.

Es bestehen in bezug auf die Auslegung des «tvôvteçtôv heöv» drei
Möglichkeiten, die sich vielleicht teilweise miteinander kombinieren lassen:

1. Man nimmt den Kontext zu Hilfe und versteht so: daß Paulus die
faktische nur-intellektuelle Gotteserkenntnis in der Tat auch ausschließt,
indem er es als unvermeidlich zum fundamentalen Abfall selbst gehörig
betrachtet: «... épaiTOtiujôr]av iv toîç biaXoyiaiLioîç aÙTÛiv ...»

2. Man übt immanente Kritik an Paulus und betrachtet das « yvôvteç
tôv öeöv > als heterogenes Relikt stoischer Anschauungen, die Paulus
übernommen, hier aber offenbar mit seiner eigenen heilsgeschichtlichen
Grundkonzeption nicht genügend harmonisiert hat.

3. Man betrachtet das «yvôvteç tôv deöv» in seiner unmittelbaren
Verbindung mit dem faktischen Nicht-Erkennen Gottes als Ausdruck der Para-
doxie der Sünde: Sie erkannten Gott — denn wie sollten sie Ihn nicht
erkennen, da Er doch zu allen Zeiten offenbar ist? — und erkannten Ihn doch
zugleich nicht; denn im selben Augenblick ward ihr unverständiges Herz
verfinstert — und eben darin besteht ihre Sünde. — Auch von hier aus ist



46 H. Ott, Rom. 1, 19 ff. als dogmatisches Problem

nichts für die natürliche Theologie herauszuholen: denn wie käme die ein-
linig-eindeutige begriffliche Schematik natürlicher Theologie, etwa der
Gottesbeweise, mit jener abgründigen Paradoxie der Sünde zur
Übereinstimmung?

3.

Wir setzen an zu einem zweiten Gedankengang im Anschluß
an die Worte: «.. tö yviucttöv toö heoö cpavepöv èauv èv aÙTOîç-

ô heôç "fàp aùxoîç ècpavépuucrev. Tà pàp empara aùroû âito KTÎcreuuç kôu-

pou xoîç Ttoiripaffiv vooûpeva Kabopârai, rj re aîbioç aùroû bûvapiç Kai

heiûtriç ...» (V. 19.20).
Wie steht es mit diesem «cpavepôv ècrnv», «èqpavépeuaev» und

«KahopâTai»?
Da wir im Horizonte der durch die Souveränität Gottes

bestimmten Gottesbegegnung denken und argumentieren, müssen
wir sagen: Es handelt sich auch hei diesem genuinen und
prinzipiellen Offenbarsein Gottes um Gnade, um konkretes Begegnen,

um souveräne Zuwendung und Selbsterschließung, auf
qualitativ gleicher Ebene liegend wie die Offenbarung und
Selbsterschließung Gottes im Christusgeschehen.

Es wäre unangemessen, zu sagen: Gott habe den Menschen
als das vernünftige Wesen erschaffen, und so habe denn der
Mensch von der Schöpfung her von sich aus, in sich seiher, das

höchsteigene Vermögen, Gott zu erkennen. Eine allgemeine
Gotteserkenntnis, zu der der Mensch von sich aus vermögend
wäre, ist von vorneherein ausgeschlossen. Sondern weil Gott
der souveräne Herr ist und bleibt, wird Er nur in konkreter
Begegnung, darin Er sich seiher erschließt, erkannt. Und als
solche Begegnung ist auch das Offenbarsein des unsichtbaren
Gottes in den Werken der Schöpfung zu interpretieren.

Der Mensch verfügt nicht über ein allgemeines Vermögen,
sondern er steht von Anbeginn, wenn auch infolge der Sünde
als der Blinde, in der konkreten Begegnung mit seinem Herrn
und Schöpfer.

Hier steht noch ein anderes, allgemeineres und formales
Problem im Hintergrund, das in unserm Zusammenhang nicht
weiter erörtert werden kann: das Problem der Ontologie. Es
wäre in der Theologie nötig, von der klassischen,
aristotelischscholastischen Ontologie von Akt und Vermögen, Substanz und



H. Ott, Rom. i, 19 ff. als dogmatisches Problem 47

Akzidenz, zu einer neuen, angemesseneren Ontologie der
Begegnung, deren Ausarbeitung aber noch aussteht, überzusetzen.

Da einerseits das anfängliche Offenbarsein Gottes in
Seinen Werken, gleichwie Sein Offenbarsein in Jesus Christus,
konkrete Selbsterschließung in der Begegnung ist, wir aber
andererseits Gott faktisch zuhöchst, unüberbietbar und
unumgänglich in Jesus Christus erkennen, legt sich ein letzter
Schritt nahe, den, so weit ich sehe, Karl Barth getan hat, in
der Schöpfungslehre und im ersten Paragraphen der
Versöhnungslehre 1: daß nämlich Jesus Christus, in dem uns die unendliche

Gnade Gottes begegnet, gleichsam zum unüberhöhbaren,
nicht relativierbaren «Prinzip» aller Offenbarung Gottes wird.
In Ihm, dem Menschgewordenen ist alle irgendwie sich
ereignende Selbsterschließung und Zuwendung Gottes zum
Menschen zuhöchst begründet. Er ist die ewige Menschenfreundlichkeit

Gottes in Person. Seine Menschwerdung, darin Er sich
in letzter Solidarität dem Menschen zugesellt, ist die Gestalt-
werdung einer ewigen Bedeutsamkeit, die Ausführung eines

«ewigen Ratschlusses», die Manifestation eines ewigen Aktes,
einer Bewegung, in der Gott von Ewigkeit her begriffen ist:
daß Er den Menschen liebt, daß Er der Deus pro nobis, der Gott
des Menschen, daß Er nicht ohne den Menschen Gott sein will.

Demnach stünde Jesus Christus auch hinter dem genuinen
Offenbarsein Gottes in Seinen Werken, wie Paulus es in Rom.
1, 19 ff. beschreibt.

Mit aller Vorsicht (da das Problem von Infralapsarismus und
Supralapsarismus hier nicht verhandelt werden kann) können
wir, versuchsweise, zur Veranschaulichung des Gesagten, die
Formulierung versuchen: Ohne die Sünde brauchte die
Menschwerdung Gottes nicht zu erfolgen, da Gott ja von allem Anfang
an, auch in Seinem Offenbarsein in den Werken der Schöpfung,
eben dieser, der uns zugewendete Gott, der «Gott mit uns», ist,
als der Er sich uns in Christus offenbar gemacht hat. — Man
könnte aber vielleicht (mit derselben Vorsicht und versuchsweise)

mit dem genauen Gegenteil genau dasselbe sagen: daß
die Menschwerdung Gottes in Christus auch ohne die Sünde
erfolgen mußte, da ja die in ihr offenbar gewordene letzte Soli-

1 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, IV, 1 (1953), § 57.



48 H. Ott, Rom. 1, 19 ff. als dogmatisches Problem

darität Gottes mit dem Menschen nicht durch den «Zwischenfall»

der Sünde bedingt, sondern von Ewigkeit her wirklich ist.
Diese Antinomie, die doch zu einem eindeutigen Ziele führt,

ist vielleicht geeignet, zu zeigen, daß es sich hei dem ganzen
Problem der Bedingtheit der Menschwerdung durch die Sünde
um eine unerlaubte, eine rein spekulative Frage handelt, daß
es wohl der Theologie gar nicht verstattet und nicht möglich
ist, hinter die Sünde zurückzudenken. Hier öffnet sich
vielleicht ein Ausblick auf einen neuen Denktypus des strikten
Denkens aus der Situation heraus, dessen Modus noch zu klären
wäre.

4.

Wir suchen nun noch auf Grund des Bisherigen das
Verhältnis von «natürlicher» und, «übernatürlicher» Gotteserkenntnis

(um hier diese Termini vorläufig einmal beizubehalten)
kurz zu erläutern.

Wir verstehen dabei unter «natürlicher» Gotteserkenntnis
die Erkenntnis Gottes auf Grund Seines Offenbarseins in den
Werken der Schöpfung laut Rom. 1, 19 ff. Wir verstehen unter
«übernatürlicher» Gotteserkenntnis die Erkenntnis Gottes auf
Grund Seines Offenbarseins, Seines Begegnens in Jesus Christus,

dem fleischgewordenen Wort.
«Natürliche» und «übernatürliche» Gotteserkenntnis haben

nicht als zwei sich ergänzende Größen nebeneinander Platz —
wie es der scholastischen Stufung von theologia naturalis und
tlieologia supernaturalis entsprechen würde —, sondern sie
decken sich weitgehend, in der Weise, daß die «übernatürliche».
Gotteserkenntnis eine Restitution, vielleicht aber auch eine
Überbietung und eschatologische Intensivierung der «natürlichen»

ist.
In der übernatürlichen Gotteserkenntnis, sofern sie zugleich

Erkenntnis der Sünde ist, wird die natürliche Gotteserkenntnis
als die unverwirklichte und zufolge der Sünde außerhalb der
übernatürlichen gar nicht zu verwirklichende Möglichkeit
offenbar. In Jesus Christus wird Gott als der erkannt, der in den
\W,erken Seiner Schöpfung immer schon offenbar gewesen ist.

Das ist der theologische Gehalt von Rom. 1, 19—21.



H. Ott, Rom. 1, 19 ff. als dogmatisches Problem 49

Von hier führt kein Weg zu einer apologetisch orientierten
theologia naturalis, wohl aber vielleicht zu einer christologisch
fundierten Theologie der Schöpfung; ja vielleicht ist gerade
Rom. 1, 19 ff. der richtige Einsatzpunkt für die christliche
Schöpfungs- und Vorsehungslehre.

Im Lichte der Erscheinung Jesu Christi, im Vollzug der
Begegnung mit Gott in Christus, wird die Welt als Gottes Werk
erkannt, das seinen Meister lobt, als Schöpfung, die ein
Hinweis ist auf die ewige Herrlichkeit des Schöpfers.

Und dies nicht nur so, daß im Vollzug der Christusbegegnung

fidei oculo ein Anderes erkannt würde, daß also Christus
nur Erkenntnisgrund wäre; sondern kraft der sinnhaften Einheit

und konkreten Ereignishaftigkeit der Begegnung ist Christus

als Erkenntnisgrund zugleich zentraler Erkenntnisinhalt:
Er ist « dTtaufaffpa rrîç bôSriç Kai xaPaKTPP rfjç ÙTroOTàcreaiç (beoö),

cpépuiv Te tà navra tuj pppan rrjç ôuvdpetuç auToû ...» (Hebr. 1, 3). Er
ist in Person die Selbsterschließung Gottes, die auch in allen
Werken der Schöpfung Ereignis wird.

Man wird dieser Bestimmung des Verhältnisses natürlicher
und übernatürlicher Gotteserkenntnis nicht entgegenhalten
können: Die natürliche Gotteserkenntnis bzw. die theologia
naturalis sei eine Vorstufe der Gotteserkenntnis, die erst durch
die übernatürliche Gotteserkenntnis bzw. die theologia supra-
naturalis zur erfüllten, eigentlichen Erkenntnis Gottes werde.

Denn da das Verhältnis zu Gott nur das der konkreten
Begegnung sein kann, gibt es keine «unerfüllte Gotteserkenntnis».
Gott wird entweder selber, in erfülltem Sinne, erkannt, oder Er
wird nicht erkannt. Es handelt sich ja hier nicht um ein
Tatsachenwissen, das vollständiger (und damit genauer) oder
weniger vollständig sein kann, sondern um die konkrete Erkenntnis

einer Person. — Daß alle Gotteserkenntnis, gerade als
erfüllte und konkrete, auch wieder nur eine vorläufige, getrübte,
unvollkommene, nach eschatologischer Klärung verlangende
ist, steht in einem andern Zusammenhang und widerspricht
dem Gesagten nicht.

So ist auch das genuine Offenbarsein Gottes in den Werken
der Schöpfung auf erfüllte Gottes-Erkenntnis angelegt.

Natürliche Theologie als ein unerfülltes Gott-Erkennen ist
somit in Wirklichkeit ein Nicht-Erkennen Gottes. Selbst wenn

4



50 H. Ott, Rom. 1, 19 ff. als dogmatisches Problem

sie es bis zur Stringenz des Beweises bringen sollte — was ja
wohl nicht der Fall ist —, würde ihr doch die eigentümliche
Evidenz wirklicher Gotteserkenntnis fehlen.

Zugespitzt könnte man vielleicht formulieren: Nachdem es
Gott gefallen hat, gerade in Jesus Christus für uns «Er selbst»
zu sein, haben wir «Ihn selbst» zu erkennen, oder wir erkennen
Ihn nicht. So gibt es für die Theologie, die Christus kennt, keine
Möglichkeit einer Gotteserkenntnis abgesehen von Christus
mehr.

Wir sagen, diesen dritten und letzten Gedankengang und
damit das Ganze zusammenfassend: Theologia naturalis
beansprucht eine zu verwirklichende Möglichkeit des Menschen
zu sein. «Natürliche Gotteserkenntnis» aus den Werken der
Schöpfung dagegen ist nach ßöm. 1, 19 ff. eine Möglichkeit, die
infolge der Sünde nicht verwirklicht werden kann, es sei denn
im Glauben. Darum kann jene nicht durch diese legitimiert
werden.

Arisdorf, Kt. Baselland. Heinrich Ott.


	Röm. 1, 19 ff. als dogmatisches Problem

