
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 15 (1959)

Heft: 1

Artikel: Nun aber hat mein Auge dich geschaut : der innere Aufbau des Buches
Hiob

Autor: Fohrer, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878904

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878904
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 15 Heft 1 Januar-Februar 1959

Nun aber hat mein Auge dich geschaut.

Der innere Aufbau des Buches Hiob.

1.

Der vom Hiobdichter als Prolog verwendete Teil der alten
Hioblegende führt in die Fragen um Hiob ein (1, 1—2, 13). Zu
Beginn befindet dieser sich auf der Höhe des Glücks, reich an
Kindern und Besitz. Am Ende ist er, ohne eine Schuld auf sich
geladen zu haben und aus Gründen, die ihm und seinen Freunden

unbekannt sind, alles dessen und zudem der Gesundheit
beraubt und in ein solches Leid gestürzt, daß seine Freunde —
aller Trostworte bar — nur noch weinen können.

Darin wird bereits das Hauptthema des ganzen Buches
angeschlagen: Es geht nicht um das Problem des Leides, sondern
um das Verhalten des Menschen im Erfahren des Leides; nicht
um die Frage, woher das Leid rührt, sondern um diejenige, wie
man sich in ihm verhalten soll; nicht um das Problem der Theo-
dizee, sondern um das Problem der menschlichen Existenz im
Leid. Hiobs Glück und Reichtum sind gewachsen, weil sein
Verhalten recht war. Sie vergehen, obwohl es recht war. Doch
in Wachsen und Vergehen bleibt sein Verhalten recht, da es

von seinem Wohlergehen unabhängig ist:
Jahwe ist es, der's gegeben, und Jahwe ist es, der's genommen hat;

der Name Jahwes sei gepriesen! (1, 21 b).
Das Gute nehmen wir von Gott an,

und das Böse sollten wir nicht annehmen? (2, 10 b).

Ein Nebenthema klingt mit: Es fragt sich, ob Gott recht hat,
wenn er gegenüber dem Satan auf die unbeirrbare, selbstlose
Frömmigkeit Hiobs traut und seine Ehre aufs Spiel setzt.
Dadurch erhalten Hiobs Verhalten und Ergehen, ohne daß er es

ahnt, göttlichen Sinn. Das Leid trifft ihn, weil Gott recht hat,
und dient dazu, daß er recht behält. Hiob wird geschlagen, weil
die Grundeinstellung eines der Himmelswesen falsch ist und
damit sie als falsch erwiesen wird. Vor diesem Hintergrund
muß Hiob leiden, weil und damit er fromm ist.

Sieben Tage und Nächte klagen und trauern die Freunde,

i



2 G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut

ohne das Wort des Trostes zu finden, auf das der Leidende der
Sitte gemäß rechnen darf und das ihm das erleichternde
Aufatmen schenkt, das der Sinn des Tröstens ist. Da schlägt in dem
leidenschaftlichen und erregbaren Menschen das Pendel von
der Gehobenheit zur Niedergeschlagenheit aus. Der siebente
Tag ist der Höhepunkt des Leides, der Endpunkt des geduldigen
Ertragens und der Wendepunkt im Verhalten. Nun bricht es

aus Hiob heraus.
2.

Den ersten Teil der eigentlichen Hiobdichtung bildet die
unmittelbare Auseinandersetzung zwischen Hiob und seinen
Freunden und sein Bemühen um eine Auseinandersetzung mit
Gott, die zunächst mittelbar betrieben wird. Dies vollzieht sich
in drei Redegängen, in denen auf die Reden Hiobs jeweils die
Freunde der Reihe nach antworten. Während die beiden ersten
Redegänge unversehrt sind (Kap. 3—11; 12—20)1, ist der dritte
gestört, aber doch so weit erhalten, daß die darin verfolgte
Absicht klar wird.2

Das Hauptthema ist wie im Prolog die Frage nach dem
rechten Verhalten im Leide. Sie wird so behandelt, daß Hiob in
seinen Reden das ihm möglich und richtig scheinende Verhalten
lobt, die Freunde dagegen ihn über ein anderes und ihrer
Ansicht nach besseres Verhalten belehren. Dieser Unterschied
zwischen Leben und Lehre, zwischen Gladiator und Zuschauer
färbt den Ton der Reden: die herzandringende Verzweiflung
und den titanischen Trotz Hiobs, das kühle Besserwissen und
kategorische Urteilen der Freunde.

Außerdem klingen zwei Nebenthemen mit. Mit dem Ringen
um das rechte Verhalten ist die Frage nach dem Verstehen des

Leides verknüpft. Das ist wieder nicht das abstrakte Problem
der Theodizee, sondern die konkrete Frage, wie dieser Mensch,
der vom Leid getroffen ist, es verstehen soll: als unverdiente

1 Spätere Zusätze sind die Hymnen in 9, 5—10; 12, 12—25 und die
Belehrung in 12, 7—11.

2 Die Reden in Kap. 21 und 22 sind voll erhalten, dagegen die Hiobrede
in 23, 1—17, die Bildadrede in 25,1—6 und die Hiobrede in 26, 1—4; 27, 1—6.
11—12 verkürzt. Die letzte Antwort Zophars fehlt ganz. Umgekehrt sind
Hiob vier Lieder als spätere Zusätze in den Mund gelegt worden: 24; 26,

5—14; 27, 7—10. 13—23; 28.



G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut 3

und unbegründbare Plage, als natürliche Beigabe des Lebens
oder als vergeltende Strafe. Vom Verstehen des Leides wird das
Verhalten des Leidenden beeinflußt. Das zweite Nebenthema
ergibt sich aus dem tiefreichenden Gegensatz, der sich allmählich

zwischen Hiob und den Freunden auftut. Sie vertreten die
herkömmliche und allgemeingültige Theologie, gegen die er je
länger desto heftiger aufbegehrt. So vollzieht sich auch die
Auseinandersetzung zwischen orthodoxer und häretischer
Auffassung.

3.

Die drei Hiobreden des ersten Redegangs bilden eine
innere Einheit. In ihnen tut Hiob drei Schritte.

Die erste Rede (Kap. 3) ist völlig von Wunsch und Klage
beherrscht, die mit einem verzweifelten Aufschrei einsetzen und
danach zwar ruhiger, aber auch umfassender und grundsätzlicher

werden. Sie finden ihren Ausdruck zunächst in der
Verwünschung von Empfängnisnacht und Geburtstag:

Es vergehe der Tag, an dem ich geboren wurde,
und die Nacht, die sprach: Ein Knabe ist empfangen! (3, 3).

Vom Leid seines Daseins gebannt, möchte Hiob dieses Dasein
am liebsten in seinen Ursprüngen treffen und auslöschen. Der
maßlose Wunsch enthält die unausgesprochene Bitte nach dem
Nichtlebenmüssen. Ebenso beklagt Hiob, daß er nicht wenigstens

gleich nach der Geburt gestorben ist und dadurch die
Ruhe gefunden hat, die das Leben ihm versagt:

Warum starb ich nicht (unmittelbar) vom Mutterleibe weg,
ging aus dem Mutterschoß hervor und verschied? (3, 11).

Doch da die Frage nach dem Grund des Daseins ohne Antwort
bleiben muß, wird sie, hinter der sich ein unerfüllter Wunsch
verbirgt, zur Klage. Diese endet bei Gott, mit dem als dem
Geber des Lebens Hiob seine Qual verbunden sieht, und wird
auf alle Menschen ausgeweitet, die wegen ihres Leides am
Leben verzweifeln:

Warum gibt er dem Mühebeladenen Licht
und Leben dem Erbitterten? (3, 20).

Hiobs innerer Friede ist von ihm gewichen und sein
Verhältnis zu Gott in Frage gestellt. In der zweiten Rede schreitet

er, von der verständnislosen Antwort des Eliphas getrieben,



4 G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut

auf dem eingeschlagenen Wege fort (Kap. 6—7). Rechtfertigt
er zunächst seine Klage, so steigert er weiter seinen Wunsch
dahin, daß es besser sei zu sterben als in solcher Qual zu leben
(6, 1—13). Nachdem er die Freunde, die ihm das Recht zur
Klage bestritten haben, mit Vorwürfen überhäuft hat (6, 15 bis
30), richtet er die Klage an Gott selbst (7, 1—11). Sie führt auf
die anklagenden Vorwürfe gegen Gott hin (7, 12—21), die
ausdrücklich aus ihr abgeleitet werden (7, 11). Darin spiegelt sich
die Lage Hiobs wider, die sein Verhalten bestimmt. Von den
Freunden fühlt er sich nicht ernst genug, von Gott hingegen zu
ernst genommen. Daher bittet er die Freunde, ihn in seiner Not
mit einem mitfühlenden Herzen zu verstehen, und Gott, ihn in
Ruhe zu lassen. Über seine erste Rede geht Hiob also einmal
mit dem ausdrücklichen Todeswünsch — anstelle des Wunsches
nach dem Nichtlebenmüssen — hinaus. Zwar ist es kein
Lebensüberdruß, da er im Grunde am Leben hängt und deswegen
wünscht, daß Gott sich entweder nicht um den Menschen
kümmert, um ihn heimzusuchen, oder daß er ihm die Sünde vergibt.
Aber Hiob hat keine Kraft und Hoffnung mehr, run seine Qualen

länger auszuhalten, und möchte am liebsten von Gott den
Gnadenstoß bekommen:

Daß Gott sich entschlösse, mich zu zermalmen,
seine Hand abzöge und mich abschnitte!

So hätte ich noch einen Trost
und hüpfte trotz mitleidloser Schmerzen (6, 9—10).

Ferner tut Hiob den Schritt von der Klage über sein Geschick
zum anklagenden Vorwurf gegen Gott, der es herbeigeführt
hat. Denn darin eröffnet sich ihm — außer der gewünschten
Erlösung zum Tode — die andere Möglichkeit eines Ablassens
Gottes von ihm als Erlösung zum Leben. Da es nicht
ausgeschlossen scheint, daß Gott seiner rettend «gedenkt» (7, 7), läßt
Hiob alle Zurückhaltung fallen, um sich mit seiner Angst und
Unruhe, Sehnsucht und Erbitterung an Gott zu wenden:

Auch ich will meinen Mund nicht schonen

Ich will in der Bangigkeit meines Geistes reden,
in meiner Bitterkeit klagen (7, 11).

Mit der sich eröffnenden Aussicht hängt es zusammen, daß die
Vorwürfe noch zurückhaltend und hauptsächlich in Frageform
ausgedrückt sind:



G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut 5

Bin ich das Meer oder der Seedrache,
daß du gegen mich eine Wache aufstellst? (7, 12).

Wann endlich blickst du von mir weg,
läßt mich in Ruhe, bis ich meinen Speichel hinuntergeschluckt

habe? (7, 19).

An die Stelle der einfachen Klage über den Zwang zum
Leben als Ausdruck der Verzweiflung über das Leid treten der
Todeswunsch und der anklagende Vorwurf gegen Gott als
Ausdruck des Bewußtwerdens der Krise. Die Qual ist so groß
und unerträglich, daß sie beendet werden muß •— entweder
durch die Ruhe des Todes oder durch die Ruhe vor dem bedrängenden

Leid.
Aber in der dritten Rede (Kap. 9—10) gelangt Hiob nach der

Verzweiflung über das Leid und dem Bewußtwerden des
Entweder-Oder zu der bitteren Erkenntnis, daß er von Gott nichts
zu erhoffen hat. Da bei Gott Recht gleich Macht ist, bedeutet
sein Recht volle Ungerechtigkeit. Es gibt kein den Menschen
und Gott gleicherweise bindendes Recht, mittels dessen Gott zu
belangen wäre; und gegen seine Macht kann sich niemand
verteidigen (9, 2—24). Darum ist Hiobs Lage aussichtslos. Ist
doch alle Sühne ohne Aussicht auf Wirkung und jedes Bemühen

um einen Schiedsspruch vergeblich (9, 25-35). Da bleibt nur
die Anklage gegen Gott, der anscheinend wie ein Mensch ist
und handelt, der sein eigenes Geschöpf vernichtet und seit jeher
Hiobs Feind ist. Und es bleibt trotz allen Grauens vor dem Tode
nur die Sehnsucht nach ihm (10, 1—22). So tut Hiob nach Klage
und Vorwurf den dritten Schritt zur Anklage Gottes, die er
inhaltlich und formal ausspricht. Er führt sie in Fragen aus,
deren erste der prophetischen Anklage entnommen ist und deren
folgende richterliche Fragen an den Angeklagten darstellen:

Bringt dir's Gewinn, daß du Unrecht tust,
daß du die Arbeit deiner Hände verwirfst?

Hast du denn Fleischesaugen,
oder siehst du, wie Menschen sehen?

Sind wie des Menschen Tage deine Tage
oder deine Jahre wie eines Mannes Jahre?

Daß du nach meiner Sünde forschst
und um meine Schuld dich kümmerst,

obwohl du weißt, daß ich nicht schuldig bin,
und niemand aus deiner Hand retten kann (10, 3—7).



6 G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut

Die Klage von Kap. 3 wird zur ausdrücklichen Anklage
umgewandelt. Hiob klagt nicht mehr darüber, daß er empfangen
und geboren worden ist, sondern klagt Gott an, weil er ihn ans
Licht gezogen hat:

Warum brachtest du mich aus dem Mutterleib hervor?
Wäre ich (doch) verschieden, daß mich kein Auge sah! (10, 18).

4.

Erst die Worte Hiobs bringen die über seinem Unglück
verstummten Freunde zum Antworten. Auch jetzt wollen sie ihn
nicht trösten, sondern über das Verstehen des Leides und das
rechte Verhalten belehren.

So mahnt Eliphas (Kap. 4—5) — an den wilden Aufschrei
anknüpfend, der zum Abfall von Gott führen kann — Hiob dazu,

bei seiner bisherigen Frömmigkeit zu bleiben und seine
Klage nicht hinauszuschreien, damit er nicht als gottloser Tor
elend zugrunde geht (4, 2—11). Das aus dem Vergeltungsglauben

unerklärbare Unglück selbst, das den Aufschrei hervorgerufen

hat, erklärt der Weise unter Berufung auf eine ihm
besonders zuteil gewordene Erleuchtung (4, 12—21) :

Sind wohl die Menschen gegenüber Gott im Recht,
oder ist ein Mann gegenüber seinem Schöpfer rein?

Sieh, (selbst) seinen Dienern vertraut er nicht,
und seine Engel darf er des Irrtums bezichtigen.

Erst recht diejenigen, die Lehmhäuser bewohnen,
deren Grundmauer im Staube liegt.

Vom Morgen bis zum Abend werden sie in Stücke zerschlagen;
ohne daß jemand es beachtet, kommen sie für immer um.

Werden nicht ihre Zellstricke ausgerissen,
und sterben sie (nicht), ohne zu wissen wie? (4, 17—21).

Im Unterschied zur vorher vorgetragenen Weisheitslehre, daß
kein Schuldloser umkommt (4, 7), heißt es in dieser
Offenbarung, daß kein Mensch vor Gott bestehen kann, weil das
Geschöpf dem Schöpfer unendlich unterlegen ist. Darum kommen
nicht nur die Schuldigen, sondern die lehmbeschaffenen
Menschen überhaupt um. Mit all diesen Eintagsgeschöpfen geht es
schnell und plötzlich zu Ende. Ihre Schwäche und Ohnmacht
beruht nicht auf einer grundlegenden oder wiederholten Sünde,
sondern auf ihrer Kreatürlichkeit. Ihre Unzulänglichkeit hat



G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut 7

keine religiösen oder ethischen Gründe, sondern geht auf ihre
stofflich-sterbliche Art zurück. Dieser Sachverhalt erklärt
Hiobs Unglück. Wenn er noch so fromm ist, braucht es ihm
trotz des Vergeltungsgedankens nicht gut zu gehen, weil ihn
das Geschick aller Menschen treffen kann und tatsächlich
getroffen hat. Daraus ergibt sich die Nutzanwendung (5, 1—16) :

Es ist töricht und albern, ein Geschick zu beklagen, das in der
Natur des Menschen liegt, wie es der Natur der Feuerfunken
entspricht, daß sie emporfliegen. Richtig ist ein anderes
Verhalten:

Hingegen ich, ich würde mich an Gott wenden
und Gott meine Sache vorbringen (5, 8).

Es gilt für den Menschen, sein Unglück geduldig zu tragen
und sein Anliegen demütig im Gebet vor Gott zu bringen, weil
von ihm Hilfe und Heilung erwartet werden darf. Handelt Hiob
demgemäß, so wird ihm sicher wieder volles Glück zuteil werden

(5, 17—27). Freilich ahnt Eliphas nicht, daß er das gleiche
Verhalten empfiehlt, das der Satan bei Hiob vermutete, aber
trotz aller Prüfung nicht antraf: Gott nicht um seiner selbst,
sondern um des vollen menschlichen Glücks willen zu suchen,
dessen Spender er sein soll.

Weil Hiob dieser Versuchung nicht nachgibt, faßt Bildad
ihn schärfer an (Kap. 8). Er sieht ihn mit seinen Klagen und
Vorwürfen (6—7) den falschen Weg weitergehen und sucht ihn
vor dem Verderben zurückzuhalten, dem er entgegeneilt. Denn
Bildad vertritt unnachgiebig die Lehre von der vergeltenden
Gerechtigkeit Gottes als grundlegender Gegebenheit, nach der
sich das Verstehen der menschlichen Existenz und die praktische

Lebensführung zu richten haben. Was zu Hiobs persönlichem

Geschick zu sagen ist, muß vom Grundsatz der
zweiseitigen Vergeltung aus gesagt werden. Daher warnt er
ausführlich vor dem schlimmen Ende des Frevlers, das Hiob droht,
wenn er sein Verhalten nicht ändert (8, 8—19). Jetzt ist er
freilich noch nicht mittelbar oder unmittelbar als Frevler
anzuklagen. Offensichtlich hat er — anders als seine Söhne (8, 4) —
keine schwere Versündigung auf sich geladen, sondern nur
unabsichtliche Verfehlungen, die aus der von Eliphas
angeführten natürlichen Schwäche des Menschen folgen und die



8 G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut

Hiob selbst nicht abstreitet (7, 21). Deswegen muß er leiden.
Wendet er sich aber in demütigem Gebet an Gott, so kann er
seine Wiederherstellung erwirken:

Wenn du selbst nach Gott suchst
und zum Allmächtigen (um Gnade) flehst,

ja dann wird er sich deinetwegen regen
deine Stätte wiederherstellen, wie es recht ist (8, 5—6).

Weil Hiob diesen Rat, der praktisch dem des Eliphas gleicht
und genau so versucherisch ist, nicht befolgt, sondern unter
Vernachlässigung jener kleinen Vbrgehen, die Gott doch
übersehen müßte (7, 21), seine Unschuld betont und Gott als Feind
anklagt (Kap. 9—10), greift Zophar ihn heftig an (Kap. 11). Er
will drei Gesichtspunkte Hiobs wid
keine Sünde findet, kann Gott sei

rlegen. Wenn dieser bei sich
sst ihn eines Bessern belehren

(11, 5—6). Wenn er sein Leid auf Gottes Willkür und Feind¬

en, daß dessen Wesen uner-
n er sich gefangen und
verGott mit sicherem Griff die
ch scheint Zophar selbst das

Vergeltungsglauben zu ken-
efen des göttlichen Wesens

schaft zurückführt, soll er bedenke

gründlich ist (11, 7—9). Und wem
urteilt fühlt, soll er wissen, daß

Schuldigen faßt (11, 10—12). Frei!
Geheimnis der Weisheit Gottes im
nen und die unerforschlichen Tie
durch die Anwendung des Vergeltungsgrundsatzes auf die
rätselhafte Wirklichkeit des Lebens zu erfassen. Darum weiß
auch er für den als Sünder heimgesuchten Hiob keine andere
Möglichkeit, als daß er das Böse entfernt und sich Gott zuwendet,

damit alles wieder gut wird;
Hoffnung mehr (11, 18—20).

nur die Frevler haben keine

5.

Der zweite Redegang läßt
Auseinandersetzung zwischen Hi
kennen. Bisher hatten diese daran
etwaiger kleiner Verfehlungen i
dern ein frommer Mann sei und w
wenn er sich geduldig und demüti
diese Ratschläge scharf und endgii
dessen Gott zur Anerkennung seim

er von seiner eigenen, in der dritte

hi

die Wirkung der bisherigen
ob und seinen Freunden
erfestgehalten, daß Hiob trotz
Grunde kein Frevler, son-

ieder Glück erlangen könne,
* verhalte. Hiob jedoch weist
ltig zurück und fordert statt
er Unschuld auf. Zudem geht
u Rede erreichten Erkenntnis



G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut 9

aus, daß ein freiwilliges Eingreifen Gottes zu seinen Gunsten
nicht zu erhoffen ist. Daher sucht er ihn dazu herauszufordern
und zu drängen. Jede der drei Reden des zweiten Redegangs
enthält einen solchen Versuch, der von Mal zu Mal zwingender
wird.

Nachdem Hiob in der vierten Rede (Kap. 12—14) mit
den Freunden in scharfer Weise abgerechnet hat (12, 1—6; 13,

1—12), wendet er sich an Gott, um ihn wie zu einem Rechtsstreit

zur Behandlung seiner Lage herauszufordern, damit Gott
seine Unschuld anerkennt (13, 13—28). Anschließend gibt er
mit der Schilderung des menschlichen Geschicks den Beweggrund

für die Herausforderung an (14, 1—22). Diese
Herausforderung bildet also den eigentlichen Kern der Rede:

Sieh doch, ich bringe den Rechtsfall vor;
ich weiß, daß ich im Recht bin (13, 18).

Nachdem Hiob den Entschluß dazu kundgetan (13, 13—15)
und die Vorfragen der Rechtmäßigkeit und Möglichkeit einer
solchen Herausforderung erwogen hat (13, 16—22), formuliert
er nicht unähnlich einer Anklageschrift die Fragen, die er im
Rechtsstreit an Gott zu richten hätte: nach dem Rechtsgrund
seines Verhaltens (v. 23), nach dem Grund für seine
Feindseligkeit (v. 24) und für die Anwendung seiner großen Macht
gegen den kleinen Menschen (v. 25), nach der Berechtigung der
Bestrafung bloßer Jugendsünden (v. 26) und der ständigen
Beobachtung Hiobs, um ihn bei Fehltritten ertappen zu können
(v. 27).3 Wegen alles dessen ist Gott anzuklagen, weil es zum
Tod des Menschen führt.

Einen zweiten Versuch unternimmt Hiob in der fünften
Rede (Kap. 16—17), begründet durch das Fehlen der Freundeshilfe

und seine schlimme gegenwärtige Lage mit dem drohenden

Todesschicksal (17, 1—16). Er appelliert an Gott als den
Rächer von Bluttat und Unrecht und spielt Gott als solchen
Rächer (16, 18—22) gegen Gott als den Feind (16, 7—17) aus:

3 Der an einer Stelle verderbte Text lautet verbessert :

und meine Füße 'mit Kalk' färbst,
die Spuren meiner Füße einzeichnest.

Demnach verhält es sich so, als färbe Gott die Füße Hiobs mit hellem Kalk,
so daß er jeden Schritt bemerken kann, und als zeichne er seine Fußspuren
am Boden auf, um seine Wege genau verfolgen zu können.



10 G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut

0 Erde, decke mein Blut nicht zu;
und ohne Ruhestätte sei mein Klageschrei!

Nun also, seht, im Himmel ist mein Zeuge
und mein Bürge in der Himmelshöhe.

'Fände sich doch mein Freund bei mir ein!'
Mein Auge blickt schlaflos zu Gott empor,

damit er zwischen dem Mann und Gott entscheide
'und zwischen' dem einen und dem anderen.

Denn (nur noch) wenige Jahre kommen,
dann gehe ich den Weg ohne Wiederkehr (16, 18—22).

,Wie sind die Verse zu verstehen? 4 Mit dem Klageruf des

unschuldig Erschlagenen, dessen Blut nach alter Vorstellung um
Rache schreit, wendet Hiob sich an die Erde, damit sie das Blut
nicht zudecke und zum Schweigen bringe (v. 18 a). Ebenso soll
der Zeterruf des in seinem Recht Gekränkten an den zuständigen

Richter nicht verstummen, damit er gehört werden muß
(v. 18 b). Während alles gegen Hiob zu sprechen scheint, nimmt
dieser auf Grund der Rechtssitten der Blutrache und des Zeterrufs

Gott als Zeugen und Bürgen in Anspruch (v. 19).
Vielleicht vermag der Racheschrei oder der Zeterruf dessen
Abwehr zu durchbrechen. Er soll gegen sich selbst, der Hiob plagt,
als Zeuge auftreten, der das Recht des Klägers erweist, und
sich als Bürge für die Unschuld des Leidenden einsetzen. Als
solcher Rechtshelfer wäre er nicht mehr Feind, sondern Freund
Hiobs (v. 20). Oder er soll, wie es das israelitische Recht
zuläßt, zugleich auch Schiedsmann und Richter sein. Denn während

beim gewöhnlichen Rechtsstreit keine Instanz bestünde,
die zwischen Gott und Mensch entscheiden könnte (9, 38), muß
im Fall der Blutrache der angerufene Gott entscheiden — als

4 Die Verse werden oft dahin verstanden, daß Hiob seine Lage nach
dem bevorstehenden Tod mit der eines Erschlagenen vergleiche und seine
Zuversicht ausdrücke, daß Gott als Zeuge und Bürge für ihn eintreten
werde, wenn er selbst seine Unschuld nicht mehr verfechten könne. Dem
widersprechen 1. der ganze Zusammenhang, in den die Verse eingebettet
sind; 2. der übertragene und bildhafte Gebrauch der alten Vorstellungen
und Redewendungen; 3. die abschließende Begründung in v. 22, in der der
Appell an Gott als Rächer damit begründet wird, daß Hiob nur noch kurze
Zeit zu leben hat. Gott soll gerade nicht nach seinem Tode, sondern jetzt
als Zeuge und Bürge auftreten und als Richter entscheiden; wenn Hiob tot
ist, ist es zu spät dazu. Daher bedrängt er Gott, seine Pflicht als Rächer des

Klagenden zu erfüllen und gegen sich selbst zu entscheiden, solange Hiob
lebt.



G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut 11

Richter zwischen Hiob und sich selber (v. 21). So appelliert
Hiob von dem anscheinend willkürlich, machtberauscht und
ungerecht handelnden Gott an Gott als den Rächer des
Unrechts. Er fordert Gott auf, sich auf sein eigentliches Wesen zu
besinnen und das dem Leidenden zugefügte Unrecht nicht länger

zu dulden.
In der sechsten Rede (Kap. 19) legt Hiob nochmals den

Freunden seine Lage unter dem Gesichtspunkt dar, daß sie
nicht durch seine Schuld, sondern durch Gottes willkürlichen
Eingriff in sein Leben zustande gekommen ist (19, 2—20). Da
er von den Freunden kein Erbarmen erwartet, erwägt er, ob
seine Unschuldsbeteuerungen nicht für die Nachwelt
aufgezeichnet werden sollten, die ihn dann gerechter beurteilen
werde (19, 21—24). Doch er braucht ihr Urteil nicht, weil er
einen dritten Versuch unternimmt, Gott zur Anerkennung
seiner Unschuld in der Gegenwart zu bewegen. Auch wenn seine
Krankheit so weit vorgeschritten ist, daß er nicht mehr geheilt
werden kann, möge der als Löser angerufene Gott ihm erscheinen,

um seine Unschuld zu bestätigen (19, 25—27) und die ihn
verfolgenden Freunde zu bestrafen (19, 28—29) :

Aber ich weiß : mein Löser lebt,
selbst wenn er sich als letzter auf dem Erdreich erhebt.

Und nachdem meine Haut 'so geschunden worden ist',
will ich doch ohne mein Fleisch Gott schauen.

Ich selber, ich möchte schauen;
meine Augen 'möchten sehen' und nicht einer, der mich nichts

angeht (19, 25—27 a).

In diesem sehr verschieden verstandenen 5 dritten Versuch
fordert Hiob nicht zum Rechtsstreit heraus und ruft nicht den

5 Daß in diesen Versen von einer — nur durch Textänderungen erreichbaren

— Auferstehungshoffnung keine Rede ist, sollte klar sein; sonst
müßte in den folgenden Reden wenigstens ein leiser Nachhall spürbar sein.
Ebensowenig soll Hiob seine Rechtfertigung nach dem Tode im Jenseits
oder als leibloser Geist schauen, da diese aus Jub. 23, 30—31 hergeleitete
Auffassung außer dem Auferstehungsglauben noch die Annahme eines
Zwischenzustandes vor dem Endgericht voraussetzt und der sonstigen
Anschauung vom Schicksal des Toten im Hiobbuch widerspricht. Überhaupt
ist keine Gottesbegegnung oder gar Theophanie nach dem Tode gemeint.
Denn 'apar bedeutet als solches nie den Staub des Grabes oder der Unterwelt,

sondern stets das «Erdreich», das erst durch weitere Ausdrücke zu
dem lebendigen oder toten Menschen in Beziehung gesetzt werden muß.



12 G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut

Rächer an, sondern ersucht Gott als Schutzzeugen und Anwalt
um Hilfe gegen die ihn verfolgenden Freunde und die
Verurteilung durch eine unwissende Nachwelt. Mit dem «Löser», der
«lebt» und also wirkungskräftig und zum Eingreifen fähig ist,
meint Hiob nicht — wie es sonst oft der Fall ist — den
Bluträcher oder den Treuhänder der Sippe, sondern Gott als
Schutzzeugen und Anwalt (wie Jer. 50, 34; Ps. 119, 54; Spr. 23,
11). Als solcher soll er im Rechtsverfahren zugunsten Hiobs
«sich erheben», d. h. auftreten, und als derjenige, der das letzte
Wort hat, die Entscheidung herbeiführen — nicht im Himmel,
sondern gegenüber den Freunden und der Nachwelt auf der
Erde. Das ist die erste Steigerung gegenüber 16, 18—22 (v. 25).
Hiob wünscht, in seinem geschundenen und abgemagerten Körper

Gott zu schauen, wenn er — wie der Anwalt des
Schutzbedürftigen — sich der Sache Hiobs annimmt. Ein derartiges
Erscheinen Gottes müßte sich in der Form einer Theophanie
ereignen; sie wird im Wunsch nach dem «Schauen» Gottes
vorbereitet. Darin liegt die zweite Steigerung gegenüber 16, 18—22

(v. 26).

6.

Währenddessen hat sich die Kluft zwischen Hiob und den
Freunden vertieft, da auch sie einen Schritt weitergegangen
sind. Hatten sie im ersten Redegang Hiob für einen im Grunde
frommen Mann gehalten, so beginnen sie ihn angesichts seines
Drängens auf die Anerkennung seiner Unschuld im zweiten
Redegang zu beschuldigen. Zunächst beschuldigen sie ihn freilich

nur mittelbar, selber ein Frevler zu sein, und warnen ihn

Auch mibbeèari läßt sicli nicht auf den Tod Hiobs schließen, sondern steht
parallel zu «Haut» und bezeichnet daher das «Fleisch» des Körpers im
engeren Sinn. Der Text spricht den Wunsch aus, daß Gott noch zu Lebzeiten
Hiobs auf Erden für ihn eintreten möge, so daß Hiob ihn noch als Verteidiger

seines Rechts sieht. Für diese Auffassung spricht der Zusammenhang;
denn daraufhin ist die Rechtfertigungsinschrift Hiobs für die Nachwelt
(v. 23—24) unnötig und die drohende Bestrafung der Freunde zu ihren
Lebzeiten möglich (v. 28—29). Ferner geht es Hiob vorher und nachher stets
um sein gegenwärtiges Leiden und die sofortige Anerkennung seiner
Unschuld. Schließlich stehen die Worte in der Linie einer allmählichen
Vorbereitung der Theophanie von 38, 1 (9, 11—12; 11, 5—6; 13, 16, dann 23, 2 ff.;
31, 14. 35—37).



G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut 13

wegen des darum drohenden schlimmen Endes. So scheint sein
Verhalten für Eliphas die Religion zu gefährden und damit
seine Schuld zu beweisen; darum hält der Freund ihm belehrend

und drohend das Schicksal des Frevlers vor (Kap. 15).
Bildad malt es überhaupt nur drohend aus, nachdem er Hiob
vorwurfsvoll und spöttisch abgefertigt hat, und läßt in seinen
Anspielungen auf Hiob (besonders v. 13) durchblicken, wozu
er ihn rechnet (Kap. 18). Der beleidigte Zophar beginnt gar zu
schelten und versteckte Beschuldigungen gegen Hiob zu
erheben (v. 15. 17—22) ; während er früher für ihn noch zwei
Möglichkeiten offen sah, hält er ihm nur mehr eine vor: das
Los des Frevlers von Gott her (Kap. 20).

7.

Diese Auffassung ruft nicht nur den lebhaften Widerspruch
Hiobs wach, sondern veranlaßt ihn auch, im dritten Redegang

auf dreifache Weise die Anerkennung seiner Unschuld in
einer unmittelbaren Auseinandersetzung mit Gott vorzubereiten

und zu betreiben, bis sie endgültig durch den Reinigungseid
(Kap. 31) eingeleitet wird.

Die erste Vorbereitung erfolgt in der siebten Hiobrede
(Kap. 21), die nur scheinbar in theoretisch-polemischer Weise
vom Ergehen des Frevlers handelt. Nach der mittelbaren
Beschuldigung durch die Freunde ist es für Hiob äußerst wichtig,
ob sein Geschick dem des Frevlers entspricht; daher der dringliche

Appell an die Freunde, ihm doch zuzuhören (21, 2—5).
Wie verhält es sich denn in Wirklichkeit? Es ist zwar furchtbar
zu sehen, daß der Frevler in Glück, Erfolg und Gedeihen lebt
— aber so und nicht anders ist es (21, 6—13). Er kann
ausgesprochen gottlos sein und bleibt doch unbestraft, obwohl ihn
selbst und nicht etwa seine Nachkommen die Strafe treffen
müßte. Und wenn er stirbt, trifft ihn der Tod nicht als Strafe,
weil er — unabhängig von ihrem Verhalten — Glückliche und
Unglückliche gleicherweise ereilt (21, 14—26). Ebenso können
Augenzeugen bestätigen, daß das Unheil den Frevler verschont,
so daß er ungestört lebt und stirbt und noch nach seinem Tode
geehrt wird (21, 27—34). Der Nachdruck, den Hiob auf diese

Ausführungen legt, ist verständlich. Denn das glückliche Ge-



14 G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut

schick des Frevlers unterscheidet sich grundlegend von seiner
eigenen Lage. Sind Dasein und Ende des Frevlers tatsächlich
von Erfolg und Ehre hestimmt, so ist Hiohs Unglück der
Beweis dafür, daß er kein Frevler sein kann. Seine Leiden bezeugen

nicht seine Schuld, sondern seine Unschuld. Wie 22,4 zeigt,
hat Eliphas diese hintergründige Beweisführung richtig
verstanden.

Die zweite Vorbereitung erfolgt in der achten Rede (Kap.
23), die in einer Verbindung von Entschluß zum Rechtsstreit,
Ausdruck der Siegesgewißheit und begründender
Unschuldsbeteuerung ausspricht, daß Hiobs Unschuld offensichtlich ist.
Nach der Beweisführung der siebten Rede wird sie nicht noch
einmal bewiesen, sondern als dem Rechtsgegner Gott bekannt
vorausgesetzt; eben deshalb darf der Sieg erhofft werden. Er
ergäbe sich, wenn Hioh nur zu Gott gelangen könnte, um ihm
seine Sache darzulegen, und hei ihm Beachtung fände:

Wenn ich doch wüßte, wo ich ihn finden könnte,
an seine Stätte gelangen könnte! (23, 3).

Gott müßte ihm recht geben, weil er stets untadlig war:
Dort setzte sich ein Redlicher mit ihm auseinander,

und ich setzte 'mein Recht' für immer durch (23, 7).

Die dritte Vorbereitung liegt innerhalb der neunten Rede

vor (26, 1—4; 27, 1—6. 11—12). In ihr legt Hiob einen Eid ab,
der sich im Unterschied zum Reinigungseid (Kap. 81) auf die
Zukunft bezieht. Er lautet dahin, daß Hiob keinen Trug sprechen
wird:

Solange noch Atem in mir ist
und Gottes Hauch in meiner Nase,

sollen meine Lippen nichts Schlechtes reden
und meine Zunge keinen Trug sprechen! (27, 3—4).

Der Eid dient der nachdrücklichen Beteuerung der Unschuld
(27, 5—6). Weil Hiob nicht lügen will, kann er den Freunden
nicht recht geben und muß trotz ihrer Vorwürfe an seiner
Schuldlosigkeit festhalten. Wenn er niemals zu lügen schwört,
ergibt sich, daß er auch in der Behauptung seiner Unschuld
nicht lügt und also wirklich unschuldig ist. Die subjektive
Überzeugung enthält für den Israeliten zugleich die objektive
Wahrheit, sofern die bewußte Verfälschung durch die Lüge
ausgeschlossen ist.



G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut 15

8.

Daß Hiob die Freunde mit seiner Auffassung vom glücklichen

Geschick des Frevlers (Kap. 21) nicht überzeugt hat,
zeigt die Antwort des Eliphas (Kap. 22). Dieser empfindet
richtig, daß die Grundlagen seines Glaubens in Frage
gestellt werden, und rückt abwehrend den häretischen Hiob auf die
Stufe der Frevler (22, 1—5). Daß dabei das platte Streben der
Frömmigkeit des Eliphas nach Nutzen deutlich hervortritt, ist
Absicht des Hiobdichters, der sowohl die Versuchung Hiobs
durch die Freunde als auch die Minderwertigkeit des herkömmlichen

Glaubens kennzeichnen will. Jedenfalls wird Hiob zum
erstenmal offen bestimmter Vergehen beschuldigt und sein
Leiden ausdrücklich als Strafe für diese Schuld betrachtet
(22, 6—11). Sieht Hiob dies nicht ein, so stürzt er sich vollends
ins Verderben (22, 13—20). Aber noch gibt es einen letzten
Ausweg: die radikale Umkehr zu Gott und das Fernhalten von
der Sünde, die neues Glück bringen können (22, 21—30). Die
Einleitung der Antwort Bildads (25, 1-6) läßt vermuten, daß
die beiden anderen Freunde sich ähnlich geäußert haben.

9.

Die Auseinandersetzung zwischen Hiob und den Freunden
hat zu keinem Ergebnis geführt. Es ist bezeichnend, daß die
Reden des dritten Redegangs in vieler Hinsicht zu früheren
Reden zurückkehren; die Auseinandersetzung dreht sich im
Kreise. Die Freunde können das rechte Verhalten im Leide
nicht empfehlen, Hiob weiß es nicht zu erringen. Lediglich die
Lehre der Freunde hat Hiob als falsch erwiesen ; ihre orthodoxe
Theologie ist leerer Wahn. Doch auch er selbst hat nicht recht.
Daß sein Rechthabenwollen ihn zu maßlosen Anklagen gegen
Gott führt, zeigt seinen Irrtum.

In dieser Lage bemüht Hiob sich endgültig um die unmittelbare

Auseinandersetzung mit Gott in einer persönlichen
Begegnung. Indem sie tatsächlich zustande kommt, führt sie die
allein mögliche Lösung des existentiellen Problems des rechten

Verhaltens im Leide herbei.
Dieser zweite Teil der eigentlichen Hiobdichtung besteht



16 G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut

aus den Herausforderungsreden Hiobs (Kap. 29—31)6,
der ursprünglich einheitlichen und geschlossenen Gottesrede
(38, 1—40, 2. 8—14) und dem anschließenden Bekenntnis
Hiobs (40, 3—5; 42, 1—6).7 Diese Abschnitte bilden
formgeschichtlich und sachlich einen engen Zusammenhang, der nicht
zerrissen werden darf.

10.

Die Herausforderungsreden Hiobs dienen unmittelbar
dazu, das Auftreten Gottes vorzubereiten, dessen Eingreifen der
Leidende so oft gewünscht hat. Sie entsprechen den Klagen der
Psalmen, in denen der Beter oft die «Erzählung» seiner Not und
die eidliche Beteuerung seiner Unschuld vorbringt; das Motiv
des «Einst und jetzt» entstammt dem Leichenlied. Der Unschuldserweis

bezweckt an sich das Herbeiführen eines kultprophetischen

Orakels mit erhörender Heilszusage oder eines
Gottesurteils. Freilich hat sich der Hiobdichter nur lose an diese
Schemata angeschlossen. Sein Hiob erwartet nicht in passiver
Haltung ein an ihn ergehendes Orakel, sondern richtet eine
rechtliche Herausforderung an Gott (31, 35—37), die wiederum
nicht ein Gottesurteil im Rechtsverfahren, sondern eine persönliche

Begegnung mit Gott anstrebt.
Entscheidend sind der einleitende Wunsch Hiobs:
Wäre ich doch wie in den früheren Monaten,

wie in den Tagen, da Gott mich behütete! (29, 2),

und die abschließende Herausforderung Gottes:
Wenn mich doch einer hören wollte!

Hier ist mein Handzeichen! Der Allmächtige antworte mir!

das Schriftstück, das mein Rechtsgegner schrieb.
Wahrlich, ich höbe es auf meine Schulter,

wände es mir als Diadem um.
All meine Schritte brächte ich vor ihn,

wie ein Anführer träte ich an ihn heran (31, 35—37).
6 Ein späterer Zusatz ist der Hymnus in 30, 2—8. Die folgenden Reden

Elihus in Kap. 32—37 sind gleichfalls eine spätere Einfügung, die einen
eigenen Beitrag zur Lösung des Problems liefern soll.

7 Gottesrede und Bekenntnis sind wegen der späteren Zusätze über das

Nilpferd in 40, 15—24 und das Krokodil in 40, 25—41, 26 auseinandergerissen
und zu jeweils zwei aufgeteilt worden.



G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut 17

Der Wunsch nach einem Leben voll des früheren Segens wird
durch die Gegenüberstellung des Einst und Jetzt beleuchtet
(Kap. 29—30). Der ßeinigungseid (31, 1—34. 38—40) soll die
Voraussetzung für seine Verwirklichung schaffen und die
Herausforderung Gottes zur gewünschten Auseinandersetzung
(31, 35—37) das Mittel zur Verwirklichung sein. Hiob ist dessen

gewiß, daß er an Gott wie ein Anführer an einen
Untergebenen oder Unterlegenen herantreten wird — als Triumpha-
tor, der über Gott einen glänzenden Sieg davonträgt. Er ist ein
prometheischer Mensch, der Gott sein Glück entreißen möchte.
Er ist ein titanischer Mensch, der Gott im Bewußtsein seiner
Tadellosigkeit kühn und siegesbewußt entgegentritt. Und in
alledem ist er der häretische Mensch, der der falschen Theologie
der Freunde eine nicht weniger falsche Meinung entgegensetzt.
Daß ihre Lehre unhaltbar ist, hat sich im Dialog erwiesen. Daß
seine Ansicht genau so unhaltbar ist, muß noch erwiesen werden.

11.

Diesen Erweis erbringt die Gottesrede (38,1—40,2.8—14).
Zwar erscheint Gott im Sturmwind und stellt sich zur
Auseinandersetzung. Aber seine Antwort lautet anders, als die
bisherigen Gesprächspartner erwartet haben. Nach der Theologie
der Freunde hätte er den Frevler zerschmettern und das ihm
angedrohte Gericht vollstrecken müssen. Doch er weist ihn nur
zurecht. Er billigt aber auch das Verhalten Hiobs nicht, das
einsichtslos den «Plan» verdunkelt — das Wollen und Tun
Gottes in Schöpfung und Lenkung der Welt und demnach einerseits

die Weltordnung, die Hiob in Frage stellt und als Willkür
deutet, andererseits die Unergründlichkeit des göttlichen
Handelns, das dem Menschen uneinsichtig ist:

Wer ist es doch, der den Plan verdunkelt
mit Worten ohne Einsicht?

Gürte doch mannhaft deine Lenden!
Ich will dich fragen, du aber laß mich's wissen! (38, 2—3).

Die Gottesrede nimmt nach Kap. 29—31 die Stelle eines
Orakels oder Gottesurteils ein, ist aber im Gegensatz zu diesen
nicht eindeutig positiv oder negativ gehalten, sondern eine
große Frage an Hiob. Sie führt ihm das Unsinnige seines Ver-

2



18 G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut

haltens im Leide vor Augen, indem sie ihm die Weltordnung
aufzeigt und ihn auf die zahlreichen Beispiele hinweist, die
alle menschliche Einsicht und alles menschliche Können
übersteigen (38, 4—39, 30). Sie hält ihm die Paradoxie von sinnvoller

Ordnung und letzter Undurchschaubarkeit vor, die er nicht
bemerkt hat, so daß er die Weltordnung als sinnwidrig und
willkürlich empfindet. Sie weist ihn darauf hin, daß die Paradoxie

in Gott eine Einheit bildet und aufgehoben ist, so daß sich
die für den Menschen aus der Paradoxie ergebenden Schwierigkeiten

gleichfalls in Gott lösen, während Hiob die Lösung statt
dessen in der Anerkennung seiner Unschuld und im Durchsetzen

seines Rechts — also bei sich selbst — gesucht hat. Das
wäre nur richtig, wenn er das gleiche wüßte und vermöchte wie
Gott:

Kann der Tadler mit dem Allmächtigen rechten?
Wer Gott zurechtweist, muß es verantworten!

Willst du wirklich meinen Rechtsanspruch aufheben,
mich schuldig sprechen, damit du recht behältst?

Oder hast du einen Arm wie Gott
und donnerst mit einer Stimme wie er?

Schmücke dich doch mit Stolz und Erhabenheit,
kleide dich mit Hoheit und Glanz! (40, 2, 8—10).

Wer Gott wegen seiner — wegen ihrer Undurchschaubarkeit
paradoxen — Weltordnung zurechtweisen will, müßte wie Gott
selber sein und der Aufforderung nachkommen können, seinerseits

das Weltregiment zu ergreifen und eine ihm genehme
Weltordnung durchzusetzen — im Falle Hiobs: die Hochmütigen

und Frevler niederzuwerfen und den aus ihrem Glück
entstehenden Anstoß zu beseitigen (40,11—14).

Damit sieht Hiob, der Gott herausgefordert hat, sich vor die
Entscheidung gestellt, ob er in letzter Steigerung seines
bisherigen Verhaltens die Ursünde des Menschen — wie Gott sein
zu wollen — auf sich nehmen oder von seinem bisherigen
Verhalten lassen und zu einem diesem Gott gemäßen Verhalten
umkehren will. Aus der göttlichen Ironie, die dem Menschen
das gottlose Gottgleichsein anbietet find zumutet, klingt der
Ernst der Lage heraus. Wenn Hiob eine allgemein einsichtige
und gerechte Weltordnung durchsetzen wollte, müßte er sich
als denjenigen, der Gott gleich sein will, sofort selber richten!
Der Augenblick, der ihn zum Weltenherrscher erhöbe, stem-



G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut 19

pel te ihn gleichzeitig zum todeswürdigen Verbrecher! Die
Aufforderung, das Hochmütige zu erniedrigen und zu demütigen
(40, 11—12), richtet sich auch in dem Sinne an Hiob, daß sie
sich auf ihn bezieht. Er muß sich entscheiden, oh er der Alte
bleiben und zugrunde gehen oder ganz ein Neuer werden will.
Darin liegen Sinn und Aufgabe der Gottesrede.

12.

Das Bekenntnis der Wende Hiobs (40,3—5;42,1—6)
entspricht formal dem Dank oder der Gewißheit der Erhörung des

Beters nach Klage und Orakel oder der Aneignung des Urteils
durch den Rechtsuchenden im Gerichtsverfahren. Tatsächlich
umschreibt es die grundlegende Wandlung Hiohs und den Weg,
der zum eigentlichen Wesen des Menschen jenseits des bloßen
Lehensvollzugs führt. Es sieht die Lösung des Hiohproblems
darin, daß der Mensch — etwa wie im Falle Hiobs durch das
Leid — sein Eigentliches erst gewinnen muß und in der
Gottesgemeinschaft finden kann.

In tiefster Erschütterung seiner Existenz wird Hiob der
eigenen Nichtigkeit inne, indem zugleich das Hindernis der
herkömmlichen Frömmigkeit oder ihrer Bestreitung schwindet,
das ichhafte Bestreben und die Ansprüche an Gott weggeräumt
werden und der Weg zwischen Gott und Mensch frei gemacht
wird. Aus dem ohnmächtig-zähneknirschenden Schweigen
(9, 3) wird das demutsvolle Schweigen des Menschen, dessen
Existenz in der persönlichen Begegnung mit Gott in Frage
gestellt worden ist und für den solches Schweigen einen neuen
Weg eröffnet:

Siehe, ich bin zu gering; was könnte ich dir erwidern?
Ich lege meine Hand auf meinen Mund.

Einmal habe ich geredet, doch nicht 'tu ich's noch einmal',
ein zweites Mal, doch tu's nicht mehr (40, 4—5).

Gegenüber der eigenen Nichtigkeit hat Hiob die Allmacht
Gottes erkannt und erfahren. Ihm ist die früher bezweifelte
Weisheit des göttlichen Handelns aufgegangen, dessen Paradoxic

ihn verzweifeln ließ, aber doch nur auf der Uneinsichtig-



20 G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut

keit von Gottes Wollen und Tun beruhte. Hiob muß erst erfahren,

daß die Rätsel des Lebens bloß für den Menschen bestehen,
in Wirklichkeit aber ein sinnvolles Handeln Gottes darstellen:

Ich habe nun erfahren, daß du alles vermagst
und dir kein Gedanke unmöglich ist.

So habe ich denn ohne Einsicht geredet
von Dingen, die mir zu wunderbar und unbekannt sind (42, 2—3).

Nicht aus dem Hörensagen der theologischen Tradition,
sondern erst in der lebendigen Begegnung kann der Mensch Gott
erkennen. Er «schaut» ihn im Sinn der Begegnung, die
vertraute Gemeinschaft bewirkt. Denn Gott schauen bedeutet:

seinem Vertrautenkreis angehören (vgl. Ps. 25, 14 bis
15) und sich ihm vertrauensvoll hingeben (vgl. Ps. 123, 2—3;
141, 8; 145, 15). Äußerlich hat sich nichts geändert. Hiob sitzt
nach wie vor in der Asche auf dem Schutthaufen und schabt
sich. Doch innerlich hat sich eine grundlegende Wandlung
vollzogen. In der vorbehaltlosen Hingabe an Gott und der persönlichen

Gemeinschaft mit ihm trägt und erträgt Hiob sein
Geschick. Es bleibt notvoll und rätselhaft, aber es quält ihn nicht
mehr, weil die Gemeinschaft mit Gott alles andere überwiegt
(vgl. Jes. 51, 7—8; Ps. 73, 25—28):

Vom Hörensagen hatte ich von dir vernommen,
nun aber hat mein Auge dich geschaut!

Darum widerrufe ich und bereue
in Staub und Asche (42, 5—6).

Das ist das rechte Verstehen des Leides und das rechte
Verhalten des glaubenden Menschen im Leide: demütiges und
hingebungsvolles Schweigen aus dem Ruhen in Gott — auf
Grund der Einsicht, daß das Leid auf einem rätselvollen und
undurchschaubaren, aber doch sinnvollen Handeln Gottes
beruht, und auf Grund der Gewißheit der Gottesgemeinschaft, die
alles andere nebensächlich erscheinen läßt.

13.

Nachdem die Entscheidung gefallen ist, stellt der Epilog
die Wirkungen und Folgen der von Hiob vollzogenen Umkehr
in einem kurzen Abgesang dar (42, 7—17). Die Vertreter der
orthodoxen Theologie werden von Gott gescholten, weil sie



G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut 21

Nicht-Wahres geredet haben, und der Fürbitte des früheren
Häretikers empfohlen, der durch seine Umkehr auf eine neue
Stufe jenseits von Orthodoxie und Häresie gehoben ist (42,
7—9). Und da sich die innere Haltung Hiobs gegenüber Gott
geändert hat und dadurch die innere Einheit seiner Person nach
ihrer fortschreitenden Auflösung durch Krankheit und
Auflehnung gegen Gott wiederhergestellt ist, folgt der inneren auch
die äußere Änderung und Wiederherstellung nach erneuter
Bewährung durch die Fürbitte für die Freunde (42, 10—15).
In Frieden und Harmonie klingt schließlich das Leben Hiobs
aus (42, 16—17). Die langdauernde enge Gemeinschaftsbeziehung

zu Gott gibt eine solch unüberbietbare Fülle und Reife,
daß der Tod als in sich folgerichtiger Abschluß menschlicher
Existenz verstanden werden kann, die ihr Eigentliches im Leben
gefunden und bewährt hat. So gewinnt im Blick auf Hiob die
gebräuchliche Redewendung, daß er «alt und lebenssatt»
gestorben sei, tiefe Bedeutung.

Wien. Georg Fohrer.


	Nun aber hat mein Auge dich geschaut : der innere Aufbau des Buches Hiob

