Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 15 (1959)

Heft: 1

Artikel: Nun aber hat mein Auge dich geschaut : der innere Aufbau des Buches
Hiob

Autor: Fohrer, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878904

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878904
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 15 Heft 1 Januar-Februar 1959

Nun aber hat mein Auge dich geschaut.

Der innere Aufbau des Buches Hiob.

1.

Der vom Hiobdichter als Prolog verwendete Teil der alten
Hioblegende fiihrt in die Fragen um Hiob ein (1, 1—2, 13). Zu
Beginn befindet dieser sich auf der Hohe des Gliicks, reich an
Kindern und Besitz. Am Ende ist er, ohne eine Schuld auf sich
geladen zu haben und aus Griinden, die ihm und seinen Freun-
den unbekannt sind, alles dessen und zudem der Gesundheit
beraubt und in ein solches Leid gestiirzt, daB seine Freunde —
aller Trostworte bar — nur noch weinen kénnen.

Darin wird bereits das Hauptthema des ganzen Buches an-
geschlagen: Es geht nicht um das Problem des Leides, sondern
um das Verhalten des Menschen im Erfahren des Leides; nicht
um die Frage, woher das Leid riihrt, sondern um diejenige, wie
man sich in ihm verhalten soll; nicht um das Problem der Theo-
dizee, sondern um das Problem der menschlichen Existenz im
Leid. Hiobs Gliick und Reichtum sind gewachsen, weil sein
Verhalten recht war. Sie vergehen, obwohl es recht war. Doch
in Wachsen und Vergehen bleibt sein Verhalten recht, da es
von seinem Wohlergehen unabhéngig ist:

Jahwe ist es, der’s gegeben, und Jahwe ist es, der’s genommen hat;
der Name Jahwes sei gepriesen! (1, 21b).

Das Gute nehmen wir von Gott an,
und das Bose sollten wir nicht annehmen? (2, 10b).

Ein Nebenthema klingt mit: Es fragt sich, ob Gott recht hat,
wenn er gegeniiber dem Satan auf die unbeirrbare, selbstlose
Frommigkeit Hiobs traut und seine Ehre aufs Spiel setzt. Da-
durch erhalten Hiobs Verhalten und Ergehen, ohne daB er es
ahnt, gottlichen Sinn. Das Leid trifft ihn, weil Gott recht hat,
und dient dazu, daB er recht behilt. Hiob wird geschlagen, weil
die Grundeinstellung eines der Himmelswesen falsch ist und
damit sie als falsch erwiesen wird. Vor diesem Hintergrund
mul Hiob leiden, weil und damit er fromm ist.

Sieben Tage und Nichte klagen und trauern die Freunde,

1



2 G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut

ohne das Wort des Trostes zu finden, auf das der Leidende der
Sitte gemidl rechnen darf und das ihm das erleichternde Auf-
atmen schenkt, das der Sinn des Trdstens ist. Da schligt in dem
leidenschaftlichen und erregbaren Menschen das Pendel von
der Gehobenheit zur Niedergeschlagenheit aus. Der siebente
Tag ist der Hohepunkt des Leides, der Endpunkt des geduldigen
Ertragens und der Wendepunkt im Verhalten. Nun bricht es
aus Hiob heraus.

2.

Den ersten Teil der eigentlichen Hiobdichtung bildet die
unmittelbare Auseinandersetzung zwischen Hiob und seinen
Freunden und sein Bemiihen um eine Auseinandersetzung mit
Gott, die zuniéichst mittelbar betrieben wird. Dies vollzieht sich
in drei Redegéingen, in denen auf die Reden Hiobs jeweils die
Freunde der Reihe nach antworten. Wéahrend die beiden ersten
Redeginge unversehrt sind (Kap. 3—11; 12—20)*, ist der dritte
gestort, aber doch so weit erhalten, dafl die darin verfolgte Ab-
sicht klar wird. ?

Das Hauptthema ist wie im Prolog die Frage nach dem
rechten Verhalten im Leide. Sie wird so behandelt, dafl Hiob in
seinen Reden das ihm méglich und richtig scheinende Verhalten
lobt, die Freunde dagegen ihn iiber ein anderes und ihrer An-
sicht nach besseres Verhalten belehren. Dieser Unterschied
zwischen Leben und Lehre, zwischen Gladiator und Zuschauer
firbt den Ton der Reden: die herzandringende Verzweiflung
und den titanischen Trotz Hiobs, das kiihle Besserwissen und
kategorische Urteilen der Freunde.

Aullerdem klingen zwei Nebenthemen mit. Mit dem Ringen
um das rechte Verhalten ist die Frage nach dem Verstehen des
Leides verkniipft. Das ist wieder nicht das abstrakte Problem
der Theodizee, sondern die konkrete Frage, wie dieser Mensch,
der vom Leid getroffen ist, es verstehen soll: als unverdiente

1 Spiitere Zusiitze sind die Hymnen in 9, 5—10; 12, 12—25 und die Be-
lehrung in 12, 7—11.

2 Die Reden in Kap. 21 und 22 sind voll erhalten, dagegen die Hiobrede
in 23, 1—17, die Bildadrede in 25, 1—6 und die Hiobrede in 26, 1—4; 27, 1—6.
11—12 verkiirzt. Die letzte Antwort Zophars fehlt ganz. Umgekehrt sind
Hiob vier Lieder als spitere Zusitze in den Mund gelegt worden: 24; 26,
5—14; 27, 7—10. 13—23; 28.



G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut 3

und unbegriindbare Plage, als natiirliche Beigabe des Lebens
oder als vergeltende Strafe. Vom Verstehen des Leides wird das
Verhalten des Leidenden beeinflubt. Das zweite Nebenthema
ergibt sich aus dem tiefreichenden Gegensatz, der sich allméh-
lich zwischen Hiob und den Freunden auftut. Sie vertreten die
herkémmliche und allgemeingiiltige Theologie, gegen die er je
linger desto heftiger aufbegehrt. So vollzieht sich auch die Aus-
einandersetzung zwischen orthodoxer und héretischer Auf-
fassung.

3.

Die drei Hiobreden des ersten Redegangs bilden eine
innere Einheit. In ihnen tut Hiob drei Schritte.

Die erste Rede (Kap. 3) ist vollig von Wunsch und Klage
beherrscht, die mit einem verzweifelten Aufschrei einsetzen und
danach zwar ruhiger, aber auch umfassender und grundsitz-
licher werden. Sie finden ihren Ausdruck zunichst in der Ver-
wiinschung von Empfingnisnacht und Geburtstag:

Es vergehe der Tag, an dem ich geboren wurde,

und die Nacht, die sprach: Ein Knabe ist empfangen! (3, 3).
Vom Leid seines Daseins gebannt, méchte Hiob dieses Dasein
am liebsten in seinen Urspriingen treffen und ausléschen. Der
mallose Wunsch enthélt die unausgesprochene Bitte nach dem
Nichtlebenmiissen. Ebenso beklagt Hiob, dall er nicht wenig-
stens gleich nach der Geburt gestorben ist und dadurch die
Ruhe gefunden hat, die das Leben ihm versagt:

Warum starb ich nicht (unmittelbar) vom Mutterleibe weg,

ging aus dem Mutterschofl hervor und verschied? (3, 11).
Doch da die Frage nach dem Grund des Daseins ohne Antwort
bleiben mull, wird sie, hinter der sich ein unerfiillter Wunsch
verbirgt, zur Klage. Diese endet bei Gott, mit dem als dem
Geber des Lebens Hiob seine Qual verbunden sieht, und wird
auf alle Menschen ausgeweitet, die wegen ihres Leides am Le-
ben verzweifeln:

Warum gibt er dem Miihebeladenen Licht

und Leben dem Erbitterten? (3, 20).

Hiobs innerer Friede ist von ihm gewichen und sein Ver-
hiltnis zu Gott in Frage gestellt. In der zweiten Rede schrei-
tet er, von der verstidndnislosen Antwort des Eliphas getrieben,



4 G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut

auf dem eingeschlagenen Wege fort (Kap. 6—7). Rechtfertigt
er zunichst seine Klage, so steigert er weiter seinen Wunsch
dahin, dal} es besser sei zu sterben als in solcher Qual zu leben
(6, 1—13). Nachdem er die Freunde, die ihm das Recht zur
Klage bestritten haben, mit Vorwiirfen iiberhiuft hat (6, 15 bis
30), richtet er die Klage an Gott selbst (7, 1—11). Sie fiihrt auf
die anklagenden Vorwiirfe gegen Gott hin (7, 12—21), die aus-
driicklich aus ihr abgeleitet werden (7, 11). Darin spiegelt sich
die Lage Hiobs wider, die sein Verhalten bestimmt. Von den
Freunden fiihlt er sich nicht ernst genug, von Gott hingegen zu
ernst genommen. Daher bittet er die Freunde, ihn in seiner Not
mit einem mitfiihlenden Herzen zu verstehen, und Gott, ihn in
Ruhe zu lassen. Uber seine erste Rede geht Hiob also einmal
mit dem ausdriicklichen Todeswunsch — anstelle des Wunsches
nach dem Nichtlebenmiissen — hinaus. Zwar ist es kein Lebens-
iberdruf}, da er im Grunde am Leben hidngt und deswegen
wiinscht, dall Gott sich entweder nicht um den Menschen kiim-
mert, um ihn heimzusuchen, oder dafl er ihm die Siinde vergibt.
Aber Hiob hat keine Kraft und Hoffnung mehr, um seine Qua-
len linger auszuhalten, und moéchte am liebsten von Gott den
Gnadenstofl bekommen:
Dall Gott sich entschlésse, mich zu zermalmen,
seine Hand abzége und mich abschnitte!
So hiitte ich noch einen Trost
und hiipfte trotz mitleidloser Schmerzen (6, 9—10).
Ferner tut Hiob den Schritt von der Klage iiber sein Geschick
zum anklagenden Vorwurf gegen Gott, der es herbeigefiihrt
hat. Denn darin erdéffnet sich ihm — aufer der gewiinschten
Erlésung zum Tode — die andere Moglichkeit eines Ablassens
Gottes von ihm als Erlésung zum Leben. Da es nicht ausge-
schlossen scheint, daBl Gott seiner rettend «gedenkty (7, 7), 1lalt
Hiob alle Zuriickhaltung fallen, um sich mit seiner Angst und
Unruhe, Sehnsucht und Erbitterung an Gott zu wenden:
Auch ich will meinen Mund nicht schonen
Ich will in der Bangigkeit meines Geistes reden,
in meiner Bitterkeit klagen (7, 11).
Mit der sich eréffnenden Aussicht hingt es zusammen, daf} die
Vorwiirfe noch zuriickhaltend und hauptséchlich in Frageform

ausgedriickt sind:



G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut 5

Bin ich das Meer oder der Seedrache,
dafl du gegen mich eine Wache aufstellst? (7, 12).
Wann endlich blickst du von mir weg,
1iaft mich in Ruhe, bis ich meinen Speichel hinuntergeschluckt
habe? (7, 19).

An die Stelle der einfachen Klage iiber den Zwang zum Le-
ben als Ausdruck der Verzweiflung iiber das Leid treten der
Todeswunsch und der anklagende Vorwurf gegen Gott als
Ausdruck des BewulBtwerdens der Krise. Die Qual ist so grof}
und unertriaglich, dafl sie beendet werden mull — entweder
durch die Ruhe des Todes oder durch die Ruhe vor dem bedréin-
genden Leid.

Aberinderdritten Rede (Kap.9—10) gelangt Hiob nach der
Verzweiflung iiber das Leid und dem BewulBtwerden des Ent-
weder-Oder zu der bitteren Erkenntnis, dafl er von Gott nichts
zu erhoffen hat. Da bei Gott Recht gleich Macht ist, bedeutet
sein Recht volle Ungerechtigkeit. Es gibt kein den Menschen
und Gott gleicherweise bindendes Recht, mittels dessen Gott zu
belangen wire; und gegen seine Macht kann sich niemand ver-
teidigen (9, 2—24). Darum ist Hiobs Lage aussichtslos. Ist
doch alle Siihne ohne Aussicht auf Wirkung und jedes Bemii-
hen um einen Schiedsspruch vergeblich (9, 25-35). Da bleibt nur
die Anklage gegen Gott, der anscheinend wie ein Mensch ist
und handelt, der sein eigenes Geschopf vernichtet und seit jeher
Hiobs Feind ist. Und es bleibt trotz allen Grauens vor dem Tode
nur die Sehnsucht nach ihm (10, 1—22). So tut Hiob nach Klage
und Vorwurf den dritten Schritt zur Anklage Gottes, die er in-
haltlich und formal ausspricht. Er fiihrt sie in Fragen aus,
deren erste der prophetischen Anklage entnommen ist und deren
folgende richterliche Fragen an den Angeklagten darstellen:

Bringt dir’s Gewinn, dafl du Unrecht tust,
dal du die Arbeit deiner Hinde verwirfst?
Hast du denn Fleischesaugen,
oder siehst du, wie Menschen sehen?
Sind wie des Menschen Tage deine Tage
oder deine Jahre wie eines Mannes Jahre?
DaB du nach meiner Siinde forschst
und um meine Schuld dich kiimmerst,
obwohl du weillt, dafl ich nicht schuldig bin,
und niemand aus deiner Hand retten kann (10, 3—7).



6 G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut

Die Klage von Kap.3 wird zur ausdriicklichen Anklage um-
gewandelt. Hiob klagt nicht mehr dariiber, dafl er empfangen
und geboren worden ist, sondern klagt Gott an, weil er ihn ans
Licht gezogen hat:

Warum brachtest du mich aus dem Mutterleib hervor?
Wire ich (doch) verschieden, dafl mich kein Auge sah! (10, 18).

4.

Erst die Worte Hiobs bringen die iiber seinem Ungliick ver-
stummten 'reunde zum Antworten. Auch jetzt wollen sie ihn
nicht trosten, sondern iiber das Verstehen des Leides und das
rechte Verhalten belehren.

So mahnt Eliphas (Kap. 4—5) — an den wilden Aufschrei
ankniipfend, der zum Abfall von Gott fiihren kann — Hiob da-
zu, bei seiner bisherigen Frommigkeit zu bleiben und seine
Klage nicht hinauszuschreien, damit er nicht als gottloser Tor
elend zugrunde geht (4, 2—11). Das aus dem Vergeltungsglau-
ben unerklirbare Ungliick selbst, das den Aufschrei hervorge-
rufen hat, erklirt der Weise unter Berufung auf eine ihm be-
sonders zuteil gewordene Erleuchtung (4, 12—21):

Sind wohl die Menschen gegeniiber Gott im Recht,

oder ist ein Mann gegeniiber seinem Schiépfer rein?
Sieh, (selbst) seinen Dienern vertraut er nicht,
und seine Engel darf er des Irrtums bezichtigen.
Erst recht diejenigen, die Lehmhiiuser bewohnen,
deren Grundmauer im Staube liegt.
Vom Morgen bis zum Abend werden sie in Stiicke zerschlagen;
ohne daf} jemand es beachtet, kommen sie fiir immer um.
Werden nicht ihre Zellstricke ausgerissen,
und sterben sie (nicht), ohne zu wissen wie? (4, 17—21).
Im Unterschied zur vorher vorgetragenen Weisheitslehre, dafB
kein Schuldloser umkommt (4, 7), heilit es in dieser Offen-
barung, dafl kein Mensch vor Gott bestehen kann, weil das Ge-
schopt dem Schoépfer unendlich unterlegen ist. Darum kommen
nicht nur die Schuldigen, sondern die lehmbeschaffenen Men-
schen iiberhaupt um. Mit all diesen Eintagsgeschopfen geht es
schnell und plétzlich zu Ende. Ihre Schwéche und Ohnmacht
beruht nicht auf einer grundlegenden oder wiederholten Siinde,
sondern auf ihrer Kreatiirlichkeit. Ihre Unzulinglichkeit hat



G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut 7

keine religiosen oder ethischen Griinde, sondern geht auf ihre
stofflich-sterbliche Art zuriick. Dieser Sachverhalt erklirt
Hiobs Ungliick. Wenn er noch so fromm ist, braucht es ihm
trotz des Vergeltungsgedankens nicht gut zu gehen, weil ihn
das Geschick aller Menschen treffen kann und tatsichlich ge-
troffen hat. Daraus ergibt sich die Nutzanwendung (5, 1—16):
Es ist téricht und albern, ein Geschick zu beklagen, das in der
Natur des Menschen liegt, wie es der Natur der Feuerfunken
entspricht, daB sie emporfliegen. Richtig ist ein anderes Ver-
halten:

Hingegen ich, ich wiirde mich an Gott wenden
und Gott meine Sache vorbringen (5, 8).

Es gilt fiir den Menschen, sein Ungliick geduldig zu tragen
und sein Anliegen demditig im Gebet vor Gott zu bringen, weil
von ihm Hilfe und Heilung erwartet werden darf. Handelt Hiob
demgeméil, so wird ihm sicher wieder volles Gliick zuteil wer-
den (5, 17—27). Freilich ahnt Eliphas nicht, dal} er das gleiche
Verhalten empfiehlt, das der Satan bei Hiob vermutete, aber
trotz aller Priifung nicht antraf: Gott nicht um seiner selbst,
sondern um des vollen menschlichen Gliicks willen zu suchen,
dessen Spender er sein soll.

Weil Hiob dieser Versuchung nicht nachgibt, falit Bildad
ihn schirfer an (Kap. 8). Er sieht ihn mit seinen Klagen und
Vorwiirfen (6—7) den falschen Weg weitergehen und sucht ihn
vor dem Verderben zuriickzuhalten, dem er entgegeneilt. Denn
Bildad vertritt unnachgiebig die Lehre von der vergeltenden
Gerechtigkeit Gottes als grundlegender Gegebenheit, nach der
sich das Verstehen der menschlichen Existenz und die prakti-
sche Lebensfiihrung zu richten haben. Was zu Hiobs person-
lichem Geschick zu sagen ist, mull vom Grundsatz der zwei-
seitigen Vergeltung aus gesagt werden. Daher warnt er aus-
fiithrlich vor dem schlimmen Ende des Frevlers, das Hiob droht,
wenn er sein Verhalten nicht &ndert (8, 8—19). Jetzt ist er
freilich noch nicht mittelbar oder unmittelbar als Frevler anzu-
klagen. Offensichtlich hat er — anders als seine S6hne (8, 4) —
keine schwere Versiindigung auf sich geladen, sondern nur
unabsichtliche Verfehlungen, die aus der von Eliphas ange-
filhrten natiirlichen Schwiche des Menschen folgen und die



8 G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut

Hiob selbst nicht abstreitet (7, 21). Deswegen muf} er leiden.
Wendet er sich aber in demiitigem Gebet an Gott, so kann er
seine Wiederherstellung erwirken:
Wenn du selbst nach Gott suchst
und zum Allméichtigen (um Gnade) flehst,

ja dann wird er sich deinetwegen regen
deine Stitte wiederherstellen, wie es recht ist (8, 5—6).

Weil Hiob diesen Rat, der praktisch dem des Eliphas gleicht
und genau so versucherisch ist, nicht befolgt, sondern unter
Vernachlissigung jener kleinen Vergehen, die Gott doch iiber-
sehen miifite (7, 21), seine Unschuld betont und Gott als Feind
anklagt (Kap. 9—10), greift Zophar ihn heftig an (Kap. 11). Er
will drei Gesichtspunkte Hiobs widerlegen. Wenn dieser bei sich
keine Siinde findet, kann Gott selpst ihn eines Bessern beleh-
ren (11, 5—6). Wenn er sein Leid auf Gottes Willkiir und Feind-
schaft zuriickfiihrt, soll er bedenken, dafl dessen Wesen uner-
griindlich ist (11, 7—9). Und wenn er sich gefangen und ver-
urteilt fiihlt, soll er wissen, dal Gott mit sicherem Griff die
Schuldigen fafit (11, 10—12). Freilich scheint Zophar selbst das
Geheimnis der Weisheit Gottes im| Vergeltungsglauben zu ken-
nen und die unerforschlichen Tiefen des go6ttlichen Wesens
durch die Anwendung des Vergeltungsgrundsatzes auf die
ritselhafte Wirklichkeit des Lebens zu erfassen. Darum weil}
auch er fiir den als Siinder heimgesuchten Hiob keine andere
Moglichkeit, als daB er das Bose entfernt und sich Gott zuwen-
det, damit alles wieder gut wird; nur die Frevler haben keine
Hoffnung mehr (11, 13—20).

5.

Der zweite Redegang lafit die Wirkung der bisherigen
Auseinandersetzung zwischen Hiob und seinen Freunden er-
kennen. Bisher hatten diese daran festgehalten, dall Hiob trotz
etwaiger kleiner Verfehlungen im Grunde kein Frevler, son-
dern ein frommer Mann sei und wieder Gliick erlangen kénne,
wenn er sich geduldig und demiitig verhalte. Hiob jedoch weist
diese Ratschlige scharf und endgiiltig zuriick und fordert statt
dessen Gott zur Anerkennung sei%r Unschuld auf. Zudem geht

er von seiner eigenen, in der dritten Rede erreichten Erkenntnis



G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut 9

aus, dall ein freiwilliges Eingreifen Gottes zu seinen Gunsten
nicht zu erhoffen ist. Daher sucht er ihn dazu herauszufordern
und zu dringen. Jede der drei Reden des zweiten Redegangs
enthélt einen solchen Versuch, der von Mal zu Mal zwingender
wird.

Nachdem Hiob in der vierten Rede (Kap. 12—14) mit
den Freunden in scharfer Weise abgerechnet hat (12, 1—6; 13,
1—12), wendet er sich an Gott, um ihn wie zu einem Rechis-
streit zur Behandlung seiner Liage herauszufordern, damit Gott
seine Unschuld anerkennt (13, 13—28). Anschlieflend gibt er
mit der Schilderung des menschlichen Geschicks den Beweg-
grund fiir die Herausforderung an (14, 1—22). Diese Heraus-
forderung bildet also den eigentlichen Kern der Rede:

Sieh doch, ich bringe den Rechtsfall vor;

ich weil}, daBl ich im Recht bin (13, 18).

Nachdem Hiob den Entschlufl dazu kundgetan (13, 13—15)
und die Vorfragen der Rechtmiligkeit und Méglichkeit einer
solchen Herausforderung erwogen hat (13, 16—22), formuliert
er nicht undhnlich einer Anklageschrift die Fragen, die er im
Rechtsstreit an Gott zu richten hitte: nach dem Rechtsgrund
seines Verhaltens (v.23), nach dem Grund fiir seine Feind-
seligkeit (v.24) und fiir die Anwendung seiner groflen Macht
gegen den kleinen Menschen (v. 25), nach der Berechtigung der
Bestrafung blofler Jugendsiinden (v.26) und der stindigen Be-
obachtung Hiobs, um ihn bei IFehltritten ertappen zu konnen
(v.27).* Wegen alles dessen ist Gott anzuklagen, weil es zum
Tod des Menschen fiihrt.

Einen zweiten Versuch unternimmt Hiob in der fiinften
Rede (Kap. 16—17), begriindet durch das Fehlen der Freundes-
hilfe und seine schlimme gegenwirtige Liage mit dem drohen-
den Todesschicksal (17, 1—16). Er appelliert an Gott als den
Riicher von Bluttat und Unrecht und spielt Gott als solchen
Richer (16, 18—22) gegen Gott als den Feind (16, 7—17) aus:

3 Der an einer Stelle verderbte Text lautet verbessert:
und meine Fiille ‘mit Kalk’ firbst,
die Spuren meiner Fiille einzeichnest.
Demnach verhilt es sich so, als firbe Gott die Fiile Hiobs mit hellem Kalk,
so daB} er jeden Schritt bemerken kann, und als zeichne er seine Fullspuren
am Boden auf, um seine Wege genau verfolgen zu kiénnen.



10 G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut

O Erde, decke mein Blut nicht zu;
und ohne Ruhestitte sei mein Klageschrei!
Nun also, seht, im Himmel ist mein Zeuge
und mein Biirge in der Himmelshdohe.
‘Féande sich doch mein Freund bei mir ein!’
Mein Auge blickt schlaflos zu Gott empor,
damit er zwischen dem Mann und Gott entscheide
‘und zwischen’ dem einen und dem anderen.
Denn (nur noch) wenige Jahre kommen,
dann gehe ich den Weg ohne Wiederkehr (16, 18—22).

Wie sind die Verse zu verstehen? * Mit dem Klageruf des un-
schuldig Erschlagenen, dessen Blut nach alter Vorstellung um
Rache schreit, wendet Hiob sich an die Erde, damit sie das Blut
nicht zudecke und zum Schweigen bringe (v. 18 a). Ebenso soll
der Zeterruf des in seinem Recht Gekrinkten an den zustin-
digen Richter nicht verstummen, damit er gehért werden muf}
(v.18 b). Wéhrend alles gegen Hiob zu sprechen scheint, nimmt
dieser auf Grund der Rechtssitten der Blutrache und des Zeter-
rufs Gott als Zeugen und Biirgen in Anspruch (v.19). Viel-
leicht vermag der Racheschrei oder der Zeterruf dessen Ab-
wehr zu durchbrechen. Er soll gegen sich selbst, der Hiob plagt,
als Zeuge auftreten, der das Recht des Kligers erweist, und
sich als Biirge fiir die Unschuld des Leidenden einsetzen. Als
solcher Rechtshelfer wire er nicht mehr Feind, sondern Freund
Hiobs (v.20). Oder er soll, wie es das israelitische Recht zu-
1aBt, zugleich auch Schiedsmann und Richter sein. Denn wih-
rend beim gewohnlichen Rechtsstreit keine Instanz bestiinde,
die zwischen Gott und Mensch entscheiden kénnte (9, 33), mufd
im Fall der Blutrache der angerufene Gott entscheiden — als

4 Die Verse werden oft dahin verstanden, dall Hiob seine Lage nach
dem bevorstehenden Tod mit der eines Irschlagenen vergleiche und seine
Zuversicht ausdriicke, dall Gott als Zeuge und Biirge fiir ihn eintreten
werde, wenn er selbst seine Unschuld nicht mehr verfechten kénne. Dem
widersprechen 1. der ganze Zusammenhang, in den die Verse eingebettet
sind; 2. der iibertragene und bildhafte Gebrauch der alten Vorstellungen
und Redewendungen; 3. die abschliefende Begriindung in v. 22, in der der
Appell an Gott als Richer damit begriindet wird, daf Hiob nur noch kurze
Zeit zu leben hat. Gott soll gerade nicht nach seinem Tode, sondern jetzt
als Zeuge und Biirge auftreten und als Richter entscheiden; wenn Hiob tot
ist, ist es zu spiit dazu. Daher bedringt er Gott, seine Pflicht als Richer des
Klagenden zu erfiillen und gegen sich selbst zu entscheiden, solange Hiob
lebt.



G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut 11

Richter zwischen Hiob und sich selber (v. 21). So appelliert
Hiob von dem anscheinend willkiirlich, machtberauscht und
ungerecht handelnden Gott an Gott als den Récher des Un-
rechts. Er fordert Gott auf, sich auf sein eigentliches Wesen zu
besinnen und das dem Leidenden zugefiigte Unrecht nicht lin-
ger zu dulden.

In der sechsten Rede (Kap.19) legt Hiob nochmals den
Freunden seine Lage unter dem Gesichtspunkt dar, dafll sie
nicht durch seine Schuld, sondern durch Gottes willkiirlichen
Eingriff in sein Leben zustande gekommen ist (19, 2—20). Da
er von den Freunden kein Erbarmen erwartet, erwégt er, ob
seine Unschuldsbeteuerungen nicht fiir die Nachwelt aufge-
zeichnet werden sollten, die ihn dann gerechter beurteilen
werde (19, 21—24). Doch er braucht ihr Urteil nicht, weil er
einen dritten Versuch unternimmt, Gott zur Anerkennung sei-
ner Unschuld in der Gegenwart zu bewegen. Auch wenn seine
Krankheit so weit vorgeschritten ist, daB er nicht mehr geheilt
werden kann, moge der als Loser angerufene Gott ihm erschei-
nen, um seine Unschuld zu bestitigen (19, 25—27) und die ihn
verfolgenden Freunde zu bestrafen (19, 28—29):

Aber ich weill: mein Loser lebt,

selbst wenn er sich als letzter auf dem Erdreich erhebt.
Und nachdem meine Haut ‘so geschunden worden ist’,

will ich doch ohne mein Fleisch Gott schauen.
Ich selber, ich mochte schauen;

meine Augen ‘méchten sehen’ und nicht einer, der mich nichts
angeht (19, 25—27 a).

In diesem sehr verschieden verstandenen ® dritten Versuch for-
dert Hiob nicht zum Rechtsstreit heraus und ruft nicht den

5 Dal} in diesen Versen von einer — nur durch Textinderungen erreich-
baren — Auferstehungshoffnung keine Rede ist, sollte klar sein; sonst
miilite in den folgenden Reden wenigstens ein leiser Nachhall spiirbar sein.
Ebensowenig soll Hiob seine Rechtfertigung nach dem Tode im Jenseits
oder als leibloser Geist schauen, da diese aus Jub. 23, 30—31 hergeleitete
Auffassung auller dem Auferstehungsglauben noch die Annahme eines
Zwischenzustandes vor dem Endgericht voraussetzt und der sonstigen An-
schauung vom Schicksal des Toten im Hiobbuch widerspricht. Uberhaupt
ist keine Gotteshegegnung oder gar Theophanie nach dem Tode gemeint.
Denn ‘apar bedeutet als solches nie den Staub des Grabes oder der Unter-
welt, sondern stets das <Erdreich», das erst durch weitere Ausdriicke zu
dem lebendigen oder toten Menschen in Beziehung gesetzt werden mubB.



12 G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut

Richer an, sondern ersucht Gott als Schutzzeugen und Anwalt
um Hilfe gegen die ihn verfolgenden Freunde und die Verur-
teilung durch eine unwissende Nachwelt. Mit dem «Ldser», der
«lebt» und also wirkungskriftig und zum Eingreifen fihig ist,
meint Hiob nicht — wie es sonst oft der Fall ist — den Blut-
richer oder den Treuhinder der Sippe, sondern Gott als
Schutzzeugen und Anwalt (wie Jer. 50, 34; Ps. 119, 54; Spr. 23,
11). Als solcher soll er im Rechtsverfahren zugunsten Hiobs
«sich erhebeny, d. h. auftreten, und als derjenige, der das letzte
Wort hat, die Entscheidung herbeifiihren — nicht im Himmel,
sondern gegeniiber den Freunden und der Nachwelt auf der
Erde. Das ist die erste Steigerung gegeniiber 16, 18—22 (v. 25).
Hiob wiinscht, in seinem geschundenen und abgemagerten Kor-
per Gott zu schauen, wenn er — wie der Anwalt des Schutz-
bediirftigen — sich der Sache Hiobs annimmt. Ein derartiges
Erscheinen Gottes miilite sich in der Form einer Theophanie
ereignen; sie wird im Wunsch nach dem «Schauen» Gottes vor-
bereitet. Darin liegt die zweite Steigerung gegeniiber 16, 18—22
(v.26).

6.

Wihrenddessen hat sich die Kluft zwischen Hiob und den
Freunden vertieft, da auch sie einen Schritt weitergegangen
sind. Hatten sie im ersten Redegang Hiob fiir einen im Grunde
frommen Mann gehalten, so beginnen sie ihn angesichts seines
Dringens auf die Anerkennung seiner Unschuld im zweiten
Redegang zu beschuldigen. Zunichst beschuldigen sie ihn frei-
lich nur mittelbar, selber ein Frevler zu sein, und warnen ihn

Auch mibbesari 14t sich nicht auf den Tod Hiobs schliellen, sondern steht
parallel zu «Hauty und bezeichnet daher das «Fleischy des Korpers im
engeren Sinn. Der Text spricht den Wunsch aus, dafl Gott noch zu Lebzeiten
Hiobs auf Erden fiir ihn eintreten moge, so dafl Hiob ihn noch als Verteidi-
ger seines Rechts sieht. Fiir diese Auffassung spricht der Zusammenhang;
denn daraufhin ist die Rechtfertigungsinschrift Hiobs fiir die Nachwelt
(v.23—24) unnoétig und die drohende Bestrafung der Freunde zu ihren Leb-
zeiten mdoglich (v.28—29). Ferner geht es Hiob vorher und nachher stets
um sein gegenwirtiges Leiden und die sofortige Anerkennung seiner Un-
schuld. Schliefilich stehen die Worte in der Linie einer allmihlichen Vor-
bereitung der Theophanie von 38, 1 (9, 11—12; 11, 5—6; 13, 16, dann 23, 2 ff.;
31, 14. 35—-37).



G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut 13

wegen des darum drohenden schlimmen Endes. So scheint sein
Verhalten fiir Eliphas die Religion zu gefihrden und damit
seine Schuld zu beweisen; darum hilt der Freund ihm beleh-
rend und drohend das Schicksal des Frevlers vor (Kap. 15).
Bildad malt es iiberhaupt nur drohend aus, nachdem er Hiob
vorwurfsvoll und spoéttisch abgefertigt hat, und 148t in seinen
Anspielungen auf Hiob (besonders v.13) durchblicken, wozu
er ihn rechnet (Kap. 18). Der beleidigte Zophar beginnt gar zu
schelten und versteckte Beschuldigungen gegen Hiob zu er-
heben (v.15. 17—22); wihrend er friiher fiir ihn noch zwei
Moglichkeiten offen sah, hélt er ihm nur mehr eine vor: das
Los des Frevlers von Gott her (Kap. 20).

1.

Diese Auffassung ruft nicht nur den lebhaften Widerspruch
Hiobs wach, sondern veranlafit ihn auch, im dritten Rede-
gang auf dreifache Weise die Anerkennung seiner Unschuld in
einer unmittelbaren Auseinandersetzung mit Gott vorzuberei-
ten und zu betreiben, bis sie endgiiltig durch den Reinigungseid
(Kap. 31) eingeleitet wird.

Die erste Vorbereitung erfolgt in der siebten Hiobrede
(Kap. 21), die nur scheinbar in theoretisch-polemischer Weise
vom Ergehen des Frevlers handelt. Nach der mittelbaren Be-
schuldigung durch die Freunde ist es fiir Hiob dullerst wichtig,
ob sein Geschick dem des Frevlers entspricht; daher der dring-
liche Appell an die Freunde, ihm doch zuzuhéren (21, 2—5).
Wie verhiilt es sich denn in Wirklichkeit? Es ist zwar furchtbar
zu sehen, dal der Frevler in Gliick, Erfolg und Gedeihen lebt
— aber so und nicht anders ist es (21, 6—13). Er kann ausge-
sprochen gottlos sein und bleibt doch unbestraft, obwohl ihn
selbst und nicht etwa seine Nachkommen die Strafe treffen
miilite. Und wenn er stirbt, trifft ihn der Tod nicht als Strafe,
weil er — unabhéngig von ihrem Verhalten — Gliickliche und
Ungliickliche gleicherweise ereilt (21, 14—26). Ebenso kénnen
Augenzeugen bestitigen, dall das Unheil den Frevler verschont,
so daB er ungestort lebt und stirbt und noch nach seinem Tode
geehrt wird (21, 27—34). Der Nachdruck, den Hiob auf diese
Ausfiihrungen legt, ist verstindlich. Denn das gliickliche Ge-



14 G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut

schick des Frevlers unterscheidet sich grundlegend von seiner
eigenen Lage. Sind Dasein und Ende des Frevlers tatséchlich
von Krfolg und Ehre bestimmt, so ist Hiobs Ungliick der Be-
weis dafiir, dafl er kein Frevler sein kann. Seine Leiden bezeu-
gen nicht seine Schuld, sondern seine Unschuld. Wie 22, 4 zeigt,
hat Eliphas diese hintergriindige Beweisfithrung richtig ver-
standen.

Die zweite Vorbereitung erfolgt in der achten Rede (Kap.
23), die in einer Verbindung von Entschlufl zum Rechtsstreit,
Ausdruck der Siegesgewillheit und begriindender Unschulds-
beteuerung ausspricht, dall Hiobs Unschuld offensichtlich ist.
Nach der Beweisfithrung der siebten Rede wird sie nicht noch
einmal bewiesen, sondern als dem Rechtsgegner Gott bekannt
vorausgesetzt; eben deshalb darf der Sieg erhofft werden. Er
ergibe sich, wenn Hiob nur zu Gott gelangen koénnte, um ihm
seine Sache darzulegen, und bei ihm Beachtung fénde:

‘Wenn ich doch wiilite, wo ich ihn finden kénnte,

an seine Stéitte gelangen konnte! (23, 3).
Gott miilite ihm recht geben, weil er stets untadlig war:

Dort setzte sich ein Redlicher mit ihm auseinander,
und ich setzte ‘mein Recht’ fiir immer durch (23, 7).

Die dritte Vorbereitung liegt innerhalb der neunten Rede
vor (26, 1—4; 27, 1—6. 11—12), In ihr legt Hiob einen Eid ab,
der sich im Unterschied zum Reinigungseid (Kap.31) auf die
Zukunft bezieht. Er lautet dahin, daf Hiob keinen Trug sprechen
wird:

Solange noch Atem in mir ist

und Gottes Hauch in meiner Nase,

sollen meine Lippen nichts Schlechtes reden

und meine Zunge keinen Trug sprechen! (27, 3—4).
Der Eid dient der nachdriicklichen Beteuerung der Unschuld
(27, 5—6). Weil Hiob nicht liigen will, kann er den Freunden
nicht recht geben und mufl} trotz ihrer Vorwiirfe an seiner
Schuldlosigkeit festhalten. Wenn er niemals zu liigen schwort,
ergibt sich, daBl er auch in der Behauptung seiner Unschuld
nicht liigt und also wirklich unschuldig ist. Die subjektive
Uberzeugung enthiilt fiir den Israeliten zugleich die objektive
Wahrheit, sofern die bewulite Verfiilschung durch die Liige
ausgeschlossen ist.



G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut 15

8.

Dafl Hiob die Freunde mit seiner Auffassung vom gliick-
lichen Geschick des Frevlers (Kap.21) nicht iiberzeugt hat,
zeigt die Antwort des Eliphas (Kap.22). Dieser empfindet
richtig, dall die Grundlagen seines Glaubens in Frage ge-
stellt werden, und riickt abwehrend den hiretischen Hiob auf die
Stufe der Frevler (22, 1—5). Dall dabei das platte Streben der
Frommigkeit des Eliphas nach Nutzen deutlich hervortritt, ist
Absicht des Hiobdichters, der sowohl die Versuchung Hiobs
durch die Freunde als auch die Minderwertigkeit des herkémm-
lichen Glaubens kennzeichnen will. Jedenfalls wird Hiob zum
erstenmal offen bestimmter Vergehen beschuldigt und sein
Leiden ausdriicklich als Strafe fiir diese Schuld betrachtet
(22, 6—11). Sieht Hiob dies nicht ein, so stiirzt er sich vollends
ins Verderben (22, 13—20). Aber noch gibt es einen letzten
Ausweg: die radikale Umkehr zu Gott und das Fernhalten von
der Siinde, die neues Gliick bringen koénnen (22, 21—30). Die
Einleitung der Antwort Bildads (25, 1-6) lift vermuten, dafl
die beiden anderen Freunde sich #hnlich gedullert haben.

9.

Die Auseinandersetzung zwischen Hiob und den Freunden
hat zu keinem Ergebnis gefiihrt. Es ist bezeichnend, dall die
Reden des dritten Redegangs in vieler Hinsicht zu friiheren
Reden zuriickkehren; die Auseinandersetzung dreht sich im
Kreise. Die Freunde kiénnen das rechte Verhalten im Leide
nicht empfehlen, Hiob weil} es nicht zu erringen. Lediglich die
Lehre der Freunde hat Hiob als falsch erwiesen; ihre orthodoxe
Theologie ist leerer Wahn. Doch auch er selbst hat nicht recht.
Dall sein Rechthabenwollen ihn zu mallosen Anklagen gegen
Gott fiihrt, zeigt seinen Irrtum.

In dieser Lage bemiiht Hiob sich endgiiltig um die unmittel-
bare Auseinandersetzung mit Gott in einer personlichen Be-
gegnung. Indem sie tatséichlich zustande kommt, fiihrt sie die
allein moégliche Liosung des existentiellen Problems des rech-
ten Verhaltens im Leide herbei.

Dieser zweite Teil der eigentlichen Hiobdichtung besteht



16 G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut

aus den Herausforderungsreden Hiobs (Kap. 29—31) ¢,
der urspriinglich einheitlichen und geschlossenen Gottesrede
(38, 1—40, 2. 8—14) und dem anschlieBenden Bekenntnis
Hiobs (40, 3—5; 42, 1—6).7 Diese Abschnitte bilden formge-
schichtlich und sachlich einen engen Zusammenhang, der nicht
zerrissen werden darf.

10.

DieHerausforderungsreden Hiobs dienen unmittelbar
dazu, das Auftreten Gottes vorzubereiten, dessen Eingreifen der
Leidende so oft gewiinscht hat. Sie entsprechen den Klagen der
Psalmen, in denen der Beter oft die «Erzéhlung» seiner Not und
die eidliche Beteuerung seiner Unschuld vorbringt; das Motiv
des «Einst und jetzty entstammt dem Lieichenlied. Der Unschulds-
erweis bezweckt an sich das Herbeifiihren eines kultpropheti-
schen Orakels mit erhérender Heilszusage oder eines Gottes-
urteils. Freilich hat sich der Hiobdichter nur lose an diese
Schemata angeschlossen. Sein Hiob erwartet nicht in passiver
Haltung ein an ihn ergehendes Orakel, sondern richtet eine
rechtliche Herausforderung an Gott (31, 35—37), die wiederum
nicht ein Gottesurteil im Rechtsverfahren, sondern eine persén-
liche Begegnung mit Gott anstrebt.

IEntscheidend sind der einleitende Wunsch Hiobs:

Wiire ich doch wie in den friiheren Monaten,

wie in den Tagen, da Gott mich behiitete! (29, 2),
und die abschliefende Herausforderung Gottes:

Wenn mich doch einer héren wollte!
Hier ist mein Handzeichen! Der Allmichtige antworte mir!
das Schriftstiick, das mein Rechtsgegner schrieb.
‘Wahrlich, ich hébe es auf meine Schulter,
winde es mir als Diadem um.
All meine Schritte brichte ich vor ihn,
wie ein Anfiihrer triite ich an ihn heran (31, 35—37).

¢ Ein spiiterer Zusatz ist der Hymnus in 30, 2—8. Die folgenden Reden
Elihus in Kap. 32—37 sind gleichfalls eine spétere Einfiigung, die einen
eigenen Beitrag zur Liésung des Problems liefern soll.

7 Gottesrede und Bekenntnis sind wegen der spiiteren Zusitze iiber das
Nilpferd in 40, 15—24 und das Krokodil in 40, 25—41, 26 auseinandergerissen
und zu jeweils zwei aufgeteilt worden.



G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut 17

Der Wunsch nach einem Leben voll des fritheren Segens wird
durch die Gegeniiberstellung des Einst und Jetzt beleuchtet
(Kap. 29—30). Der Reinigungseid (31, 1—34. 38—40) soll die
Voraussetzung fiir seine Verwirklichung schaffen und die Her-
ausforderung Gottes zur gewiinschten Auseinandersetzung
(31, 35—37) das Mittel zur Verwirklichung sein. Hiob ist des-
sen gewil, daBl er an Gott wie ein Anfiihrer an einen Unter-
gebenen oder Unterlegenen herantreten wird — als Triumpha-
tor, der iiber Gott einen glinzenden Sieg davontréagt. Er ist ein
prometheischer Mensch, der Gott sein Gliick entreiflen mochte.
Er ist ein titanischer Mensch, der Gott im Bewulitsein seiner
Tadellosigkeit kiihn und siegesbewulit entgegentritt. Und in
alledem ist er der héiretische Mensch, der der falschen Theologie
der Freunde eine nicht weniger falsche Meinung entgegensetzt.
Daf ihre Lehre unhaltbar ist, hat sich im Dialog erwiesen. Dal}
seine Ansicht genau so unhaltbar ist, mufl noch erwiesen wer-
den.

11,

Diesen Erweis erbringt die Gottesrede (38, 1—40, 2.8—14).
Zwar erscheint Gott im Sturmwind und stellt sich zur Ausein-
andersetzung. Aber seine Antwort lautet anders, als die bis-
herigen Gesprichspartner erwartet haben. Nach der Theologie
der Freunde hitte er den Frevler zerschmettern und das ihm an-
gedrohte Gericht vollstrecken miissen. Doch er weist ihn nur
zurecht. Er billigt aber auch das Verhalten Hiobs nicht, das
einsichtslos den «Plany verdunkelt — das Wollen und Tun
Gottes in Schopfung und Lenkung der Welt und demnach einer-
seits die Weltordnung, die Hiob in Frage stellt und als Willkiir
deutet, andererseits die Unergriindlichkeit des gé6ttlichen Han-
delns, das dem Menschen uneinsichtig ist:

Wer ist es doch, der den Plan verdunkelt

mit Worten ohne Kinsicht?

Giirte doch mannhaft deine Lenden!

Ich will dich fragen, du aber lal mich’s wissen! (38, 2—3).

Die Gottesrede nimmt nach Kap. 29—31 die Stelle eines
Orakels oder Gottesurteils ein, ist aber im Gegensatz zu diesen
nicht eindeutig positiv oder negativ gehalten, sondern eine
grofle Frage an Hiob. Sie fiihrt ihm das Unsinnige seines Ver-

2



18 G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut

haltens im Leide vor Augen, indem sie ihm die Weltordnung
aufzeigt und ihn auf die zahlreichen Beispiele hinweist, die
alle menschliche Einsicht und alles menschliche Kénnen iiber-
steigen (38, 4—39, 30). Sie hiilt ihm die Paradoxie von sinnvol-
ler Ordnung und letzter Undurchschaubarkeit vor, die er nicht
bemerkt hat, so daBl er die Weltordnung als sinnwidrig und
willkiirlich empfindet. Sie weist ihn darauf hin, daf} die Para-
doxie in Gott eine Einheit bildet und aufgehoben ist, so daf} sich
die fiir den Menschen aus der Paradoxie ergebenden Schwierig-
keiten gleichfalls in Gott l6sen, wihrend Hiob die Ldsung statt
dessen in der Anerkennung seiner Unschuld und im Durch-
setzen seines Rechts — also bei sich selbst — gesucht hat. Das
wire nur richtig, wenn er das gleiche wiilite und verméchte wie
Gott:

Kann der Tadler mit dem Allmichtigen rechten?
‘Wer Gott zurechtweist, mufl es verantworten!
Willst du wirklich meinen Rechtsanspruch aufheben,
mich schuldig sprechen, damit du recht behéltst?
Oder hast du einen Arm wie Gott
und donnerst mit einer Stimme wie er?
Schmiicke dich doch mit Stolz und Erhabenheit,
kleide dich mit Hoheit und Glanz! (40, 2, 8—10).
Wer Gott wegen seiner — wegen ihrer Undurchschaubarkeit
paradoxen — Weltordnung zurechtweisen will, miilite wie Goftt
selber sein und der Aufforderung nachkommen kénnen, seiner-
seits das Weltregiment zu ergreifen und eine ihm genehme
Weltordnung durchzusetzen — im Falle Hiobs: die Hochmiiti-
gen und Frevler niederzuwerfen und den aus ihrem Gliick ent-
stehenden Anstof zu beseitigen (40, 11—14).

Damit sieht Hiob, der Gott herausgefordert hat, sich vor die
Entscheidung gestellt, ob er in letzter Steigerung seines bis-
herigen Verhaltens die Ursiinde des Menschen — wie Gott sein
zu wollen — auf sich nehmen oder von seinem bisherigen Ver-
halten lassen und zu einem diesem Gott gemiBlen Verhalten
umkehren will. Aus der gottlichen Ironie, die dem Menschen
das gottlose Gottgleichsein anbietet und zumutet, klingt der
Ernst der Lage heraus. Wenn Hiob eine allgemein einsichtige
und gerechte Weltordnung durchsetzen wollte, miilite er sich
als denjenigen, der Gott gleich sein will, sofort selber richten!
Der Augenblick, der ihn zum Weltenherrscher erhobe, stem-



G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut 19

pelte ihn gleichzeitig zum todeswiirdigen Verbrecher! Die Auf-
forderung, das Hochmiitige zu erniedrigen und zu demiitigen
(40, 11—12), richtet sich auch in dem Sinne an Hiob, dafB sie
sich auf ihn bezieht. Er mul} sich entscheiden, ob er der Alte
bleiben und zugrunde gehen oder ganz ein Neuer werden will.
Darin liegen Sinn und Aufgabe der Gottesrede.

12.

Das Bekenntnis der Wende Hiobs (40,3—5;42,1—6) ent-
spricht formal dem Dank oder der Gewillheit der Erhérung des
Beters nach Klage und Orakel oder der Aneignung des Urteils
durch den Rechtsuchenden im Gerichtsverfahren. Tatséichlich
umschreibt es die grundlegende Wandlung Hiobs und den Weg,
der zum eigentlichen Wesen des Menschen jenseits des bloflen
Lebensvollzugs fiihrt, Es sieht die Lésung des Hiobproblems
darin, dafl der Mensch — etwa wie im Falle Hiobs durch das
Leid — sein Eigentliches erst gewinnen mul} und in der Gottes-
gemeinschaft finden kann.

In tiefster Erschiitterung seiner Existenz wird Hiob der
eigenen Nichtigkeit inne, indem zugleich das Hindernis der
herkémmlichen Frommigkeit oder ihrer Bestreitung schwindet,
das ichhafte Bestreben und die Anspriiche an Gott weggeriumt
werden und der Weg zwischen Gott und Mensch frei gemacht
wird. Aus dem ohnmichtig-zihneknirschenden Schweigen
(9, 3) wird das demutsvolle Schweigen des Menschen, dessen
Existenz in der personlichen Begegnung mit Gott in Frage ge-
stellt worden ist und fiir den solches Schweigen einen neuen
Weg eroffnet:

Siehe, ich bin zu gering; was kénnte ich dir erwidern?
Ich lege meine Hand auf meinen Mund.

Einmal habe ich geredet, doch nicht ‘tu ich’s noch einmal’,
ein zweites Mal, doch tu’s nicht mehr (40, 4—5).

Gegeniiber der eigenen Nichtigkeit hat Hiob die Allmacht
Gottes erkannt und erfahren. IThm ist die friither bezweifelte
iWeisheit des gottlichen Handelns aufgegangen, dessen Para-
doxie ihn verzweifeln lief, aber doch nur auf der Uneinsichtig-



20 G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut

keit von Gottes Wollen und Tun beruhte. Hiob mul} erst erfah-
ren, dal} die Rétsel des Lebens bloB fiir den Menschen bestehen,
in Wirklichkeit aber ein sinnvolles Handeln Gottes darstellen:

Ich habe nun erfahren, dafl du alles vermagst
und dir kein Gedanke unmdéglich ist.
So habe ich denn ohne Einsicht geredet
von Dingen, die mir zu wunderbar und unbekannt sind (42, 2—3).

Nicht aus dem Hérensagen der theologischen Tradition, son-
dern erst in der lebendigen Begegnung kann der Mensch Gott
erkennen. Er «schauty ihn im Sinn der Begegnung, die
vertraute Gemeinschaft bewirkt. Denn Gott schauen bedeu-
tet: seinem Vertrautenkreis angehéren (vgl. Ps. 25, 14 bis
15) und sich ihm vertrauensvoll hingeben (vgl. Ps. 123, 2—3;
141, 8; 145, 15). AuBerlich hat sich nichts gedndert. Hiob sitzt
nach wie vor in der Asche auf dem Schutthaufen und schabt
sich. Doch innerlich hat sich eine grundlegende Wandlung voll-
zogen. In der vorbehaltlosen Hingabe an Gott und der person-
lichen Gemeinschaft mit ihm tréigt und ertrégt Hiob sein Ge-
schick. Es bleibt notvoll und ritselhaft, aber es quilt ihn nicht
mehr, weil die Gemeinschaft mit Gott alles andere iiberwiegt
(vgl. Jes. 51, 7—8; Ps. 73, 25—28):

Vom Hérensagen hatte ich von dir vernommen,

nun aber hat mein Auge dich geschaut!

Darum widerrufe ich und bereue
in Staub und Asche (42, 5—6).

Das ist das rechte Verstehen des Leides und das rechte
Verhalten des glaubenden Menschen im Leide: demiitiges und
hingebungsvolles Schweigen aus dem Ruhen in Gott — auf
Grund der Einsicht, dafl das Leid auf einem rétselvollen und
undurchschaubaren, aber doch sinnvollen Handeln Gottes be-
ruht, und auf Grund der Gewillheit der GGottesgemeinschaft, die
alles andere nebensichlich erscheinen laft.

13.

Nachdem die Entscheidung gefallen ist, stellt der Kpilog
die Wirkungen und Folgen der von Hiob vollzogenen Umkehr
in einem kurzen Abgesang dar (42, 7—17). Die Vertreter der
orthodoxen Theologie werden von Gott gescholten, weil sie



G. Fohrer, Nun aber hat mein Auge dich geschaut 21

Nicht-Wahres geredet haben, und der Fiirbitte des friiheren
Hiretikers empfohlen, der durch seine Umkehr auf eine neue
Stufe jenseits von Orthodoxie und Héresie gehoben ist (42,
7—9). Und da sich die innere Haltung Hiobs gegeniiber Gott
gedndert hat und dadurch die innere Einheit seiner Person nach
ihrer fortschreitenden Auflésung durch Krankheit und Awuf-
lehnung gegen Gott wiederhergestellt ist, folgt der inneren auch
die dullere Anderung und Wiederherstellung nach erneuter
Bewéhrung durch die Fiirbitte fiir die Freunde (42, 10—15).
In Frieden und Harmonie klingt schlieflich das Leben Hiobs
aus (42, 16—17). Die langdauernde enge Gemeinschaftsbezie-
hung zu Gott gibt eine solch uniiberbietbare Fiille und Reife,
daB der Tod als in sich folgerichtiger Abschlufl menschlicher
Existenz verstanden werden kann, die ihr Eigentliches im Leben
gefunden und bewédhrt hat. So gewinnt im Blick auf Hiob die
gebrduchliche Redewendung, daBl er «alt und lebenssatty ge-
storben sei, tiefe Bedeutung.

Wien. Georg Fohrer,



	Nun aber hat mein Auge dich geschaut : der innere Aufbau des Buches Hiob

