
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 14 (1958)

Heft: 6

Rubrik: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen.

W. F. Albright, From the Stone Age to Christianity. Monotheism and the
Historical Process. 2nd ed., with a new introduction. New York, Double-
day & Company, 1957. 432 S. $1.45.

Das berühmte Werk, in dieser Zeitschrift schon von W. Baumgartner
eingehend gewürdigt (Jg. 4, 1948, S. 347—353), erscheint hier in einer überaus

wohlfeilen Neuausgabe. Der Text ist derjenige der 2. Auflage (1946) ;

eine neue Einleitung verarbeitet auf 23 Seiten das in den letzten Jahren
bekanntgewordene unermeßliche Material.

W. F. Albright, Die Religion Israels im Lichte der archäologischen Ausgrabungen.

Übers, von Fr. Cornelius. München & Basel, Ernst Reinhardt, 1956.

269 S„ 12 Tafeln. Fr. 16.—.

Diese deutsche Ausgabe des zweiten systematischen Werkes Albrights
— in einer klaren und lesbaren Bearbeitung — darf als notwendig und
verdienstlich bezeichnet werden, und es ist ihr weiteste Verbreitung zu
wünschen. Der Verfasser behandelt hier (nach einleitenden Bemerkungen
über die archäologische Forschung) in 3 Kapiteln die kanaanäische,
frühisraelitische und nachdavidiscbe Religion. Das Buch ist in Text und
Anmerkungen auf den Stand von 1955/6 gebracht und wird nach Albrights
eigener Vermutung für wissenschaftliche Zwecke die englische Ausgabe
ersetzen.

Lausanne. Carl A. Keller.

Th. C. Vriezen, Theologie des Alten Testaments in Grundzügen. Wageningen,
Veenman & Zonen, Neukirchen, Erziehungsverein, 1957. 343 S. Fl. 18,25,

geb. Fl. 21,50.

Auf diese Theologie, deren holländische Ausgabe in dieser Zeitschrift
Jg. 13 (1957), S. 137 f., von Arvid S. Kapelrud besprochen wurde, sei
nachdrücklich hingewiesen. Sie steht vielleicht in Gefahr, durch die neue
Ausgabe der Eichrodtschen Theologie und durch die Arbeit von Rads in den
Schatten gedrängt zu werden. Zu Unrecht; denn vor allem in der knappen
und doch erstaunlich vielseitigen Darstellung Gottes, des Menschen und
der Beziehungen zwischen beiden vermag sie sehr viel zu bieten und füllt
den Platz aus, den von Rad leer läßt.

Lausanne. Carl A. Keller.

Georg Fohrer, Elia. Abhandlungen zur Theologie des Alten und Neuen
Testaments, 31. Zürich, Zwingli-Verlag, 1957. 96 S. Fr. 12.45.

Diese Arbeit besitzt manches Wertvolle: Auf S. 5—30 einen ziemlich
eingehenden Kommentar zu den Elia-Erzählungen (unter Ausschluß von
2. Kön. 2), auf S. 65—77 eine aufschlußreiche Analyse des zeitgeschichtlichen

Hintergrundes dieser Geschichten und schließlich auf S. 85 ff. eine
Deutung Elias als Glied in der Reihe der «großen» Propheten. Auch sonst



452 Rezensionen

ist die Arbeit anregend — ein wichtiger Beitrag zur Forschung. Allerdings
lassen sich sehr schwerwiegende Bedenken nicht einfach unterdrücken. Den
Versuch etwa, die Elia-Überlieferung als von der Mosetradition inspiriert
zu erweisen (S. 48 f.), wird man kaum als geglückt betrachten. Die
angeführten «Parallelen» zeigen entweder nichts spezifisch «Mosaisches» oder
setzen ganz einfach voraus, daß Elias Wanderung an den Horeb nicht
historisch ist. Gar nicht zu überzeugen vermag ferner der Versuch des
3. Kapitels (S. 52—65), «Legendarisches und Geschichtliches» zu trennen.
Was soll man zum Beispiel sagen, wenn das Handeln Isebels in der Nabotli-
geschichte als ungeschichtlich ausgeschieden wird mit der Begründung, die
Königin habe doch unmöglich um die obwaltenden religiösen und
rechtlichen Bräuche wissen können (S. 55 f.)? Auch ist es einfach nicht wahr,
daß «viele Elia-Anekdoten» (es gibt deren nach S. 42 überhaupt nur 6)
«seine Gestalt ins Übermenschliche steigern» (S. 53) ; vielmehr gilt, was
Fohrer sogleich bemerkt, daß Elia nur der Mittler einer ganz andern
Macht ist. Charakteristisch ist schließlich die Argumentation hinsichtlich
der Theophanie am Horeb (S. 60). Zunächst stellt der Verfasser fest, ihre
Geschichtlichkeit lasse sich «schwerlich beurteilen». Dabei bleibt er aber
nicht stehen; vielmehr weiß er diese Erzählung geschichtlich sehr wohl
zu beurteilen. Es sei nämlich möglich, ein «inneres Erleben Elias
anzunehmen», «nur hat es sich wie alle Theophanien und Visionen nicht in der
äußeren Wirklichkeit abgespielt». Welch fundamentale Rolle dann diese
«geschichtlich schwerlich zu beurteilende» Erzählung als «Einkleidung
grundlegender theologischer Erkenntnisse» (S. 89) spielt, kann nur
erstaunen. Ganz logisch scheint jedenfalls dieser Übergang von der Skepsis
zu einer kritisch gereinigten Sicherheit nicht.

Ich möchte lieber dabei bleiben, daß für eine atheistische (das
historische Handeln Jahves a priori eliminierende, mit Theophanien nicht
rechnende) Geschichtsschreibung die meisten Elia-Erzählungen nicht zu
beurteilen sind. Daneben aber kann ich mir eine andere Forschung denken,
die auch das persönliche Eingreifen Jahves zu verstehen sucht. Dieser
Geschichtsforschung wird dann wohl der historische Elia zu Gesicht
kommen: Kein kühner theologischer Denker, sondern das schlichte Werkzeug
Jahves.

Lausanne. Carl A. Keller.

Arvid S. Kapelrud, Central Ideas in Arnos. Skrifter udg. av Det Norske
Videnskaps-Akademi. II. Hist. Filos. Kl. 1956. 4. Oslo, II. Aschehoug, 1956.
86 S. N.Kr. 8.—.

Kapelrud legt eine überraschende Deutung des Propheten von Thekoa
vor: Arnos war weder ein einfacher Hirte und «Sykomorenritzer», noch
stammte er aus den Kreisen der Kultpropheten; vielmehr gehörte er zu
den oberen Schichten der judäischen Gesellschaft («noqed» bezeichnet den
Verwalter der großen Tempel-Herden) und war ein hochgebildeter Mann.
Kultische Tradition und Dichtung beherrschte er völlig und wußte sie frei
zu verwenden. Das «ekstatische» Element wird praktisch ausgeschieden, das
unmittelbare «Berufungserleben» auf ein kaum faßbares Minimum redu-



Rezensionen 453

ziert. Dafür tritt die denkerische und stilistische Gestaltung der Predigt
in den Vordergrund. Der «Universalismus» des Arnos ist ein bewußt
neugefaßter alt-kanaanäischer El-Glaube, und auch die ethischen Folgerungen
stützen sich auf alte Überlieferungen. Ganz neu ist an Arnos, daß er die
Gnade Gottes völlig vom moralischen Verhalten der Menschen abhängig
macht.

Der Verfasser hat sein Arnos-Verständnis konsequent und umsichtig
durchgeführt, und seine Arbeit ist reich an beherzigenswerten Hinweisen.
Sie ist mindestens ebenso überzeugend wie das in der neueren Literatur so
beliebte idyllische Bild vom einfachen Landmann aus dem Süden. Alles
hängt selbstverständlich ab von der Bedeutung von «noqed»; denn der Stil
allein genügt kaum zur sicheren Entscheidung über die soziale Herkunft
des Propheten. Bedenken richten sich nur gegen die Unterbewertung des
direkten Gotteserlebens. Man wird bei Arnos (cf. 3, 3—8; 7, 14 f.; die Visionen)

wie bei den meisten Propheten mit der wirksamen Gegenwart einer
persönlichen außermenschlichen Macht rechnen dürfen, deren persönliches
Wollen weitgehend die Verkündigung des Propheten bestimmt hat (ohne
natürlich das menschliche Element völlig zu unterdrücken). In dieser
Hinsicht scheinen mir die Arbeiten etwa Mowinckels, aber auch Seierstads, der
wirklichen Genesis der prophetischen Literatur näherzukommen. Gerade
wenn man «Central Ideas in Arnos» studieren will, genügen ein paar
Andeutungen (S. 16 und 42) nicht.

Lausanne. Carl A. Keller.

A. S. van der Woude, Die messianischen Vorstellungen der Gemeinde von
Qumran. — Studia Semitica Neerlandica, 3. Assen, van Gorcum, 1957. 276 S.

Fl. 17.50.

Diese wichtige und sorgfältige Untersuchung zerfällt in 3 Kapitel. —
Das erste, umfangreichste, unterzieht alle wirklich oder angeblich
messianischen Stellen aus den Qumrantexten einer gründlichen Exegese. Diese
ergibt, daß zwei «Lehrer der Gerechtigkeit» zu unterscheiden sind: ein
historischer und ein eschatologischer. Der erste war zwar nicht der Gründer

der Gemeinschaft, spielte aber in ihrer Geschichte als Thora-Deuter und
als der nach 1 QS 9, 11 erwartete «Prophet» eine entscheidende Rolle. Der
zweite, eschatologische, «Lehrer der Gerechtigkeit» ist identisch mit dem
«Messias von Aaron», d. h. dem eschatologischen Hohenpriester, der außerdem

mit dem wiederkehrenden Elia zusammenfällt. Unter diesem priesterlichen

Messias steht der königliche «Messias von Israel», auch «Messias der
Gerechtigkeit», «Fürst der Gemeinde», «Sproß von David», vielleicht auch

nur «Messias» genannt. — Das zweite Kapitel untersucht die ganz
entsprechenden Vorstellungen der «Testamente der 12 Patriarchen», einer aus den

Qumran-Kreisen stammenden, von Christen gekürzten und überarbeiteten
Schrift. — Das Schlußkapitel wagt eine großartige historische Synthese:
Nach 153 als gesetzestreuer Flügel der Sadduzäer entstanden, hat sich die
Gruppe der Essener um 130 unter Führung des historischen «Lehrers der
Gerechtigkeit» in die «Wüste» zurückgezogen und das Kloster von Qumran
gegründet. Ihre messianischen Erwartungen erklären sich einerseits aus



454 Rezensionen

den Vorstellungen des nachexilischen Judentums, andererseits als Reaktion
gegen das nicht-sadokidische, verweltlichte Priester-Königtum der Hasmo-
näer.

Auch wenn man der Sicherheit, mit welcher hier Personen identifiziert
und Daten festgelegt werden, eher skeptisch gegenübersteht, und auch wenn
man bedauert, daß der Vorschlag Gasters, im «Lehrer der Gerechtigkeit»
in erster Linie ein Amt zu sehen (The Dead Sea Scriptures, 1956, S. 5),
unbemerkt geblieben ist, wird man das klar und folgerichtig geschriebene
Buch als weithin abschließende Darstellung der Lehre von den beiden Messias

begrüßen.
Lausanne. Carl A. Keller.

Bruce M. Metzger, An Introduction to the Apocrypha. New York, Oxford
University Press, 1957. XII + 274 S. $4.—.

Anläßlich der neuen amerikanischen Bibelübersetzung, the Revised
Standard Version Including the Apocrypha, hat Prof. B. M. Metzger in
Princeton die oben erwähnte Übersicht der alttestamentlichen Apokryphen
veröffentlicht. Es ist sehr zu wünschen, daß die leider so allgemeine
Unkenntnis dieser wichtigen Schriften durch seine aufschlußreiche und
anregende Darstellung in weiten Kreisen behoben werde.

Der Verfasser hat das Hauptgewicht auf die Nachwirkung der
Apokryphen auf Kirche und Kultur gelegt — ein sehr dankbares Thema, zu
dessen Studium er viele interessante und amüsante Einzelheiten aus der
europäischen und amerikanischen Geschichte herbeizieht.

Ein paar Desiderata für eine Neuauflage mögen gemeldet werden. Der
Umfang des Begriffs «Apokryphen» ist zwar schwankend, könnte aber auf
S. 5 f. klarer definiert werden. Man muß sich den Seiten 9 und 176 zuwenden,

um die grundlegende Beziehung der Apokryphen auf die Septuaginta-
tradition zu entdecken. In der Einleitung oder in einem Appendix wäre
auch eine ausführlichere Erwähnung der sog. Pseudepigraphen
erwünschenswert. Von den Henoehsbüchern usw. muß man doch etwas wissen,
wenn man die Apokryphen verstehen will. Dagegen haben die sog. neutesta-
mentlichen Apokryphen, die hier in einem Appendix behandelt werden, mit
den alttestamentlichen nur den diskutablen Namen gemeinsam und sollten
lieber ausbleiben.

Basel. Bo Reiche.

Philon d'Alexandrie, La migration d'Abraham. Introduction, texte critique,
traduction et notes, par René Cadiou. Sources chrétiennes, Série annexe,
47. Paris, Editions du Cerf, 1957. 91 pp. (pp. 24-88 doubles). 600 fr.

Dans la série annexe des Sources chrétiennes, l'auteur nous offre une
utile édition de cet important traité de Philon. Une brève introduction
replace le De migratione dans le cadre de l'œuvre du philosophe alexandrin.
Le texte grec est accompagné d'un riche apparat où sont rejetées, avec les
variantes des manuscrits, les corrections de Mangey, Cohn, Wendland et Col-
son. L'auteur n'a pas hésité à adopter plus d'une fois les leçons du manuscrit



Rezensionen 455

A (Monacensis gr. 459) trop négligé. La traduction est fidèle et élégante.
Les notes eussent gagné à être plus abondantes. Quelques fautes d'impression

dans les mots hébreux cités en note ont échappé à la correction.
Strasbourg. Marc Pliilonenko.

Herbert Braun, Spätjüdisch-häretischer und frühchristlicher Radikalismus.
Jesus von Nazareth und die essenische Qumransekte. 1. Das Spätjudentum.
2. Die Synoptiker. Beiträge zur historischen Theologie. 24, 1—2. Tübingen,

J. C. B. Mohr, 1957. VII + 163 und V + 154 S. Brosch. DM 36.—.

Wie Titel und Untertitel besagen, stellt sich das Buch in die Reihe
der Untersuchungen zum Verhältnis zwischen Jesusbewegung und Qumransekte,

und man wird getrost dem Beitrag von Braun einen hervorragenden
Platz in der Literatur zu diesem Thema versprechen dürfen. Dazu berechtigen

ihn die Wahl des Gegenstandes, der Synopse, die festgefügte und
übersichtliche Disposition, die sorgfältige und besonnene Untersuchung des

Materials, die vielen Worterklärungen und Stellenbelege, die in manchen
Fällen einer Konkordanz nahekommen, und die überaus reichen Einzelnachweise

der Übereinstimmungen und Unterschiede, die im Nachwort kurz und
klar zusammengefaßt werden. In der Beurteilung der synoptischen Tradition

steht der Verfasser im großen und ganzen auf dem kritischen Standpunkt

Bultmanns; aber das Buch wird auch dem, der sich nicht einer so
kritischen Einstellung anschließen kann, unentbehrlich sein.

In 5 völlig gleichartig eingeteilten Kapiteln werden im Band 1 Abot
I—IV, das Manual of Discipline (gibt es dafür keinen deutschen Namen?
— die Abkürzung Man hätte sowieso benutzt werden können), der Habakuk-
midrasch, die Essenertexte und die Damaskusschrift auf folgende Themen
hin untersucht: I. Der Toragehorsam grundsätzlich. II. Die einzelnen
paränetischen Inhalte. III. Mensch und Gott. Dabei soll das erste Kapitel
an der Hand von Abot I—IV verständlicherweise den Hintergrund im
offiziellen Spätjudentum hergeben. Man mag bedauern, daß von den eigentlichen

Sektenschriften nur der Habakukmidrasch und die Sektenrolle
verwertet sind (die Begründung des Verfassers vom «Stande unserer
Textkenntnis von 1951» aus kommt ziemlich dürftig vor), wird aber kaum
leugnen können, daß die Hinzunahme der übrigen Schriften das Ergebnis
schwerlich geändert hätte.

Das uns in Abot I—IV entgegentretende offizielle Spätjudentum ist
dem Radikalismus grundsätzlich abhold. Der Mensch ist zwar als «das von
Gott in schlechthinnige Pflicht genommene Geschöpf» verstanden, dieser
«Ansatz» wird aber nicht konsequent durchgeführt, und das Geschöpf wird
mittels des Vergeltungsgedankens «so gut wie autark», die Ethik «eine
Ethik der Mediokritäten». Auf solcher Folie heben sich die Eigentümlichkeiten

der Qumransekte zum großen Teil stark heraus, wobei jedoch die
verschiedenen Betonungen der Dokumente oder Referate (Philo und Jose-

phus) auch zur Sprache kommen; chronologisch glaubt Braun wie oben
erwähnt aufstellen zu müssen: zwischen die sehr ergiebige Sektenrolle und
die ebenfalls aufschlußreiche Damaskusschrift schieben sich der Habakukmidrasch

und die Essenerberichte ein; ersterer ist wegen seiner Gattung



456 Rezensionen

als Kommentar in mancher Hinsicht mit Vorsicht zu benutzen und trägt für
die zu erörternden Themen nicht viel aus; in letzteren werden die ursprünglichen

Begriffe vielfach verzeichnet (z.B.: statt Besitzlosigkeit heißt es

Bedürfnislosigkeit, an Stelle der Märtyrerethik tritt eine philosophisch
annehmbare Märtyrerhaltung). Trotzdem treten die Charakteristika deutlich
hervor : überall Torastudium und Verschärfung (wenn auch sehr verschiedener

Art) der Forderungen des Gesetzes gegenüber den Abot, im
Vergleich mit denen denn auch der Vergeltungsgedanke in seiner Handgreiflichkeit

zurücktritt; die Forderung der Besitzlosigkeit, die Bereitschaft
zum Martyrium, die brüderliche (Nächsten-) Liebe, die rigorosen
Bestimmungen über Geschlechtsverkehr und Ehe (bzw. Ehelosigkeit) und die
Radikalität, mit der der Mensch (auch das Mitglied der Sekte) als Sünder
angesprochen wird, gehen über Abot weit hinaus. Sehr überzeugend wird
im 5'. Kap. dargestellt, inwiefern die Damaskusschrift in mancherlei
Hinsicht im Vergleich mit Abot eine Radikalisierung, im Vergleich mit Man
und Hab eine Entspannung bedeutet; aber gerade an diesem Punkte werden
sich die Ausführungen des Verfassers eine Nachprüfung gefallen lassen
müssen, wenn einmal die Fragmente aus den Höhlen IV, V und VI in einer
Ausgabe zugänglich gemacht werden; vielleicht wird man dann doch gegenüber

Braun (I, S. 91 Anm. 5) mit Ginzberg, Hvidberg u. a. an der größeren
Ursprünglichkeit von Rezension A der Dam festhalten dürfen. — Die
Qumransekte will die Tora verschärfen, von Aufhebung auch nur eines
einzelnen Gebotes ist nicht die Rede; die Verschärfung gibt sich im Gegenteil

als die rechte Beobachtung des Gesetzes.
Band 2 behandelt nach denselben Gesichtspunkten die synoptische

Tradition. Nach der kritischen Grundeinstellung des Verfassers muß überall
zwischen primärer und sekundärer Überlieferung geschieden werden. —
Die allgemeine Haltung dem Gesetz gegenüber ist in der Sekte und bei
Jesus samt seiner Bewegung zunächst die gleiche: auch hier finden wir die
Verschärfung des Gesetzes auf dem Hintergrunde des eschatologischen Heils
(weshalb denn auch die Antithesen als Zeugen eines Messiasanspruchs nicht
benutzt werden dürfen). Sehr wichtig ist nun dem Verfasser die «Ungrund-
sätzlichkeit» Jesu (II S. 7—14) : nur von Fall zu Fall verschärft Jesus die
Tora; wenn er sich überhaupt ein für allemal zur Tora äußert, dann in
entschieden positivem Sinn. Die Grundsätzlichkeit von Mt. 5, 17—19 (20)
ist daher auf die Gemeinde zurückzuführen und erinnert an die Qumransekte,

ist aber insofern berechtigt, als Jesus, ohne es bewußt auszusprechen,
bei aller Beobachtung und Verschärfung der Tora sie tatsächlich doch in
ganz anderem Maße sprengt, als die Sekte es tut. Dieser Gesichtspunkt der
«Ungrundsätzlichkeit» wird auch (im 2. Kap.) auf die einzelnen paräneti-
schen Inhalte angelegt, und zwar m. E. mit Recht; sie dürfte in der Tat
charakteristisch sein (etwa auch für das Verhalten Jesu den Heiden gegenüber).

Auch in der Feststellung, daß Jesus durch Fehlen der Esoterik
von der Sekte geschieden ist, und daß erst die spätere Tradition eine
Esoterik der Jesusbewegung behauptet, wird man dem Verfasser
beipflichten können (II S. 23). Indes scheint mir Braun in gewissem Maße
seinen eigenen Prinzipien zu widersprechen mit der Behauptung, in der



Rezensionen 457

Verkündigung Jesu sei «Toragehorsam — für das Heil gefährlich,
weil der Toragehorsam gerade das Mittel sein kann, das der Mensch anwendet,

um Gottes nicht zu bedürfen> (II S. 34) ; damit ist die «Ungrundsätzlich-
keit» gerade nicht behauptet, sondern in eine prinzipielle, fast paulinische
Auffassung des Verhältnisses zum Gesetz umgebogen; gewahrt sind
dagegen zugleich die Ungrundsätzlichkeit und die Radikalität der Forderung
mit dem Nachweis (II S. 37 f.), daß in der Begegnung mit Jesus — und
nicht in einer vorgetragenen Lehre — das Angewiesensein des Menschen
auf Gott und seine Zuwendung zum Menschen, auch und gerade zum am
ha-ares, Ereignis werden.

Das Ergebnis der Untersuchungen ist, daß Ähnlichkeiten und
Berührungen nicht geleugnet werden können. Die Unterschiede sind aber nicht
unerheblich und kommen vor allem auch im Schrifttum der beiden
Bewegungen deutlich zum Vorschein.

Trotz dieser Feststellung im Nachwort (II S. 135-36) fragt man sich
nach beendeter Lektüre, ob ein grundsätzlicher Unterschied im Radikalismus

dabei herauskommt. Ein Außenstehender, sagen wir: ein unbefangener
jüdischer Forscher, könnte mit Recht urteilen: Es sind eben zwei verschiedene

Schulen der gleichen Observanz; die Unterschiede innerhalb der
Sektenschriften (von Sektenschriften — rabbinischer Literatur ganz zu schweigen)

sind doch in manchen Einzelheiten viel erheblicher; und wer verbürgt
die Bedeutsamkeit einer etwaigen, aus beiden Gruppen von Schriften erst
zu erhebenden Grundhaltung? Gewiß kann man die Jesusbewegung als
Radikalismus beurteilen und werten. Der Gesichtspunkt ist berechtigt. Ob

er es aber auch als alleiniger oder als einziger aus dem gesamten evangelischen

Stoff gewählter Gesichtspunkt ist, das scheint mir immer noch eine
Frage nicht nur der persönlichen Stellungnahme, sondern auch der historischen

Methodik zu sein, deren Problematik Braun selbst in seinen
Bemerkungen zum verschiedenartigen Schrifttum wenigstens angedeutet hat.

Kopenhagen. Bent Noack.

Léonce de Grandmaison, S.J., La personne de Jésus et ses témoins. Paris,
Beauchesne et ses fils, 1957, 262 S.

Das vor dreißig Jahren erstmals erschienene Jesusbuch von P.
Grandmaison kann heutigen Ansprüchen an eine historische Arbeit nicht
genügen, aber es behält seinen besondern Reiz, der in der schönen, gepflegten
Sprache liegt und in der fühlbaren Ehrfurcht, mit der P. Grandmaison die
Geschichte des Gottmenschen und seiner ersten Zeugen nachzuzeichnen
versucht. Sein Anliegen ist, die alles Nurmenschliche überragende Größe
dessen herauszuheben, der Vollmacht beanspruchte, Sünden zu vergeben,
die Menschenherzen zu durchschauen und die Menschheit zu erlösen.

Ohne Schaden hätte P. Daniélou, der ein längeres Vorwort
beigesteuert hat, bei der Neuausgabe den vom engherzig römischen Standpunkt
aus geschriebenen Abschnitt über «Témoins de Jésus Christ dans
l'Histoire» weglassen dürfen, vor allem im Blick auf die schiefen Urteile über
Luther und das protestantische Jesus-Verständnis.

Rheineck, Kt. St. Galten. Mathias Rissi.



458 Rezensionen

Vincent Taylor, The Person of Christ in New Testament Teaching. London,
Macmillan & Co., 1958. 321 pp. 21s.

This work is the concluding volume of a broad investigation of the
subject contained in the title. Two earlier volumes—The Names of Jesus

(1953) and The Life and Ministry of Jesus (1954)—form the background for
the convictions here expressed. An interesting combination of methods—the
exegetical and the theological—is undertaken. The first half of the book
is an exegetical consideration of the relevant Christological passages in
the various groups of New Testament writings. The second half is a
theological study of the implications suggested by the exegesis. The intention
of this dual approach is to take advantage of each, while at the same
time avoiding the limitations of either taken alone.

Princ. Taylor parts company with much recent study of the Gospels at
several points. He believes that in spite of the fragmentary character of
the records, it is possible to work our way to a fairly accurate
understanding of the general features of the career of the historic Jesus. Furthermore,

he endeavors to work his way into the self-consciousness of Jesus,

trying to trace through hints in the Gospel story how Jesus arrived at the
knowledge of His own Sonship. It was "gained, through the knowledge that
God was His Father, mediated by prayer and communion with Him in a

process of growth and development which begins before the opening of the
historic ministry and is consummated in decisive experiences of revelation
and intuition" (p. 186). This knowledge of Sonship was not that of a spirit-
filled prophet, or of a man "adopted" by God as His Son. It was rather
grounded in "the very being of Christ" (p. 187). This conviction is traced
through its expression in the Christology of the Christian communities,
developed through the work of Paul, the author of Hebrews, and the writer
of the Fourth Gospel (all of whom were more indebted to the primitive
tradition which lay behind them than is often supposed), and eventuating
in the trinitarian doctrine of the early creeds.

The work ends with a thorough discussion of the Kenosis theory, not as
held by Thomasius and Gess, but as advocated by P. T. Forsyth and H. R.

Mackintosh, in which the divine attributes were not discarded but became
latent during Jesus' earthly career. This view best preserves Christ's
divinity and its trinitarian foundations, best maintains the unity of His
Divine-human Person, and sets renunciation and sacrifice at the very center
of the life of God. As such, a Kenosis Christology, properly conceived, is the
possible Christological interpretation for our time. The work ends with an
Epilogue indicating that worship must be added to reflection in arriving at
an adequate Christology. "We do not first discover who Christ is and then
believe in Him; we believe in Him and then discover who He is" (p. 305).

This is a solid work, containing the mature reflections of a careful
scholar. It is worthy of the thoughtful consideration both of those who
accept and those who disagree with its conclusions. It confirms the growing
conviction that basically all theological problems for the Christian have a
Christological foundation.

Richmond, Virg. Donald G. Miller.



Rezensionen 459

Annie Jaubert, La date de la Cène. Calandrier biblique et liturgie chrétienne.
(Collection « Etudes Bibliques >.) Paris, Gabalda, 1957. 160 pp. 780 fr.

Petit par la taille, cet ouvrage est important par ce qu'il démontre et
par ce que, sans entraîner tout à fait la conviction, il suggère aux exégètes
du Nouveau Testament. Mlle Jaubert y reprend la substance d'articles parus
en 1953 et 1957 dans Vêtus Testamentum et en 1954 dans la Revue de l'histoire
des religions, mais on aura profit à lire l'exposé plus complet et plus
systématique qu'elle fait ici de ses idées.

Ce qu'elle démontre d'une façon qui nous paraît décisive, c'est l'existence
d'un antique calendrier juif qui, contrairement à celui du judaïsme rabbi-
nique, ignorait le mois lunaire et s'attachait à faire coïncider les fêtes
annuelles avec les jours fastes de la semaine : la Pâque et la Fête des

Tabernacles y tombaient toujours un mercredi, la Pentecôte un dimanche,
le Jour des Expiations un vendredi. Ce calendrier est celui des couches
sacerdotales de l'Hexateuque et a laissé des traces dans tous les livres de

l'Ancien Testament qui présentent des affinités sacerdotales. A partir de

l'époque hasmonéenne, par contre, il n'est plus défendu que par une minorité
ultra-conservatrice, celle qui a produit les Jubilés, 1 Hénoch, le Document de

Damas et la Règle de la Communauté de Qumrân. Sous une forme mitigée,
ce calendrier s'est encore transmis par la suite à diverses sectes juives
(milieu d'origine du Livre des secrets d'Hénoch, Caraïtes) et paraît bien
avoir exercé une influence sur l'usage liturgique chrétien (Synaxe du
dimanche, complétée par le jeûne du mercredi et du vendredi ; fixation à un
dimanche des fêtes de Pâques et de Pentecôte ; traditions diverses situant
la naissance du Christ un mercredi ou un vendredi, etc.).

Mlle Jaubert s'attache ensuite à montrer, en s'appuyant surtout sur
un curieux passage de la Didascalie syriaque, qu'il existait dans certains
milieux chrétiens, dès le deuxième siècle, une tradition fixant au mardi
soir le dernier repas pris par Jésus avec ses disciples et au mercredi matin
l'arrestation du Christ. Inversement, elle souligne la fragilité de la tradition

situant la Cène au jeudi soir. Elle en conclut, un peu hâtivement peut-
être, mais d'une façon assez convaincante, à l'historicité de la Cène du mardi
soir : Jésus et les siens auraient été des tenants du calendrier essénien.

Forte de cette découverte, dont l'intérêt est extrême, il faut le
reconnaître, MUe Jaubert se tourne alors vers les récits évangéliques de la Passion

et tente d'éliminer les contradictions existant entre les Synoptiques et
le IVe Evangile. Selon elle, les Synoptiques parleraient de la Pâque
archaïque célébrée dans la nuit du mardi au mercredi et auraient, faute
d'intérêt pour la chronologie de la Passion, syncopé les événements séparant
l'arrestation de Jésus et son exécution ; le IVe Evangile, au contraire,
soucieux avant tout de montrer l'accomplissement par le Christ des « types >

que sont pour lui les fêtes juives, situerait les événements de la Passion
par rapport à la Pâque officielle, celle du 15 Nisan. Ainsi, les Synoptiques
ne s'opposeraient plus à la datation johannique de la Crucifixion. Jésus
serait bien mort le 14 Nisan.

Cette hypothèse est très séduisante. Il faudra désormais en tenir le
plus grand compte lorsqu'on fera l'exégèse des récits de la Passion. Nous



460 Rezensionen

croyons en particulier que l'identification de la dernière Cène avec une
Pâque sectaire doit être retenue, ainsi que l'idée du rapprochement fait par
Jean entre la mort de Jésus et le sacrifice de l'agneau pour la Pâque
officielle. Mais cela ne nous autorise pas à harmoniser d'une manière un peu
naïve les quatre récits évangéliques. Avant de pouvoir dresser un tableau
chronologique des événements de la Passion, il faudrait au moins étudier
de très près la structure littéraire de chacun des Evangiles et trouver la
clé de l'étrange répartition en jours que l'Evangile de Marc impose au

séjour de Jésus à Jérusalem. On s'apercevrait alors que les choses ne sont
pas tout à fait aussi simples que ne le suggèrent les conclusions de MIle

Jaubert.
Quoi qu'il en soit, ce petit livre mérite l'attention et compte parmi les

meilleures études faites depuis quelques années sur les contacts entre
l'Eglise naissante et le judaïsme hétérodoxe de son temps.

Strasbourg. Etienne Trocmé.

Erich Gräßcr, Das Problem der Parusieverzögerung in den synoptischen
Evangelien und in der Apostelgeschichte. — Beihefte zur Zeitschrift für die Neu-
testamentliche Wissenschaft, 22. Berlin, A. Töpelmann, 1957. VII + 234 S.

DM 34.—.

Da das mit dem Stichwort Parusieverzögerung gemeinte Problem
keineswegs allein die an der «konsequenten Eschatologie» orientierte Form
besitzt, die es vielmehr eher einseitig und verzerrt wiedergibt, ist es zu
begrüßen, wenn der Verfasser der vorliegenden Marburger Dissertation es

unternimmt, die Frage in ihrer ganzen Breite gründlich zu prüfen. Als
großer Vorzug ist dabei anzuerkennen, daß G. «streng exegetisch»
vorgehen will (S. V), wie das bei einem Schüler von W. G. Kümmel, der seinem
Lehrer gegenüber freilich nicht unselbständig geworden ist, zu erwarten
stand. Ob es allerdings möglich ist, die Bereiche des «Dogmatischen» und
der Exegese getrennt zu halten, und ob es überhaupt eine «reine», völlig
unvoreingenommene Exegese, deren Ergebnissen dann auch jedermann
zustimmen müßte, gibt, das wäre eine offene Frage. Die vorliegende Arbeit
bestätigt, daß man sich in dieser Beziehung keinen falschen Erwartungen
hingeben darf.

Zwar zeigt G. nicht nur eine große Vertrautheit mit der Literatur, dazu
ein verständnisvolles Eingehen auf die Gedankengänge anderer Autoren,
sondern erweist sich auch als umsichtiger und scharfsinniger Beobachter an
den Texten selber, dessen Ausführungen man stets mit Interesse folgen
wird. Trotzdem melden sich in vielen Fällen Widerspruch und Bedenken
und schließlich, wenigstens beim Rezensenten, gegenüber dem Ganzen die
Vermutung, es seien vorgefaßte Meinungen nicht ohne Einfluß. Im Teil A
(S. 3—75) wird aus der «Eschatologie Jesu» alles ausgeschieden, was nicht
Naherwartung ist; übrig bleibt nur, was nach Meinung von G. illusionär
werden und den Verdacht auf Parusieverzögerung wecken muß. Umgekehrt

werden im Teil B (S. 76—215) sozusagen auf Schritt und Tritt
Niederschläge von Parusieverzögerung festgestellt, was wiederum als Beleg dient,
daß vorher Naherwartung vorgelegen haben muß. Gewiß werden immer



Rezensionen 461

Gründe angegeben, zum Teil sehr beachtenswerte Gründe, und den in der
Oberlieferung hervortretenden Variationen und Modifikationen ist G. ohne
Zweifel sehr aufmerksam nachgegangen. Aber: ist es nicht symptomatisch,
daß er einen Unterschied zwischen Naherwartung und Nächsterwartung
nicht anerkennen (S. 5) und auch sonst (etwa S. 118 Anm., S. 125 Anm.,
S. 136) kleine, aber nicht unwichtige Nuancen nicht gelten lassen will?
Entscheidend scheint mir die Frage, ob und wieweit es sich bei der lukanischen
«Lösung» (S. 84. 111. 178 ff. 204 ff.) um eine erst von Lukas gefundene
Lösung handelt oder um den Reflex einer Umstellung, die sich bereits unter
dem unmittelbaren Einfluß von Ostern und Pfingsten vollzogen hat. Wenn
das, was G. in seiner allerletzten Anmerkung schreibt und zitiert, richtig
ist, dann müßte er sein Buch von dieser Grundlage aus eigentlich neu
schreiben. Den großen «Transformationsprozeß», dessen einzelne Stadien er
herauszuarbeiten versucht, hat es gegeben; doch bezog er sich auf die
Auseinandersetzung mit der durch Ostern und Pfingsten und ihre Beziehung
zur Parusie gegebene Situation und in Verbindung damit auch auf die
Auseinandersetzung mit der Eschatologie Jesu.

Bern. Wilhelm Michaelis.

Tertullien, Traité de la prescription contre les hérétiques. Introd., texte
critique et notes de R. F. Refoulé, trad, de P. de Labriolle. Sources
chrétiennes, 46. Paris, Editions du Cerf, 1957. 166 p. (p. 88—152 doubles).
870 fr.

Bien que le De prescriptione ait suscité de nombreuses études depuis
quelques décennies dans le cadre des recherches et controverses entre
catholiques et protestants sur la tradition, sa valeur et ses rapports avec
l'Ecriture, aucune édition accompagnée d'une introduction et traduction
française n'avait vu le jour depuis le travail de P. de Labriolle en 1907.

Les lecteurs de langue française seront d'autant plus reconnaissants aux
Sources Chrétiennes et au P. Refoulé d'avoir comblé cette lacune. L'introduction

qui tient compte des toutes dernières études sur Tertullien se trouve
amener fort heureusement une traduction ancienne (mais excellente et
abondamment annotée) du texte qui est ici muni d'un appareil critique.

Massy, S.-et-O., France. Pierre Prigent.

Homélies pascales, III. Une homélie anatolienne sur la date de Pâques en
l'an 387. Etude, éd. et trad, par F. Floëri et P. Nautin. Sources
chrétiennes, 48. Paris, Editions du Cerf, 1957. 186 p. 780fr.fr.

Poursuivant l'édition critique des homélies pascales faussement
attribuées à Chrysostome, P. Nautin assisté de F. Floëri, nous présente la
dernière de ces 7 homélies.

Cette publication représente une somme considérable de travail, non
que le texte soit hérissé de difficultés de traduction ou de compréhension
théologique, mais bien parce que l'objet de ce discours : justification de la
date tardive d'une fête de Pâques, oblige l'éditeur à se plonger dans le
domaine aride des calendriers et divers computs. Le résultat de cette étude,



462 Rezensionen

clairement proposé dans l'introduction, est singulièrement plaisant pour
l'esprit. Une minutieuse critique interne et externe permet aux éditeurs
de retrouver avec un fort degré de certitude et une approximation qui
n'excède pas quelques jours, la date à laquelle fut prononcé ce discours.

La théologie de l'homéliste, son raisonnement allégorique, les explications

mystiques qu'il donne aux règles strictes du comput pascal alexandrin
ne présentent guère d'originalité.

La question qui par contre retiendra l'attention des spécialistes est de

savoir si l'on peut déterminer quel est l'auteur de cette homélie : Les
éditeurs signalent de nombreux rapprochements avec Grégoire de Nysse mais
concluent qu'on n'en peut inférer que ce dernier soit l'auteur. La question
reste ouverte.

Regrettons en terminant un défaut de présentation : le texte n'est
accompagné que de rares notes visant uniquement son établissement ou son
intelligence matérielle. Si le lecteur, peu familiarisé avec les subtilités de

calendriers, désire quelque explication, il lui faudra assimiler toute
l'introduction.

Massy, S.-et-O., France. Pierre Prigent.

Jean Chrysostome, Huit catéchèses baptismales inédites. Introd., texte
critique, trad, et notes de A. Wenger. Sources chrétiennes, 50. Paris, Ed.
du Cerf, 1957. 282 p. (p. 108—260 doubles).

A l'œuvre déjà considérable de Jean Chrysostome voici que vient
s'ajouter une série de 8 catéchèses baptismales du plus haut intérêt pour l'histoire

de la liturgie au IVe siècle.
L'éditeur les découvrit en 1955 dans la bibliothèque d'un monastère du

mont Athos : Stavronikita. Le manuscrit (Xle s.) contient en outre le texte
plus complet des « Onze nouvelles homélies » de Chrysostome publiées en
1738 par Montfaucon, et 17 homélies déjà connues et dont l'authenticité ehry-
sostomienne ne fait pas de doute.

Les catéchèses mystagogiques de Chrysostome, prédicateur à Antioche
pendant 12 ans, sont rares : jusqu'ici ne nous en étaient guère parvenues
que 6 ainsi qu'un sermon latin « Ad neophytos > dont le texte grec se trouve
dans la troisième des catéchèses inédites.

Celles-ci sont-elles bien de Chrysostome A. Wenger semble en
apporter la preuve convaincante. Le ton, les thèmes favoris et les citations
rares des catéchèses et homélies déjà connues se retrouvent ici, les mêmes
rites sont supposés Or il ne s'agit nullement de l'utilisation servile qui
trahit un imitateur, mais bien plutôt de l'habitude d'un maître orateur qui
revient sur les mêmes sujets, développe toujours à nouveau ses idées chères,
sans se répéter mais cependant sans pouvoir renier ce qui fait l'originalité
même de sa pensée et de son expression.

M. Wenger poursuit son analyse serrée, servie par une compétence et
une connaissance extrême de l'œuvre de Chrysostome. La critique interne
l'amène à proposer Pâques 390 comme date où le grand prédicateur aurait
donné à Antioche cette série d'enseignements.

Il ne lui reste plus alors qu'à réunir les nombreux renseignements



Rezensionen 463

glanés dans ces textes nouveaux qui viennent révéler ou éclairer la liturgie
baptismale antiochéenne de la fin du IVe siècle. Les rites, les attitudes, les

formules de la célébration baptismale sont décrits, commentés, et ces
prédications profondément ancrées dans la vie de la communauté locale nous
en racontent les soucis et les joies.

Un abondant commentaire accompagne le texte et sa traduction, il
s'attache à rechercher dans l'œuvre de Chrysostome les passages que l'on peut
mettre en parallèle, sur le plan des idées et des mots, avec les textes
nouveaux.

Massy, S.-et-O., France. Pierre Prigent.

Peter Walser, Die Prädestination bei Heinrich Bullinger im Zusammenhang
mit seiner Gotteslehre. Studien zur Dogmengeschichte und systematischen

Theologie, hrsg. von F. Blanke, A. Rieh und O. Weber, 11. Zürich,
Zwingli-Verlag, 1957. 288 S.

Das schwierige Thema der Prädestination ist während der Reformationszeit

nicht nur in der großen theologischen Auseinandersetzung
zwischen Luther und Erasmus behandelt worden, sondern es bildet auch den
Gegenstand interner Auseinandersetzungen innerhalb des schweizerischen
Protestantismus. In diesem Zusammenhang verdient Bullinger, der Züricher

Nachfolger Zwingiis, besondere Beachtung. Es muß daher begrüßt
werden, daß Peter Walser uns nun eine ausführliche Darstellung der
Prädestinationslehre Bullingers vorgelegt hat.

Bullinger, der durch Luther und Melanchthon entscheidende theologische

Anstöße empfangen hat, lehrt wie die Genfer Theologen eine ewige,
doppelte Wahl Gottes, erklärt aber im Gegensatz zu Calvin, «die Reinheit
der göttlichen Gnade könne auch verteidigt werden, ohne daß wir sagen,
Gott habe den Menschen zum Verderben geschaffen, treibe ihn zu diesem
Ziel und verführe ihn durch Verhärtung und Verblendung» (S. 129). Nicht
Gott, sondern der Mensch trägt nach Bullinger die Verantwortung für das
Böse und die Sünde. Die Spannung zwischen der Allwirksamkeit Gottes
und der Realität des Bösen sucht er durch den Begriff der «Zulassung» (im
Sinne der Nichtverhinderung des Bösen) zu überbrücken. Gott habe den
Fall Adams nicht nach eigenem Gutdünken vorausbestimmt, sondern lediglich

vorhergesehen und zugelassen. Die Vorstellung, Gott sei der Urheber
des Bösen, weist Bullinger zurück.

Der Verf. hat überzeugend dargelegt, daß Bullinger bei der Ausbildung
seines Prädestinationsverständnisses sowohl von Schriftaussagen wie von
seelsorgerlichen Erwägungen bestimmt wird. Wiederholt versucht Bullinger,

mäßigend auf Calvin einzuwirken und ihn zur Zurücknahme einiger
seiner harten Sätze über die Verwerfung zu veranlassen. Während gegen
Calvin der Vorwurf erhoben werden muß, daß seine Lehre vom decretum
aeternum gegen die vom Evangelium bezeugte Universalität von Gottes
Heilsangebot streitet, vermeidet Bullinger derartige logische Konstruktionen

sub specie aeternitatis. Bullinger will, wie er selbst sagt, «maßvoll,
gewissenhaft und gottesfürchtig» über die Vorherbestimmung lehren
(8. 227).



464 Rezensionen

Wichtig ist nun vor allem, daß Bullinger die Prädestinationslehre mit
der Christologie und dem Christusglauben verbunden hat. Gottes
Heilsangebot ist universal. Es ergeht in Jesus Christus an alle Menschen, und
die Heilsverwirklichung findet in allen Gläubigen statt (S. 154). Demgemäß
lautet Bullingers seelsorgerlicher Trost: «Wenn du glaubst und in Christus
bist, so bist du erwählt» (S. 228). Der persönliche Christusglaube ist das

«allergewisseste Zeichen» der Erwählung. Die Notwendigkeit und der
Ewigkeitsernst der Glaubensentscheidung werden von Bullinger nachdrücklich

betont. Weil er in der Lehre von der Apokatastasis eine Vergleich-
gültigung dieser Glaubensentscheidung erblickt, lehnt er sie energisch ab

(S. 161).
Obwohl Bullinger seine Prädestinationslehre in abschließender und

systematischer Form nirgends fixiert hat, ist es dem Verf. doch gelungen,
die Grundzüge derselben in übersichtlicher Weise darzustellen. Die Analyse
Walsers zeichnet sich durch ein ebenso sicheres wie zurückhaltendes
theologisches Urteil aus. Der Verf. vermeidet es, Bullinger vor den Richterstuhl
moderner Prädestinationslehren zu ziehen. Auch macht er H. Vogels und
K. Barths Prädestinationslehre gegenüber mit Recht kritische Vorbehalte
geltend. Walsers Untersuchung trägt nicht nur zu einem besseren
Verständnis von Bullingers Theologie bei, sondern gewährt auch einen Einblick
in die schweizerische Reformationsgeschichte. Die Bullinger-Forschung,
über die der Verf. eingangs referiert hat, ist durch die vorliegende
Untersuchung zweifellos um ein wesentliches Stück vorangetrieben worden.

Lund. Gottfried Hornig.

Festschrift für Günther Dehn, zum 75. Geburtstag am 18. April 1957 dargebracht
von der Evangelisch-Theologischen Fakultät der Rheinischen
Friedrich-Wilhelms-Universität zu Bonn. Herausgegeben von Wilhelm Schneemelcher.
Neukirchen, Verlag des Erziehungsvereins, 1957. 265 S. DM 13.80.

Zum 75. Geburtstag von Günther Dehn gibt die Bonner Fakultät eine
Festschrift heraus, die manchen wertvollen Beitrag enthält. — Martin Noth
setzt sich («Hat die Bibel doch recht?») mit dem vielgelesenen Buch von
W. Keller auseinander. An zahlreichen Einzelbeispielen zeigt er, wie
fragwürdig die apologetische Auswertung der biblischen und altorientalischen
Archaeologie ist. — Robert Bach geht, gestützt vor allem auf die
Erforschung und Darstellung der Ursprünge des altisraelitischen Rechts durch
Albreclit Alt, der Bezugnahme auf «Gottesrecht» (apodiktisches Recht) und
«menschliches» (kasuistisches) Recht in der Verkündigung des Propheten
Arnos nach. — Otto Plöger untersucht den Charakter und die Bedeutung
der an besonderen Nahtstellen eingefügten Reden und Gebete im deuterono-
mistischen und chronistischen Geschichtswerk. — Philipp Vielhauer
verhandelt die vielschichtige Problematik von «Gottesreich und Menschensohn
in der Verkündigung Jesu». Er kommt zum Schluß, Jesus habe wohl kaum
den Mensehensolm-Titel im Sinn der spätjüdischen Apokalyptik sich selber
beigelegt, wohl aber habe seine Verkündigung des anbrechenden
Gottesreiches impliziert, daß er sich selbst als «Gottes letztes Wort an die
Menschen» verstand. «In diesem mit keinen zeitgenössischen Kategorien zu



Rezensionen 465

deutenden Anspruch Jesu liegt nun aber gerade der Ansatzpunkt für die
Bildung der Christologie, d.h. dafür, daß aus dem Verkündiger der
Verkündigte wurde Jesu Reichsverkündigung konnte nicht unverändert
tradiert werden, da sie wesenhaft mit seiner Person verbunden und nicht
von ihr zu lösen war, und mußte transformiert werden, da mit Jesu Tod
und Auferstehung das Eschaton angebrochen war, und kein Jünger von
diesem Ereignis absehen konnte, wenn er von Jesus sprach» (S. 78 f.). —
Erich Dinklers Beitrag «Prädestination bei Paulus» gibt wichtige exegetische

Bemerkungen zum Römerbrief und einen interessanten Exkurs über
die Prädestinationsauffassung der Qumran-Schriften und ihr Verhältnis
zum paulinischen Denken. — Mit der Geltung der Septuaginta in der Alten
Kirche beschäftigt sich der Aufsatz von Heinrich Karp («Prophet oder
Dolmetscher»), — Wilhelm Schneemelcher befaßt sich mit der Autorschaft
der koptisch überlieferten Schrift «De anima et corpore». Er schreibt sie,
ohne sich definitiv festzulegen, eher Melito von Sardes als Alexander von
Alexandrien zu. — In seiner gewichtigen Untersuchung «Zur Entstehung
von Luthers Kirchenbegriff» setzt sich Hans Joachim Iwand nicht nur mit
Holl, sondern auch mit andern Tendenzen der Lutherforschung und
Lutherdeutung gründlich auseinander. Iwand zeigt, wie grundlegend für Luthers
Denken (und für die Entwicklung der Reformation) seine Betonung der
Verborgenheit der wahren Kirche ist. Die Kirche lebt nicht durch die Autorität

ihrer Institutionen, sondern allein aus der Autorität des lebendigen
Gotteswortes. Iwand zeigt die zentrale Bedeutung dieser Neufassung des

Kirchenbegriffs zum mindesten für den Luther der Jahre 1513—23. — Walter

Kreck behandelt «Wort und Geist bei Calvin» und zeigt, wie es Calvin
vor allem darum geht, die Vollmacht und Wirkkraft der Wortverkündigung
nicht in der Verfügungsgewalt von Menschen, sondern allein in der freien
Gnade Gottes und im verheißenen Wirken seines Geistes zu begründen. —
Helmut Gollwitzer steuert einen sehr bedeutsamen Beitrag «Zum Verständnis

des Menschen beim jungen Marx» bei. Die anthropologischen Konzeptionen,

wie sie sich in den Frühschriften von Marx zeigen, werden sorgfältig

dargelegt und auf ihre Relevanz für die christliche Theologie hin
kritisch untersucht. — Joachim Konrad äußert sich «Zum Thema Verkündigung

und Situation», Carl G. Schweitzer über «Krankheit und Sünde». —
Schließlich schildert Ernst Bizer einen betrüblich-symptomatischen
Abschnitt der neuesten deutschen Kirchengeschichte, in dessen Mittelpunkt der
Jubilar, dem die Festschrift gewidmet ist, stand («Der Fall Dehn»). Was
sich dort Ende der zwanziger Jahre zutrug, mutet wie ein Vorspiel zum
Kirchenkampf im Dritten Reich an, und es zeigt sich, wie innerlich schwach und
angefressen vom Gift des neudeutschen Nationalismus große Teile der
deutschen akademischen Welt und der deutschen Kirche und Theologie der
Ideologie des Hitlertums widerstandslos verfallen mußten. — Den Abschluß
des Bandes bildet eine Bibliographie Günther Dehns, die sich allerdings
leider auf Dehns selbständige Publikationen beschränkt. Gerade die
Erstellung eines Verzeichnisses seiner vielen verstreuten Zeitschriftenaufsätze

wäre sehr verdienstvoll und nützlich gewesen.
Pratteln, Kt. Baselland. Andreas Lindt.

30



466 Rezensionen

Friedrich Gogarten, Die Wirklichkeit des Glaubens. Zum Problem des

Subjektivismus in der Theologie. Stuttgart, Fr. Vorwerk-Verlag, 1957. 196 S.

DM 9.80.

Der Untertitel dieses jüngst erschienenen Buches von Gogarten, «Zum
Problem des Subjektivismus in der Theologie», wird sicher nicht verfehlen,

weite theologische Kreise interessiert aufhorchen zu lassen. Schon aus
dem Titel geht ja hervor, daß Gogarten eine Frage anschneidet, die «für
die Theologie von allem Anfang an eine der wichtigsten, wenn nicht
überhaupt die wichtigste ist», die Frage nämlich, was die Besonderheit jener
Wirklichkeit ausmacht, «mit der der Glaube und darum auch die Theologie
zu tun hat». Man kann sogar — übereinstimmend mit Gogarten —• behaupten,

daß sich dieses Thema, wie wichtig es auch «von allem Anfang an»

gewesen sein mag, selten mehr aufgedrängt hat als eben in unserer Zeit.
Diese Tatsache ist auf verschiedene geschichtliche Verhältnisse
zurückzuführen.

Das Mittelalter und die Orthodoxie als Beispiele benutzend, zeigt
Gogarten auf, wie man früher meinte, die Frage der Wirklichkeit des Glaubens
unter Vermeidung ihrer besonderen Problematik beantworten zu können.
Die Wirklichkeit, auf die der Glaube sich bezog, sei — so sagte man — eine
metaphysische Ordnung umfassender Art, in der die äußere Welt, die Natur
und das Gesellschaftsleben, einbegriffen seien, und in welcher der Mensch
deshalb seinen Platz finde, ohne daß sich irgendwelche Probleme ergäben.
Diese — verkehrte — Beantwortung der Frage ist jetzt nicht mehr möglich.
Für den modernen Menschen stellt die Welt keine gegebene Ordnung dar,
die schon an sich — kraft einer metaphysischen Verankerung — gültig ist.
Ihre Gültigkeit ist nur historischen Charakters, der Mensch fühlt sich
deshalb für seine Welt in einem ganz anderen Sinne verantwortlich, als es
dem Menschen des Mittelalters möglich war.

Natürlich ist es die «säkularisierte» Welt, die Gogarten schildert, und
erwartungsgemäß behandelt er dieses Problem auf die für ihn charakteristische

Weise. Er läßt hier zwei Argumentationen einander ergänzen.
Gogarten sieht einmal in der christlichen Verkündigung vom Verhältnis
zwischen Gott, Mensch und Welt die legitime Grundlage der Säkularisierung.
In der christlichen Verkündigung von Gott als dem Schöpfer ist der Mensch
in den Stand erhoben, den die Bibel Sohnschaft und Erbrecht nennt, d. h.

er ist restlos von der Welt und ihren Mächten gelöst, soll den göttlichen
Kosmos nicht ehren, sondern sich ihn als sein Erbteil unterwerfen, denn
in seine Hände ist er gegeben. Diese Haltung erwächst indessen aus dem
im Christentum verkündeten Verhältnis zwischen Gott und Mensch und
ist zugleich eine Funktion dieses Verhältnisses. Gott ist «die das Nicht-
seiende ins Sein rufende Macht», d. h. Gott setzt sich in Beziehung zum
Menschen durch das Wort, das den Menschen zum Sein erweckt, das Wort der
Schöpfung. Deshalb geht das Verhältnis des Glaubens zum Wort Gottes
der Welt und ihren Dingen vor und ist von ihnen unabhängig, gleichzeitig
aber macht eben dieses Wort den Menschen für seine Welt verantwortlich.

Zum anderen hebt Gogarten hervor, daß diese Einsicht, die bei Paulus
und Luther klar formuliert ist, im übrigen im Laufe der Geschichte ver-



Rezensionen 467

sandete. Da die Wissenschaft folglich in den letzten 400 Jahren gezwungen
war, ihr Recht der Kirche abzuringen, sind alle Worte und Arguinente in
die unmögliche Fragestellung : subjektiv-objektiv hineingetrieben worden.
Die Folgen waren verhängnisvoll, sowohl für die Theologie als für die
Kultur überhaupt. Die Theologie sieht sich der aussichtslosen Alternative
gegenübergestellt, entweder ihren Gehalt als puren Subjektivismus erklären

oder eine neue «objektive» Grundlage für ihre Aussagen finden zu
müssen, vielleicht etwa in den sogenannten objektiven Heilstatsachen. Die
Kultur ihrerseits ist einem unüberwindlichen Gefühl der Nichtigkeit und
Vergänglichkeit der Welt preisgegeben. Allem Fortschritt und aller
Machtvergrößerung zum Trotz zerfällt das Dasein des Menschen immer wieder
in Nichtigkeit, und hinter allem lauert die Angst.

Aus dieser Erkenntnis der Lage heraus faßt Gogarten es natürlich als
seine Aufgabe auf, zu zeigen, wie die unvermeidliche Auseinandersetzung
mit dem Subjektivismus nicht dadurch herbeigeführt werden kann, daß man
zu einer neuen Objektivität vorzustoßen versucht. Ein solcher Versuch
würde gegebenenfalls nicht über die Grenzen der unmöglichen Problemstellung

hinauskommen. Die Auseinandersetzung muß als eine Neubesinnung

auf das im Christentum verkündete, radikal andersgeartete Verhältnis
zwischen Gott, Mensch und Welt erfolgen.

In einer kurzen Besprechung ist jede Stellungnahme zu Gogartens
Argumentation zur Oberflächlichkeit verurteilt. Ich möchte mich daher darauf
beschränken, diese neue Arbeit des berühmten Theologen zu empfehlen. Wie
man sich auch immer zu Gogartens Ansichten stellen mag, so ist es jederzeit

Gewinn, sich mit dieser Instanz zu besprechen.

Aarhus. Johannes Sieh.

Johannes Körner, Eschatologie und Geschichte. Eine Untersuchung des

Begriffes des Eschatologischen in der Theologie Rudolf Bultmanns.
Theologische Forschung, 13. H.Reich Evang. Verl., Hamburg-Bergstedt 1957.

168 S. DM 10.—

Günther Backhaus, Kerygma und Mythos bei David Friedrich Strauß und
Rudolf Bultmann. Theologische Forschung, 12. H.Reich, Evang. Verlag,
Hamburg-Bergstedt 1957. 84 S. DM 6.—.

Das Problem der «Entmythologisierung» ist noch immer aktuell. Man
hat eben in Holland die Frage von ihrer Bedeutung als Preisaufgabe
bekanntgemacht. Die Reihe Theologische Forschung hat es in mehreren Bänden

behandelt, darunter den fünf Sammelbänden «Kerygma und Mythos».
Beide oben angeführten Arbeiten behandeln Rudolf Bultmanns Theologie
unter verschiedenen Gesichtspunkten.

Die Untersuchung Körners ist die Erweiterung und Bearbeitung seiner
im Sommer 1952 abgeschlossenen und bei der evangelisch-theologischen
Fakultät der Universität Bonn eingereichten Dissertation. Sie beabsichtigt,
Bultmanns Anschauung von ihrem zentralen Begriff des Eschatologischen
zu erschließen. — Im ersten Teil gibt Körner eine Übersicht über die Wandlung

des Urchristentums in bezug auf diesen Begriff. Der Prozeß der Wand-



468 Rezensionen

lung charakterisierte sich einerseits als Befreiung vom bloß Historischen,
anderseits als eine neue Geschichtlichkeit außerhalb der Zeitlinie. Der
Schluß- und Höhepunkt des Prozesses sei das vierte Evangelium, das auch
zum Transparent für Bultmanns eigene Anschauung gemacht wird. Man
könnte da an die Baursche Auffassung von der Geschichte des Christentums
als «der Selbstentfaltung und Selbstbewegung der christlichen Idee»
denken; als so etwas erscheint hier die Idee des Eschatologischen. — Im zweiten
Teil sucht der Verfasser den Begriff des Eschatologischen kritisch zu
erfassen. Er ist dabei weitgehend mit Bultmann einig und weist die
heilsgeschichtliche Betrachtung von Hegel und v. Hofmann bis Cullmann
energisch ab. Geschichte ist ja für Bultmann kein objektives sich realisierendes
Sein, kein zeitlicher Fortschritt. Es gibt auch nichts Übergeschichtliches
substantialer Art, das Transzendente ist «aus der substantialen Sphäre
herausgenommen». Die Geschichte ist immer Gegenwart und das Transzendente
immer Zukunft, beide aber gehören der Geschichtlichkeit an. Das zentrale
Problem wird so das Verhältnis der beiden Zeitlichkeiten der Gegenwart
und der Zukünftigkeit. Dies Problem führt in die Nähe von der lutherischen

Rechtfertigungslehre, indem Gegenwart und Zukunft zusammengedacht

werden, wie «iustus in spe» und «iustus in re». Im Begriff des
Eschatologischen sollen die Gegensätze in einer höheren Einheit aufgehoben
werden.

Ein Dilemma aber bleibt Bultmanns Verzichten auf jegliche konkrete
Anschauung des außerzeitlichen Daseins. Die Theologie Bultmanns wird
durch ihren konsequenten Existentialismus gewissermaßen eine Eschatologie

ohne Eschatologie, wie sein Jesusbuch einmal ein Jesusbuch ohne
Jesus war. Was traditionell eschatologisch genannt wurde, das wird von
ihm einfach herausgeschieden. Das wird auch von Körner angedeutet.

Die Arbeit von Backhaus wurde der evangelisch-theologischen Fakultät
der Universität Mainz als Dissertation eingereicht. Hier wendet sich der
Verfasser direkt dem Problem des Mythologischen zu, indem er David Friedrich

Strauß als Vorgänger Bultmanns herausstellt. Es gibt da mehrere
Übereinstimmungen in Problematik, historischer Methode und Terminologie,

aber beide sind doch voneinander grundsätzlich verschieden. Strauß
lebt in der platonisierenden und hegelianisierenden Tradition. Ihm ist der
Kern des Mythos Idee oder Begriff. Bultmanns Theologie ist antiidealistisch:

sein Anliegen ist die Offenbarung, das Kerygma. Die historische
Methode wird demnach aus der Theologie gebannt, der Mythosbegriff ist
streng genommen ein ganz anderer, was der Verfasser in die Formel bringt,
daß Bultmanns Mythosbegriff wesentlich formal, derjenige von Strauß
dagegen wesentlich material sind.

Man könnte das Problem mathematisch veranschaulichen. Strauß meint :

M I X m (Mythos ist mythologisierte Idee), Bultmann dagegen: K —

(das Kerygma ist entmythologisierter Mythos). Aber die zweite Formel
kann leicht zur Gleichheit mit der ersten verwandelt werden: M K X m,
so daß man fragen kann, ob nicht K I. Dann muß man nach dem Inhalt
des Kerygmas fragen und finden, wie energisch Bultmann dessen Ereignis-



Rezensionen 469

Charakter betont. Es bleibt dabei, daß Strauß von einem Mythos redet, den

er eliminieren muß. Bultmann dagegen interpretiert das Kerygma — vom
Mythologischen aus.

Backhaus bekennt sich also wie Körner zu Bultmann: «Das Problem
der mythologischen Redeweise kann nicht gegen, sondern nur mit Bultmann
gelöst werden.» So werfen beide Arbeiten Licht auf gewisse in Deutschland
wesentliche Fragen der theologischen Debatte.

Örebro, Schweden. Erik Esking.

Arthur Rieh, Christliche Existenz in der industriellen Welt. Zürich, Zwingli-
V'erlag, 1957. 184 S. Fr. 13.25.

Das Buch Arthur Richs ist ein neuer, kräftiger Zweig am Baum der
durch Kutter und Ragaz begründeten «religiös-sozialen Bewegung» in der
Schweiz. Nachdem es in den beiden letzten Jahrzehnten aus mannigfachen
Gründen um diese Bewegung recht still geworden war, ist es höchst
dankenswert, daß unsern schweizerischen Kirchen von einem ihrer verantwortlichen

theologischen Lehrer in einer so sachkundigen, gemeinverständlichen
und warmherzigen Art gezeigt wird, in welcher Weise in der heutigen
Situation Sozialismus und christlicher Glaube sich als gegenseitig befragt
zu betrachten haben. Durch die materielle Besserstellung des Arbeiters,
durch angemessenere Löhne, verkürzte Arbeitszeit und vermehrte Freizeit
ist die «soziale Frage» noch bei weitem nicht gelöst. In eindringender Analyse

zeigt Rieh, wie das, was er als das eigentliche «Kernproblem» der
«sozialen Frage» betrachtet, heute immer deutlicher in den Vordergrund
tritt. Es ist nicht mehr ein bloß materielles, sondern ein seelisches Problem.
Es besteht im Schwund der Arbeitsfreude beim Industriearbeiter. Derselbe
hört in seiner Arbeit auf, ein Mensch zu sein, und fühlt sich zur bloßen Nummer

degradiert. In völliger Entpersönlichung wird er zur bloßen
käuflichen Arbeitskraft entwertet und wie die Maschine als «Produktionsmittel»

in den Arbeitsprozeß eingesetzt. Die Arbeit selber verfällt durch
Zerlegung in immer kleinere Teilfunktionen einer totalen Rationalisierung
und Mechanisierung. Der Arbeitsvorgang wird so sehr vereinfacht, «daß er
auch von einem Gorilla bewältigt werden könnte» (S. 59). Das Ergebnis
wird der Kollektivismus und die Vermassung mit all ihren verhängnisvollen
Folgen sein. In ergreifender Weise haben diese Not des Industriearbeiters
eine Reihe von Dichtern zum Ausdruck gebracht, wie Rieh am Beispiel
Jeremias Gotthelfs, Georges Navels u. a. zeigt.

Wie soll die so gestellte «soziale Frage» nun aber beantwortet werden?
Sicher nicht durch reaktionären Antiindustrialismus. Andere Lösungsversuche

wie Freizeitgestaltung, Human Relation, Unbewußtmachung der
Arbeit u. dgl. führen am eigentlichen Kernproblem vorbei. Die Arbeit selber
muß vermenschlicht werden. Das ist nicht durch Aufhebung der Mechanisierung,

sondern der Verdinglichung des Arbeitsprozesses zu erreichen,
wodurch der Arbeiter Subjekt, statt bloßes Objekt im Arbeitsprozesse wird.
Daß die von Marx vorgeschlagene totale Verstaatlichung der Produktionsmittel

die Befreiung und Vermenschlichung des Arbeiters in der Industrie-



470 Rezensionen

arbeit nicht zu bewirken vermag, sondern die «Niedertracht» des Kapitalismus

noch auf ihre äußerste Spitze treibt, das hat das russische Experiment

hinlänglich bewiesen. Sehr interessant ist der Nachweis Richs, daß
der junge Marx diese Erkenntnis dadurch verdarb, daß er den «rohen
Kommunismus», obwohl er dessen Unmenschlichkeit sehr wohl erkannte, als
eine notwendige Vorstufe der totalen Befreiung des Menschen dialektisch
rechtfertigte. Der marxistische Sozialismus bekommt so den Charakter
einer politisch-säkularen Heilslehre, deren gefährliche Lüge darin besteht,
daß das gute Endziel nicht dem Bösen zum Trotz, sondern gerade über
das Böse erreicht werden soll. Es gibt aber keine Selbsterlösung des
Menschen, am wenigsten eine durch das Böse. Das Heil ist uns in Christus
gegeben. Zu ihm wird aber den Arbeiter nur eine Kirche zu rufen
vermögen, die ihn in seiner Not versteht und ihn in seinem Kampf um die
Vermenschlichung seiner Arbeit unterstützt.

Richs Buch ist ein höchst begrüßenswerter Schritt auf dem Wege einer
Verständigung zwischen der evangelischen Kirche und dem Sozialismus.
Er erfordert aber auf beiden Seiten eine aufrichtige Bereitschaft, in der
heutigen Situation neu aufeinander zu hören und den Fragen standzuhalten,

die sich hinüber und herüber stellen. Möchte dem Buch der
verdiente Erfolg beschieden sein.

Bern. Albert Schädelin.

Eckart Schletli, Der profane Weltchrist. München, Kaiser-Verlag, 1957. 172 S.

DM 9.—.

Diese Schrift gehört in die Reihe der in den letzten Jahren immer
häufiger erscheinenden Veröffentlichungen, die das Problem einer evangelischen

Sozialethik in unserer durch Industrie, Kollektivierung und
Entmenschlichung des Menschen geprägten Zeit zum Gegenstand haben. Sie
hat sich in ihrem Untertitel das Ziel eines «Neubaus der Lebensform für
den Industriemenschen» gestellt und ist R. Bultmann und D. Bonhoeffer
gewidmet. Obwohl der Verfasser Soziologe und nicht Theologe ist,
überrascht eine erstaunlich tiefe Durchdringung der theologischen Fragen.

Davon ausgehend, daß eine Lösung unserer Sozialprobleme ohne die
Theologie nicht möglich ist, versucht Schleth aufzuzeigen, wie Theologie,
Soziologie und Sozialpolitik zusammengehen müssen, um zu der dringend
benötigten neuen Sozialgestalt zu gelangen. Er gibt einen geschichtlichen
Abriß der Wege und Irrwege der Kirche zur Lösung der sozialen Frage
von der Aufklärung über G. Werner, Wichern, die Christlich-Sozialen bis
hin zu den Liberalen unter A. v. Harnack, M. Rade und F. Naumann. Die
entscheidende Wendung sieht der Verfasser in der mit Troeltsch beginnenden

Neubesinnung der Theologie, die sich bei Barth, Bultmann und Gogar-
ten entfaltet. Indem die «Existentialtheologie» und der religionsphilosophische

Ansatz J. Cullbergs die Wichtigkeit der Ich-Du-Beziehung aufweisen,
ergebe sich die Möglichkeit, die soziale Frage von innen und unten (statt
wie bisher von außen und oben) zu lösen (S. 118). Von hier aus könne es
zu einer Begegnung von Kirche und Welt kommen, indem sich die Kirche



Rezensionen 471

als «eschatologisches Phänomen» dort ereignet, wo Christen vorbehaltlos
die profane Welt ernst nehmen. So könne die unheilvolle Zerspaltung des

modernen Industriemenschen in die Bereiche von Ehe, Gesellschaft, Arbeit
und Kirche überwunden werden und der zerrissene Industriemensch von
heute als profaner Weltchrist seine verlorene Einheit im Glauben an das

Du des andern Menschen, hinter dem Christus als die Tat Gottes steht,
wiederfinden (S. 127). Zum Schluß seiner Abhandlung weist Schleth auf die
verheißungsvollen Anfänge neuer Wege in der Kirche, wie sie sich in
den verschiedenen Sozialämtern, Sozialakademien, in der Arbeit der
Kirchentage und in der Oekumene zeigen.

Herford, Westfalen. Dieter Best.

Götz Harbsmeier, Daß wir die Predigt und sein Wort nicht verachten. Eine
Aufsatzsammlung zur Theologie und Gestalt des Gottesdienstes. München,
Chr. Kaiser-Verlag, 1958. 181 S. DM 9.—.

Die Aufsätze von Harbsmeier, die hier zu einem Buch gesammelt sind,
wurden zwischen den Jahren 1949 und 1955 in verschiedenen Publikationen,
hauptsächlich in «Theologische Rundschau», veröffentlicht. Sie behandeln
nicht nur die Predigt, sondern die ganze Theologie des Gottesdienstes. Die
polemische Spitze ist abwechselnd gegen zwei Gegner gerichtet, gegen die

antiliturgischen Schwärmer und gegen die sogenannte «Erneuerung» des
Gottesdienstes durch die modernen liturgischen Bestrebungen. Der
letztgenannte Gegner ist heute der stärkste und bekommt mit Recht die heftigsten

Salven, das Feuer gegen ihn dauert auch viel länger: die Schwärmer
werden nur dann und wann, wenn Harbsmeier müde ist, von einem Schuß

getroffen.
Zuerst kommt eine grundsätzliche Darstellung. Das Kultische ist «ein

menschliches Tun», der christliche Gottesdienst ist «das Ende des
Kultischen» (S. 12). Die römisch-katholische Kirche sieht dagegen das Kultische
nicht als ein Stück Welt, das vergänglich ist, sondern als «ein Stück objektiver,

institutioneller Heiligkeit» (S. 15). Hier wäre ein Vergleich mit den
«Werken» überhaupt sehr instruktiv. Der evangelische Gottesdienst hat
eschatologischen Charakter. So wie Christus in der Welt starb und dort
sich opferte, so verschwindet für den Glauben der Unterschied zwischen
dem kultischen und dem profanen Bezirk (S. 28). Vom Wort allein muß
der Gottesdienst verstanden werden. Andererseits darf die Predigt nicht
«zum alleinigen Gestaltungsprinzip» gemacht werden (S. 66). Hier tritt das
Sakrament ein und richtet sich besonders an den Einzelnen. «Gibt es einen
unkultischen Gebrauch der Sakramente?» Dies ist gewissermaßen die
Hauptfrage des ganzen Buches. Es ist deutlich, daß Harbsmeier auf diese
Hauptfrage mit Ja antwortet (S. 67 f.). Der Leser möchte doch gern wissen,
wie «der unkultische Gebrauch» aussieht. Man steht hier wartend — wie
man vor der «nicht-religiösen Interpretation» bei Dietrich Bonhoeffer stand.

Nach der grundsätzlichen Darstellung werden die Kanonen auf ihre
Ziele eingestellt: K. F. Müller, W. Hahn, J. Pieper, J. Pascher, A. Asmussen.
Es gibt nur einen Liturgiker, der positiv beurteilt wird, und dieser be-



472 Rezensionen

schreibt Martin Luther nur rein historisch, nämlich Vilmos Vajta, dessen
Buch «Die Theologie des Gottesdienstes bei Luther» (Doktorarbeit in Lund
1952) schon zwei Auflagen in deutscher Sprache erlebt hat und jetzt (1958)
in englischer Sprache erscheint. Viele sehr wesentliche Dinge in Vajtas
Buch werden von Harbsmeier klar gesehen. Aber die realen Differenzen
zwischen ihm und Vajta werden m. E. verkleinert und verwischt (z. B.
S. 117 f.). Wenn es wahr ist, daß Müller nicht Karl Barth in die liturgische

Bewegung einzuspannen vermag (S. 75), so ist es auch wahr, daß Vajta
nicht in Harbsmeiers Kritik des Kultus eingespannt werden kann.

Lund. Gustaf Wingren.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau.

Schweiz. The Ecumenical Review 11, 1 (1958) : Th. F. Torrance, What
is the Church (6—21) ; R. M. Fagley, The Population Problem and Family
Planning (22—35) ; N. H. See, The Theological Basis of Religious Liberty
(36—42) ; P. D. Devanandan, The Renascence of Hinduism in India (52—65).
Evangelisches Missions-Magazin 102, 3 (1958) : W. Bieder, Das dreifache
Werk des Heiligen Geistes und die Mission heute (102—117) ; E. Schick,
Über die Begegnung zwischen Zen-Buddhismus und Christentum (117—128).
Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 5,3 (1958) : J. Vonderach,
Bischof J. M. Sailer und die Aufklärung, I (257—273) ; B. Willems, Der
sakramentale Kirchenbegriff (274—296) ; M.-S. Morard, Mühsames Ringen
um das Problem der Universalien (297—317) ; N. Wicke, Philipp der Kanzler

und die Pariser Bischofswahl von 1127/1228 (318—327). Internationale
Kirchliche Zeitschrift 48, 3 (1958) : B. Spuler, Die orthodoxen Kirchen,
XXXVIII (129—156) ; E. Hammerschmidt, Die anglikanischen Auffassungen

von der Kirche und dem Amt und ihr Verhältnis zu den Altkatholischen,
II (157—176). Judaica 14, 3 (1958): H.Bergmann, Welche Bedeutung hat
Israel im Heilsplan Gottes? (129—146). Kirchenblatt für die reformierte
Schweiz 114, 20 (1958): W. Bieder, Bedrängnis und Hoffnung der Gemeinde
(306—308). 21: E. Mettler, Christliche Staatslehre (322—326). 22: G. Wieser,

Ergebnis eines Abendmahlsgesprächs (338—340). Reformatio 7, 9

(1958) : P. Vogelsanger, Christlicher Atomstreik? Antwort an II.
Gollwitzer, I (503—520) ; H. Großmann, Weltstaat und Gottesstaat bei
Augustin (521—536). 10: Vogelsanger, Christlicher Atomstreik, II (596—608)-
Revue de théologie et de philosophie 8, 3 (1958) : F. J. Leenhardt, Pour une
orthodoxie libérale (161—187) ; G. Widmer, Synthèse chrétienne et
exigence critique. La philosophie de la religion selon Henry Duméry (203
bis 217). Schweizerische theologische Umschau 28, 5 (1958): E.Luder, Gott
und Welt nach dem Prediger Salomo (105—114) ; M. U. Balsiger, Kirche
und Gegenwartsmusik (117—124). Schweizerische Zeitschrift für Geschichte


	Rezensionen

