Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 14 (1958)
Heft: 6
Rubrik: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen.

W. F. Albright, From the Stone Age to Christianity. Monotheism and the
Historical Process. 2nd ed., with a new introduction. New York, Double-
day & Company, 1957. 432 S. $1.45.

Das beriithmte Werk, in dieser Zeitschrift schon von W. Baumgartner
eingehend gewiirdigt (Jg. 4, 1948, S. 347—353), erscheint hier in einer iiber-
aus wohlfeilen Neuausgabe. Der Text ist derjenige der 2. Auflage (1946);
eine neue Kinleitung verarbeitet auf 23 Seiten das in den letzten Jahren
bekanntgewordene unermefliche Material.

W. F. Albright, Die Religion Israels im Lichte der archdologischen Ausgrabun-
gen. Ubers. von Fr. Cornelius. Miinchen & Basel, Ernst Reinhardt, 1956.
269 S., 12 Tafeln. Fr. 16.—.

Diese deutsche Ausgabe des zweiten systematischen Werkes Albrights
— in einer klaren und lesbaren Bearbeitung — darf als notwendig und
verdienstlich bezeichnet werden, und es ist ihr weiteste Verbreitung zu
wiinschen. Der Verfasser behandelt hier (nach einleitenden Bemerkungen
iiber die archiologische Forschung) in 3 Kapiteln die kanaaniische, friih-
israelitische und nachdavidische Religion. Das Buch ist in Text und An-
merkungen auf den Stand von 1955/6 gebracht und wird nach Albrights
eigener Vermutung fiir wissenschaftliche Zwecke die englische Ausgabe
ersetzen.

Lausanne. Carl A. Keller.

Th. C. Vriezen, Theologie des Alten Testaments in Grundziigen. Wageningen,
Veenman & Zonen, Neukirchen, Erziehungsverein, 1957. 343 S. F1. 18,25,
geb. F1. 21,50.

Auf diese Theologie, deren hollindische Ausgabe in dieser Zeitschrift
Jg. 13 (1957), S.1371.,, von Arvid S. Kapelrud besprochen wurde, sei nach-
driicklich hingewiesen. Sie steht vielleicht in Gefahr, durch die neue Aus-
gabe der Kichrodtschen Theologie und durch die Arbeit von Rads in den
Schatten gedringt zu werden. Zu Unrecht; denn vor allem in der knappen
und doch erstaunlich vielseitigen Darstellung Gottes, des Menschen und
der Beziehungen zwischen beiden vermag sie sehr viel zu bieten und fiillt
den Platz aus, den von Rad leer lalt.

Lausanne. Carl A. Keller.

Georg Fohrer, Elia. = Abhandlungen zur Theologie des Alten und Neuen
Testaments, 31. Ziirich, Zwingli-Verlag, 1957. 96 S. Fr. 12.45.

Diese Arbeit besitzt manches Wertvolle: Auf S.5—30 einen ziemlich
eingehenden Kommentar zu den Elia-Erzihlungen (unter Ausschlull von
2. Kén. 2), auf S.65—77 eine aufschlufireiche Analyse des zeitgeschicht-
lichen Hintergrundes dieser Geschichten und schliefilich auf S. 85 ff. eine
Deutung Elias als Glied in der Reihe der «groflensy Propheten. Auch sonst



452 Rezensionen

ist die Arbeit anregend — ein wichtiger Beitrag zur Forschung. Allerdings
lassen sich sehr schwerwiegende Bedenken nicht einfach unterdriicken. Den
Versuch etwa, die Elia-Uberlieferung als von der Mosetradition inspiriert
zu erweisen (S.481f.), wird man kaum als gegliickt betrachten. Die ange-
fithrten «Parallelen» zeigen entweder nichts spezifisch «Mosaisches» oder
setzen ganz einfach voraus, dal Klias Wanderung an den Horeb nicht
historisch ist. Gar nicht zu iiberzeugen vermag ferner der Versuch des
3. Kapitels (S.52—65), «Legendarisches und Geschichtlichesy zu trennen.
‘Was soll man zum Beispiel sagen, wenn das Handeln Isebels in der Naboth-
geschichte als ungeschichtlich ausgeschieden wird mit der Begriindung, die
Koénigin habe doch unmoglich um die obwaltenden religiésen und recht-
lichen Briuche wissen konnen (S.55f.)? Auch ist es einfach nicht wahr,
daB «viele Elia-Anekdotens (es gibt deren mnach S.42 tberhaupt nur 6)
¢seine Gestalt ins Ubermenschliche steigerns (S.53); vielmehr gilt, was
Fohrer sogleich bemerkt, dall Klia nur der Mittler einer ganz andern
Macht ist. Charakteristisch ist schliefilich die Argumentation hinsichtlich
der Theophanie am Horeb (S.60). Zunichst stellt der Verfasser fest, ihre
Geschichtlichkeit lasse sich «schwerlich beurteilens. Dabei bleibt er aber
nicht stehen; vielmehr weill er diese Erziihlung geschichtlich sehr wohl
zu beurteilen. Es sei ndmlich mdéglich, ein «inneres Erleben Elias anzu-
nehmeny, «<nur hat es sich wie alle Theophanien und Visionen nicht in der
duleren Wirklichkeit abgespielts. Welch fundamentale Rolle dann diese
¢geschichtlich schwerlich zu beurteilende» Erzihlung als <«Einkleidung
grundlegender theologischer Krkenntnisses (S.89) spielt, kann nur er-
staunen. Ganz logisch scheint jedentfalls dieser Ubergang von der Skepsis
zu einer kritisch gereinigten Sicherheit nicht.

Ich mochte lieber dabei bleiben, daf} fiir eine atheistische (das histo-
rische Handeln Jahves a priori eliminierende, mit Theophanien nicht rech-
nende) Geschichtsschreibung die meisten Elia-Iirzdhlungen nicht zu be-
urteilen sind. Daneben aber kann ich mir eine andere Forschung denken,
die auch das persionliche Kingreifen Jahves zu verstehen sucht. Dieser
Geschichtsforschung wird dann wohl der historische Klia zu Gesicht kom-
men: Kein kithner theologischer Denker, sondern das schlichte Werkzeug
Jahves.

Lausanne. Carl A. Keller.

Arvid S. Kapelrud, Central Ideas in Amos. = Skrifter udg. av Det Norske
Videnskaps-Akademi. II. Hist. Filos. K1. 1956. 4. Oslo, H. Aschehoug, 1956.
86 S. N.Kr.8.—.

Kapelrud legt eine iiberraschende Deutung des Propheten von Thekoa
vor: Amos war weder ein einfacher Hirte und «Sykomorenritzers, noch
stammte er aus den Kreisen der Kultpropheten; vielmehr gehirte er zu
den oberen Schichten der judidischen Gesellschaft («noged» bezeichnet den
Verwalter der grofien Tempel-Herden) und war ein hochgebildeter Mann.
Kultische Tradition und Dichtung beherrschte er véllig und wulte sie frei
zu verwenden. Das «ekstatische» Element wird praktisch ausgeschieden, das
unmittelbare «Berufungserleben» auf ein kaum falbares Minimum redu-



Rezensionen 453

ziert. Dafiir tritt die denkerische und stilistische Gestaltung der Predigt
in den Vordergrund. Der «Universalismusy des Amos ist ein bewulit neu-
gefaliter alt-kanaaniischer Itl-Glaube, und auch die ethischen Folgerungen
stiitzen sich auf alte Uberlieferungen. Ganz neu ist an Amos, dall er die
Gnade Gottes viollig vom moralischen Verhalten der Menschen abhiingig
macht.

Der Verfasser hat sein Amos-Verstindnis konsequent und umsichtig
durchgefithrt, und seine Arbeit ist reich an beherzigenswerten Hinweisen.
Sie ist mindestens ebenso iiberzeugend wie das in der neueren Literatur so
beliebte idyllische Bild vom einfachen Landmann aus dem Siiden. Alles
hiangt selbstverstindlich ab von der Bedeutung von «noged»; denn der Stil
allein geniigt kaum zur sicheren Entscheidung iiber die soziale Herkunft
des Propheten. Bedenken richten sich nur gegen die Unterbewertung des
direkten Gotteserlebens. Man wird bei Amos (cf. 3, 3—8; 7, 14 f.; die Visio-
nen) wie bei den meisten Propheten mit der wirksamen Gegenwart einer
personlichen aullermenschlichen Macht rechnen diirfen, deren persdnliches
Wollen weitgehend die Verkiindigung des Propheten bestimmt hat (ohne
natiirlich das menschliche Element véllig zu unterdriicken). In dieser Hin-
sicht scheinen mir die Arbeiten etwa Mowinckels, aber auch Seierstads, der
wirklichen Genesis der prophetischen Literatur niherzukommen. Gerade
wenn man «Central Ideas in Amos» studieren will, geniigen ein paar An-
deutungen (S.16 und 42) nicht.

Lausanne. Carl A. Keller.

A. S. van der Woude, Die messianischen Vorstellungen der Gemeinde von
Qumran. = Studia Semitica Neerlandica, 3. Assen, van Gorcum, 1957. 276 S.
Fl. 17.50.

Diese wichtige und sorgtfiiltige Untersuchung zerfillt in 3 Kapitel. —
Das erste, umfangreichste, unterzieht alle wirklich oder angeblich messia-
nischen Stellen aus den Qumrantexten einer griindlichen Iixegese. Diese
ergibt, dall zwei «L.ehrer der Gerechtigkeity zu unterscheiden sind: ein
historischer und ein eschatologischer. Der erste war zwar nicht der Griin-
der der Gemeinschaft, spielte aber in ihrer Geschichte als Thora-Deuter und
als der nach 1 QS 9, 11 erwartete «Prophet» eine entscheidende Rolle. Der
zweite, eschatologische, «l.ehrer der Gerechtigkeit» ist identisch mit dem
«Messias von Aaron», d.h. dem eschatologischen Hohenpriester, der aufler-
dem mit dem wiederkehrenden Elia zusammenfillt. Unter diesem priester-
lichen Messias steht der konigliche «Messias von Israel», auch «Messias der
Gerechtigkeity, «['iirst der Gemeinde», «Spro} von David», vielleicht auch
nur «Messiasy genannt. — Das zweite Kapitel untersucht die ganz entspre-
chenden Vorstellungen der «Testamente der 12 Patriarchen», einer aus den
Qumran-Kreisen stammenden, von Christen gekiirzten und {iberarbeiteten
Schrift. — Das Schlulikapitel wagt eine grofartige historische Synthese:
Nach 153 als gesetzestreuer Fliigel der Sadduzier entstanden, hat sich die
Gruppe der Essener um 130 unter Ifiihrung des historischen «Lehrers der
Gerechtigkeit» in die «Wiiste» zuriickgezogen und das Kloster von Qumran
gegriindet. Thre messianischen Erwartungen erkliren sich einerseits aus



454 Rezensionen

den Vorstellungen des nachexilischen Judentums, andererseits als Reaktion
gegen das nicht-sadokidische, verweltlichte Priester-Konigtum der Hasmo-
nier.

Auch wenn man der Sicherheit, mit welcher hier Personen identifiziert
und Daten festgelegt werden, eher skeptisch gegeniibersteht, und auch wenn
man bedauert, dall der Vorschlag Gasters, im «Lehrer der Gerechtigkeit»
in erster Linie ein Amf zu sehen (The Dead Sea Scriptures, 1956, S.5), un-
bemerkt geblieben ist, wird man das klar und folgerichtig geschriebene
Buch als weithin abschlieflende Darstellung der Lehre von den beiden Mes-
sias begriifien.

Lausanne. Carl A. Keller.

Bruce M. Metzger, An Iniroduction to the Apocrypha. New York, Oxford
University Press, 1957. XII + 274 S. $4.—.

AnléBlich der neuen amerikanischen Bibeliibersetzung, the Revised
Standard Version Including the Apocrypha, hat Prof. B. M. Metzger in
Princeton die oben erwidhnte Ubersicht der alttestamentlichen Apokryphen
veroffentlicht. Es ist sehr zu wiinschen, dall die leider so allgemeine Un-
kenntnis dieser wichtigen Schriften durch seine aufschlufireiche und an-
regende Darstellung in weiten Kreisen behoben werde.

Der Verfasser hat das Hauptgewicht auf die Nachwirkung der Apo-
kryphen auf Kirche und Kultur gelegt — ein sehr dankbares Thema, zu
dessen Studium er viele interessante und amiisante Einzelheiten aus der
européischen und amerikanischen Geschichte herbeizieht.

Ein paar Desiderata fiir eine Neuauflage mogen gemeldet werden. Der
Umfang des Begriffs «Apokryphen» ist zwar schwankend, kénnte aber auf
S.5 1. klarer definiert werden. Man muf} sich den Seiten 9 und 176 zuwen-
den, um die grundlegende Beziehung der Apokryphen auf die Septuaginta-
tradition zu entdecken. In der Einleitung oder in einem Appendix wire
auch eine ausfithrlichere Erwihnung der sog. Pseudepigraphen erwiin-
schenswert. Von den Henochsbiichern usw. mufl man doch etwas wissen,
wenn man die Apokryphen verstehen will. Dagegen haben die sog. neutesta-
mentlichen Apokryphen, die hier in einem Appendix behandelt werden, mit
den alttestamentlichen nur den diskutablen Namen gemeinsam und sollten
lieber ausbleiben.

Basel. Bo Reicke.

Philon d’Alexandrie, La migration d’Abraham. Introduction, texte critique,
traduction et notes, par René Cadiou. = Sources chrétiennes, Série annexe,
47. Paris, Editions du Cerf, 1957. 91 pp. (pp. 24-88 doubles). 600 fr.

Dans la série annexe des Sources chrétiennes, I'auteur nous offre une
utile édition de cet important traité de Philon. Une bréve introduction
replace le De migratione dans le cadre de I'cuvre du philosophe alexandrin.
Le texte grec est accompagné d'un riche apparat ou sont rejetées, avec les
variantes des manuscrits, les corrections de Mangey, Cohn, Wendland et Col-
son. L’auteur n’a pas hésité a adopter plus d'une fois les lecons du manuserit



Rezensionen 455

A (Monacensis gr.459) trop négligé. La traduction est fidéle et élégante.

Les notes eussent gagné a étre plus abondantes. Quelques fautes d’impres-

sion dans les mots hébreux cités en note ont échappé & la correction.
Strasbourg. Marc Philonenko.

Herbert Braun, Spdtjiidisch-hdretischer und friihchristlicher Radikalismus.
Jesus von Nazareth und die essenische Qumransekte. 1. Das Spdtjudentum.
2. Die Synoptiker. = Beitridge zur historischen Theologie. 24, 1—2. Tiibin-
gen, J. C. B. Mohr, 1957. VII + 163 und V + 154 S. Brosch. DM 36.—.

Wie Titel und Untertitel besagen, stellt sich das Buch in die Reihe
der Untersuchungen zum Verhiltnis zwischen Jesushewegung und Qumran-
sekte, und man wird getrost dem Beitrag von Braun einen hervorragenden
Platz in der Literatur zu diesem Thema versprechen diirfen. Dazu berech-
tigen ihn die Wahl des Gegenstandes, der Synopse, die festgefiigte und
iibersichtliche Disposition, die sorgfidltige und besonnene Untersuchung des
Materials, die vielen Worterklirungen und Stellenbelege, die in manchen
Fillen einer Konkordanz nahekommen, und die iiberaus reichen Kinzelnach-
weise der Ubereinstimmungen und Unterschiede, die im Nachwort kurz und
klar zusammengefafit werden. In der Beurteilung der synoptischen Tradi-
tion steht der Verfasser im groflen und ganzen auf dem kritischen Stand-
punkt Bultmanns; aber das Buch wird auch dem, der sich nicht einer so
kritischen Einstellung anschliefen kann, unentbehrlich sein.

In 5 véllig gleichartig eingeteilten Kapiteln werden im Band1 Abot
I—1IV, das Manual of Discipline (gibt es dafiir keinen deutschen Namen?
— die Abkiirzung Man hitte sowieso benutzt werden konnen), der Habakuk-
midrasch, die Essenertexte und die Damaskusschrift auf folgende Themen
hin untersucht: I. Der Toragehorsam grundsitzlich. II. Die einzelnen
parinetischen Inhalte. III. Mensch und Gott. Dabei soll das erste Kapite!l
an der Hand von Abot I—IV verstéindlicherweise den Hintergrund im offi-
ziellen Spitjudentum hergeben. Man mag bedauern, dall von den eigent-
lichen Sektenschriften nur der Habakukmidrasch und die Sektenrolle ver-
wertet sind (die Begriindung des Verfassers vom «Stande unserer Text-
kenntnis von 1951» aus kommt ziemlich diirftig vor), wird aber kaum
leugnen konnen, dafl die Hinzunahme der iibrigen Schriften das Ergebnis
schwerlich gedndert hitte.

Das uns in Abot I—IV entgegentretende offizielle Spdtjudentum ist
dem Radikalismus grundsiitzlich abhold. Der Mensch ist zwar als «das von
Gott in schlechthinnige Pflicht genommene Geschopf» verstanden, dieser
«Ansatzy wird aber nicht konsequent durchgefiihrt, und das Geschopf wird
mittels des Vergeltungsgedankens «so gut wie autarky, die Ethik <«eine
Ethik der Mediokritdteny. Auf solcher Folie heben sich die Eigentiimlich-
keiten der Qumransekte zum groflen Teil stark heraus, wobei jedoch die
verschiedenen Betonungen der Dokumente oder Referate (Philo und Jose-
phus) auch zur Sprache kommen; chronologisch glaubt Braun wie oben
erwihnt aufstellen zu miissen: zwischen die sehr ergiebige Sektenrolle und
die ebenfalls aufschlulireiche Damaskusschrift schieben sich der Habakuk-
midrasch und die Essenerberichte ein; ersterer ist wegen seiner Gattung



456 Rezensionen

als Kommentar in mancher Hinsicht mit Vorsicht zu benutzen und trigt fiir
die zu erérternden Themen nicht viel aus; in letzteren werden die urspriing-
lichen Begriffe vielfach verzeichnet (z.B.: statt Besitzlosigkeit heillt es
Bediirfnislosigkeit, an Stelle der Mirtyrerethik tritt eine philosophisch an-
nehmbare Mirtyrerhaltung). Trotzdem treten die Charakteristika deutlich
hervor: iiberall Torastudium und Verschirfung (wenn auch sehr verschie-
dener Art) der Forderungen des Gesetzes gegeniiber den Abot, im Ver-
gleich mit denen denn auch der Vergeltungsgedanke in seiner Handgreif-
lichkeit zuriicktritt; die Forderung der Besitzlosigkeit, die Bereitschaft
zum Martyrium, die briiderliche (Nichsten-) Liebe, die rigorosen Bestim-
mungen iiber Geschlechtsverkehr und Ehe (bzw. Ehelosigkeit) und die
Radikalitét, mit der der Mensch (auch das Mitglied der Sekte) als Siinder
angesprochen wird, gehen iiber Abot weit hinaus. Sehr iiberzeugend wird
im 5. Kap. dargestellt, inwiefern die Damaskusschrift in mancherlei Hin-
sicht im Vergleich mit Abot eine Radikalisierung, im Vergleich mit Man
und Hab eine Entspannung bedeutet; aber gerade an diesem Punkte werden
sich die Ausfithrungen des Verfassers eine Nachpriifung gefallen lassen
miissen, wenn einmal die Fragmente aus den Hhlen IV, V und VI in einer
Ausgabe zuginglich gemacht werden; vielleicht wird man dann doch gegen-
itber Braun (I, S.91 Anm.5) mit Ginzberg, Hvidberg u. a. an der griéleren
Urspriinglichkeit von Rezension A der Dam festhalten diirfen. — Die
Qumransekte will die Tora verschiirfen, von Aufhebung auch nur eines
einzelnen Gebotes ist nicht die Rede; die Verschiirfung gibt sich im Gegen-
teil als die rechte Beobachtung des Gesetzes.

Band 2 behandelt nach denselben Gesichtspunkten die synoptische Tra-
dition. Nach der kritischen Grundeinstellung des Verfassers muf} iiberall
zwischen primérer und sekundidrer Uberlieferung geschieden werden. —
Die allgemeine Haltung dem Gesetz gegeniiber ist in der Sekte und bei
Jesus samt seiner Bewegung zuniichst die gleiche: auch hier finden wir die
Verschirfung des Gesetzes auf dem Hintergrunde des eschatologischen Heils
(weshalb denn auch die Antithesen als Zeugen eines Messiasanspruchs nicht
benutzt werden diirfen). Sehr wichtig ist nun dem Verfasser die «<Ungrund-
sitzlichkeity Jesu (II S.7—14): nur von Fall zu Fall verschirft Jesus die
Tora; wenn er sich iiberhaupt ein fiir allemal zur Tora dullert, dann in
entschieden positivem Sinn. Die Grundsiitzlichkeit von Mt. 5, 17—19 (20)
ist daher auf die Gemeinde zuriickzufithren und erinnert an die Qumran-
sekte, ist aber insofern berechtigt, als Jesus, ohne es hewullit auszusprechen,
bei aller Beobachtung und Verschirfung der Tora sie tatsichlich doch in
ganz anderem Mafe sprengt, als die Sekte es tut. Dieser Gesichtspunkt der
«Ungrundsitzlichkeity wird auch (im 2. Kap.) auf die einzelnen paréineti-
schen Inhalte angelegt, und zwar m. E. mit Recht; sie diirfte in der Tat
charakteristisch sein (etwa auch fiir das Verhalten Jesu den Heiden gegen-
iiber). Auch in der Feststellung, dafll Jesus durch Fehlen der Esoterik
von der Sekte geschieden ist, und dall erst die spitere Tradition eine
Esoterik der Jesusbewegung behauptet, wird man dem Verfasser bei-
pflichten konnen (II S.23). Indes scheint mir Braun in gewissem Male
seinen eigenen Prinzipien zu widersprechen mit der Behauptung, in der



Rezensionen 457

Verkiindigung Jesu sei «Toragehorsam — fiir das Heil gefdhrlich, — — —
weil der Toragehorsam gerade das Mittel sein kann, das der Mensch anwen-
det, um Gottes nicht zu bediirfen» (I S. 34); damit ist die «<Ungrundsitzlich-
keit> gerade nicht behauptet, sondern in eine prinzipielle, fast paulinische
Auffassung des Verhiltnisses zum Gesetz umgebogen; gewahrt sind da-
gegen zugleich die Ungrundsitzlichkeit und die Radikalitit der Forderung
mit dem Nachweis (II S.37{.), dall in der Begegnung mit Jesus — und
nicht in einer vorgetragenen Lehre — das Angewiesensein des Menschen
auf Gott und seine Zuwendung zum Menschen, auch und gerade zum am
ha-ares, Ereignis werden.

Das Ergebnis der Untersuchungen ist, dal Ahnlichkeiten und Beriih-
rungen nicht geleugnet werden konnen. Die Unterschiede sind aber nicht
unerheblich und kommen vor allem auch im Schrifttum der beiden Bewe-
gungen deutlich zum Vorschein.

Trotz dieser Feststellung im Nachwort (IT S.135-36) fragt man sich
nach beendeter Lektiire, ob ein grundsitzlicher Unterschied im Radikalis-
mus dabei herauskommt. Ein Aulenstehender, sagen wir: ein unbefangener
jidischer Forscher, konnte mit Recht urteilen: Es sind eben zwei verschie-
dene Schulen der gleichen Observanz; die Unterschiede innerhalb der Sek-
tenschriften (von Sektenschriften — rabbinischer Literatur ganz zu schwei-
gen) sind doch in manchen Einzelheiten viel erheblicher; und wer verbiirgt
die Bedeutsamkeit einer etwaigen, aus beiden Gruppen von Schriften erst
zu erhebenden Grundhaltung? Gewill kann man die Jesushewegung als
Radikalismus beurteilen und werten. Der Gesichtspunkt ist berechtigt. Ob
er es aber auch als alleiniger oder als einziger aus dem gesamten evangeli-
schen Stoff gewiihlter Gesichtspunkt ist, das scheint mir immer noch eine
Frage nicht nur der persénlichen Stellungnahme, sondern auch der histori-
schen Methodik zu sein, deren Problematik Braun selbst in seinen Bemer-
kungen zum verschiedenartigen Schrifttum wenigstens angedeutet hat.

Kopenhagen. Bent Noack.

Léonce de Grandmaison, S.J., La personne de Jésus et ses témoins. Paris,
Beauchesne et ses fils, 1957, 262 S.

Das vor dreillig Jahren erstmals erschienene Jesusbuch von P. Grand-
maison kann heutigen Anspriichen an eine historische Arbeit nicht ge-
niigen, aber es behilt seinen besondern Reiz, der in der schonen, gepflegten
Sprache liegt und in der fithlbaren Ehrfurcht, mit der P. Grandmaison die
Geschichte des Gottmenschen und seiner ersten Zeugen nachzuzeichnen
versucht. Sein Anliegen ist, die alles Nurmenschliche iiberragende Grilie
dessen herauszuheben, der Vollmacht beanspruchte, Siinden zu vergeben,
die Menschenherzen zu durchschauen und die Menschheit zu erlosen.

Ohne Schaden hitte P.Daniélou, der ein ldngeres Vorwort beige-
steuert hat, bei der Neuausgabe den vom engherzig rémischen Standpunkt
aus geschriebenen Abschnitt iiber «Témoins de Jésus Christ dans I'His-
toire» weglassen diirfen, vor allem im Blick auf die schiefen Urteile iiber
Luther und das protestantische Jesus-Verstédndnis.

Rheineck, Kt. St. Gallen. Mathias Rissi.



458 Rezensionen

Vincent Taylor, The Person of Christ in New Testament Teaching. London,
Macmillan & Co., 1958. 321 pp. 21s.

This work is the concluding volume of a broad investigation of the
subject contained in the title. Two earlier volumes—The Names of Jesus
(1953) and The Life and Ministry of Jesus (1954)—form the background for
the convictions here expressed. An interesting combination of methods—the
exegetical and the theological—is undertaken. The first half of the book
is an exegetical consideration of the relevant Christological passages in
the various groups of New Testament writings. The second half is a theo-
logical study of the implications suggested by the exegesis. The intention
of this dual approach is to take advantage of each, while at the same
time avoiding the limitations of either taken alone.

Prine. Taylor parts company with much recent study of the Gospels at
several points. He believes that in spite of the fragmentary character of
the records, it is possible to work our way to a fairly accurate under-
standing of the general features of the career of the historic Jesus. Further-
more, he endeavors to work his way into the self-consciousness of Jesus,
trying to trace through hints in the Gospel story how Jesus arrived at the
knowledge of His own Sonship. It was “gained, through the knowledge that
God was His Father, mediated by prayer and communion with Him in a
process of growth and development which begins before the opening of the
historic ministry and is consummated in decisive experiences of revelation
and intuition” (p.186). This knowledge of Sonship was not that of a spirit-
filled prophet, or of a man “adopted” by God as His Son. It was rather
grounded in “the very being of Christ” (p.187). This conviction is traced
through its expression in the Christology of the Christian communities,
developed through the work of Paul, the author of Hebrews, and the writer
of the Fourth Gospel (all of whom were more indebted to the primitive
tradition which lay behind them than is often supposed), and eventuating
in the trinitarian doctrine of the early creeds.

The work ends with a thorough discussion of the Kenosis theory, not as
held by Thomasius and Gess, but as advocated by P. T. Forsyth and H. R.
Mackintosh, in which the divine attributes were not discarded but became
latent during Jesus’ earthly career. This view best preserves Christ’s
divinity and its trinitarian foundations, best maintains the unity of His
Divine-human Person, and sets renunciation and sacrifice at the very center
of the life of God. As such, a Kenosis Christology, properly conceived, is the
possible Christological interpretation for our time. The work ends with an
Epilogue indicating that worship must be added to reflection in arriving at
an adequate Christology. “We do not first discover who Christ is and then
believe in Him; we believe in Him and then discover who He is” (p. 305).

This is a solid work, containing the mature reflections of a careful
scholar. It is worthy of the thoughtful consideration both of those who
accept and those who disagree with its conclusions. It confirms the growing
conviction that basically all theological problems for the Christian have a
Christological foundation.

Richmond, Virg. Donald G. Miller.



Rezensionen 459

Annie Jaubert, La date de la Céne. Calandrier biblique et liturgie chrétienne.
(Collection « Etudes Bibliques ».) Paris, Gabalda, 1957. 160 pp. 780 fr.

Petit par la taille, cet ouvrage est important par ce qu’il démontre et
par ce que, sans entrainer tout & fait la conviction, il suggére aux exégétes
du Nouveau Testament. Mlle Jaubert y reprend la substance d’articles parus
en 1953 et 1957 dans Vetus Testamentum et en 1954 dans la Revue de Ihistoire
des religions, mais on aura profit & lire I’exposé plus complet et plus systé-
matique qu’elle fait ici de ses idées.

Ce qu’elle démontre d'une facon qui nous parait décisive, ¢’est I'existence
d'un antique calendrier juil qui, contrairement & celui du judaisme rabbi-
nique, ignorait le mois lunaire et s’attachait & faire coincider les fétes
annuelles avec les jours fastes de la semaine : la Paque et la Féte des
Tabernacles y tombaient toujours un mercredi, la Pentecote un dimanche,
le Jour des Expiations un vendredi. Ce calendrier est celui des couches
sacerdotales de I'Hexateuque et a laissé des traces dans tous les livres de
I’Ancien Testament qui présentent des affinités sacerdotales. A partir de
I'époque hasmonéenne, par contre, il n’est plus défendu que par une minorité
ultra-conservatrice, celle qui a produit les Jubilés, I Hénoch, le Document de
Damas et la Régle de la Communauté de Qumréan. Sous une forme mitigée,
ce calendrier s’est encore transmis par la suite & diverses sectes juives
(milieu d'origine du Livre des secrets d’Hénoch, Caraites) et parait bien
avoir exercé une influence sur l'usage liturgique chrétien (Synaxe du di-
manche, complétée par le jetine du mercredi et du vendredi ; fixation & un
dimanche des fétes de Paques et de Pentecote ; traditions diverses situant
la naissance du Christ un mercredi ou un vendredi, ete.).

Mlle Jaubert s’attache ensuite & montrer, en s’appuyant surtout sur
un curieux passage de la Didascalie syriaque, qu'il existait dans certains
milieux chrétiens, dés le deuxiéme siécle, une tradition fixant au mardi
soir le dernier repas pris par Jésus avec ses disciples et au mercredi matin
I'arrestation du Christ. Inversement, elle souligne la fragilité de la tradi-
tion situant la Céne au jeudi soir. Elle en conclut, un peu hativement peut-
étre, mais d’une fagon assez convaincante, & I'historicité de la Céne du mardi
soir : Jésus et les siens auraient été des tenants du calendrier essénien.

Forte de cette découverte, dont I'intérét est extréme, il faut le recon-
naitre, Mlle Jaubert se tourne alors vers les récits évangéliques de la Pas-
sion et tente d’éliminer les contradictions existant entre les Synoptiques et
le IVe Lvangile. Selon elle, les Synoptiques parleraient de la PPaque ar-
chaique célébrée dans la nuit du mardi au mercredi et auraient, faute d’in-
térét pour la chronologie de la Passion, syncopé les événements séparant
I'arrestation de Jésus et son exécution ; le IVe Evangile, au contraire, sou-
cieux avant tout de montrer ’accomplissement par le Christ des « types»
que sont pour lui les fétes juives, situerait les événements de la Passion
par rapport a la Paque officielle, celle du 15 Nisan. Ainsi, les Synoptiques
ne s’opposeraient plus & la datation johannique de la Crucifixion. Jésus
serait bien mort le 14 Nisan.

Cette hypothése est trés séduisante. I1 faudra désormais en tenir le
plus grand compte lorsqu’on fera l'exégése des récits de la Passion. Nous



460 Rezensionen

croyons en particulier que lidentification de la derniére Céne avec une
Paque sectaire doit étre retenue, ainsi que I'idée du rapprochement fait par
Jean entre la mort de Jésus et le sacrifice de ’agneau pour la Paque offi-
cielle. Mais cela ne nous autorise pas & harmoniser d'une maniére un peu
naive les quatre récits évangéliques. Avant de pouvoir dresser un tableau
chronologique des événements de la Passion, il faudrait au moins étudier
de tres prés la structure littéraire de chacun des Evangiles et trouver la
clé de I'étrange répartition en jours que I'Evangile de Marc impose au
séjour de Jésus a Jérusalem. On s’apercevrait alors que les choses ne sont
pas tout & fait aussi simples que ne le suggérent les conclusions de Mlle
Jaubert.

Quoi qu’il en soit, ce petit livre mérite 'attention et compte parmi les
meilleures études faites depuis quelques années sur les contacts entre
I’Eglise naissante et le judaisme hétérodoxe de son temps.

Strasbourg. Etienne Trocmé.

Erich GraBer, Das Problem der Parusieverzégerung in den synoptischen Evan-
gelien und in der Apostelgeschichte. = Beihefte zur Zeitschrift fiir die Neu-
testamentliche Wissenschaft, 22. Berlin, A. Tépelmann, 1957. VII + 234 S.
DM 34.—.

Da das mit dem Stichwort Parusieverzigerung gemeinte Problem kei-
neswegs allein die an der «konsequenten Eschatologie» orientierte Form
besitzt, die es vielmehr eher einseitig und verzerrt wiedergibt, ist es zu
begriifien, wenn der Verfasser der vorliegenden Marburger Dissertation es
unternimmt, die Frage in ihrer ganzen Breite griindlich zu priifen. Als
groller Vorzug ist dabei anzuerkennen, dal G. «streng exegetisch» vor-
gehen will (S. V), wie das bei einem Schiiler von W. G. Kiimmel, der seinem
Lehrer gegeniiber freilich nicht unselbstiindig geworden ist, zu erwarten
stand. Ob es allerdings moglich ist, die Bereiche des «Dogmatischen» und
der Exegese getrennt zu halten, und ob es iiberhaupt eine «reine», vollig
unvoreingenommene IExegese, deren Ergebnissen dann auch jedermann zu-
stimmen miilite, gibt, das wiire eine offene Frage. Die vorliegende Arbeit
bestitigt, dal man sich in dieser Beziehung keinen falschen Erwartungen
hingeben darf.

Zwar zeigt G. nicht nur eine grofle Vertrautheit mit der Literatur, dazu
ein verstindnisvolles EKingehen auf die Gedankenginge anderer Autoren,
sondern erweist sich auch als umsichtiger und scharfsinniger Beobachter an
den Texten selber, dessen Ausfithrungen man stets mit Interesse folgen
wird. Trotzdem melden sich in vielen Fidllen Widerspruch und Bedenken
und schlieBlich, wenigstens beim Rezensenten, gegeniiber dem Ganzen die
Vermutung, es seien vorgefalite Meinungen nicht ohne Einflull. Im Teil A
(S.3—75) wird aus der «Eschatologie Jesu» alles ausgeschieden, was nicht
Naherwartung ist; iibrig bleibt nur, was nach Meinung von G. illusioniir
werden und den Verdacht auf Parusieverzégerung wecken mufB. Umge-
kehrt werden im Teil B (8. 76—215) sozusagen auf Schritt und Tritt Nieder-
schlige von Parusieverzogerung festgestellt, was wiederum als Beleg dient,
dafl vorher Naherwartung vorgelegen haben mull. Gewil werden immer



Rezensionen 461

Griinde angegeben, zum Teil sehr beachtenswerte Griinde, und den in der
Uberlieferung hervortretenden Variationen und Modifikationen ist G. ohne
Zweifel sehr aufmerksam nachgegangen. Aber: ist es nicht symptomatisch,
daBl er einen Unterschied zwischen Naherwartung und Nichsterwartung
nicht anerkennen (S.5) und auch sonst (etwa S.118 Anm., S.125 Anm.,
S.136) kleine, aber nicht unwichtige Nuancen nicht gelten lassen will? Int-
scheidend scheint mir die Frage, ob und wieweit es sich bei der Iukanischen
«Losungy (S.84. 111. 178 £f. 204 ff.) um eine erst von Lukas gefundene L&-
sung handelt oder um den Reflex einer Umstellung, die sich bereits unter
dem unmittelbaren EinfluBl von Ostern und Pfingsten vollzogen hat. Wenn
das, was G. in seiner allerletzten Anmerkung schreibt und zitiert, richtig
ist, dann miilte er sein Buch von dieser Grundlage aus eigentlich neu
schreiben. Den grofBen «Transformationsprozell», dessen einzelne Stadien er
herauszuarbeiten versucht, hat es gegeben; doch bezog er sich auf die Aus-
einandersetzung mit der durch Ostern und Pfingsten und ihre Beziehung
zur Parusie gegebene Situation und in Verbindung damit auch auf die Aus-
einandersetzung mit der Eschatologie Jesu.
Bern. Wilhelm Michaelis.

Tertullien, Traité de la prescription contre les hérétiques. Introd., texte cri-
tique et notes de R. I'. Refoulé, trad. de P. de Labriolle. = Sources chré-
tiennes, 46. Paris, Editions du Cerf, 1957. 166 p. (p.88—152 doubles).
870 fr.

Bien que le De prescriptione ait suscité de nombreuses études depuis
quelques décennies dans le cadre des recherches et controverses entre ca-
tholiques et protestants sur la tradition, sa valeur et ses rapports avee
I'Ecriture, aucune édition accompagnée d'une introduction et traduction
francaise n’avait vu le jour depuis le travail de P. de Labriolle en 1907.
Les lecteurs de langue francaise seront d’autant plus reconnaissants aux
Sources Chrétiennes et au P. Refoulé d’avoir comblé cette lacune. L’intro-
duction qui tient compte des toutes dernieres études sur Tertullien se trouve
amener fort heureusement une traduction ancienne (mais excellente et abon-
damment annotée) du texte qui est ici muni d’'un appareil critique.

Massy, S.-et-0., France. Pierre Prigent.

Homélies pascales, III. Une homélie anatolienne sur la date de Pdques en
Pan 387. Etude, éd. et trad. par F. Floéri et P. Nautin. = Sources chré-
tiennes, 48. Paris, Editions du Cerf, 1957. 186 p. 780 fr. fr.

Poursuivant 1'édition critique des homélies pascales faussement attri-
buées & Chrysostome, P. Nautin assisté de I'. Floéri, nous présente la der-
niére de ces 7 homélies.

Cette publication représente une somme considérable de travail, non
que le texte soit hérissé de difficultés de traduction ou de compréhension
théologique, mais bien parce que l'objet de ce discours : justification de la
date tardive d'une féte de Paques, oblige l'éditeur & se plonger dans le
domaine aride des calendriers et divers computs. Le résultat de cette étude,



462 Rezensionen

clairement proposé dans l'introduction, est singuliérement plaisant pour
I’esprit. Une minutieuse critique interne et externe permet aux éditeurs
de retrouver avec un fort degré de certitude et une approximation qui
n’excéde pas quelques jours, la date & laquelle fut prononcé ce discours.

La théologie de I'homéliste, son raisonnement allégorique, les explica-
tions mystiques qu’il donne aux regles strictes du comput pascal alexandrin
ne présentent guére d’originalité.

La question qui par contre retiendra l’attention des spécialistes est de
.savoir si 'on peut déterminer quel est I'auteur de cette homélie : Les édi-
teurs signalent de nombreux rapprochements avec Grégoire de Nysse mais
concluent qu’on n’en peut inférer que ce dernier soit I'auteur. La question
reste ouverte.

Regrettons en terminant un défaut de présentation : le texte n’est ac-
compagné que de rares notes visant uniquement son établissement ou son
intelligence matérielle. Si le lecteur, peu familiarisé avec les subtilités de
calendriers, désire quelque explication, il lui faudra assimiler toute 'intro-
duction.

Massy, S.-et-0., France. Pierre Prigent.

Jean Chrysostome, Huit catéchéses baptismales inédites. Introd., texte cri-
tique, trad. et notes de A. Wenger. = Sources chrétiennes, 50. Paris, Ed.
du Cerf, 1957. 282 p. (p. 108—260 doubles).

A I'euvre déja considérable de Jean Chrysostome voici que vient s’a-
jouter une série de 8 catéchéses baptismales du plus haut intérét pour I'his-
toire de la liturgie au IVe siécle.

L’éditeur les découvrit en 1955 dans la bibliothéque d'un monastére du
mont Athos : Stavronikita. Le manusecrit (XIe s.) contient en outre le texte
plus complet des « Onze nouvelles homélies » de Chrysostome publiées en
1738 par Montfaucon, et 17 homélies déja connues et dont I'authenticité chry-
sostomienne ne fait pas de doute.

Les catécheéses mystagogiques de Chrysostome, prédicateur 4 Antioche
pendant 12 ans, sont rares : jusqu’ici ne nous en étaient guére parvenues
que 6 ainsi qu'un sermon latin ¢« Ad neophytos » dont le texte grec se trouve
dans la troisiéme des catéchéses inédites.

Celles-ci sont-elles bien de Chrysostome ? A. Wenger semble en ap-
porter la preuve convaincante. L.e ton, les thémes favoris et les citations
rares des catéchéses et homélies déja connues se retrouvent ici, les mémes
rites sont supposés... Or il ne s’agit nullement de I'utilisation servile qui
trahit un imitateur, mais bien plutét de I'habitude d'un maitre orateur qui
revient sur les mémes sujets, développe toujours & nouveau ses idées cheres,
sans se répéter mais cependant sans pouvoir renier ce qui fait I'originalité
méme de sa pensée et de son expression.

M. Wenger poursuit son analyse serrée, servie par une compétence et
une connaissance extréme de I'euvre de Chrysostome. La critique interne
l'améne & proposer Paques 390 comme date ol le grand prédicateur aurait
donné & Antioche cette série d’enseignements.

Il ne lui reste plus alors qu'a réunir les nombreux renseignements



Rezensionen 463

glanés dans ces textes nouveaux qui viennent révéler ou éclairer la liturgie
baptismale antiochéenne de la fin du IVe siécle. Les rites, les attitudes, les
formules de la célébration baptismale sont décrits, commentés, et ces pré-
dications profondément ancrées dans la vie de la communauté locale nous
en racontent les soucis et les joies.

Un abondant commentaire accompagne le texte et sa traduction, il s’at-
tache & rechercher dans 'euvre de Chrysostome les passages que 'on peut
mettre en paralléle, sur le plan des idées et des mots, avec les textes nou-
veaux.

Massy, S.-et-0., France. Pierre Prigent,

Peter Walser, Die Prddestination bei Heinrich Bullinger im Zusammenhang
mit seiner Gotteslehre. = Studien zur Dogmengeschichte und systemati-
schen Theologie, hrsg. von F. Blanke, A. Rich und O. Weber, 11. Ziirich,
Zwingli-Verlag, 1957. 288 S.

Das schwierige Thema der Pridestination ist wihrend der Reforma-
tionszeit nicht nur in der grofen theologischen Auseinandersetzung zwi-
schen Luther und Erasmus behandelt worden, sondern es bildet auch den
Gegenstand interner Auseinandersetzungen innerhalb des schweizerischen
Protestantismus. In diesem Zusammenhang verdient Bullinger, der Ziiri-
cher Nachfolger Zwinglis, besondere Beachtung. Es mull daher begriiit
werden, dall Peter Walser uns nun eine ausfiihrliche Darstellung der Pri-
destinationslehre Bullingers vorgelegt hat.

Bullinger, der durch Luther und Melanchthon entscheidende theologi-
sche Anstofe empfangen hat, lehrt wie die Genfer Theologen eine ewige,
doppelte Wahl Gottes, erklirt aber im Gegensatz zu Calvin, «die Reinheit
der gottlichen Gnade konne auch verteidigt werden, ohne dafl wir sagen,
Gott habe den Menschen zum Verderben geschaffen, treibe ihn zu diesem
Ziel und verfiihre ihn durch Verhirtung und Verblendung» (S.129). Nicht
Gott, sondern der Mensch trigt nach Bullinger die Verantwortung fiir das
Boése und die Siinde. Die Spannung zwischen der Allwirksamkeit Gottes
und der Realitdt des Bosen sucht er durch den Begriff der «Zulassung» (im
Sinne der Nichtverhinderung des Bdésen) zu iiberbriicken. Gott habe den
Fall Adams nicht nach eigenem Gutdiinken vorausbestimmt, sondern ledig-
lich vorhergesehen und zugelassen. Die Vorstellung, Gott sei der Urheber
des Bosen, weist Bullinger zuriick.

Der Verf. hat iiberzeugend dargelegt, dal Bullinger bei der Ausbildung
seines Pridestinationsverstéindnisses sowohl von Schriftaussagen wie von
seelsorgerlichen Erwigungen bestimmt wird. Wiederholt versucht Bullin-
ger, miligend auf Calvin einzuwirken und ihn zur Zuriicknahme einiger
seiner harten Sitze iiber die Verwerfung zu veranlassen. Wihrend gegen
Calvin der Vorwurf erhoben werden muf}, daBl seine Lehre vom decretum
aeternum gegen die vom Evangelium bezeugte Universalitit von Gottes
Heilsangebot streitet, vermeidet Bullinger derartige logische Konstruk-
tionen sub specie aeternitatis. Bullinger will, wie er selbst sagt, «<mal}voll,
gewissenhaft und gottesfiirchtigs {iiber die Vorherbestimmung lehren
(S.227).



464 Rezensionen

Wichtig ist nun vor allem, dafl Bullinger die Pridestinationslehre mit
der Christologie und dem Christusglauben verbunden hat. Gottes Heils-
angebot ist universal. ls ergeht in Jesus Christus an alle Menschen, und
die Heilsverwirklichung findet in allen Gliubigen statt (S.154). Demgeméal
lautet Bullingers seelsorgerlicher Trost: «Wenn du glaubst und in Christus
bist, so bist du erwihlty (S.228). Der personliche Christusglaube ist das
<allergewisseste Zeichen» der Erwihlung. Die Notwendigkeit und der
Ewigkeitsernst der Glaubensentscheidung werden von Bullinger nachdriick-
lich betont. Weil er in der Lehre von der Apokatastasis eine Vergleich-
giiltigung dieser Glaubensentscheidung erblickt, lehnt er sie energisch ab
(S.161).

Obwohl Bullinger seine Pridestinationslehre in abschliefender und sy-
stematischer Form nirgends fixiert hat, ist es dem Verf. doch gelungen,
die Grundziige derselben in iibersichtlicher Weise darzustellen. Die Analyse
‘Walsers zeichnet sich durch ein ebenso sicheres wie zuriickhaltendes theo-
logisches Urteil aus. Der Verf. vermeidet es, Bullinger vor den Richterstuhl
moderner Pridestinationslehren zu ziehen. Auch macht er H. Vogels und
K. Barths Prédestinationslehre gegeniiber mit Recht kritische Vorbehalte
geltend. Walsers Untersuchung trigt nicht nur zu einem besseren Ver-
stindnis von Bullingers Theologie bei, sondern gewihrt auch einen Einblick
in die schweizerische Reformationsgeschichte. Die Bullinger-Forschung,
iiber die der Verf. eingangs referiert hat, ist durch die vorliegende Unter-
suchung zweifellos um ein wesentliches Stiick vorangetrieben worden.

Lund. Gottfried Hornig.

Festschrift fiir Giinther Dehn, zum 75. Geburtstag am 18. April 1957 dargebracht
von der Evangelisch-Theologischen Fakultdt der Rheinischen Friedrich-Wil-
helms-Universitit zu Bonn. Herausgegeben von Wilhelm Schneemelcher.
Neukirchen, Verlag des Erziehungsvereins, 1957. 265 S. DM 13.80.

Zum 75. Geburtstag von Giinther Dehn gibt die Bonner Fakultit eine
Festschrift heraus, die manchen wertvollen Beitrag enthiilt. — Martin Noth
setzt sich («Hat die Bibel doch recht?») mit dem vielgelesenen Buch von
W. Keller auseinander. An zahlreichen Kinzelbeispielen zeigt er, wie frag-
wiirdig die apologetische Auswertung der biblischen und altorientalischen
Archaeologie ist. — Robert Bach geht, gestitzt vor allem auf die Erfor-
schung und Darstellung der Urspriinge des altisraelitischen Rechts durch
Albrecht Alt, der Bezugnahme auf «Gottesrecht» (apodiktisches Recht) und
<menschlichesy (kasuistisches) Recht in der Verkiindigung des Propheten
Amos nach. — Otto Ploger untersucht den Charakter und die Bedeutung
der an besonderen Nahtstellen eingefiigten Reden und Gebete im deuterono-
mistischen und chronistischen Geschichtswerk. — Philipp Vielhauer ver-
handelt die vielschichtige Problematik von «Gottesreich und Menschensohn
in der Verkiindigung Jesu». Er kommt zum Schluf}, Jesus habe wohl kaum
den Menschensohn-Titel im Sinn der spétjiidischen Apokalyptik sich selber
beigelegt, wohl aber habe seine Verkiindigung des anbrechenden Gottes-
reiches impliziert, dall er sich selbst als «Gottes letztes Wort an die Men-
schen» verstand. «In diesem mit keinen zeitgenodssischen Kategorien zu



Rezensionen 465

deutenden Anspruch Jesu liegt nun aber gerade der Ansatzpunkt fiir die
Bildung der Christologie, d.h. dafiir, dall aus dem Verkiindiger der Ver-
kiindigte wurde... Jesu Reichsverkiindigung konnte nicht unverindert
tradiert werden, da sie wesenhaft mit seiner Person verbunden und nicht
von ihr zu losen war, und mulite transformiert werden, da mit Jesu Tod
und Auferstehung das Iischaton angebrochen war, und kein Jinger von
diesem Ereignis absehen konnte, wenn er von Jesus sprachsy (S.78f.). —
Erich Dinklers Beitrag «Priidestination bei Paulus» gibt wichtige exege-
tische Bemerkungen zum Romerbrief und einen interessanten Exkurs iiber
die Pridestinationsauffassung der Qumran-Schriften und ihr Verhiltnis
zum paulinischen Denken. — Mit der Geltung der Septuaginta in der Alten
Kirche beschiftigt sich der Aufsatz von Heinrich Karp («Prophet oder
Dolmetschery). — Wilhelm Schneemelcher befallt sich mit der Autorschaft
der koptisch iiberlieferten Schrift «De anima et corpore». Er schreibt sie,
ohne sich definitiv festzulegen, eher Melito von Sardes als Alexander von
Alexandrien zu. — In seiner gewichtigen Untersuchung «Zur Entstehung
von Luthers Kirchenbegriffs setzt sich Hans Joachim Iwand nicht nur mit
Holl, sondern auch mit andern Tendenzen der Lutherforschung und Luther-
deutung griindlich auseinander. Iwand zeigt, wie grundlegend fiir Luthers
Denken (und fiir die Entwicklung der Reformation) seine Betonung der
Verborgenheit der wahren Kirche ist. Die Kirche lebt nicht durch die Auto-
ritit ihrer Institutionen, sondern allein aus der Autoritdt des lebendigen
Gotteswortes. Iwand zeigt die zentrale Bedeutung dieser Neufassung des
Kirchenbegriffs zum mindesten fiir den Luther der Jahre 1513—23. — Wal-
ter Kreck behandelt «Wort und Geist bei Calvin» und zeigt, wie es Calvin
vor allem darum geht, die Vollmacht und Wirkkraft der Wortverkiindigung
nicht in der Verfiigungsgewalt von Menschen, sondern allein in der freien
Gnade Gottes und im verheilenen Wirken seines Geistes zu begriinden. —
Helmut Gollwitzer steuert einen sehr bedeutsamen Beitrag «Zum Verstind-
nis des Menschen beim jungen Marxy» bei. Die anthropologischen Konzep-
tionen, wie sie sich in den Friihschriften von Marx zeigen, werden sorgfil-
tig dargelegt und auf ihre Relevanz fiir die christliche Theologie hin kri-
tisch untersucht. — Joachim Konrad dulBlert sich «Zum Thema Verkiindi-
gung und Situation», Carl G. Schweitzer iiber «Krankheit und Siinde». —
SchlieBlich schildert Ernst Bizer einen betriiblich-symptomatischen Ab-
schnitt der neuesten deutschen Kirchengeschichte, in dessen Mittelpunkt der
Jubilar, dem die Festschrift gewidmet ist, stand («Der IFall Dehn»). Was
sich dort Ende der zwanziger Jahre zutrug, mutet wie ein Vorspiel zum Kir-
chenkampf im Dritten Reich an, und es zeigt sich, wie innerlich schwach und
angefressen vom Gift des neudeutschen Nationalismus grofle Teile der deut-
schen akademischen Welt und der deutschen Kirche und Theologie der
Ideologie des Hitlertums widerstandslos verfallen muliten. — Den Abschluf}
des Bandes bildet eine Bibliographie Giinther Dehns, die sich allerdings
leider auf Dehns selbstéindige Publikationen beschrinkt. Gerade die Kr-
stellung eines Verzeichnisses seiner vielen verstreuten Zeitschriftenauf-
sitze wire sehr verdienstvoll und niitzlich gewesen.
Pratteln, Kt. Baselland. Andreas Lindt.

30



466 Rezensionen

Friedrich Gogarten, Die Wirklichkeit des Glaubens. Zum Problem des Sub-
jektivismus in der Theologie. Stuttgart, Fr. Vorwerk-Verlag, 1957. 196 S.
DM 9.80.

Der Untertitel dieses jiingst erschienenen Buches von Gogarten, «Zum
Problem des Subjektivismus in der Theologie», wird sicher nicht verfeh-
len, weite theologische Kreise interessiert aufhorchen zu lassen. Schon aus
dem Titel geht ja hervor, daB Gogarten eine Frage anschneidet, die «fiir
die Theologie von allem Anfang an eine der wichtigsten, wenn nicht iiber-
haupt die wichtigste isty, die Frage nédmlich, was die Besonderheit jener
Wirklichkeit ausmacht, «<mit der der Glaube und darum auch die Theologie
zu tun haty. Man kann sogar — iibereinstimmend mit Gogarten — behaup-
ten, daBl sich dieses Thema, wie wichtig es auch «von allem Anfang an»
gewesen sein mag, selten mehr aufgedréingt hat als eben in unserer Zeit.
Diese Tatsache ist auf verschiedene geschichtliche Verhiltnisse zuriick-
zufiithren.

Das Mittelalter und die Orthodoxie als Beispiele benutzend, zeigt Go-
garten auf, wie man frither meinte, die Frage der Wirklichkeit des Glaubens
unter Vermeidung ihrer besonderen Problematik beantworten zu kénnen.
Die Wirklichkeit, auf die der Glaube sich bezog, sei — so sagte man — eine
metaphysische Ordnung umfassender Art, in der die dullere Welt, die Natur
und das Gesellschaftsleben, einbegriffen seien, und in welcher der Mensch
deshalb seinen Platz finde, ohne daf} sich irgendwelche Probleme ergiiben.
Diese — verkehrte — Beantwortung der I'rage ist jetzt nicht mehr moglich.
Iir den modernen Menschen stellt die Welt keine gegebene Ordnung dar,
die schon an sich — kraft einer metaphysischen Verankerung — giiltig ist.
Ihre Giiltigkeit ist nur historischen Charakters, der Mensch fiihlt sich des-
halb fiir seine Welt in einem ganz anderen Sinne verantwortlich, als es
dem Menschen des Mittelalters méglich war.

Natiirlich ist es die «sdkularisiertes» Welt, die Gogarten schildert, und
erwartungsgemdll behandelt er dieses Problem auf die fiir ihn charakteri-
stische Weise. Fr lit hier zwei Argumentationen einander erginzen. Go-
garten sieht einmal in der christlichen Verkiindigung vom Verhiltnis zwi-
schen Gott, Mensch und Welt die legitime Grundlage der Sikularisierung.
In der christlichen Verkiindigung von Gott als dem Schépfer ist der Mensch
in den Stand erhoben, den die Bibel Sohnschaft und Erbrecht nennt, d. h.
er ist restlos von der Welt und ihren Michten geldst, soll den gottlichen
Kosmos nicht ehren, sondern sich ihn als sein Erbteil unterwerfen, denn
in seine Hiéinde ist er gegeben. Diese Haltung erwéchst indessen aus dem
im Christentum verkiindeten Verhiiltnis zwischen Gott und Mensch und
ist zugleich eine Funktion dieses Verhiltnisses. Gott ist «die das Nicht-
seiende ins Sein rufende Macht», d. h. Gott setzt sich in Beziehung zum Men-
schen durch das Wort, das den Menschen zum Sein erweckt, das Wort der
Schopfung. Deshalb geht das Verhiltnis des Glaubens zum Wort Gottes
der Welt und ihren Dingen vor und ist von ihnen unabhingig, gleichzeitig
aber macht eben dieses Wort den Menschen fiir seine Welt verantwortlich.

Zum anderen hebt Gogarten hervor, dall diese Einsicht, die bei Paulus
und Luther klar formuliert ist, im iibrigen im Laufe der Geschichte ver-



Rezensionen 467

sandete. Da die Wissenschaft folglich in den letzten 400 Jahren gezwungen
war, ihr Recht der Kirche abzuringen, sind alle Worte und Argumente in
die unmégliche Iragestellung: subjektiv-objektiv hineingetrieben worden.
Die Folgen waren verhingnisvoll, sowohl fiir die Theologie als fiir die
Kultur iiberhaupt. Die Theologie sieht sich der aussichtslosen Alternative
gegeniibergestellt, entweder ihren Gehalt als puren Subjektivismus erkli-
ren oder eine neue «objektives Grundlage fiir ihre Aussagen finden zu
miissen, vielleicht etwa in den sogenannten objektiven Heilstatsachen. Die
Kultur ihrerseits ist einem uniiberwindlichen Gefiihl der Nichtigkeit und
Verginglichkeit der Welt preisgegeben. Allem Fortschritt und aller Macht-
vergrolerung zum Trotz zerfillt das Dasein des Menschen immer wieder
in Nichtigkeit, und hinter allem lauert die Angst.

Aus dieser Erkenntnis der Lage heraus fallt Gogarten es natiirlich als
seine Aufgabe auf, zu zeigen, wie die unvermeidliche Auseinandersetzung
mit dem Subjektivismus nicht dadurch herbeigefiihrt werden kann, dal man
zu einer meuen Objektivitit vorzustoBen versucht. Kin solcher Versuch
wiirde gegebenenfalls nicht tiber die Grenzen der unméglichen Problem-
stellung hinauskommen. Die Auseinandersetzung mull als eine Neubesin-
nung auf das im Christentum verkiindete, radikal andersgeartete Verhiltnis
zwischen Gott, Mensch und Welt erfolgen.

In einer kurzen Besprechung ist jede Stellungnahme zu Gogartens Ar-
gumentation zur Oberflichlichkeit verurteilt. Ich mochte mich daher darauf
beschrinken, diese neue Arbeit des beriihmten Theologen zu empfehlen. Wie
man sich auch immer zu Gogartens Ansichten stellen mag, so ist es jeder-
zeit Gewinn, sich mit dieser Instanz zu besprechen.

Aarhus. Johannes Slok.

Johannes Kirner, Eschatologie und Geschichte. line Untersuchung des Be-
griffes des Eschatologischen in der Theologie Rudolf Bultmanns. = Theo-
logische Forschung, 13. H. Reich Evang. Verl.,, Hamburg-Bergstedt 1957.
168 S. DM 10.—

Giinther Backhaus, Kerygma und Mythos bei David Friedrich Strauff und Ru-
dolf Bultmann. = Theologische Forschung, 12. H. Reich, Evang. Verlag,
Hamburg-Bergstedt 1957. 84 S. DM 6.—.

Das Problem der «KEntmythologisierung» ist noch immer aktuell. Man
hat eben in Holland die Frage von ihrer Bedeutung als Preisaufgabe be-
kanntgemacht. Die Reihe Theologische Forschung hat es in mehreren Bin-
den behandelt, darunter den fiinf Sammelbéinden «Kerygma und Mythos».
Beide oben angefiihrten Arbeiten behandeln Rudolf Bultmanns Theologie
unter verschiedenen Gesichtspunkten.

Die Untersuchung Kérners ist die Erweiterung und Bearbeitung seiner
im Sommer 1952 abgeschlossenen und bei der evangelisch-theologischen
Fakultit der Universitdt Bonn eingereichten Dissertation. Sie beabsichtigt,
Bultmanns Anschauung von ihrem zentralen Begriff des Eschatologischen
zu erschliefen. — Im ersten Teil gibt Kérner eine Ubersicht iiber die Wand-
lung des Urchristentums in bezug auf diesen Begriff. Der Prozell der Wand-



468 Rezensionen

lung charakterisierte sich einerseits als Befreiung vom blof} Historischen,
anderseits als eine neue Geschichtlichkeit aullerhalb der Zeitlinie. Der
SchluB- und Hohepunkt des Prozesses sei das vierte Evangelium, das auch
zum Transparent fiir Bultmanns eigene Anschauung gemacht wird. Man
kénnte da an die Baursche Auffassung von der Geschichte des Christentums
als «der Selbstentfaltung und Selbstbewegung der christlichen Idee» den-
ken; als so etwas erscheint hier die Idee des Eschatologischen. — Im zweiten
Teil sucht der Verfasser den Begriff des Eschatologischen kritisch zu er-
fassen. Er ist dabei weitgehend mit Bultmann einig und weist die heilsge-
schichtliche Betrachtung von Hegel und v. Hofmann bis Cullmann ener-
gisch ab. Geschichte ist ja fiir Bultmann kein objektives sich realisierendes
Sein, kein zeitlicher Fortschritt. Es gibt auch nichts Ubergeschichtliches
substantialer Art, das Transzendente ist «aus der substantialen Sphire her-
ausgenommensy. Die Geschichte ist immer Gegenwart und das Transzendente
immer Zukunft, beide aber gehoren der Geschichtlichkeit an. Das zentrale
Problem wird so das Verhéltnis der beiden Zeitlichkeiten der Gegenwart
und der Zukiinftigkeit. Dies Problem fiihrt in die Nihe von der lutheri-
schen Rechtfertigungslehre, indem Gegenwart und Zukunft zusammenge-
dacht werden, wie «iustus in spe» und «iustus in re». Im Begriff des Kscha-
tologischen sollen die Gegensidtze in einer hoheren Einheit aufgehoben
werden.

Ein Dilemma aber bleibt Bultmanns Verzichten auf jegliche konkrete
Anschauung des aullerzeitlichen Daseins. Die Theologie Bultmanns wird
durch ihren konsequenten Existentialismus gewissermalien eine Eschato-
logie ohne Eschatologie, wie sein Jesusbuch einmal ein Jesushbuch ohne
Jesus war. Was traditionell eschatologisch genannt wurde, das wird von
ihm einfach herausgeschieden. Das wird auch von Kérner angedeutet.

Die Arbeit von Backhaus wurde der evangelisch-theologischen Fakultit
der Universitit Mainz als Dissertation eingereicht. Hier wendet sich der
Verfasser direkt dem Problem des Mythologischen zu, indem er David Fried-
rich Straul als Vorginger Bultmanns herausstellt. Es gibt da mehrere
Ubereinstimmungen in Problematik, historischer Methode und Terminolo-
gie, aber beide sind doch voneinander grundsétzlich verschieden. Strauls
lebt in der platonisierenden und hegelianisierenden Tradition. Thm ist der
Kern des Mythos Idee oder Begriff. Bultmanns Theologie ist antiideali-
stisch: sein Anliegen ist die Offenbarung, das Kerygma. Die historische
Methode wird demnach aus der Theologie gebannt, der Mythosbegriff ist
streng genommen ein ganz anderer, was der Verfasser in die Formel bringt,
dal Bultmanns Mythoshegriff wesentlich formal, derjenige von Straul}
dagegen wesentlich material sind.

Man konnte das Problem mathematisch veranschaulichen. Straull meint:

M=1IXm (Mythos ist mythologisierte Idee), Bultmann dagegen: K = Lt

m
(das Kerygma ist entmythologisierter Mythos). Aber die zweite Formel
kann leicht zur Gleichheit mit der ersten verwandelt werden: M = K X m,
so dall man fragen kann, ob nicht K = I. Dann mull man nach dem Inhalt
des Kerygmas fragen und finden, wie energisch Bultmann dessen Ereignis-



Rezensionen 469

charakter betont. s bleibt dabei, dal Straull von einem Mythos redet, den
er eliminieren mufB. Bultmann dagegen interpretiert das Kerygma — vom
Mythologischen aus. '

Backhaus bekennt sich also wie Kérner zu Bultmann: «Das Problem
der mythologischen Redeweise kann nicht gegen, sondern nur mit Bultmann
gelost werden.» So werfen beide Arbeiten Licht auf gewisse in Deutschland
wesentliche Fragen der theologischen Debatte.

Orebro, Schweden. Erik Esking.

Arthur Rich, Christliche Existenz in der industriellen Welt. Ziirich, Zwingli-
Verlag, 1957. 184 S. Fr. 13.25.

Das Buch Arthur Richs ist ein neuer, kriaftiger Zweig am Baum der
durch Kutter und Ragaz begriindeten «religios-sozialen Bewegungs in der
Schweiz. Nachdem es in den beiden letzten Jahrzehnten aus mannigfachen
Griinden um diese Bewegung recht still geworden war, ist es hochst dan-
kenswert, daBl unsern schweizerischen Kirchen von einem ihrer verantwort-
lichen theologischen Lehrer in einer so sachkundigen, gemeinverstindlichen
und warmherzigen Art gezeigt wird, in welcher Weise in der heutigen
Situation Sozialismus und christlicher Glaube sich als gegenseitig befragt
zu betrachten haben. Durch die materielle Besserstellung des Arbeiters,
durch angemessenere Lohne, verkiirzte Arbeitszeit und vermehrte Freizeit
ist die «soziale Frage» noch bei weitem nicht gelést. In eindringender Ana-
lyse zeigt Rich, wie das, was er als das eigentliche «Kernproblem» der
«sozialen Frage» betrachtet, heute immer deutlicher in den Vordergrund
tritt. Es ist nicht mehr ein blofl materielles, sondern ein seelisches Problem.
Es besteht im Schwund der Arbeitsfreude beim Industriearbeiter. Derselbe
hort in seiner Arbeit auf, ein Mensch zu sein, und fiihlt sich zur blofen Num-
mer degradiert. In vélliger Entpersonlichung wird er zur bloflen kauf-
lichen Arbeitskraft entwertet und wie die Maschine als «Produktionsmit-
tely in den Arbeitsprozell eingesetzt. Die Arbeit selber verfillt durch Zer-
legung in immer kleinere Teilfunktionen einer totalen Rationalisierung
und Mechanisierung. Der Arbeitsvorgang wird so sehr vereinfacht, «dal} er
auch von einem Gorilla bewiiltigt werden koénntes (S.59). Das Ergebnis
wird der Kollektivismus und die Vermassung mit all ihren verhidngnisvollen
Folgen sein. In ergreifender Weise haben diese Not des Industriearbeiters
eine Reihe von Dichtern zum Ausdruck gebracht, wie Rich am Beispiel
Jeremias Gotthelfs, Georges Navels u. a. zeigt.

Wie soll die so gestellte «soziale Frage» nun aber beantwortet werden?
Sicher nicht durch reaktiondren Antiindustrialismus. Andere Losungsver-
suche wie Freizeitgestaltung, Human Relation, Unbewullitmachung der Ar-
beit u. dgl. fithren am eigentlichen Kernproblem vorbei. Die Arbeit selber
mull vermenschlicht werden. Das ist nicht durch Aufhebung der Mechani-
sierung, sondern der Verdinglichung des Arbeitsprozesses zu erreichen,
wodurch der Arbeiter Subjekt, statt blofles Objekt im Arbeitsprozesse wird.
Dal die von Marx vorgeschlagene totale Verstaatlichung der Produktions-
mittel die Befreiung und Vermenschlichung des Arbeiters in der Industrie-



470 Rezensionen

arbeit nicht zu bewirken vermag, sondern die «Niedertrachty des Kapita-
lismus noch auf ihre duberste Spitze treibt, das hat das russische Experi-
ment hinléinglich bewiesen. Sehr interessant ist der Nachweis Richs, daB
der junge Marx diese Erkenntnis dadurch verdarb, daBl er den «rohen Kom-
munismus», obwohl er dessen Unmenschlichkeit sehr wohl erkannte, als
eine notwendige Vorstufe der totalen Befreiung des Menschen dialektisch
rechtfertigte. Der marxistische Sozialismus bekommt so den Charakter
einer politisch-sikularen Heilslehre, deren gefihrliche Liige darin besteht,
dall das gute Endziel nicht dem Bésen zum Trotz, sondern gerade iiber
das Bose erreicht werden soll. Es gibt aber keine Selbsterldosung des Men-
schen, am wenigsten eine durch das Bése. Das Heil ist uns in Christus
gegeben. Zu ihm wird aber den Arbeiter nur eine Kirche zu rufen ver-
mogen, die ihn in seiner Not versteht und ihn in seinem Kampf um die Ver-
menschlichung seiner Arbeit unterstiitat.

Richs Buch ist ein hochst begriilenswerter Schritt auf dem Wege einer
Verstindigung zwischen der evangelischen Kirche und dem Sozialismus.
Er erfordert aber auf beiden Seiten eine aufrichtige Bereitschaft, in der
heutigen Situation neu aufeinander zu héren und den Fragen standzu-
halten, die sich hiniiber und heriiber stellen. Mochte dem Buch der ver-
diente Erfolg beschieden sein.

Bern. Albert Schddelin.

Eckart Schleth, Der profane Weltchrist. Miinchen, Kaiser-Verlag, 1957. 172 S.
DM 9.—.

Diese Schrift gehort in die Reihe der in den letzten Jahren immer héu-
figer erscheinenden Veroffentlichungen, die das Problem einer evangeli-
schen Sozialethik in unserer durch Industrie, Kollektivierung und Ent-
menschlichung des Menschen geprigten Zeit zum Gegenstand haben. Sie
hat sich in ihrem Untertitel das Ziel eines «Neubaus der Lebensform fiir
den Industriemenschens gestellt und ist R. Bultmann und D. Bonhoeffer (!)
gewidmet. Obwohl der Verfasser Soziologe und nicht Theologe ist, iiber-
rascht eine erstaunlich tiefe Durchdringung der theologischen Fragen.

Davon ausgehend, dafl eine Lisung unserer Sozialprobleme ohne die
Theologie nicht moéglich ist, versucht Schleth aufzuzeigen, wie Theologie,
Soziologie und Sozialpolitik zusammengehen miissen, um zu der dringend
bendtigten neuen Sozialgestalt zu gelangen. Kr gibt einen geschichtlichen
Abrifl der Wege und Irrwege der Kirche zur Losung der sozialen Frage
von der Aufklirung iiber G. Werner, Wichern, die Christlich-Sozialen bis
hin zu den Liberalen unter A. v. Harnack, M. Rade und F. Naumann. Die
entscheidende Wendung sieht der Verfasser in der mit Troeltsch beginnen-
den Neubesinnung der Theologie, die sich bei Barth, Bultmann und Gogar-
ten entfaltet. Indem die «Existentialtheologie» und der religionsphilosophi-
sche Ansatz J. Cullbergs die Wichtigkeit der Ich-Du-Beziehung aufweisen,
ergebe sich die Moglichkeit, die soziale Frage von innen und unten (statt
wie bisher von auBlen und oben) zu lésen (S.118). Von hier aus kénne es
zu einer Begegnung von Kirche und Welt kommen, indem sich die Kirche



Rezensionen 471

als «eschatologisches Phinomens dort ereignet, wo Christen vorbehaltlos
die profane Welt ernst nehmen. So kiénne die unheilvolle Zerspaltung des
modernen Industriemenschen in die Bereiche von Ehe, Gesellschaft, Arbeit
und Kirche iiberwunden werden und der zerrissene Industriemensch von
heute als profaner Weltchrist seine verlorene Einheit im Glauben an das
Du des andern Menschen, hinter dem Christus als die Tat Gottes steht, wie-
derfinden (S.127). Zum Schlull seiner Abhandlung weist Schleth auf die
verheiBungsvollen Anfinge neuer Wege in der Kirche, wie sie sich in
den verschiedenen Sozialdmtern, Sozialakademien, in der Arbeit der Kir-
chentage und in der Oekumene zeigen.

Herford, Westfalen. Dieter Best.

Gotz Harbsmeier, Da wir die Predigt und sein Wort nicht verachten. Eine
Aufsatzsammlung zur Theologie und Gestalt des Gottesdienstes. Miinchen,
Chr. Kaiser-Verlag, 1958. 181 S. DM 9.—.

Die Aufsitze von Harbsmeier, die hier zu einem Buch gesammelt sind,
wurden zwischen den Jahren 1949 und 1955 in verschiedenen Publikationen,
hauptsiichlich in «Theologische Rundschauy, verdffentlicht. Sie behandeln
nicht nur die Predigt, sondern die ganze Theologie des Gottesdienstes. Die
polemische Spitze ist abwechselnd gegen zwei Gegner gerichtet, gegen die
antiliturgischen Schwirmer und gegen die sogenannte «Erneuerung» des
Gottesdienstes durch die modernen liturgischen Bestrebungen. Der letzt-
genannte Gegner ist heute der stirkste und bekommt mit Recht die heftig-
sten Salven, das IFeuer gegen ihn dauert auch viel linger: die Schwirmer
werden nur dann und wann, wenn Harbsmeier miide ist, von einem Schul}
getroffen.

Zuerst kommt eine grundsitzliche Darstellung. Das Kultische ist <ein
menschliches Tun», der christliche Gottesdienst ist «das Ende des Kulti-
scheny (8. 12). Die rémisch-katholische Kirche sieht dagegen das Kultische
nicht als ein Stiick Welt, das vergiinglich ist, sondern als «ein Stiick objek-
tiver, institutioneller Heiligkeity (8.15). Hier wire ein Vergleich mit den
«Werkeny iiberhaupt sehr instruktiv. Der evangelische Gottesdienst hat
eschatologischen Charakter. So wie Christus in der Welt starb und dort
sich opferte, so verschwindet fiir den Glauben der Unterschied zwischen
dem kultischen und dem profanen Bezirk (S.28). Vom Wort allein muf}
der Gottesdienst verstanden werden. Andererseits darf die Predigt nicht
¢zum alleinigen Gestaltungsprinzip» gemacht werden (S. 66). Hier tritt das
Sakrament ein und richtet sich besonders an den Einzelnen. «Gibt es einen
unkultischen Gebrauch der Sakramente?s> Dies ist gewissermaflen die
Hauptfrage des ganzen Buches. Es ist deutlich, dal Harbsmeier auf diese
Hauptfrage mit Ja antwortet (8. 671.). Der Leser mochte doch gern wissen,
wie «der unkultische Gebrauchy aussieht. Man steht hier wartend — wie
man vor der «nicht-religiosen Interpretation» bei Dietrich Bonhoeffer stand.

Nach der grundsitzlichen Darstellung werden die Kanonen auf ihre
Ziele eingestellt: K. F. Miiller, W. Hahn, J. Pieper, J. Pascher, A. Asmussen.
Es gibt nur einen Liturgiker, der positiv beurteilt wird, und dieser be-



472 Rezensionen

schreibt Martin Luther nur rein historisch, nimlich Vilmos Vajta, dessen
Buch «Die Theologie des Gottesdienstes bei Luthery (Doktorarbeit in Lund
1952) schon zwei Auflagen in deutscher Sprache erlebt hat und jetzt (1958)
in englischer Sprache erscheint. Viele sehr wesentliche Dinge in Vajtas
Buch werden von Harbsmeier klar gesehen. Aber die realen Differenzen
zwischen ihm und Vajta werden m. E. verkleinert und verwischt (z.B.
S.1171.). Wenn es wahr ist, daB Miiller nicht Karl Barth in die liturgi-
sche Bewegung einzuspannen vermag (S. 75), so ist es auch wahr, dall Vajta
nicht in Harbsmeiers Kritik des Kultus eingespannt werden kann.

Lund. Gustaf Wingren.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau.

Schweiz. The Ecumenical Review 11, 1 (1958): Th. F. Torrance, What
is the Church (6—21); R. M. Fagley, The Population Problem and Family
Planning (22—35); N. H. See, The Theological Basis of Religious Liberty
(36—42); P. D. Devanandan, The Renascence of Hinduism in India (52—65).
Evangelisches Missions-Magazin 102, 3 (1958): W. Bieder, Das dreifache
Werk des Heiligen Geistes und die Mission heute (102—117); K. Schick,
Uber die Begegnung zwischen Zen-Buddhismus und Christentum (117—128).
Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 5,3 (1958) : J. Vonderach,
Bischof J. M. Sailer und die Aufklirung, I (257—273); B. Willems, Der
sakramentale Kirchenbegriff (274—296); M.-S. Morard, Miihsames Ringen
um das Problem der Universalien (297—317); N. Wicke, Philipp der Kanz-
ler und die Pariser Bischofswahl von 1127/1228 (318—327). Internationale
Kirchliche Zeitschrift 48, 3 (1958): B. Spuler, Die orthodoxen Kirchen,
XXXVIII (129—156); E. Hammerschmidt, Die anglikanischen Auffassun-
gen von der Kirche und dem Amt und ihr Verhiltnis zu den Altkatholischen,
IT (1567—176). Judaica 14, 3 (1958): H. Bergmann, Welche Bedeutung hat
Israel im Heilsplan Gottes? (129—146). Kirchenblait fiir die reformierte
Schweiz 114, 20 (1958): W. Bieder, Bedringnis und Hoffnung der Gemeinde
(306—308). 21: E. Mettler, Christliche Staatslehre (322—326). 22: G. Wie-
ser, Ergebnis eines Abendmahlsgespriichs (338—340). Reformatio 7, 9
(1958): P. Vogelsanger, Christlicher Atomstreik? Antwort an H. Goll-
witzer, I (503—520); H. GroBmann, Weltstaat und Gottesstaat hei Au-
gustin (521—536). 10: Vogelsanger, Christlicher Atomstreik, IT (596—608).
Revue de théologie et de philosophie 8, 3 (1958): . J. Leenhardt, Pour une
orthodoxie libérale (161—187); G. Widmer, Synthése chrétienne et exi-
gence critique. La philosophie de la religion selon Henry Duméry (203
bis 217). Schweizerische theologische Umschau 28, 5 (1958) : E. Luder, Gott
und Welt nach dem Prediger Salomo (105—114); M. U. Balsiger, Kirche
und Gegenwartsmusik (117—124). Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte



	Rezensionen

