
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 14 (1958)

Heft: 6

Artikel: Der zeitgeschichtliche Hintergrund der Wallfahrtspsalmen

Autor: Press, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878939

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878939
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 14 Heft 6 November-Dezember 1958

Der zeitgeschichtliche Hintergrund der
Wallfahrtspsalmen.

Innerhalb der Psalmen bilden die Wallfahrtspsalmen, Ps.

120—134, wegen einer gemeinsamen Überschrift als zueinander
gehörig gekennzeichnet, eine besondere Gruppe. Daß gerade
diese Psalmen nicht der Niederschlag abstrakten Nachdenkens

gewesen sind, sondern einen festen Sitz im Leben des Volkes
Israel hatten, wird niemand in Abrede stellen.

Stärker als sonst im Psalter tritt in den Wallfahrtspsalmen
eine eigentümliche kultische Bestimmtheit hervor. Offenbar sind
es keine Pilgerlieder, die die Wallfahrer unterwegs angestimmt
haben, sondern Lieder, die bei kultischen Zusammenkünften
erklungen sind und das Werden einer bestimmten kultischen Form
noch erkennen lassen. Da jedoch in keiner Weise der Opferkult
des vor- oder nachexilischen Tempels erwähnt wird, muß
zunächst die Frage offenbleiben, welcher Zeit und welchem
kultischen Anlaß diese Psalmen ihre Entstehung verdankt haben.

Die Wallfahrtspsalmen sind nicht nur von der Gattungsforschung

aus, sondern auch vom Inhalt her gesehen stark
unterschiedlich. Neben zeitlosen Liedern, die den herabfließenden
Segen Gottes in der Endzeit (Ps. 133; 127; 128) und die dem
Hause Davids gegebene messianische Verheißung besingen (Ps.
132), stehen Psalmen, die offensichtlich eine ganz konkrete
historische Situation als ihren Ausgangspunkt voraussetzen, so
besonders Ps. 124; 126; 129. Wann sind diese Danklieder der
Befreiten im Kultus angestimmt worden? Welchem doch
offensichtlich einmaligen Geschichtsfaktum verdanken wir diese
Lieder? Reichen die Andeutungen, die uns die Psalmen seihst
geben, und der Versuch einer Zuordnung zu verwandten anderen

alttestamentlichen Schriften aus, um diese Fragen zuklären?

1.

Wallfahrten zum Heiligtum hat es in Israel zu allen Zeiten
gegeben (Ex. 23, 17; Deut. 16, 16). Gen. 35 schildert die Wall-

26



402 B. Preß, Der zeitgeschichtliche Hintergrund der Wallfahrtspsalmen

fahrt des Jakob von Sichern nach Bethel, der A. Alt1 eine
eingehende Untersuchung gewidmet hat. 1. Sam. 1 berichtet von der
jährlichen Wallfahrt Elkanas zum Heiligtum von Silo. Deutlich
wird bei beiden Erzählungen, daß die Wallfahrt Jakobs wie die
Elkanas nicht nur den Zweck verfolgt, Jahwe ein Opfer zu bringen,

sondern daß ein konkreter Anlaß dahinter steht: Jakob will
dem Gott von Bethel Dank sagen für seine glückliche Heimkehr
aus der Fremde. Hanna bittet darum, daß Jahwe ihr einen Sohn
schenken möchte. Beide Erzählungen sind typisch für die
geistige Haltung der Wallfahrer: Sie kommen zum Heiligtum, um
Gott Dank zu sagen für Errettung und Bewahrung, ihr Kommen

setzt also eine Erhörung voraus, oder sie kommen, um Gott
zu bitten, ihr Flehen zu erhören. Während in diesen beiden
Erzählungen Dank und Klage bzw. Bitte sauber voneinander
getrennt sind, ist es ein besonderes Merkmal der Wallfahrtspsalmen,

das sie mit vielen anderen Psalmen teilen, daß in ihnen
Dank und Klage merkwürdig miteinander vermischt ist, so daß

man sich manchmal fragt, ob die Not, die diese Lieder beklagen,
schon überwunden ist oder ob sie noch weiterhin besteht.

Schon der erste der Wallfahrtspsalmen zeigt dieses Ineinander

von Dank und Klage: Ps. 120 beginnt nämlich, Y. 1: «Zum
Herrn rief ich in meiner Not, und er erhörte mich.» Das sieht so

aus, als ob der Psalmist schon aus der Bedrängnis heraus ist;
liest man jedoch weiter, dann erkennt man, daß dies noch nicht
Wirklichkeit ist, sondern daß der Psalmist noch in der Fremde
bei den Friedenshassern weilt. Sein Vertrauen auf Gott ist so
groß, daß er die Erhörung vorwegnimmt, als oh sie schon
geschehen sei. Man könnte sagen, daß der Psalmist im Glauben
bereits heimgekehrt ist, und daß ihn erst die rauhe Wirklichkeit
daran erinnern muß, wie weit er noch davon entfernt ist. Es sind
die Wallfahrtspsalmen so geistig sehr komplizierte Gebilde, die
Zeugnis ablegen von einem innerlichen Ringen und Kämpfen
der Psalmisten, das noch nicht recht zum Abschluß gekommen
ist. Schon von hier aus wird man sagen können, daß die
Wallfahrtspsalmen keinesfalls in die Frühzeit Israels gehören können.

Die Art und Weise ihrer prophetischen Vorausnahme
kommender Ereignisse setzt den alttestamentlichen Prophetismus

1 A.Alt, Die Wallfahrt von Sichern nach Bethel: Kleine Schriften, 2

(1953), S. 79 ff.



R. Preß, Der zeitgeschichtliche Hintergrund der Wallfahrtspsalmen 403

voraus, ja es könnte erscheinen, als ob diese Psalmen die Linie
des alttestamentlichen Prophetentums fortsetzen in einer Zeit,
da es keine eigentlichen Propheten mehr gab (Klag. 2, 9).

Zu jeder Wallfahrt gehört als Ziel ein Wallfahrtsort. Die
alten Erzählungen nennen Sichern und Bethel, dazu kommen
nach Am. 4, 4; 5, 5 Gilgal und Beerseba und ferner Dan, 1. Kön.
12, 26 ff. Sicherlich hat jeder dieser Wallfahrtsorte sein Spezi-
fikum und seine besondere Tradition.2 So beliebt die Wallfahrten

zu diesen Orten gewesen sein mögen, für die Wallfahrtspsalmen
ist die Erinnerung an diese alten heiligen Stätten völlig

ausgelöscht. Sie kennen nur ein Ziel, das ist Jerusalem und der
Zion. Vom Zion, Jerusalem und dem Tempel ist in den
Wallfahrtspsalmen sehr häufig die Rede.3 Über die Berechtigung
der deuteronomisehen Reform gibt es keine Diskussion mehr.

Nach G. v. Rad 4 läßt das Deuteronomium «in seinem
dispositionellen Aufriß die liturgische Abfolge des großen Wallfahrtsfestes

erkennen, in dessen Mitte die Ausrufung des Rechtswillens
Jahwes gefeiert wurde». Die Aktualisierung der Sinai-Ereignisse

für die Hörer des Deuteronomiums geschieht durch die
Hineinnahme der gegenwärtigen Generation in das alte
Heilsgeschehen. Unter Bezugnahme auf den Sinaibund heißt es im
Deuteronomium: «Nicht mit unsern Vätern hat Jahwe diesen
Bund geschlossen, sondern mit uns den Lebenden, mit uns allen,
die wir heute hier sind» (Deut. 5, 2). Nachdem durch die Einheit

des Wallfahrtsortes die Voraussetzungen dazu gegeben
sind, bleibt zu prüfen, wieweit diese Psalmen der Verkündigung
des Deuteronomiums zugeordnet werden können.

Nun ergibt sich aber, daß die Wallfahrtspsalmen keinerlei
Bezug nehmen auf die Sinaitradition, wohl aber auf die David-
und Zion-Tradition. Daß in Jerusalem die Throne des Hauses
Davids standen, wird in Ps. 122, 5 als Begründung angegeben
für die Aufforderung an die Stämme, nach Jerusalem hinaufzuziehen.

Ps. 132 stellt fest, daß die Nathanweissagung nicht un-

2 Alt (A. 1), S. 87.
3 Gilgal: 1. Sam. 11, 15; 15, 12 ff.; 2. Sam. 19, 41 ff.; Jos. 4—5. Zion:

Ps. 125, 1; 126, 1; 128, 5; 129, 5; 132, 13; 133, 3; 134, 3, ohne ausdrückliche
Namensnennung Ps. 121, 1 cf. 125, 1. Tempel: 122, 9; 132; 134, 1. 2. Jerusalem:

122, 6; 125, 2; 128, 5.
1 G. v. Rad, Theologie des A.T., 1 (1957), S. 80.



404 R. Preß, Der zeitgeschichtliche Hintergrund der Wallfahrtspsalmen

gültig geworden ist und die Dynastie Davids für alle Zeit die
Krone tragen wird. Die feierliche Form dieser Zusage an
Davids Haus, Ps. 132,11:

Geschworen hat Jahwe dem David
die Wahrheit, nicht geht er davon ab.

Von der Frucht deines Leibes will ich dir setzen auf den Thron,

läßt erkennen, daß diese alte Verheißung in Frage gestellt war,
und das ist ernsthaft ja nur durch das Exil geschehen. Wollte
man dennoch an der Nathanweissagung festhalten, blieb nur
der Ausweg der Übertragung der davidischen Verheißung auf
den Messias der Endzeit, wie es der 132. Psalm tut.5 Wie stark
die Zionstradition in den Wallfahrtspsalmen verankert ist,
vermag außer der häufigen Erwähnung des Zions die fast
sprichwörtliche Aussage von Ps. 125, 1 belegen: «Die auf Jahwe
vertrauen, sind wie der Berg Zion, der nicht wankt.» Aller Segen
geht nach diesen Psalmen vom Zion aus: «Es segne dich Jahwe
vom Zion», Ps. 128, 5; 134, 3.

Schon hierdurch wird deutlich, daß eine Zuordnung der
Wallfahrtspsalmen zur Verkündigung des Deuteronomiums
nicht möglich ist. Das Deuteronomium findet sich wohl mit der
Einrichtung des Königtums ab, vermag aber keine positive
Haltung zum Königtum zu gewinnen (Deut. 17, 14—20).6 Ferner
wollen die Wallfahrtspsalmen nicht Vergegenwärtigung
vergangener heilsgeschichtlicher Ereignisse sein, schon gar nicht
der Sinaitradition, sondern sie wollen Zeugnis ablegen von
einem heilsgeschichtlichen Handeln Gottes an Israel, das als
gegenwärtig erlebt wird, obwohl die eigentliche Erfüllung noch
aussteht. Die großen Heilstaten Gottes an Israel, der Exodus
aus Ägypten, die Sinai- und die Landnahme-Tradition, die
Erwählung des Zion und des Hauses David liegen in grauer Vorzeit.

Dann ist es in der Geschichte Israels bis hin zum Deuteronomium

still geworden. Von weiteren großen Heilstaten Gottes
hören wir nichts. Man lebt der Vergangenheit und der Erinnerung.

Nun aber bricht der alte Quell wieder auf. Gottes Gnade

6 R. Preß, Jahwe und sein Gesalbter: Theol. Zeitschr. 13 (1957), Seite
321 ff.

0 A.Alt, Die Heimat des Deuteronomiums: Kleine Schriften, 2 (1953),
S. 263; ders. Das Königtum in den Reichen Israel und Juda: Kleine Schriften,

2 (1953), S. 116.



R. Preß, Der zeitgeschichtliche Hintergrund der Wallfahrtspsalmen 405

hat noch kein Ende. Ein neues heilsgeschichtliches Faktum will
nach langer Pause in der Geschichte des Volkes Israel wirksam
werden. Das hat wohl am stärksten der Dichter des 126. Psalms
empfunden, Ps. 126, 1 f.:

Wenn Jahwe wendet Zions Geschick,
werden wir wie Träumende sein.
Dann wird unser Mund voll Lachens sein
und unsere Zunge voll Jauchzen:
Dann wird man sagen unter den Völkern:
Jahwe hat Großes an ihnen getan!

Bei diesen großen Heilstaten Gottes geht es nicht um die Errettung

eines Einzelnen, sondern es geht um Zions Geschick, um
das Schicksal des ganzen Volkes. Derjenige, der am eindrücklichsten

dieses neue Wunderwirken Gottes an seinem Volk
beschreibt, ist unzweifelhaft Deuterojesaja in seiner Schilderung
des neuen Exodus des Volkes aus Babylon. Hier wird zum
erstenmal wieder der Glaube an ein unmittelbares Heilshandeln
Gottes sichtbar, das in seiner Intensität und Bedeutung den
heilsgeschichtlichen Fakten der Vergangenheit nicht nachsteht.

2.

Die Überschriften der Wallfahrtspsalmen heißen wörtlich
übersetzt: «Die Lieder der Hinaufzüge.» Nach dem üblichen
Sprachgebrauch sind damit Hinaufzüge nach Jerusalem
gemeint. In Esr. 7, 9 bedeutet nbaan die Heimkehr aus dem
babylonischen Exil. Bei Esra wird nbsiaa im Singular mit dem bestimmten

Artikel gebraucht; in den Psalmenüberschriften steht überall

der Plural, jedoch gleichfalls mit dem bestimmten Artikel.
Eine Abweichung bildet allein Ps. 121,1, wo es riiVsiia1? Ttf heißt.
Man hat darauf hingewiesen, daß der Plural die Beziehung auf
die Heimkehr aus dem Exil ausschließe.7 Der Plural läßt sich
aber leicht entweder im Blick auf die große Zahl der Heimkehrenden

als amplifizierender Plural (vgl. etwa in Ps. 132,5 rnistiia)
erklären, oder aber durch den Hinweis, daß die Rückkehr aus
dem Exil nicht in einem geschlossenen Zuge, sondern in
verschiedenen Gruppen erfolgte.8 Eine nähere Erklärung wird nir-

7 E. Kautzsch & A. Bertholet, Die Heilige Schrift des A.T. (1923),
S. 255.

8 E. Sellin, Geschichte des israelitisch-jüdischen Volkes (1932), S. 84.



406 R. Preß, Der zeitgeschichtliche Hintergrund der Wallfahrtspsalmen

gends gegeben. Das ist offensichtlich nicht nötig, weil den Dichtern

dieser Psalmen die Not auf den Fingern brennt, und
vielleicht auch nicht möglich, weil sie sich noch in der Bedrängnis,
im Feindesland befinden. Vielleicht auch deshalb, weil die Heimkehr

noch nicht geschichtliche Wirklichkeit ist, sondern erst
erhofft wird. Offensichtlich ist aber der eigentliche Anlaß der
Wallfahrtspsalmen nicht der Wunsch der Psalmisten, in Erfüllung

der Gesetzesvorschriften nach Jerusalem zu ziehen, um
dort ein Opfer darzubringen, sondern die große Wende im
Geschick Zions, die Jahwe herbeiführt. Der Ausgangspunkt der
Wallfahrtspsalmen ist die Erfahrung einer besonderen
Geschichtsführung durch Jahwe.

Das weist alles auf die Zeit des Exils. Ps. 137,1 könnte auch
die Situation der Wallfahrtspsalmen kennzeichnen:

An den Strömen Babels saßen wir und weinten,
wenn wir Zions gedachten.

Die 587 v. Chr. deportierten Juden waren nicht zerstreut,
sondern lebten zusammen in geschlossenen Siedlungen. Sie standen
mit den in der Heimat Zurückgebliebenen in Verbindung (Jer.
29; Ez. 33). Die Ausübung des Opferkultus war an den Tempel
von Jerusalem gebunden und im Exil nicht möglich. Ez. 33, 31

spricht davon, daß die Exilierten so zahlreich zusammenkommen

wie das Kommen eines Volkes, um den Propheten zu hören.
Aus Ps. 137 dürfen wir entnehmen, daß sie sich zu förmlichen
Klagefeiern um Jerusalem an den Wassern Babels versammelt
haben.9

Der Deuteronomist, der zur Zeit des Exils schreibt und dem
wir die Überlieferung der Königsbücher verdanken, zieht in
seinem Bericht von der Einweihung des Tempels durch Salomo die
Linie bis zur Gegenwart, in der er lebt, aus (1. Kön. 8, 46—50) :

(Wenn das Volk sich vergeht, Jahwe es in die Gefangenschaft
fortführen läßt, das Volk aber im Lande seiner Gefangenschaft sich bekehrt
und zu Gott fleht und spricht:) «Wir haben uns vergangen, wir sind Frevler,
wir haben gesündigt, wenn sie von ganzem Herzen und von ganzer Seele

zu dir umkehren im Lande ihrer Feinde, die sie gefangen fortgeführt
haben, und zu dir beten, nach ihren Lande hin, das du ihren Vätern gegeben
hast, der Stadt, die du erwählt hast, und dem Hause, das ich deinem Namen
gebaut habe, dann wollest du im Himmel, der Stätte deines Thrones, ihr

9 Cf. auch Esra 8, 17, «Die Stätte Kasiphja»; J. Ilempel, Althebr.
Literatur (1930), S. 145.



R. Preß, Der zeitgeschichtliche Hintergrund der Wallfahrtspsalmen 407

Gebet und ihr Flehen erhören und ihnen Recht schaffen und deinem Volke
seine Sünde gegen dich vergeben und wollest sie bei denen, die sie in
die Gefangenschaft geführt haben, Erbarmen finden lassen, daß sie sich
ihrer erbarmen.»

Die dreimalige Wiederholung des Schuldbekenntnisses klingt
wie eine liturgische Formel einer solchen Klagefeier Israels im
Exil.

In den Wallfahrtspsalmen ist dieses Schuldbekenntnis
ausgesprochen im 130. Psalm. Die Einnahme der Gebetsrichtung
auf die Stadt Jerusalem und das Heiligtum hin scheint ein fester
Brauch dieser exilischen Klagefeiern gewesen zu sein. Auch
Ps. 134 ermahnt die Diener Jahwes, ihre Hände in Richtung auf
das Allerheiligste zu erheben. Die Klagelieder wiederum warnen

davor, diese Gebetshaltung nicht zu einer äußerlichen
Gebärde werden zu lassen: «Laßt uns das Herz und nicht die Hände
erheben zu Gott im Himmel» (Klag. 3, 41). Nach Ps. 121 sind
zumindest die Augen den heiligen Bergen zugewandt. Auffallend

ist ferner, daß 1. Kön. 8, 33 von der Abhaltung solcher
Klagefeiern im Tempel von Jerusalem spricht, obwohl auch hier
nach dem folgenden Vers sich das Volk im Exil befindet. Dieser
Widerspruch erklärt sich wohl daraus, daß sowohl in Jerusalem

als auch im Exil solche Klagefeiern gehalten worden sind.
Nach Jer. 41, 4 f. kommen nach der Zerstörung des Tempels
80 Mann aus Sichern, Silo und Samarien «mit abgeschorenen
Bärten und zerrissenen Kleidern und mit Einritzungen bedeckt»
zum Tempel Jahwes, um dort Opfer darzubringen.

Den unmittelbarsten Niederschlag dieser Klagefeiern haben
wir jedoch im Buch der Klagelieder, von dem nach der herkömmlichen

Auslegung Kapitel 2 und 4 in der Anfangszeit des Exils
in Babylon und Kapitel 1 und 5 in Jerusalem entstanden sind.

Wild strömt im Buch der Klagelieder die Klage über die
Zerstörung Jerusalems und die Entweihung des Tempels einher.
Alle Hoffnung ist dahin. Es zeigt sich auch, von dem 3. Kapitel
abgesehen, das als das jüngste der 5 Klagelieder angesehen wird,
keinerlei Ausweg aus der Katastrophe. Wir haben es mit unver-
mischten, reinen Klageliedern zu tun. Ganz im Gegensatz zum
Deuteronomium nehmen die Klagelieder eine positive Stellung
zum Königtum ein, sie beklagen, daß Jahwe König und Priester
in seiner Zornesglut verworfen habe (2, 6), daß König und Be-



408 R. Preß, Der zeitgeschichtliche Hintergrund der Wallfahrtspsalmen

amte nun unter den Heiden weilen müssen (2, 9), ja sie titulieren

den König als «unsern Lebensodem» und als den «Gesalbten
Jahwes» (4, 20). Die positive Bedeutung der Institution des

Königtums steht für die Klagelieder ebenso fest wie für Ps. 122 und
182.

Sucht man nach Psalmen, die man den älteren Liedern aus
dem Buch der Klagelieder zur Seite stellen kann, so kann man
auf die Psalmen 44, 74, 79 und 89 verweisen. Sie klagen vor
Jahwe: «Du zerstreutest uns unter die Völker, du verkauftest
dein Volk wohlfeil» (44, 12. 13), «du zermalmtest uns, wo die
Schakale weilen» (44, 20). «Alles hat der Feind im Heiligtum
verderbt» (74, 3, cf. Klag. 1, 10). «Sie legten Feuer an dein
Heiligtum, entweihten deines Namens Stätte bis auf den Grund»
(74, 7). «Heiden sind in dein Erbe eingedrungen, haben deinen
heiligen Tempel entweiht, haben Jerusalem zu Steinhaufen
gemacht» (79, 1). «Aber du hast verstoßen und verworfen, bist
ergrimmt wider deinen Gesalbten, hast entweiht die Verheißung
an deinen Knecht, entwürdigt sein Diadem in den Staub, hast
eingerissen all seine Mauern, hast seine Festen in Trümmer
gelegt» (89, 39 ff.). Der innere Zusammenhang, in dem diese Psalmen

zu dem Buch der Klagelieder stehen, macht es wenig
wahrscheinlich, daß sie an die Entweihung des Tempels durch Anti-
ochus IV. im Jahre 168 denken. Die Beziehung auf die Zerstörung

des Tempels und der Stadt Jerusalem durch die Babylonier
im Jahre 587 ist doch sehr viel naheliegender. Sicherlich sind
diese Psalmen als Klagelieder auf den Fall Jerusalems bei
kultischen Zusammenkünften während der Zeit des Exils
angestimmt worden. So findet sich auch bei Ezechiel ein Klagelied
auf den Untergang der Stadt Tyrus, Ez. 27, 30—32:

Sie lassen ihre Stimme über dich erschallen
und schreien bitterlich
und werfen Staub auf ihre Häupter,
bestreuen sich mit Asche.
Sie scheren sich eine Glatze deinetwegen 10

und gürten sich mit Trauerge wändern
und weinen über dich 10 mit bittrer Seele in bittrer Trauer
und stimmen in ihrem Jammern ein Klagelied auf dich 10 an
und wehklagen über dich.

10 L.



R. Preß, Der zeitgeschichtliche Hintergrund der Wallfahrtspsalmen 409

Während nun aber die Klagelieder aus dem Buch der Klagelieder

mit Ausnahme von Kap. 3 und auch das Klagelied auf den
Untergang der Stadt Tyrus nur Klage enthalten, ist es bei den
Volksklageliedern der zuvor erwähnten Psalmen anders. Wenn
auch hier die Klage noch hei weitem überwiegt, so wird doch
schon die Bitte an Jahwe um haldige Wendung der Not Israels
ausgesprochen:

Rege dich! Warum willst du schlafen, Herr?
Erwache, verstoße nicht auf ewig! (44,24).
Mache dich auf, uns zur Hilfe
und erlöse uns um deiner Gnade willen! (44,27).
Laß vor dich kommen das Seufzen der Gefangenen (79,11).
Gib nicht dem Raubtier preis deiner Taube Seele,
des Lebens deiner Elenden vergiß nicht für immer! (74,19).
Gedenke, Herr, der Schmach deiner Knechte! (89,51).

Einen Schritt weiter in der Entwicklung bedeuten die
Wallfahrtspsalmen. Aus den Klageliedern des Volkes sind Danklieder

geworden. Die Bitte hat sich in Dank gewandelt. Der
Abstand von dem Ereignis von 587 ist größer geworden. Neue
Hoffnung erfüllt die Deportierten. Das bedingt einen gewissen Wandel

der Lieder, die bei den kultischen Zusammenkünften der in
Jerusalem Zurückgebliebenen und hei den Exilierten
angestimmt wurden. Auch der Unterschied zwischen den Kapiteln
1; 2; 4; 5 der Klagelieder einerseits und dem 3. Kapitel andererseits

verrät die gleiche innere Wandlung.

3.

Wir wollen uns nun einigen Wallfahrtspsalmen im einzelnen
zuwenden, zunächst Ps. 126. Es mag offen bleiben, oh die
Redewendung maß! aitt? nicht schon auf die Beendigung des Exils
hinweist, wie zahlreiche Stellen belegen könnten (Jer. 29, 14;
30, 18; 33, 7. 10 ff.).11 Unbestreitbar ist jedenfalls, daß V. 4 den
ersten Vers: «Wenn Jahwe wendet Zions Geschick» als Bitte
wieder aufnimmt. Könnten die ersten Verse den Anschein
erwecken, als oh die Wiederherstellung Zions bereits geschehen
sei, so geht V. 4 eindeutig auf die Zukunft. Die heilsgeschicht-

11 Dagegen H. Gunkel, Die Psalmen (1928), S. 234, zu Ps. 53, 7; E. L.
Dietrich, matt? aitt? (1925).



410 R. Preß, Der zeitgeschichtliche Hintergrund der Wallfahrtspsalmen

liehen Fakten wie der Auszug aus Ägypten usf., die Israel bisher

Anlaß zum Bekenntnis und zum Lohpreis Jahwes gegeben
hatten, sind Ereignisse der Vergangenheit, die neue große Heilstat

Gottes, die Ps. 126 besingt, ist erst im Glauben Wirklichkeit,
aber noch nicht in der empirischen Welt. Nicht ein Geschichtsfaktum,

sondern eschatologische Glauhensgewißheit bildet den

Ausgangspunkt von Ps. 126. Man wird freilich nicht verkennen
können, daß auch diese Betrachtungsweise entstanden ist aus
einer bestimmten Schau des Ablaufes der politischen Ereignisse,
nachdem die völlige Hoffnungslosigkeit der Anfangszeit des

Exils vorüber war. An dem Erwachen einer neuen Heilsgewißheit

hatten aber gerade die Klagelieder der Israeliten in
Babylon und Jerusalem und überall, wo das Volk in der Zerstreuung

lebte, entscheidenden Anteil. Sie haben durch ihre Zahl und
Inbrunst Gott gezwungen, sich Israels wieder zu erbarmen.
Diese Wirkung auf Gott konnte gar nicht ausbleiben. So sagt
Ps. 123, 2:

Siehe, wie die Augen der Knechte auf die Hand ihres Herrn,
wie die Augen der Magd auf die Hand ihrer Herrin,
so schauen unsere Augen auf Jahwe, unsern G-ott,
bis er sich unser erbarmt.

So individuell auch der 123. Psalm beginnt, so geht doch, wie
Weiser12 bemerkt, der individuelle Stil in die Form des

Gemeindegebetes über. Der Beter hat nicht seine persönliche Not
vor Gott gebracht, sondern die Not, die er mit dem ganzen Volke
teilt. Das beweist der Plural, «bis er sich unser erbarmt», und
ebenso die Fortsetzung des Psalms, die den Eindruck erweckt,
als ob die ganze Versammlung in die Bitte des Psalmisten
einstimme, Ps. 123, 3 f.:

Sei uns gnädig, Jahwe, sei uns gnädig,
allzu satt sind wir des Hohnes.
Reichlich satt ist unsere Seele
des Spottes der Sicheren,
der Verachtung der Hoffartigen.

Israel wird so lange flehen und rufen, bis dieses Schreien zu
Gott Erfolg hat und Jahwe Zions Geschick wendet.

Selbstverständlich läßt es sich nicht bis zur letzten Gewißheit

erhärten, daß Ps. 123 und 126 die Not des Exils in Babylon

12 A. Weiser, Die Psalmen (Das A.T. Deutsch) (1955), S. 500.



R. Preß, Der zeitgeschichtliche Hintergrund der Wallfahrtspsalmen 411

meint, aber die Hoffnung auf das unmittelbare Eingreifen Jahwes

zugunsten Israels und der lebendige Glaube, der sich nicht
auf Opfer und Befolgung des Gesetzes beruft, sondern auf das
Flehen und Rufen zu Gott, macht doch die Zeit des babylonischen

Exils, die Zeit Deuterojesajas, am wahrscheinlichsten.
Wir wenden uns nun Ps. 124 und 129 zu. Gunkel13 faßt Ps.

124 und 129 als «Danklieder Israels» zusammen. Verwandt hiermit

sind die Siegeslieder. Anlaß dieser Lieder ist die erfahrene
Gotteshilfe in einer geschichtlichen Situation. Ein kurzer
Bericht von der Errettung, wie ihn C. Westermann14 für Ps. 124

in V. 2 a; 3 a; 6 und für Ps. 129 in V. 3—4 herausstellt, bildet den
Kern dieser Psalmen. Ist für Ex. 15 etwa die geschichtliche
Begründung eindeutig, so ist das für Ps. 124 und 129 nicht der Fall.
Es ist jedoch zu beachten, daß sich ähnliche Lieder, die den
Jubel der Befreiten zum Inhalt haben, bei Deuterojesaja finden.
Man füge einmal Ps. 124, 6 ff. nach Jes. 48, 20 ein, um den
geistigen Zusammenhang beider Stellen besser zu erkennen:

Jes 48, 20:

Zieht aus von Babel, flüchtet aus Chaldäa,
mit Jubel verkündet, laßt hören!
Tragt es hinaus bis an das Ende der Erde:
Sagt: Erlöst hat Jahwe seinen Knecht Jakob.

Ps. 124, 6—8:

Gepriesen sei Jahwe, der uns nicht hingab zum Raub ihren Zähnen!

Unsere Seele entkam wie ein Vogel der Falle der Vogler.
Die Falle ist zerbrochen, und wir sind frei!
Unsere Hilfe steht im Namen Jahwes,
der Himmel und Erde gemacht hat.

In Jes. 48, 20 f. verbindet sich die bei Deuterojesaja verschiedentlich

vorkommende Gattung der in kurzen Imperativsätzen
gehaltenen Anweisung zum Auszug aus Babel (Jes. 52, 1. 2;
11.12; 54,1—3) mit einem Danklied Israels.15 Damit haben wir
die Möglichkeit, zumindest eins der zur Gattung der Danklieder

13 H. Gunkel & J. Begrich, Einleitung in die Psalmen (1933), S. 311.
315 ff.

14 C. Westermann, Das Loben Gottes in den Psalmen (1953), S. 57 ff.
15 J. Begrich, Studien zu Deuterojesaia (1938), S. 51.



412 R. Preß, Der zeitgeschichtliche Hintergrund der Wallfahrtspsalmen

Israels gehörigen Lieder als sicher exilisch zu datieren.16 Un-
überhörbar ist die eschatologische Ausrichtung des deutero-
jesajanischen Dankliedes mit seiner Weisung zur Flucht. Der
neue Exodus ist noch wunderbarer als der aus Ägypten. Er
vollzieht sich dem endzeitlichen Heilsplan entsprechend und daher
nicht überstürzt, sondern planmäßig.17 Während jedoch in Ex.
15 oder Jud. 5 ein historisches Ereignis das Danklied entzündet,
ist es hei Deuterojesaja und bei den Wallfahrtspsalmen die
eschatologische Heilsgewißheit, die sich so weit verdichtet, daß
die Dichter bereits in der Wirklichkeit des neuen Äons leben,
auch wenn die äußeren Verhältnisse sich noch nicht geändert
haben.

In die gleiche Richtung weisen auch die Bilder, die der 124.

Psalm verwendet. Das eschatologische Motiv von dem Überfluten

durch die stolzen Gewässer zeigt, daß auch dieser Psalm zu
den eschatologischen Liedern gehört. Es ist nicht zufällig, daß

gerade dieses Bild gewählt ist, das seine Heimat nicht in dem

wasserarmen Heiligen Lande haben kann, sondern an die
Ströme Babels (Ps. 137, 1) erinnert. Auch im Ps. 69 sind die
Wasser, die den Psalmisten bedrängen, ein Bild für die Not des

Exils. Daß andererseits die Wasser nur ein Bild sind, beweist
V. 2, wonach die Feinde Menschen sind, wie ein Vergleich mit
Ps. 52, 2. 8.12 zeigt, Ausländer, d. h. wohl Babylonier.18 Ebenso

führt auch das Bild vom Vogel in der Falle in die Zeit der
babylonischen Gefangenschaft Israels. Israel befand sich
bereits im Netz, d. h. in der Gefangenschaft. Jahwe aber hat die
Falle zerbrechen lassen und Israel errettet.

Ps. 124 beginnt ähnlich wie Ps. 118 und 129 mit der Aufforderung

an Israel: «So spreche Israel.» Das ist eine ausgesprochene

liturgische Anweisung. In Jes. 48, 20 ergeht der Appell:
«Mit Jubel verkündet, laßt hören!» Damit wird der Einsatz für
das Danklied Israels im Kultus gegeben. Der Psalm endet mit

16 Ähnlich sind Jes. 43, Iff.; 52, 7—12; 55, 12 ff. Auch auf die
eschatologischen Hymnen Jes. 42, 10—13 und 44, 23 ist hinzuweisen; Begrich
(A. 15), S. 48.

17 Jes. 52,12.
18 R. Preß, Der Gottesknecht im A.T. : Zeitschr. f. d. altt. Wiss. 67

(1955), S. 86; H. Birkeland, Die Feinde des Individuums in der israelitischen
Psalmenliteratur (1933), S. 27.



R. Preß, Der zeitgeschichtliche Hintergrund der Wallfalirtspsalmen 413

einem Bekenntnis der Zuversicht, das sicherlich auch liturgischen

Charakter hat: «Unsere Hilfe steht im Namen Jahwes.»
Nach Westermann 18 ist Y. 8 dem Psalm nur lose angefügt;
tatsächlich sticht dieser Vers von dem sieghaften Ton der
vorhergehenden Verse ab. Noch stärker ist die Diskrepanz, in der in
Ps. 129 der Schlußvers zum eigentlichen Psalm steht. In 129,1 ff.
spricht Israel in der 1. Person: «Sie haben mich viel bedrängt
seit meiner Jugend», in V. 8 h sprechen andere, wahrscheinlich
Priester, den Segen über Israel: «Wir segnen euch im Namen
des Herrn!» Von da aus ist es durchaus denkbar, daß auch in
Ps. 124 der Schlußvers «Unsere Hilfe steht im Namen Jahwes»
den Charakter einer priesterlichen, liturgischen Responsion
auf das Danklied des Volkes hat. Ebenso schließen auch die
Psalmen 125 und 128 mit dem Segenswunsch: «Friede sei über
Israel», Ps. 122, 7 mit dem Segenswunsch für die Stadt Jerusalem:

«Friede sei in deinen Mauern, Heil in deinen Burgen!»
Auch der Schlußvers von Ps. 121, 8: «Jahwe behütet deinen
Ausgang und Eingang von nun an bis in Ewigkeit», kommt vom
priesterlichen Segen her. All dieser Segen, wo immer er auch
erteilt worden sein mag, hat seinen Ausgang vom Zion her. «Es
segne dich Jahwe vom Zion her», ist der Segenswunsch von
Ps. 128, 5 und 134, 3. Obwohl man die liturgische Haltung der
Wallfahrtspsalmen leicht erkennen kann, ist doch nirgends vom
Opferkult die Rede. Das bestätigt die Ansetzung dieser Psalmen
in eine Zeit, da kein Opferkult ausgeübt werden konnte, also
vermutlich der letzten Zeit des Exils, da die hemmungslose Klage
neuer Hoffnung Platz gemacht hatte.

Wie in Ps. 124 und 126 im ersten Teil des Psalms die
Rettung Israels als vollzogene Tatsache erscheint (Ps. 124, 1—7;
126, 1—3), während im 2. Teil erkennbar wird, daß diese Hilfe
noch erbeten und erst in naher Zukunft erwartet wird, ist das
auch in Ps. 129. Hier beendet den ersten Teil V. 4 mit der
Feststellung: «Jahwe hat der Gottlosen Stricke zerhauen.» Es ist
damit das gleiche gesagt, was Ps. 124 mit dem Bilde vom aus
der Falle entkommenen Vogel ausdrücken will: Israel war
gebunden, war in der Gefangenschaft, aber Jahwe hat diese Bande
gelöst und Israel befreit. Der zweite Teil des Psalms mit der

19 Westermann (A. 14), S. 60, Anm. 31.



414 R. Preß, Der zeitgeschichtliche Hintergrund der Wallfahrtspsalmen

Bitte um Vernichtung der Zionshasser zeigt jedoch, daß die
Bedrängnis offenbar noch nicht beendet ist. Man wird anzunehmen

haben, daß die Bedränger Israels aus dem 1. Teil des Psalms
den Zionshassern des 2. Teils entsprechen, daß es sich also hier
wie dort um auswärtige Feinde handelt (gegen Weiser). Ihre
Bezeichnung als die Gottlosen20 läßt uns in V. 4, wie oftmals im
Psalter, an die Babylonier denken.

Wenn die Wallfahrtspsalmen die Überschriften tragen: Lieder

der Hinaufzüge, so ist auch das unzweifelhaft eine prophetische

Vorausnahme, wie es ähnlich auch bei der Verkündigung
Deuterojesajas festzustellen ist. Noch ist es nicht so weit. Aber
über den Wallfahrtspsalmen liegt bereits die Stimmung des
Aufbruchs. Zu lange schon weilt der Psalmist in Feindesland
(120, 6), reichlich satt ist seine Seele des Hohnes seiner Umwelt
(123, 4). «Ich freute mich, als man mir sagte: Zum Hause Jahwes

wollen wir gehen», jubelt der Verfasser des 122. Psalms.
«Jahwe behütet deinen Ausgang und Eingang», ist der
Segenswunsch des 121. Psalms für die Ausziehenden. «Die Falle ist
zerbrochen und wir sind frei», heißt es in Ps. 124, 7; «der Herr
ist gerecht, er zerhaut der Gottlosen Stricke» in Ps. 129, 4; und
«sie kommen heim mit Jauchzen, tragend ihre Garben» Ps. 126,6.
Mit einiger Wahrscheinlichkeit wird man als den zeitgeschichtlichen

Hintergrund dieser genannten Psalmen die letzte Zeit des

babylonischen Exils vermuten dürfen. In den Psalmen 127; 128;
133; 134 ist dieser zeitgeschichtliche Hintergrund nicht mehr
erkennbar. Das liegt zum Teil wohl daran, daß diese Psalmen
den «Segen Jerusalems» (Ps. 118, 5), d.h. den Segen der
anbrechenden Heilszeit, der die Heimkehrenden in Jerusalem
erwartet, beschreiben. Jahwe selbst wird die Stadt bewachen
(127, 1), kein mühsames Brot der Sorgen wird die Speise des
Volkes sein, den Seinen gibt's der Herr im Schlaf (127, 2), ein
reicher Kindersegen, besonders viel Söhne (127, 3; 128, 3. 6)
werden dem Volk beschieden sein. Ein Davidide wird auf dem
Thron sitzen (Ps. 132). Die Zerstreuten aus dem Nordreich und
aus Juda werden beisammen wohnen: «Siehe, wie schön und
lieblich ist es, wenn Brüder beisammen wohnen!» (Ps. 133, l).21

20 Cf. Ps. 46, 5 ff.; 48, 3 ff.; 76, 4 ff. und 125, 3; S. Mowinckel, Offersang
og sangoffer (1951), S. 208.

21 Der Gedanke der Wiedervereinigung Israels und Judas im Endreich



R. Preß, Der zeitgeschichtliche Hintergrund der Wallfahrtspsalmen 415

Es können hier nur einige Andentungen gegeben werden, aber
warum sollten bei den kultischen Zusammenkünften der
Exilierten diese leuchtenden Farben, in denen die Zukunft Israels
ausgemalt wurde, gefehlt haben? Ja verbindet nicht auch diese
Psalmen mit den ausführlicher besprochenen Psalmen, die die
Errettung aus dem Exil deutlicher zum Inhalt hatten, der Glaube
an die Wundermacht Gottes, jener Glaube, der am sieghaftesten
im 126. Psalm (s. oben, S. 405) zum Ausdruck kommt?

Trebbin, Kreis Luckenwalde. Richard Preß.

wird von Ez. 37, 15 ff. und Jer. 50, 4 f. ausgesprochen, selbst das Kyruslied:
«Ein jeder hilft dem andern, und sagt zum Bruder: Faß Mut» (Jes. 41,

2—6) könnte hieran denken; cf. weiter Ps. 122, 8.


	Der zeitgeschichtliche Hintergrund der Wallfahrtspsalmen

