
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 14 (1958)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen.

Joseph Huby (S.J.), Saint Paul, Epitre aux Romains. Traduction et commentaire.

Nouvelle édition par le P. Stanislas Lyonnet (S.J.). Verbum Sa-

lutis, 1. Trad, et comm. du N.T., 10. Paris, Beauchesne, 1957. VIII + 643 S.

P. Stanislas Lyonnet hat den bereits 1940 erschienenen Römerbriefkommentar

des verstorbenen P. Huby — erweitert durch seine eigenen
Anmerkungen — neu herausgegeben. P. Huby hatte in der ersten Auflage
das Ziel seiner Arbeit mit folgenden Worten umschrieben: «Nous n'avons
pas la prétention de renouveler l'explication de l'épître aux Romains.
Disons seulement que notre principal souci a été de nous replacer autant
que possible dans la perspective paulinienne, de voir quels problèmes se

posaient à l'Apôtre et comment ils se posaient.> Das ist dem sehr belesenen
und umsichtigen Exegeten in hohem Maße gelungen. Der Kommentar zeichnet

sich zwar nicht aus durch neue überraschende Erkenntnisse (P. Huby
war besonders von Lagrange abhängig), aber er führt in solider
Gedankenarbeit ein in die historischen und theologischen Probleme des

Römerbriefes und der ganzen paulinischen Gedankenwelt. Paulus hat
seinen Brief an die römische Gemeinde aus Korinth unmittelbar vor seinem
Aufbruch nach Jerusalem 57/58 geschrieben, um seine beabsichtigte Reise
nach Rom vorzubereiten. Der Brief bildet in seinem ganzen heutigen
Umfang eine ursprüngliche Einheit (mit Einschluß des 16. Kapitels). In vier
großen Abschnitten entwickelt Paulus seine Gedanken: Rechtfertigung
durch den Glauben (1—5), Heiligung oder Wachstum des christlichen
Lebens (6—8), das Problem des Unglaubens des alten Heilsvolkes (9—11),
die ethische Verpflichtung der Glaubenden (12—16).

Sehr beachtlich sind an der Neuauflage die vom Herausgeber
beigefügten Ergänzungen von über 100 Seiten. P. Lyonnet macht nicht nur auf
die seit der 1. Auflage erschienene neue Literatur aufmerksam, sondern
verarbeitet selbständig und viel gründlicher als P. Huby das
religionsgeschichtliche Material (auch einige Qumrantexte), das zur Erhellung der
paulinischen Vorstellungen dient. Die z. T. größeren Exkurse fördern die
Auslegung durch neue Gesichtspunkte, z. B. seine Bemerkungen über
Rom. 5, 12—14 (S. 521—57), über das «Ich» in Rom. 7 (S. 601—04), über die
Bedeutung des heilsgeschichtlichen Exkurses Rom. 9—11 im Zusammenhang

des ganzen Briefes (S. 616—30).

Rheineck, Kt. St. Gallen. Mathias Rissi.

Heinrich Schlier, Der Brief an die Epheser. Ein Kommentar. Düsseldorf,
Patmos-Verlag, 1957. 315 S. DM 34.50.

In einer sorgfältig abgewogenen Sprache und im Bemühen, den
theologischen Gehalt jedes paulinischen Wortes zum Leuchten und zum Klin-



Rezensionen 367

gen zu bringen, legt der durch seinen Galaterbriefkommentar und wichtige
Veröffentlichungen über paulinische Themata bekannt gewordene, in die
römisch-katholische Kirche eingetretene Verfasser die Summe langer
Bemühungen um den seiner Verfasserschaft nach immer noch umstrittenen
Brief des Neuen Testamentes vor.

Paulus hat den Epheserbrief im Gefängnis zu Rom an eine Gruppe
heidenchristlicher Ortskirchen im südöstlichen Teil der Provinz Asia
geschrieben. Der Brief verrät die lebendige Aufgeschlossenheit eines immer
noch wandlungsfähigen Denkens des alternden Apostels, der den
Einzelereignissen der verschiedenen Gemeindegeschichten fernergerückt, aber
dem Wesentlichen nähergekommen ist, in fortschreitender theologischer
Entfaltung sich selber und die Geschichte der Gemeinde in einer umfassenden

Heilsökonomie Gottes zu schauen vermag und von der Sache der
Gnosis so frei ist, daß er sogar ihre Sprache zu benützen weiß, ohne ihrem
Geist zu verfallen.

Es ist nicht abzustreiten, daß wir unter diesen Umständen eine
geschlossene reife Leistung in die Hände gelegt bekommen, die die reiche
Welt, paulinischen Denkens auf den Plan führt und selber ein Stück
Weisheitsrede darstellt, womit Schlier den Brief charakterisiert. Vergleicht
man die Sprache, die der Verfasser hier führt, mit derjenigen, die ihm bei
der Abfassung des Galaterbriefkommentars zu Gebote stand, so fällt auf,
wie sie weniger reflektierend und mehr meditierend geworden ist. Ob das
mehr mit dem Gegenstand des Briefes oder mit der inneren Entwicklung
des Verfassers zusammenhängt, das zu ergründen bleibe dahingestellt.

Wenige, aber gehaltreiche Exkurse stellen wertvolle Bereicherungen
des Gebotenen dar. Das Verhältnis des Paulus zu den außerchristlichen
Vorstellungen beleuchtet der Satz, den er am Ende seines Exkurses über
den Iiieros Gamos so formuliert: «Auf diese ihm entgegengebrachten
Vorstellungen ging der Apostel ein, nahm ihre Fragen auf und setzte unter der
Destruktion ihres Mythus ihren Aussagen kritisch die seinen von dem

Mysterium der Ehe gegenüber» (S. 275 f.). Das vorläufig abschließende
WTort zum Somabegriff des Paulus zeigt die Weite der Gedanken des
Verfassers: «Gerade der Begriff oiDpa für ^KK\poia ist ein Musterbeispiel für
die historisch und sachlich vielfältige Begrifflichkeit des Apostels, die ihm
dazu dient, verschiedenste Aspekte des letztlich einen Phänomens
darzustellen» (S. 96). Schließlich dient der Pieromabegriff als «räumlicher
Begriff zur Veranschaulichung einer geistigen Dimension oder eines geistigen

Vorgangs» (S. 99).
Wer das Neue Testament von dem sich je und je selbst erschließenden

Einheitspunkt zu lesen begehrt, wird im Epheserbriefkommentar Schliers
auch dann reichen Gewinn finden, wenn er in manchen Einzelheiten dem
Verfasser nicht zu folgen vermag. Ich möchte z. B. ernstlich bezweifeln,
ob man den Sophiacharakter der Schrift derart betonen darf, daß der Brief
geradezu aufhört, Kerygma in strengem Sinn zu sein (S. 21 f.). Es gehört
u. E. gerade zum Geheimnis echter Weisheitsrede, daß sie in einer bestimmten

Weise auch nach außen drängt und nicht nur liturgisch gefüllt ist und
in meditativem Glanz erstrahlt. Aber man darf sich durch den Kommentar



368 Rezensionen

Schliers wohl erinnern lassen, daß «es kein Leben des Christen in der Welt
gibt ohne die Doppelbewegung Vorstoß — Rückzug».1

Basel. Werner Bieder.

KarlHeußi, Kompendium der Kirchengeschichte. 11., verb. Auflage. Tübingen,
J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1957. XII + 581 S.

Wenigen Forschern dürfte es vergönnt sein, fünfzig Jahre nach
Erscheinen der ersten Auflage eines Werkes eine elfte Neuauflage selber
besorgen zu können. Dies ist der Fall bei Karl Heußis bekanntem Lehrbuch
der Kirchengeschichte. Die Umarbeitung ist diesmal nicht so weitreichend
wie beim Erscheinen der 10. Auflage, sie beschränkt sich auf Änderungen
in Einzelheiten. Das Buch behauptet in dieser neuen Gestalt Rang und
Platz, die es sich im Laufe der Jahrzehnte erworben hat. Es zeichnet sich
aus durch klare und übersichtliche Darstellung eines unendlich vielfältigen
Stoffes. Es vermag Wesentliches vom Unwesentlichen abzuheben, die
Akzente prägnant und überzeugend zu setzen und teilt bei aller Konzentration
auf die Hauptlinien und -geschehnisse doch eine Fülle wichtiger,
veranschaulichender Einzelheiten mit. Besondere Sorgfalt ist neben der im eigentlichen

Sinne kirchengeschichtlichen Betrachtung den dogmengeschicht-
lichen Problemen gewidmet. Wer als Studierender der Theologie oder von
andern Wissenschaften herkommend sich in die Geschichte der christlichen

Kirche einarbeiten will, wird mit Gewinn und Nutzen zu diesem Buch
greifen, das — bei aller offenstehenden Problematik kirchengeschichtlicher
Erkenntnisbemühung —• eindrücklich zu zeigen versucht, «wie man 'eigentlich'

Kirchengeschichte schreiben muß, nämlich streng realistisch und
undogmatisch» (Vorwort, S. IV).

Tenniken, Kt. Baselland. Max Geiger.

Gotthard Nygren, Das Prädestinationsproblem in der Theologie Aagustins.
Eine systematisch-theologische Studie. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht,
1956. 306 S. DM 18.90.

Von der Feststellung ausgehend, daß Augustin mit seiner Lehre von
der Prädestination «die nachfolgende theologische Tradition so entscheidend

geprägt» hat, unternimmt Nygren den Versuch, die Prädestinationslehre

bei Augustin als theologisches Problem zu erfassen (S. 13).
In Auseinandersetzung mit den großen Augustin-Kennern Nörregaard,

Holl, Courcelle, O'Meara u. a. möchte er eine neue Basis zur Deutung der
augustinischen Prädestinationslehre gewinnen, wobei es ihm besonders
darum zu tun ist, das Wie ihrer Entstehung und das Wo ihrer
geschichtlichphilosophischen Verankerung aufzudecken. Mit dieser Absicht ergibt sich
zugleich die Methode der Arbeit: Nygren lehnt sowohl die ausschließlich
genetische als auch die nur systematische Betrachtungsweise ab und sucht
durch die Verbindung beider sein Ziel zu erreichen.

Auf ein bibliographisch wertvolles Einführungskapitel über die frühere

1 G. Spoerri, Evangelische Frömmigkeit: Gottesdienst — Menschendienst,

Eduard Thurneysen zum 70. Geburtstag (1958), S. 290.



Rezensionen 369

und gegenwärtige Augustinforschung (S. 19—69) folgt bereits im zweiten
Kapitel der Nachweis, daß der meritum-Begriff Augustins einerseits seine
Gnadenlehre ebenso aufhebt, wie er andererseits die Frage nach dem
Verhältnis von Prädestination, Gnade und Verdienst nur um so brennender
werden läßt.

So deutlich dann im 3. Kapitel die starken Anregungen hervortreten,
die Augustin hinsichtlich seiner Auffassung von der Prädestination von
Paulus her zuteil geworden sind, so wenig findet der Verfasser im Laufe
einer sehr detaillierten Untersuchung (S. 103—137), die freilich etwas zu
breit angelegt ist — diesen Eindruck hat man bei der Lektüre mehrerer
Abschnitte des Buches -—-, daß Augustin Paulus recht verstanden hat, was
Nygren seine eingangs vorgetragene These (S. 13), daß zwar die
Prädestinationslehre Augustins wurzelhaft dem paulinischen Zeugnis entsprungen
sei, «nicht aber das augustinisehe PrädestinationsproWem» (S. 137), nur
bestätigt.

Den «Sitz im Leben» der augustinischen Prädestinationsproblematik
sieht der Verfasser in einer philosophischen Theoretisierung des paulinischen

Kerygmas (S. 127), deren Erfassung und Darstellung das 4. Kapitel
gewidmet ist, in dem die starke Beeinflussung aufgezeigt wird, die Augustin
von Seiten des Manichäismus und der neuplatonischen Philosophie erfahren
hat. Als Zusammenfassung ergibt sich dabei, daß Augustin die platonische
Lehre vom wahren Sein mit der Gnadenlehre des Paulus verband (S. 182)
und dadurch auch zu einer dem exegetischen Befund der paulinischen
Schriften gegenüber heterogenen Prädestinationslehre gelangte.

Die Einwirkungen der platonischen Ontologie und des kausalen
Weltbildes, das Augustin bei den Manichäern kennengelernt hatte, werden im
5. Kapitel anhand seiner großen Schriften aus der Zeit nach 400 sorgfältig
eruiert, wobei Nygren nachdrücklich betont, daß die augustinisehe
Prädestinationslehre ihre Gestalt nicht etwa erst der Auseinandersetzung
Augustins mit den Pelagianern verdankt, sondern aus jener Synthese
entsprungen ist, durch die sich maniehäischer Schöpfungsdeterminismus,
platonische Ontologie und plotinische Willensmetaphysik im Denken des großen
Kirchenvaters mit der paulinischen Predigt von Gottes Vorherbestimmung
zu einem theologischen Novum vereinigten.

Man wird dem Verfasser für seine gründliche Studie dankbar sein müssen,

dies um so mehr, als er das komplexe Gefüge der Theologie Augustins
an einem entscheidenden Punkt erhellt hat und ihm der Nachweis gelungen
ist, daß Augustin mit seiner Prädestinationslehre zwar dem Begriff nach
auf Paulus fußt, daß er sie aber unter dem Einfluß seiner
philosophischweltanschaulichen Voraussetzungen zu einer PrädestinationsproWemah'k
zerdehnt hat, mit der er sich der Sache nach weitgehend von Paulus
entfernte.

Nygrens Monographie darf daher als ein wesentlicher Beitrag zur neueren

Augustinforschung, ja zur Klärung der seit dem 5. Jahrhundert in der
abendländischen Theologie immer wieder verhandelten Frage nach Sinn
und Grenze der biblischen Prädestinationslehre gewertet werden.

Graz. Gotthold Müller.

24



370 Rezensionen

Max Jörg Odenheimer, Der christlich-kirchliche Anteil an der Verdrängung
der mittelalterlichen Rechtsstruktur und an der Entstehung der Vorherrschaft
des staatlich gesetzten Rechts im deutschen und französischen Rechtsgebiet.
Ein Beitrag zur historischen Strukturanalyse der modernen kontinentaleuropäischen

Rechtsordnung. — Basler Studien zur Rechtswissenschaft, 46.

Basel, Helbing und Lichtenhahn, 1957. XII + 165 S. Fr. 15.55.

Die Studie, deren Titel für die heutige Zeit ungemein langatmig
anmutet, will erweisen, daß der Ubergang vom mittelalterlichen Traditionalismus

zum Gesetzesrecht der Neuzeit wesentlich mit herbeigeführt wurde
vom kanonischen Recht, das sich als Gesetzesrecht gibt. Beruht es doch auf
den altkirchlichen Kanones, auf den teilweise als Reichsgesetze publizierten

Konzilsbeschlüssen und auf päpstlichen Dekreten. Der mittelalterliche
Investiturstreit wird als typischer Kampf des kanonischen Rechts gegen den
germanischen Traditionalismus geschildert, der sich im Eigenkirchenwesen
und im Ämterkauf äußert. Die weltlichen Gewalten müssen aus
Selbsterhaltungstrieb sich der Waffen der Gegenseite bedienen, nämlich des
gesetzten weltlichen Rechts. Im französischen Nachspiel des Investiturstreites
zwischen Philipp dem Schönen und Bonifaz VIII. verschärfen sich die
Motive noch mehr. Die monarchomachischen Ideen, die vom Defensor pacis
des Marsilius von Padua sich erstrecken bis hin zu den Vindiciae contra
tyrannos des Duplessis-Mornay, verweisen nun auch den Herrscher auf das

gesetzte Recht, das auch ihn bindet. Sie wirken also auch im Sinne des

Gesetzespositivismus. Hier wird man aber mit Gierke auf die stark
naturrechtlichen Bestandteile des Monarchomachismus hinweisen müssen.

Von theologischer Seite wird man ergänzend vermerken, daß der
traditionskritische Charakter des kanonischen Rechts schon durch das Neue
Testament bedingt ist. Diese Spannung zwischen der Tradition und der
neuen Christuswirklichkeit spiegelt sich etwa im Gleichnis vom alten Wein
in den neuen Schläuchen, wie im Parallelgleichnis vom neuen Flecken auf
dem alten Kleid. Ferner wäre zu verweisen auf die stereotype Wendung der
Bergpredigt: Ihr wißt, daß zu den Alten gesagt ist..., ich aber sage euch.
Auch das Wort vom eitlen Wandel nach väterlicher Weise (1. Petr. 1, 18)
ist recht traditionskritisch. Von da aus wird die These des Verfassers, daß
das Christentum nicht unbesehen das altheidnische Traditionsrecht der
missionierten Völker übernehmen konnte, erst einleuchtend.

Der Verfasser bedauert diese Entwicklung — wie der Titel vermuten
läßt — keineswegs, da ja der christlich-kirchliche Anteil an dieser
Rechtsentwicklung dem gesetzten Recht die notwendige Bindung und Beschränkung

auferlegt (S. 82).
Die Grundthese der Arbeit verdient ernsteste Beachtung. Daß sie von

biblisch-theologischer Seite, etwa im Sinne von Erik Wolfs «Rechtsgedanke
und biblische Weisung» (1948), der Ergänzung bedarf, dürfte auch des
Verfassers Meinung sein, der sich bewußt auf eine rechtsgeschichtliche
Darlegung beschränken wollte.

Freiburg i. Br. Wilhelm August Schulze.



Rezensionen 371

Arthur Rhode, Geschichte der evangelischen Kirche im Posener Lande.

Marburger Ostforschungen, hrsg. von E. Keyser, 4. Würzburg, Holzner-
Verlag, 1956. VIII + 263 S„ 3 Karten. DM 12.—.

Rhodes Arbeit umfaßt den Zeitraum von den mittelalterlichen
Reformbewegungen und der Grundlegung der evangelischen Kirche der Reformationszeit

bis zur Schlußkatastrophe beim Untergang des Hitlerregimes. Der
Verfasser ist der letzte, 88jährige Superintendent von Posen. Als Kirchenleiter

kennt er natürlich genau die letzte Entwicklung. Doch hat er auch
Voraussetzungen wie kein anderer nach Th. Wotschke, die ältere Geschichte
seiner Kirche zu schildern. Schon vor der Vernichtung wertvollen Materials
im zweiten Weltkrieg waren die Forschungen Rhodes so fortgeschritten,
daß die neue Kirchengeschichte Posens bald druckfertig schien. Durch die
jetzt vorliegende Arbeit sind unersetzliche Angaben für die Nachwelt
gerettet worden.

Die evangelische Kirche Posens hat mehr Interesse, als es bei einer
Provinzkirche gewöhnlich der Fall ist. Im geographisch eng begrenzten
Raum ereignet sich hier eine dramatische Begegnung römischen und evan
gelischen, polnischen und deutschen Wesens. Und durch seinen Ausblick
über die Jahrhunderte beleuchtet der Verfasser trefflich die Wechselwirkung

von politischen, sozialen und religiösen Faktoren in diesem Drama.
Eine noch stärkere Betonung der politischen und sozialen Faktoren

wäre aber wünschenswert gewesen. Wie solche die Geschichte der evangelischen

Kirche beeinflußt haben, läßt sich nämlich für sämtliche
Hauptepochen, in die die Geschichte der Posener evangelischen Kirche zerfällt,
beobachten.

1. Das hergebrachte Patronatsrecht des Adels gab den evangelischen
Adligen der Reformationszeit die Möglichkeit, auf ihren Gütern und in
ihren Städten evangelischen Gottesdienst einzuführen. Diese soziale Struktur

der evangelischen Kirche bewirkte sogar, daß Polen als einziges Land
Europas schon in der Zeit des Konfessionalismus mehrere Bekenntnisse
praktisch gleichstellte. Aber derselbe Umstand verursachte auch den iähen
Rückgang der evangelischen Kirche, als im 17. Jahrhundert der Adel für
den Katholizismus wieder gewonnen wurde. Dazu trug noch bei, daß die
äußeren Feinde Polens protestantische Mächte waren. Nachdem sich die
evangelischen Christen Polens 165-5 für die Wahl des schwedischen Königs
Karl X. Gustaf zum polnischen König eingesetzt hatten, wurden die
polnischsprechenden evangelischen Kirchen beinahe vernichtet. Hernach wurde
Evangelisch immer mehr mit Deutsch gleichgestellt.

2. In der damit einsetzenden Periode der Verfolgung war es wieder
der polnische Adel, der evangelische Gemeindebildungen ermöglichte.
Nunmehr aber war die Triebkraft ein ökonomisches Interesse. Um den Ertrag
des Ackerbaus zu erhöhen, haben die polnischen Magnaten eine deutsche
Landbevölkerung einberufen, wobei den evangelischen Bauei'n eine gewisse
Konventikelfreiheit erteilt wurde.

3. Nach der Teilung Polens 1793 verstärkte sich die Identifikation von
evangelischem Glauben und deutscher Sprache. In der Folgezeit wurde die



372 Rezensionen

evangelische Märtyrerkirche einfach preußische Landeskirche. Zugleich
wurde das Land infolge der preußischen Immigration, Administration,
Kulturpolitik und Ökonomie weitgehend verdeutscht, obwohl die römische Kirche

als Beschirmerin nicht nur des katholischen Glaubens, sondern auch
der polnischen Kultur auftrat. Auf die Dauer mußte aber die Gleichstellung
von Bekenntnis und Volkstum für die evangelische Kirche Posens verhängnisvoll

werden. Das zeigte sich nach dem ersten Weltkrieg, indem die
evangelische Kirche als Vertreterin des Deutschtums der Vergeltungspolitik
des neuen polnischen Staates ausgesetzt wurde. Aber erst recht zeigte es

sich nach dem zweiten Weltkrieg, als diese Kirche ihrem Untergang
entgegentrat.

Es wäre unrecht, die Darstellung Rhodes über diese letzte Epoche
nach wissenschaftlichen Maßstäben zu beurteilen. Ihr Wert besteht vor
allem in den einsichtigen Nachrichten über das Verhältnis der deutsehge-
sinnten evangelischen Kirche zum polnischen Staat sowie über die
mißlungene Zusammenarbeit dieser Kirche mit den polnischsprechenden
evangelischen Gemeinden. Darüber hinaus bildet die Schilderung eine ergiebige
Quelle künftiger Forschung im Blick auf die Weise, wie besonnene Leiter
der evangelischen Kirche Posens die Stellung ihrer Kirche im polnischen
Staate betrachteten.

Uppsala. Sven Göransson.

Ekkchart Fabian, Die Entstehung des Schmalkaldischen Rundes und seine
Verfassung 1529—1531/33. Brück, Landgraf Philipp von Hessen und Jakob
Sturm. Schriften zur Kirchen- und Rechtsgeschichte, 1. Tübingen,
Osiandersche Buchhandlung, 1956. 182 S.

Fabian behandelt hier ein für die Reformationsgeschichte und für die
Verfassungs- und Rechtsgeschichte des Deutschen Reichs zentrales Problem.

Als der Schmalkaldische Bund entstand, war die kirchlich, politisch und
verfassungsrechtlich einheitliche Betrachtung des Deutschen Reichs noch
eine geistige und politische Wirklichkeit. Die Person des Kaisers war
immer noch ein heiliges Symbol für die Einheit des Reichs. In dieser religiös
bestimmten Verfassungseinheit bildete der evangelische Glaube einen
Sprengstoff. Da die Religion eine anerkannt erstrangige Stellung im
politischen Leben einnahm, hat die Rolle der evangelischen Fürsten als
Überwacher des neuen Glaubens die Frage ausgelöst, ob diese auch das Recht
hätten, sich zu einem Schutzbündnis zusammenzuschließen und sich auf das
Widerstandsrecht sogar gegen den Kaiser zu berufen, ohne als Feinde der
Reichseinheit betrachtet zu werden.

Im protestantischen Lager unterscheidet Fabian drei religiöse
Grundeinstellungen, denen gewisse konstitutionelle Grundsätze und Zielsetzungen

entsprechen. Rechts befindet sich der Kurfürst von Sachsen, der als
Mitglied des bei Kaiserwahlen zuständigen Kurfürstenkollegiums die
Friedens- und Rechtsgrundsätze des Reichs vertrat; eine Mittelstellung nimmt
der politisch und kirchlich rege Landgraf von Hessen ein, der doch etwas
nach links hinneigte; endlich steht auf der linken Seite der rebellische, mit



Rezensionen 373

Zwingli sympathisierende Bund der süddeutschen Städte. Der Verfasser
schildert einsichtsvoll und unter Ausnützung neuerer Handschriftenfunde
das diplomatische Spiel, welches der kursachsische Kanzler Brück, der
hessische Landgraf Philipp und der Straßburger Theologe und Politiker
Sturm als Vertreter dieser drei Bichtungen trieben.

Besondere Aufmerksamkeit wird der Entwicklung der Verfassungsentwürfe

des Schmalkaldischen Bundes gewidmet. Fabian findet, daß die
wesentlichen Punkte der endgültigen Verfassung von 1533 schon 1529

vorlagen. Da das Recht zur Bildung eines Schutzbündnisses religiös motiviert
wurde, da aber einige der an den Verhandlungen teilnehmenden Mächte
politische Aktivisten waren, nahm die Frage, ob die evangelischen Stände
denselben Glauben umfaßten, in den Verhandlungen des Bundes eine wichtige

Stellung ein. Eine andere Hauptfrage war die, ob sich der Bund gegen
das Symbol der Beichseinheit, die Person des Kaisers, richten dürfte. Da
bildet der Übergang Kursachsens nach dem Augsburger Reichstag 1530 zur
Anerkennung des Widerstandsrechtes ein theologisch und politisch bedeutsames

Problem. Die konstitutionelle Stellung dieses Landes führte mit sich,
daß es zur Partei des Friedens und des Rechtes gehörte; aber die Theologen

und die Juristen konnten auf die kursächsische Politik einen beträchtlichen

Einfluß üben. Nach dem Reichstag in Augsburg akzeptierte Brück
die Auffassung des Philipp von Hessen über das Widerstandsrecht und
brachte auch Luther dahin, sich im positiven Sinne dazu zu äußern. Me-
lanchtlion dagegen und die Nürnberger Theologen waren ablehnend. Fabian
beurteilt das als politische Taktik. Im Grunde aber dürfte ihre Haltung
ebenso wie die Luthers religiös bestimmt gewesen sein. Der Unterschied
bestand wohl darin, daß sie auch nach dem Augsburger Reichstag am
Ideal des Friedens und des Rechtes festhielten. Dieses hatte auch katholi-
scherseits unter den Ständen Vertreter, welche die Machtentwicklung Habs-
burgs fürchteten. Sie glaubten weiterhin an die Möglichkeit, die religiöse
und rechtliche Einheit des Reichs wiederherzustellen, und lehnten deshalb
jedes Widerstandsrecht ab, um nicht in die Kriegspolitik der Schweizer
und des Philipp von Hessen mit hineingezogen zu werden. In dieser Lage
wurde es bedeutsam, daß das religiös und politisch radikale Element des

Protestantismus wegen der Niederlage der Schweizer geschwächt wurde.
Auch waren die antihabsburgschen interkonfessionellen Bündnisse, denen
Kursachsen und Hessen angeschlossen waren, nur vorübergehender Natur
und wurden nach der Wahl Ferdinands zum König aufgelöst. So konnte
der Schmalkaldische Bund als ein protestantisches Schutzbündnis zustande
kommen.

Die Untersuchung Fabians ist für mehrere Forschungsgebiete
bedeutungsvoll. Hier wird das Zusammenspiel der theologischen und kirchlichen
Problematik mit dem politischen und verfassungsrechtlichen Geschehen
verfolgt, und die Faktoren, die in der Geschichte des Deutschen Reichs bis zur
Mitte des 17. Jahrhunderts wirksam werden sollten, können hier in ihrem
grundlegenden Stadium betrachtet werden. Ausführliche Personen- und
Sachregister erleichtern noch den Gebrauch der Arbeit.

Uppsala. Sven Göransson.



374 Rezensionen

G. J. van de Poll, Martin Bucer's Liturgical Ideas. The Strasburg Reformer
and His Connection with the Liturgies of the Sixteenth Century. Van Gor-
cum's theologische bibliotheek, 27. Assen, Van Gorcum & Co., 1954. 179 S.

Fl. 10.90.

Der Zusammenhang von Dogma und Liturgie tritt besonders deutlich
in der Geschichte der Liturgie des 16. Jhs. zutage. Man kann hier nicht nur
wahrnehmen, wie die Spannung zwischen Altem und Neuem zu verschiedenen

lokalen Gestaltungen des Gottesdienstes führte, sondern sieht auch die
direkte Abhängigkeit liturgischer Veränderungen von theologischen
Strömungen.

Die vorliegende Arbeit untersucht die Kultreformen Bucers hauptsächlich

unter letzterem Aspekt und zeigt u. a. auch, wie sich die Wandlungen
seines theologischen Standpunktes in der Liturgie widerspiegeln.

In Kap. 1 wird die liturgische Reformation in Straßburg geschildert.
Die Schritte, welche Schwarz hier zur Einführung eines evangelischen
Kultus in der Volkssprache unternommen hatte, führten bald zu Erfolg.
Die anfänglich sehr mannigfaltige Entwicklung wurde aber durch den Einfluß

Bucers in eine neue Richtung gelenkt, Kap. 2. Unter dem Druck des

Spiritualismus und bis zu einem gewissen Grade des Luthertums beschleunigte

sich der Übergang von liturgischer Auflösung zu einer immer festeren,

objektiven Ordnung noch mehr. Der persönliche Einsatz Bucers in
Straßburg gründete sich dabei auf vier Prinzipien: die Bibeltreue, die
Gemeinschaft der Gläubigen im allgemeinen Priestertum, die Wirkung des

Heiligen Geistes und die christliche Freiheit. Nach diesen Prinzipien wurde
der Hauptgottesdienst des Sonntags (der die Struktur der Messe mit Wort
und Sakrament beibehielt) und solche kirchlichen Handlungen wie Taufe
und Konfirmation umgestaltet. Kap. 3 interpretiert Bucers liturgische Ideen
im Lichte seiner Theologie und zeigt den Zusammenhang seiner Auffassung
von Kirche und Amt mit der vom Gottesdienst. Wie Bucers Kirchenlehre
durch ihre Abgrenzung einerseits vom Spiritualismus und Individualismus
und andererseits vom römischen Klerikalismus ihr eigenes Gepräge erhielt,
so mußte auch der Kultus Subjektives gegen Objektives abwägen. Besonders
lehrreich ist es, in dieser Hinsicht die Darstellung der Konfirmation zu
verfolgen. Bucers Auffassung hängt da mit seiner Anschauung über die
Taufe eng zusammen. Bei der Konfirmation kann das Kind durch persönliches

Bekenntnis und Treugelübde seine Taufe vollenden. Dazu kommt
aber nach Bucer noch die Vermehrung der Gaben des Geistes beim
Konfirmanden. Diese doppelte Bedeutung tritt auch in Bucers Konfirmationsritual

in Erscheinung, das die Katechesierung mit der Handauflegung
verknüpft.

Bucer läßt vielleicht, wie der Verfasser betont, die scharfen Konturen
vermissen. Wegen seiner vermittelnden Stellung lassen sich weder sein
liturgischer Einsatz noch sein dogmatisches System auf eine klare Formel
bringen. Diese Tatsache hat zweifellos dazu beigetragen, daß Bucers
Vorschläge für die Gestaltung des Gottesdienstes heute vielfach nur historisches

Interesse haben. Daß man seine Bedeutung für die Nachwelt gleichwohl

nicht unterschätzen darf, geht aus Kap. 4 hervor. Hier weist der



Rezensionen 375

Verfasser auf, wie die Linie Bucers nicht nur im Bereich des Calvinismus,
sondern auch in Hessen, Köln und in der anglikanischen Kirche weitergeführt

wurde. Eine höchst aufschlußreiche «liturgische Stammtafel» bildet
den Abschluß der wertvollen Arbeit.

Uppsala. Sven Heiander.

Luchesius Smits, Saint Augustin dans l'œuvre de Jean Calvin, 1. Assen, Van
Gorcum & Comp. N.V., 1957. 337 p.

Sans doute n'y a-t-il pas de lecteur, même occasionnel, des œuvres de

Calvin, qui n'ait été frappé par l'abondance des citations augustiniennes
que le réformateur a insérées dans ses écrits. Le fait est bien connu, et la
plupart des auteurs qui ont eu à s'occuper de Calvin n'ont pas manqué de

le relever. Mais, dès qu'ils ont essayé d'approfondir quelque peu le problème
des relations entre saint Augustin et Calvin et de définir la nature exacte
de l'influence que l'évêque d'Hippone a pu exercer sur le chef de l'Eglise
genevoise, ils se sont heurtés à des difficultés presque insolubles : références
omises ou incomplètes, citations inexactes, allusions ou réminiscences
négligées jusque dans les meilleures éditions. La base textuelle faisait défaut,
ce qui rendait incertaines les conclusions hâtives auxquelles on était réduit.

Armé de plus de patience et de courage, l'auteur du présent ouvrage a

repris le problème en son entier. A en juger d'après ce premier volume, sa
tentative est couronnée d'un succès enviable. On peut affirmer dès à présent
que le Saint Augustin dans l'œuvre de Calvin sera désormais un instrument
de travail indispensable non seulement à ceux qui s'efforcent de déceler
les sources de la pensée calvinienne, mais aussi à tous ceux qui veulent
comprendre cette pensée elle-même, et dans ce qu'elle a d'original.
L'ouvrage comprendra trois volumes, le premier étant consacré aux emprunts
que Calvin a pu faire aux ouvrages de saint Augustin, le second à des tables
de références suivant l'ordre des écrits des deux auteurs, le troisième enfin,
de caractère plus systématique, étudiera la question de savoir comment
Calvin a compris son modèle.

Il suffit de parcourir le volume que nous avons sous les yeux, pour
se rendre compte du soin avec lequel l'auteur a procédé à ses investigations.
Mais seule une lecture attentive fait apparaître l'étendue de son érudition,
en même temps que l'excellence de sa méthode. A une connaissance remarquable

des écrits de saint Augustin et de Calvin s'ajoute l'étude à peu
près exhaustive de l'immense littérature consacrée au réformateur. La
prudence de ses conclusions mérite également d'être soulignée. Il n'en est
aucune qui ne s'appuie sur des textes précis, et si certaines d'entre elles
peuvent paraître ou banales, ou timorées, c'est précisément que les sources
n'en autorisaient pas d'autres. Qu'il s'agisse du rôle joué par saint Augustin
dans la formation et la conversion de Calvin ou de l'utilisation de ses
œuvres dans les écrits du réformateur, ou encore de la méthode de travail
de ce dernier, l'auteur montre constamment la même répugnance à l'égard
des hypothèses, pour s'en tenir au terrain solide des faits contrôlables. Il
y a là un exemple d'honnêteté intellectuelle que l'on aimerait voir suivre



376 Rezensionen

souvent dans des travaux de ce genre. Elle se retrouve, bien entendu,
aussi dans le dernier chapitre de ce volume consacré à l'autorité que Calvin
reconnaissait à saint Augustin. L'auteur de l'Institution chrétienne se sentait

d'accord sur bien des points avec celui-ci et se plaisait à le dire, mais
c'était parce qu'il estimait que, plus qu'un autre, Augustin était resté fidèle
à l'Ecriture. Aussi bien s'en séparait-il, chaque fois qu'il croyait apercevoir
quelque divergence entre la doctrine scripturaire et les affirmations augus-
tiniennes. On peut dire cependant, avec M. Smits, que Calvin « était
convaincu de l'accord fondamental de sa doctrine avec celle de saint Augustin

». Sur le plan exégétique, au contraire, Calvin trouvait beaucoup à

reprendre dans les interprétations d'Augustin, trop portées à l'allégorie
et à la subtilité. L'auteur aurait pu marquer plus nettement l'opposition
qu'il a indiquée ici entre les deux théologiens. De même aurions-nous aimé
qu'il insistât davantage sur les réticences de Calvin en face de la philosophie
d'Augustin. Il est vrai que c'eût été empiéter sur le troisième volume de

son ouvrage, où cette question sera traitée au fond.

Strasbourg. François Wendel.

Werner Buddecke, Die Jakob Böhme-Ausgaben. Ein beschreibendes Verzeichnis.

2. Die Übersetzungen. Arbeiten aus der Staats- und Universitätsbibliothek

Göttingen. Hainbergschriften, N. F., hrsg. von K. J. Hartmann,
2. Götlingen, Verlag Dr. Ludwig Häntzschel, 1957. XVIII + 268 S. DM 28.—.

Wer die monumentale Theologiegeschichte von Emanuel Hirsch liest,
steht unter dem Eindruck der großen Bedeutung von Jakob Böhme für die
neuere evangelische Theologie. Wer sich dann dem Werke Böhmes selber
zuwendet, begegnet zunächst großen Schwierigkeiten: dieses Denken ist
eigenwillig und z. T. eigengesetzlich, symbolistisch-tiefsinnig und sprachlich

fremdartig. Der Leser kommt so ohne Hilfsmittel nicht aus. Er ist z. B.

dankbar, daß die neueste Böhme-Monographie von H. Grunsky (1956) ganz
grundsätzlich und mit viel Sorgfalt der Frage nach der Möglichkeit und
Bedeutung dieses so originellen Denkens nachgeht. Aber auch das viel
einfachere Hilfsmittel hat der Böhme-Leser nötig, gewiß zuerst das
bibliographische. Dieses ist nun hier anzuzeigen.

Ein erster Teil — 1937 erschienen — behandelte die deutschsprachigen
Ausgaben. Der erst jetzt möglich gewordene 2. Teil behandelt die
Übersetzungen. Dabei geht es nicht um ein bloßes Verzeichnis; eine Fülle von
Anmerkungen orientiert über Anlaß, Güte und Probleme derselben. Es handelt

sich um Übersetzungen in die folgenden 9 Sprachen: Latein, Holländisch,

Englisch,-Walisisch Französisch, Italienisch, Dänisch-Norwegisch,
Schwedisch und Russisch. Das nüchterne Verzeichnis als solches und die mit
Akribie verfaßten Anmerkungen unterstreichen neu die Bedeutung des

«Philosophus Teutonicus». Der Band orientiert weiter über zweifelhafte und
falsche Titelangaben, er bringt Nachträge und Berichtigungen zum
Handschriftenverzeichnis. Der eingangs erwähnten Schwierigkeiten wegen ist es
besonders verdienstlich, daß diese entsagungsvolle Arbeit geleistet wurde.

Beatenberg, Kt. Bern. Kurt Lüthi.



Rezensionen 377

Niels Thulstrup, Katalog over Soren Kierkegaards Bibliotek, udg. af Seren
Kierkegaard-Selskabet. Kobenhavn, Ejnar Munksgaard, 1957. Ill S. Kr.
9.85.

Für das Verständnis der geistigen Voraussetzungen Kierkegaards ist es

wertvoll, zu wissen, welche Bücher er in seiner Bibliothek besaß. So ist
man Thulstrup und der Kierkegaard-Gesellschaft dankbar für diesen Katalog,

der 2203 Nummern umfaßt und einen Eindruck der vielseitigen Interessen

des dänischen Denkers vermittelt. Es fällt auf, wie groß die
Sammlungen der griechischen, römischen und deutschen Klassiker waren.

Basel. Bo Reickc.

Paul Häberlin, Das Evangelium und die Theologie. München und Basel, Ernst
Reinhardt Verlag, 1956. 113 S. Fr. 5.50.

Diese Abhandlung versucht einen ganz bestimmten Zweck zu erreichen :

sie will zur Einheit des christlichen Glaubens beisteuern. Die Glaubensspaltung

wird als das große Ärgernis des Christentums betrachtet. Freilich
ist sich der Verf. bewußt, daß die Glaubenscru/lerung'en sich immer sehr
verschieden geben werden, aber das braucht die Einheit des Glaubens noch
nicht zu beeinträchtigen. Indem die Wahrheit Eine ist, kann auch der
christliche Glaube bloß Einer sein, so setzt Häberlin voraus. «Christlicher
Glaube als uneinheitlicher ist nicht christlicher Glaube, darum ist die Spaltung

christliches Ärgernis.» Der Grund dafür kann nun keineswegs in der
Botschaft Christi selber liegen, er muß von den verschiedenen Interpretationen

dieser Botschaft herrühren. Diese sind identisch mit den verschiedenen
Formen der Theologie. So folgert der Verf., daß der Grund der Glaubensspaltung

in «differenter Theologie» liegt. «Die Glaubensspaltung innerhalb
der Christenheit ist geschaffen durch christliche Theologie» (S. 11). Damit
steht die Theologie von vornherein unter dem Verdikt der Unchristlichkeit.
«Entspräche die Auslegung der Botschaft Christi der Wahrheit von Gott,
wie Christus sie offenbar gemacht hat, so gäbe es keine theologischen
Differenzen und also keine Glaubensspaltung» (a. a. 0.).

Aufgabe der Abhandlung soll also sein, die Theologie auf ihre
Unchristlichkeit zu untersuchen, damit der Grund der Glaubensspaltung, der
hier liegen muß, einsichtig werde (S. 12). Das ist allerdings eine Aufgabe,
der gegenüber sich die christliche Theologie wohl ablehnend verhalten
wird, kann sie doch nicht zugeben, daß ihre Position «nach ihrer Christlichkeit

fraglich sein sollte» (S. 13).
Der Verf. beschränkt sich auf die Theologie des N.T. und versucht, die

Unchristlichkeit der Theologie an Hand der Christlichkeit oder Unchristlichkeit

dieser Literatur aufzuweisen. Dazu muß erst die christliche
Botschaft in ihrer Reinheit herausgestellt sein. Nach einer knappen Erörterung
des Begriffes der Offenbarung (als «Vergegenwärtigung Gottes im
Gegenständlichen: Jesus Christus») wird der Inhalt des Evangeliums folgendermaßen

umschrieben: «Gott ist unbedingt gut», wobei «unbedingt» jede bloß
anthropomorphe Güte vermeiden möchte. Christus ist dadurch der Heiland,
daß er uns das Heil verkündet, welches in Gottes Güte begründet ist. Diese
Botschaft befreit von der Sorge im psychologischen und moralischen Sinne



378 Rezensionen

(Furcht, Schuld). «Für Gott ist der Mensch Gegenstand der Güte, wer er
auch immer sei. In diesem Sinne verkündet das Evangelium Vergebung der
Schuld. Sie ist ewig vergeben, weil der Mensch, auch als Schuldiger, ewig
in Gottes Güte beschlossen ist» (S. 16). Gottes Güte läßt sich durch keine
menschliche Verfehlung beirren.

Nachdem so die christliche Botschaft in ihrer Reinheit fixiert ist, zeigt
der Verf. an einer Reihe von Aspekten auf, wo die Theologie das Evangelium

mißgestaltet hat und in die Unchristlichkeit hineingezerrt: 1. die
Apologetik, die die Wahrheit des Lebens Jesu durch Daten aus seinem Leben
zu bekräftigen versucht (Wundergesehichten der Evangelien, Auferstehung
usw.) ; 2. die Eschatologie, die vom Gericht spricht, während der Gott der
christlichen Offenbarung niemals Richter sein kann; 3. die moralistische
Theologie, die die Botschaft als Liebesforderung versteht, wobei Begriffe
wie Schuld und Sünde entscheidende Bedeutung erhalten, während doch für
beide Begriffe kein Platz im Evangelium ist; 4. die dämonistische Theologie,
die Qualitäten auf Gott überträgt, die mit ihm nichts zu tun haben, wie
stellvertretendes Leiden, Sühnetod, wobei die Rechtfertigungstheologie des

Apostels Paulus im Geleit dieser Begriffe stehe, der paulinische Erlösungsgedanke

der evangelischen Verkündigung ins Gesicht schlage (S. 57), der
«gnädige Gott» letzten Endes ein gnädiger Dämon sei; 5. die spekulative
Theologie, die Gedanken entwickelt, die über das hinausgehen, was wir aus
dem Gehalt des Evangeliums von Gott wissen, so wie wenn Johannes den
Logos Gottes zum Sohn Gottes umzaubert.

Wenn nun an Hand dieser Züge auf sehr radikale Weise die Unchristlichkeit

der Theologie dargelegt ist und an den neutestamentlichen Schriften
selbst klargemacht, wird uns gesagt, was eine wahrhaft christliche Theologie

zu sein hat. Was bleibt nach dieser Diagnose noch zu sagen? Daß die
Theologie als Kunst der Menschenführung das Evangelium dem befangenen,
ungläubigen Menschen nahezubringen hat. Dabei darf sie sich nicht an die
Schrift des N.T. binden, sondern an das im N.T. bezeugte Evangelium. Der
Theologe darf sich also seine Freiheit dem N.T. gegenüber nicht nehmen
lassen, er muß zu unterscheiden wissen zwischen Christlichem und
Unchristlichem im N.T. Anknüpfend bei den falschen, unchristlichen Elementen,

wie Apologetik, Moralismus usw., wird er deren relativen Sinn
verstehen, um sie in der positiven Verkündigung des Evangeliums aufzuheben,
bzw. zu erfüllen. So werden die «unchristlichen» Elemente in ihrer Menschlichkeit

pädagogisch durchschaut und in das rechte Geleise der Güte Gottes
geführt, wenn wir es mit einer rechten Theologie zu tun haben.

Die Abhandlung schließt mit einer ausführlichen Konfrontation
zwischen christlicher Theologie und Philosophie, wobei sich (was den Leser
gewiß nicht in Staunen versetzt) herausstellt, daß Theologie und
Philosophie nach Ansicht des Verf. weitaus identisch sind. Beide bekennen sich
zur vollendet guten Ordnung der Schöpfung, zum Verständnis und Bekenntnis

eines Gottes, wie ihn nur der christliche Glaube kennt. «Philosophie
weiß von Gott nichts, als daß er Grund der Welt als guter ist. Genau in
dieser Beschränkung spricht aber auch christlicher Glaube von Gott; er
weiß, was Gott betrifft, von nichts, außer seiner schöpferischen Güte»



Rezensionen 379

(S. 103). Wenn es auch wahr ist, daß christliche Theologie und Philosophie
sich inhaltlich in nichts unterscheiden, so bleibt ebenso wahr, so meint der
Verf., daß sie sich nach ihrer Genese unterscheiden, denn christlicher Glaube
entzünde sich an der Botschaft Christi, philosophischer Glaube am Logos
des Menschen. «Man könnte in Anlehnung an johanneische Ausdrucksweise
sagen, Quelle des philosophischen Glaubens sei der 'Logos' des Menschen
(Logos ist gleichbedeutend mit der Idee der Wahrheit), während christlicher

Glaube erweckt sei durch die Verkörperung der Wahrheit in Christus.

Wobei immerhin zu bedenken wäre, daß der durch die Verkündigung
erweckte Sinn für ihre Wahrheit den 'Sinn' der Wahrheit, d. h. den Logos
des Menschen, voraussetzte (S. 107).

Wir haben es in dieser Abhandlung mit einem philosophischen Gericht
über die Theologie zu tun, wie es seit langem nicht mehr geübt wurde. Das
geschieht keineswegs aus Haß gegen die Theologie, sondern in echtem
Bemühen um ökumenische Verständigung. Die Einheit des Glaubens ist das

Ziel der Erörterung. Wir glauben auch nicht, daß die Theologie sich widersetzen

soll, wenn sie auf ihre Christlichkeit untersucht wird. Vielmehr meinen

wir, daß es gerade die Aufgabe der Theologie ist, sich immer wieder
auf ihre Christlichkeit zu prüfen. Allerdings wird sie dabei nicht so
vorgehen können, wie Häberlin von ihr verlangt, indem sie mit ihm von
vornherein eine Formel der Frohbotschaft prägt, die streng philosophischen
Charakters ist und dann als Prüfstein an die neutestamentliche Botschaft
angelegt wird. Sie würde dann viel zu bevorurteilt vorgehen. Häberlin hat
aus einem dem neuplatonischen Denken verwandten Geiste philosophischer
Besinnung heraus die Formel aufgestellt: Gott ist unendlich gut (gedacht
als vollendete Ordnung), und er hat diese Formel geschichtlich als den
offenbarten Christus projiziert. So ergibt sich eine restlose Identität
zwischen Theologie und Philosophie, es ergibt sich aber auch ein messerscharfer

Schnitt durch die ganze neutestamentliche Verkündigung, dem alles,
was nicht in die begriffliche Präzision der vollendeten Güte paßt, zum
Opfer fällt. So wird dann doch wieder alles «Geschichtliche»: Wunder,
Zeichen, Ethos, Gnade, Schuld usw., abgeschnitten und ausgemerzt, und es wird
die «Verkörperung der Wahrheit» als Christus zugeschnitten auf den
philosophischen Logos. Die ganze Problematik der Abhandlung scheint uns in
der Spannung des oben von S. 107 zitierten Satzes zu liegen. Jesus Christus
wird wie mit einem Präzisionsapparat aus der Geschichte herausgeschnitten,

um mit der a priori aufgestellten Formel identisch zu werden. Es wird
übersehen, daß Christus nach der biblischen Verkündigung Mensch geworden

ist, daß also sich die als menschlich empfundenen Elemente nicht so von
dem «wahren», göttlichen Inhalt abschneiden lassen, daß dann noch ein
lebendiges Bild übrigbliebe. Die Theologie wird ihren Ansatz nehmen im
Mysterium der Gottmenschlichkeit Jesu als Datum der göttlichen
Offenbarung, weil es einer Versöhnung zwischen Gott und Mensch braucht, und
nicht in einer philosophischen Formel, die höchstens die Ordnung des Kosmos

mit dem menschlichen Problem der Theodizee verbindet. So gehen die
Wege zwischen Theologie und Philosophie doch tiefer auseinander, als die
Abhandlung Häberlins bezeugt.



380 Rezensionen

Daß aber überhaupt der Philosoph sich in dieser Art und Weise um das

Gespräch mit der Theologie bemüht, soll mit größter Dankbarkeit
anerkennt sein. Wir wissen uns einig in einer gemeinsamen Sorge: der Frage
nach der Einheit des Glaubens.

Basel. Hendrik van Oyen.

Hans Küng, Rechtfertigung. Die Lehre Karl Barths und eine katholische
Besinnung. Mit einem Geleitwort von Karl Barth. (Horizonte, 2.) Einsiedeln,
Johannes Verlag, o. J. 304 S.

Diese Schrift versucht, die Identität zwischen der katholischen und der
Barthsehen Rechtfertigungslehre aufzuzeigen. Die Sensation wird noch
erhöht durch das Vorwort des Basler Theologen, das die nicht geringe
Beglückung über diesen Versuch verrät, mögen auch gewisse Bedenken, ob

es alles auch stimmt, die Freude um ein erhebliches herabsetzen. So großartig

und lobenswert es auch sei, sich gegenseitig in optimam partem zu
verstehen, wie es hier zweifellos unternommen wird, so zutreffend ist es
doch, wenn Barth gegen Schluß des Vorwortes bemerkt: «Es wird ja noch
einiges brauchen, um von dem nun — hoffen wir es! — freigemachten Mittelraum

aus uns auch die Transsubstantiation und das Meßopfer, auch Maria
und den unfehlbaren Papst und das Übrige, was wir — entschuldigen Sie,
ich habe doch wieder zum 'Denzinger' gegriffen! — in der Professio fidei
Tridentina lesen müssen, einigermaßen einleuchtend zu machen.» Es ist
katholischerseits bestätigt worden, daß mit diesen Phänomenen fast alle
Prämissen genannt worden sind, worauf die katholische Lehre der
Rechtfertigung beruht.1 Indessen sind gerade sie nicht in der Arbeit zur Sprache
gekommen (bloß gestreift wurde die Zeichenhaftigkeit des unfehlbaren
Papsttums). Der Verfasser hat sich ziemlich präzis an die engeren
Konturen der Rechtfertigungslehre gehalten und zu zeigen versucht, daß die
diesbezüglichen Äußerungen des Tridentinums deshalb eine gewisse, auf
den Menschen bezogene Einseitigkeit an den Tag bringen, weil sie dazu
von der konkreten Situation der Stunde her bestimmt wurden. Er bemüht
sich, die viel breitere Basis aufzuzeigen, die die Rechtfertigungslehre bei
den katholischen Zeugen älteren und jüngeren Datums findet. Das christo-
logische Verständnis der Schöpfung, die Hamartiologie, die tiefer gehe als
die der Reformatoren, die Gnade als Huld und Rechtsprechung (Recht-
machung), die Rechtfertigung in Christi Tod und Auferstehung, das «simul
iustus, simul peccator», die Betonung des «sola fide» und das «sola deo

gloria» als Ausschließung des Synergismus bilden ebenso viele Kapitel der
Beantwortung der Barthschen Kritik an der katholischen Lehre. Es sind
jedoch auch ebenso viele reformatorische Akzente, die sich nun ebenfalls als
katholische Akzente erweisen.

Beim Lesen dieses Buches greift man sich erschüttert an den Kopf und
fragt sich, ob dann all das namenlose Elend der Religionskriege, all diese
Feindschaft und Gehässigkeit auf einem Mißverständnis beruht haben und
es bloß theologische Verzerrungen waren, die die Gemeinden irregeführt

1 Herder-Korrespondenz, Juni 1957, S. 424.



Rezensionen 381

und gegeneinander aufgehetzt haben. Indirekt wühlt dieses Buch eine
ungeheure Tragik der christlichen Kirche auf, wobei gerade die theologische
Besinnung als die größte Blamage der europäischen Geschichte seit der
Reformation offenbar wird — sollte alles so stimmen, wie es von Küng
dargestellt wird.

Ob dem so sei, ist hier nicht zu prüfen. Dazu sind eingehende Studien
erfordert, die zweifellos von dieser tüchtigen und flott geschriebenen
Doktorarbeit weiter angeregt werden. Wir können uns bloß auf einige wenige
kritische Bemerkungen beschränken.

Es wird bloß der «Mittelraum» der Theologie, die Rechtfertigungslehre,
visiert. Dadurch bekommt jedoch die ganze Darstellung unvermeidlich
etwas Gewaltsames, was besonders störend wirkt im Kapitel über die «Grundlagen».

Um die Verwandtschaft der Barthschen Rechtfertigungslehre mit
der katholischen ins rechte Licht zu rücken, müssen schon die Grundlagen
darauf abgestimmt werden. Die Folge ist, daß diese keineswegs auch nur
schüchtern etwas von der Amplitude der Spannungen aufweisen, die
heutzutage in der katholischen Theologie, gewiß unter Einfluß Barths,
vorliegen. Der Leser bekommt den Eindruck, daß die katholische Theologie
immer schon von einer christozentrischen Schöpfungslehre und einer
radikalen Hamartiologie geprägt wurde. Die Problematik wird bloß auf Seite
146—8 gestreift, wo das außerordentlich entscheidende Problem der Lex
naturalis in Beziehung zur übernatürlichen Gnade in einigen Sätzen erörtert
wird, die jeder für sich voller Rätsel sind. So: «Zweifellos hat die Schöpfung
ihr eigenes Sein, doch ihr Seinsgrund ist faktisch Jesus Christus. Es gibt auch
in der christlichen Weltordnung allgemeine Seinsstrukturen, doch die Wurzel

dieser Strukturen ist Jesus Christus.» Um dann die Metaphoren
Seinsgrund, Wesensgrund in Christus biblisch zu belegen, wird 1. Kor. 3, 11

zitiert, ein Wort, das sich jedoch nicht auf den Schöpfungsgrund Jesus Christus

bezieht, sondern auf Christus als Fundament seiner Gemeinde. Wie
aber das Verhältnis von Seinsgrund und Christus gedacht werden muß,
wird nicht klar, im Gegenteil, es wird noch mehr verschleiert, wenn wir
weiter lesen: «Es sei nochmals darauf hingewiesen, daß Gott eine
reinnatürliche Ordnung, d. h. eine nicht in Christus geschaffene Ordnung, hätte
schaffen können (Enz. Hum. Gen., AAS 1950, p. 570).» Folgerung: er hat es

also nicht getan, er hätte es tun können. Und dann: «Wir müssen also eine
doppelte Gratuität (Schöpfung und Schöpfung in Christus) unterscheiden,
sonst wäre die spezifische Übernatürlichkeit der in Christus geschaffenen
Ordnung nicht gewährleistet. Diese theologische These ist unumgänglich.»
Gott hat es also wohl getan, wir müssen eine doppelte Gratuität annehmen:
die der Schöpfung und die der Schöpfung in Christus. Der Versuch einer
näheren Präzisierung dieser Eigentümlichkeit wird gemacht, wenn bemerkt
wird : «Nur darf man nicht vergessen, daß es sich bei dieser natürlichen
Ordnung um die 'reine' Ordnung als 'reine' Ordnung handelt, und auf keinen
Fall darf der Gebrauch dieser notwendigen und nützlichen These dazu
verleiten, irgend etwas von dem faktisch Existierenden zu 'profanisieren',
indem es aus seinem 'Bestand' in Christus herausgenommen und absolut
gesetzt wird.» Dieses «als» ist wohl als ein «als ob» gedacht, soll es einen Sinn



382 Rezensionen

haben. Die «natürliche» Ordnung ist bloß eine hypothetische Perspektive,
die in Wirklichkeit ihren «Grund» in Christus hat. Er ist ihre Ratio essendi.
Auch cognoscendi? Für Barth wohl. Ob für Küng auch, bleibt undeutlich.
Jedenfalls schillert es zwischem dem «als ob» der «reinen» Ordnung und dem
«Zweifellos hat die Schöpfung ihr eigenes Sein». Im letzteren Falle würde
nach gut-katholischer Tradition die Vernunft für dieses Sein zuständig sein,
im ersteren Falle nicht, und bloß der Glaube. Wie schwankend die
Gedankengänge hier sind, wird besonders klar aus der Behauptung: «Alles ist in
Jesus Christus. Das schließt nicht aus, sondern ein: Das Sein in Christus
weist Stufen auf, die entscheidend verschieden sind, das Sein in Jesus Christus

ist ja nach all dem Gesagten nicht einfach identisch mit dem Gerechtsein.»

Das ganze ontische Gefälle, das die katholische Theologie über lex
aeterna, lex naturae, lex humana, lex gratiae, lex divina durch alle Zeiten
hindurch manifestiert hat, bekommt plötzlich das Vorzeichen: Jesus Christus.

Nun sind die Stufen in Christus allerdings jeweils «entscheidend
verschieden». Die eigentliche Problematik dieser entschiedenen Differenz wird
jedoch im folgenden umgangen, wenn bloß die Amplitude zwischen dem rein
materiellen Sein, das sich seines Seins in Christus natürlich nicht bewußt
ist (weil es überhaupt kein Bewußtsein hat), und dem In-Christus-Sein
genannt wird. Die echt katholische Frage wäre hier aber: Was geschieht mit
der menschlichen Ratio? Gerade diese so wichtige Stufe für die natürliche
Theologie wird hier übergangen.

Gehen wir von dem Grundlagenkapitel direkt in die Mitte der
Rechtfertigungslehre hinein, dann macht uns die doppelte Gratuität nicht wenig
zu schaffen. Wir stoßen auf die Gnädigkeit Gottes (chésed, Huld, die eine
Begnadung des Menschen enthält) und auf die Gnade Gottes als Begnadigung,

Gerichtsspruch Gottes zur Gerechtmachung und -erklärung auf
Grund der Verdienste Christi. Das Zusammenspiel dieser beiden Gnaden-

Begriffe wird nicht zur Klarheit gebracht. Dennoch melden sich hier äußerst
wichtige Probleme in der Diskussion zwischen Barth und dem Katholizismus.

Wir deuten nur schlagwortartig an: bei der Begnadung die potentia
oboedientialis (die gratia praeveniens), die katholischerseits akzeptiert,
bei Barth jedoch abgelehnt wird (vgl. die analogia attributionis extrinsecn).
Indem Küng über diese Fragen zu schnell hinweggeht, setzt er voreilig eine
restlose Verwandtschaft voraus.

Ein anderer Kreis der Fragen, die eine Erörterung verlangt hätten,
wäre die gut-katholische Annahme, daß die Werke (und nicht bloß die
Gesinnung, S. 263) verdienstvoll sein können (vgl. die Diskussion über die
mérita de condigno und de congruo, die Verwerfung der Meinung Abälards,
daß die Werke einen nicht besser oder schlechter machen, Denz. 380, vgl.
auch 517 usw.). Von diesen und ähnlichen Fragenkomplexen her enthüllt
sich in der katholischen Theologie eine Einschätzung der Rechtfertigung
durch Christus, die mehr eine Ergänzung des heilvollen Strebens des
Menschen auf Gott hin bedeutet als eine totale Errettung aus dem Gericht.

Es will uns scheinen, daß Hans Küng bestimmte Risse und Spalten, die
es zwischen der katholischen und der Barthschen Rechtfertigungslehre samt
ihren Grundlagen gibt, aus einer reinen Entdeckerfreude zu leicht über-



Rezensionen 383

Sprüngen und deshalb Resultate vorweggenommen hat, die eher Wechsel auf
die Zukunft zu sein scheinen. Daß allerdings in der Entwicklung der Barth-
schen Theologie infolge der Annahme einer Analogia relationis eine
entschieden positivere Orientierung auf katholische Grundlagen der Theologie
hin dargeboten wurde, haben wir selber schon in der Festgabe für Gerard
van der Leeuw 2 ausführlich dargelegt. Was damals vielen Bartliianern eine
unerhörte Verkennung schien, wird jetzt vom Meister selbst frohen Herzens
bestätigt. Und wer würde nicht begrüßen, wenn die jahrhundertelange
Kontroverstheologie sich zur Begegnungstheologie umwandelte? Dazu ist
Klings Buch ein hervorragender Beitrag.

Basel. Hendrik van Oyen.

Ulrich Neuenschwander, Glaube. Eine Besinnung über Wesen und Begriff des
Glaubens. Bern, Stämpfli & Cie, 1957. 338 S.

Die vorliegende Monographie über Wesen und Begriff des Glaubens
besteht aus zwei Hauptteilen, einem historischen (S. 22—190) und einem
systematischen (S. 191—329). Mit dem historischen Teil will der Verfasser keine
lückenlose Geschichte des christlichen Glaubensverständnisses bieten,
sondern lediglich «die Hauptaspekte des existentialen Glaubensverständnisses»
in ihrer geschichtlichen Gestalt herausheben. Der Verfasser beginnt mit
dem synoptischen Jesus, der einen «rein existentiellen Glauben» verkündigt
und seine Theologie nicht zum Gegenstand des Glaubens gemacht habe
(S. 30 f.). Bei Paulus — und noch stärker bei Johannes — tritt dagegen
jene Aufspaltung in einen «existentialen» und einen «lehrhaften»
Glaubensbegriff ein, die sich dann durch die gesamte Dogmengeschichte
hindurch verfolgen läßt. Augustin führt zwar das existentiale Glaubensverständnis

zu neuer Höhe, aber auch für ihn verbleibt das Dogma
Glaubensgegenstand. Auf der Tradition dieses «doktrinären» Glaubensbegriffes baut
die Scholastik weiter. Größeres Interesse besitzt für den Verfasser die
Mystik mit ihrem Verständnis des Glaubens als reale Einwohnung Gottes
in der Seele und Anteilhabe an Gottes Wesen (S. 73). Luther erfährt eine
weithin positive Wertung, weil er den Glauben wieder in den Mittelpunkt
des theologischen Denkens gestellt hat und seine Auffassung der
Glaubensgewißheit dem Glauben eine «herzliche Wärme und Helligkeit» verleiht
(S. 95). Bei der Darstellung der nachreformatorischen Zeit konzentriert
sich der Verfasser auf das Glaubensverständnis von Pascal, Schleiermacher,
Kierkegaard, A. Ritsehl und Schlatter. Die Aufklärung bedeute einen
Einschnitt. Zwar müsse ihr moralistisches Glaubensverständnis abgelehnt werden,

aber erst auf Grund ihrer Dogmenkritik habe die «Existenz» als der
Ort des Glaubens bestimmt werden können, von dem aus der ganze Mensch
mitsamt seinem Erkennen, Empfinden, Fühlen und Wollen bewegt werde.

Dieser historische Überblick ist mit seiner Auswahl und seinen
Wertungen ganz bewußt von dem neuprotestantischen Standpunkt aus
entworfen. Es geht dem Verfasser — ähnlich wie Bultmann — um das

«existentiale Glaubensverständnis», um den Glauben als «die Seinsweise

2 Pro regno, pro sanetuario (1950), S. 333—350.



384 Rezensionen

der von Gott ergriffenen, zu ihm hin geöffneten, auf ihn hin ausgerichteten
Existenz» (S. 15). Dieses Glaubensverständnis bildet das Kriterium. Doch
bemüht sich der Verfasser auch dort, wo er kritisiert und nicht zustimmen
kann, um ein nuanciertes Urteil. Mit Recht wird festgestellt, daß trotz des

zeitweisen Vorherrschens des «doktrinären» Glaubensbegriffes doch zu
allen Zeiten auch das existentiale Glaubensverständnis vertreten worden
ist. — Die Kritik an Thomas (S. 67) scheint mir unberechtigt, da bei diesem
auf Grund des finalistischen Naturbegriffes die Vernunft gar nicht der
konkreten Gestalt des kirchlichen Dogmas «widerstreiten» kann. Gemäß

seiner Prämisse kann darum Thomas auch nicht zu dem vom Verfasser
erwähnten Schluß gelangen. — Auf S. 55 muß es entsprechend der vom
Verfasser verwandten Terminologie «das existentiale (statt: existentielle)
Glaubensverständnis» heißen.

In dem systematischen Teil bemüht sich der Verfasser um eine dem
christlichen Glaubensverständnis angemessene Begrifflichkeit. An der
Aufspaltung des Glaubensbegriffes in die fides quae et qua creditur wird eine —
weithin berechtigte — Kritik geübt. «Der Glaube», so erklärt der Verfasser,
«ist weder gegenständlich noch zuständlich; er ist kommunikativ.» Sowohl
das subjektivistische Verständnis des Glaubens als «rein innerseelischer
Zustand» als auch das objektivistische als bloß «äußerlicher Buchstabenglaube»

müßten verworfen werden (S. 237). Diesen Thesen wird man gewiß
zustimmen können. Dagegen ist nicht einsichtig, warum die beiden
altprotestantischen Begriffe preisgegeben werden sollen. Es scheint mir
vielmehr um ihre rechte Interpretation und Zuordnung zu gehen. Übrigens
bedarf ja auch der Begriff des «kommunikativen» Glaubens der Interpretation,

insofern dieser ja auch als Glaube an eine bewußtseinsimmanente
Größe (deus in nobis) verstanden werden kann, während der Verfasser ihn
als den Glauben an ein «personales Gegenüber», also an Gott als eine
transzendente Wirklichkeit, verstanden wissen will. Eine fides quae
creditur existiert also notwendigerweise auch für den «kommunikativen»
Glauben. Und diese ist entscheidend, wenn es sich um den christlichen
Glauben handelt, weil dieser ja stets das historische Geschehen der
Christusoffenbarung voraussetzt. — Richtig ist, daß die kirchlichen Lehren und
Dogmen nicht Gegenstand des christlichen Glaubens sein können. Wohl
aber bilden sie den Ausdruck und das Bekenntnis des Glaubens und können
als solche bejaht werden. — Das äußerst wichtige Problem, daß die
Offenbarung Gottes in Jesus Christus auch eine inhaltliche Autorität des
Schriftzeugnisses bedingt, durch welches diese Offenbarung verkündet wird, hat
der Verfasser nur gestreift (S. 247). Hier erhebt sich die Frage, inwiefern
es nicht nur ein Wachsen im Glauben und in der Glaubenserkenntnis,
sondern auch einen legitimen Glaubensgehorsam gibt.

Der systematische Teil, der eine durchaus eigenständige Leistung
darstellt, bietet eine ausgezeichnete Einführung in die mit dem
Glaubensverständnis verbundenen Probleme. In den Schlußkapiteln über das
Verhältnis des Glaubens zum Erkennen, Wollen, Empfinden und Gefühl sind
eine Reihe von wertvollen Feststellungen enthalten. Auch wenn man der
Lösung einiger theologischen Fragen nicht ganz zustimmen kann, soll doch



Rezensionen 385

anerkannt werden, daß es sich hier um eine Arbeit von seltener intellektueller

Redlichkeit handelt.
Lund. Gottfried Hornig.

Max Lackmann, Ein Hilferuf aus der Kirche für die Kirche. Stuttgart,
Schwabenverlag, o. J. 139 S. DM 3.—.

Der evangelisch-lutherische Pfarrer Max Lackmann wirft in dieser
Schrift seiner Kirche grundsäztliche Irrtümer des Glaubens und der Lehre
vor. Manche evangelische Christen ahnen heute, sagt er, daß es ihnen und
ihrer Kirche am vollen Sein aus der Wahrheit mangelt, weil ihre Teilnahme
an dem Leben des Leibes Christi eine das Göttliche und Christliche nicht in
seiner Ganzheit repräsentierende Teilnahme sei (S. 8). Zwei Entdeckungen
fördern seiner Meinung nach jene Einsicht: einmal, daß das apostolische
Glaubensbekenntnis der Urchristenheit sich nicht einfach mit der
Grundstruktur des evangelisch-lutherischen Glaubens und Lehrens decke, zum
anderen, daß uns in der römisch-katholischen und orthodoxen Kirche eine
Heils- und Gotteswirklichkeit begegne, welche trotz aller Mängel den
frommen und heilsbegierigen lutherischen Christen unmittelbar anspreche
und offenkundig apostolische und gemeinchristliche Wahrheit vermittle
(S. 9).

Das Buch enthält zehn kurz kommentierte Thesen gegen die angeblichen

Irrtümer, dazu einen erläuternden Aufsatz über das Verständnis der
Menschwerdung Gottes in der lutherischen Glaubenslehre.

Die ersten Thesen sind gegen herkömmliche lutherische Exklusivformeln

wie solus Christus und sola scriptura gerichtet. Weitere Thesen
verteidigen die herkömmlichen römischen Gedanken des Sühneopfers im
Herrenmahl, des Amtspriestertums göttlichen Rechtes und der öffentlichen
Buße als notwendige Glieder der göttlichen Heils- und Rechtsordnung,
ebenso wie der mit jeder Form von synodaler Kirchenleitung unvereinbaren

bischöflichen apostolischen Sukzession und der Notwendigkeit einer
höchsten kirchlichen Leitung in Lehre und Jurisdiktion.

Um der Absicht dieser in mancher Hinsicht recht irreführend
formulierten Thesen überhaupt gerecht werden zu können, muß man sie jedoch
im Lichte des darauf folgenden Aufsatzes lesen. Es zeigt sich nämlich hier,
daß der Verfasser eine nuanciertere Auffassung der lutherischen Exklusivformeln

besitzt, als es die ersten Thesen vermuten lassen. Er weiß an sich
sehr wohl, daß diese Formeln in ihrer historischen Entstehung durch
gewisse römische Irrtümer und Mißbräuche negativ bedingt sind (S. 43). So

protestiert ja z. B. sola scriptura eigentlich nur gegen eine die Tradition
mit der Schrift gleichsetzende, sie inhaltlich sogar überordnende
Anschauung. Das bedeutet aber nicht, wie der Verfasser meint, eine
Geringschätzung des kirchlichen Amtes und der Bekenntnistradition der Kirche,
wie schon ein Blick auf den 5. Artikel der Confessio Augustana und die
Einleitung der Formula Concordiae zur Genüge zeigt. Und wie könnte solus
Christus, das mit sola fide gleichbedeutend ist, eine «Vernichtung der krea-
türlichen Kräfte des Willens, des Erkennens und des Gemütes» zur Folge
haben, wie es die erste These behauptet?

25



386 Rezensionen

Wenn der Verfasser die genannten Exklusivformeln gleichwohl in
diesem völlig negativen Sinn versteht und ihre Rechtmäßigkeit als
allgemeingültige Beschreibung des Beziehungsverhältnisses von Gott und
menschlicher Natur bestreitet — womit er freilich an der in einer bestimmten

historischen Situation fest verankerten lutherischen Bekenntnistradition

völlig vorbeiredet —, so hat dies seinen Grund darin, daß er sie nur
von einem besonderen, metaphysisch orientierten Gesichtswinkel zu sehen

vermag. Diese willkürliche Beschränkung des theologischen Gesichtsfeldes
hat zur Folge, daß nur eine seinsmetaphysisch orientierte Theologie als
sachgemäß anerkannt werden kann. Nur wenn die menschliche Mitwirkung
in diesen Kategorien dargestellt werden kann und das Werk des Geistes die
menschlichen Kräfte «wirklich seinsmäßig sanieren» kann, darf von einer
echten geschöpfliehen Eigenbewegung geredet werden (S. 45).

Es ist dann auch leicht einzusehen, weshalb der Verfasser eigentlich
nichts mit seinen Luther-Zitaten über den Glauben anzufangen weiß. Statt
vom Glauben an Gott und an sein Wort redet er nämlich von einer zu
glaubenden Gotteswirklichkeit (S. 122), wie es scheint, ohne den fundamentalen

Unterschied im Glaubensbegriff und in der theologischen Fragestellung

überhaupt wahrzunehmen. Sonst hätte er ja z. B. gerade von den
zitierten Luther-Aussagen über das Verständnis des Opfers im Abendmahl
(S. 81) sehen können, daß es um eine grundsätzliche Reinterpretation der
traditionellen kirchlichen Bräuche und Vorstellungen vom Glauben her
geht, keinesfalls aber um eine «glückliche und unlutherische Inkonsequenz»
(S. 51), wie der Verfasser die positive Einstellung des Luthertums gewissen
traditionellen Elementen gegenüber charakterisiert. Man muß sich
überhaupt darüber wundern, wie einfach der Verfasser dem ursprünglichen
Luthertum eine moderne, unlutherische Theologie des «senkrecht von oben»
kommenden Wortes unterschiebt (S. 68). Hat es auch überhaupt einen S>nn,

das paulinische, sakramental gedachte iv Xpicrnn gegen Luther anzuführen
(S. 57), der doch gerade die sakramentale Wirklichkeit gegen alle Angriffe
des schwärmerischen Spiritualismus so stark verteidigt hat?

Ebenso wie in der römischen Theologie metaphysische Gedanken das
Kirchenrecht unterbauen, leitet der Verfasser von der seinsmetaphysisch
gedeuteten Gotteswirklichkeit in der Kirche die göttlichen Rechte eines
auf kanonistische Sukzessionstheorie gründenden Amtspriestertums her,
ebenso wie die eines obersten, Christus repräsentierenden, kirchlichen
Hirten- und Lehramts. Buße und Abendmahl werden auch vornehmlich als
Rechtsakte interpretiert. Obwohl der Verfasser sehr wohl weiß, daß Christus

kein zweiter Moses war, behauptet er ohne weiteres von gewissen neu-
testamentlichen, an das A.T. anknüpfenden Vorstellungen und Bräuchen,
sie seien «eindeutig mit alttestamentliehem Sinngehalt erfüllte Wirklichkeiten»

(S. 87). Wenn er in diesem Zusammenhang eine Beweisführung vom
«Ganzen der Heiligen Schrift her» befürwortet, meint er offenbar nicht wie
Luther eine von Christus her gesehene organische Einheit, sondern eine
einfache Summierung verschiedener Schriftaussagen unter systematischer
Zugrundelegung des alttestamentlichen Sinngehaltes.

Die einleitende Behauptung des Verfassers, die Grundstruktur der luthe-



Rezensionen 387

Tischen Glaubenslehre decke sich nicht mit dem apostolischen
Glaubensbekenntnis des Urchristentums, bedeutet also sachlich, daß sie sich nicht
mit einem gesetzlich interpretierten, seinsmetaphysischen Verständnis der
Offenbarungswirklichkeit verträgt. Was hat aber eine den Konzilien als
solchen Glauben schenkende und sie mit göttlicher Autorität bekleidende
Auffassung mit urchristlichem apostolischem Glauben zu tun? Luther
knüpft vielmehr an den Inhalt dieses Glaubens an, wenn er das apostolische
Zeugnis zum kritischen Prinzip seiner Theologie macht. Er wollte ja
bekanntlich in übrigen Dingen dem Papst gern gehorchen, wenn dieser sich
nur der apostolischen Autorität des Evangeliums beugen würde.

Diese Schrift zeigt eindrucksvoll die Gefahren einer theologiehistorischen

Forschung ohne systematische Durchdringung ihres Stoffes. Wenn
Schriftaussagen und geschichtlich überlieferte dogmatische Sätze ohne
Rücksicht auf die jeweilige Ganzheitsstruktur herangezogen werden,
entstehen solche schwerwiegende historische Fehler, indem alles nach einem
beliebigen theologischen Schema oft modernen Ursprungs gedeutet wird.
So wird auch eine Darstellung wie die vorliegende, weil sie ihre pathetisch
vorgeführten Ansprüche auf eine falsche Wiedergabe der historischen
Wirklichkeit baut, nicht sosehr als eine wissenschaftliche Untersuchung,
sondern vielmehr als eine Werbeschrift für eine bestimmte dogmatische
und kirchenpolitische Richtung betrachtet werden müssen.

Lund, z. Z. Abo. Gotthard Nygren.

Reinhold Niebuhr, Christlicher Realismus und politische Probleme. Stuttgart,
Evangelisches Verlagswerk, 1956. 166 S. DM 8.80.

Der vorliegende Band enthält eine (in englischer Originalfassung 1953

erschienene) Sammlung von Aufsätzen recht unterschiedlichen Gewichts.
Wir bekommen allerhand gescheite Äußerungen zu lesen, etwa zu den
Wandlungen der amerikanischen Außenpolitik in den letzten Jahrzehnten.
In den theologisch bedeutsameren Teilen des Buches geht es Niebuhr darum,

angesichts der schwerwiegenden Probleme, die sich für die christliche
Kirche heute aus der Verantwortung für Staat und Gesellschaft ergeben,
die Position eines «christlichen Realismus» herauszuarbeiten. Niebuhr
grenzt diesen «christlichen Realismus» ab einerseits gegen ein liberal-optimistisches

Welt- und Menschenbild, das den politischen Realitäten nicht
gewachsen ist, anderseits gegen die zynische Abwertung der Humanität,
wie sie sich im Bolschewismus am deutlichsten zeigt. Der Verf. sucht zu
zeigen, wie die Demokratie eigentlich nur auf dem Boden eines christlichen

Realismus recht gedeihen und bestehen kann. Hier haben Recht und
Verantwortung des einzelnen in Staat und Gesellschaft ihre letztgültige
Verankerung und Bindung. Hier sollten aber auch keine Illusionen möglich
sein über die Begrenztheit, Relativität und ständige Gefährdung aller
menschlichen Ordnung, Freiheit und Gerechtigkeit. Niebuhr sieht in Augustin

denjenigen christlichen Denker, bei dem solcher Realismus in der
Betrachtung menschlich-politischer Zusammenhänge und Aufgaben am
deutlichsten und wirksamsten zum Ausdruck kommt.



388 Rezensionen

Das meiste in Niebuhrs vorliegendem Buch hat notgedrungen nicht den
Charakter ausgeführter Systematik. Manches wird mehr nur angedeutet
und zur Diskussion gestellt. Manche Anregung können uns diese Aufsätze
aber sicher geben.

Pratteln, Kt. Baselland. Andreas Lindl.

Georgette Paul Yignaux, La théologie de l'histoire chez Reinhold Niebuhr.
(Bibliothèque théologique.) Neuchâtel et Paris, Delachaux et Niestie,
1957. 210 pp. Fr. 8.85.

Avant de composer le présent ouvrage, sa thèse de doctorat ès lettres,
Georgette Paul Vignaux (dont le mari est l'excellent médiéviste qui a
succédé à Etienne Gilson à l'Ecole des Hautes-Etudes) avait déjà publié, dès

1945, une série d'articles portant sur certains problèmes particuliers de
l'œuvre de Reinhold Niebuhr et témoignant tous de l'admiratif intérêt
qu'elle voue à ce penseur. Dans le livre qu'il nous appartient d'examiner
ici, elle nous offre une synthèse qui comblera une importante lacune, puisque
jamais jusqu'à maintenant la pensée de l'auteur américain n'avait été
présentée dans sa totalité au public de langue française.

Renonçant à retracer selon une méthode chronologique sans conteste
fastidieuse l'évolution qui a conduit Reinhold Niebuhr du libéralisme à une
«néo-orthodoxie» (le terme nous paraît impropre!), Georgette Paul
Vignaux s'arrête aux thèmes qu'il a abordés avec prédilection. En onze
chapitres et une conclusion, elle nous révèle ainsi les principaux aspects d'une
œuvre aussi abondante (elle compte actuellement seize volumes et une
infinité d'articles) que variée (elle touche à de nombreux domaines, dont la
sociologie, la politique, la morale, l'histoire et la théologie proprement dite).

Le chapitre 1 décrit la découverte fondamentale du penseiir américain :

consécutive à une expérience pastorale de treize ans à Detroit, elle
s'exprime dans la formule qui a fait date, selon laquelle, à notre époque, « il
faut une orientation politique plus radicale et des convictions religieuses
plus conservatrices» (Reflections on the End of an Era, p. IX). A la suite
des ouvrages capitaux que sont The Nature and Destiny of Man et Faith and

History, le chapitre 2 dénonce l'impossibilité rationnelle d'une philosophie
rationnelle de l'histoire et montre, sans la définir encore explicitement,
que seule est concevable une théologie de l'histoire fondée sur la révélation.

Les chapitres 3 et 4, consacrés respectivement à la sociologie et à

l'anthropologie niebuhriennes, soulèvent le problème de la permanence du
mal, problème de l'histoire, qui se résout dans le chapitre 5 en une réflexion
sur le messianisme. La christologie ainsi amorcée est développée au cours
des chapitres 6 et 7. Dans les chapitres 8 et 9 sont abordées les questions
politiques auxquelles Reinhold Niebuhr porte le plus vif intérêt : la défense
de la démocratie, la critique du marxisme et l'analyse de l'expérience
américaine. Après ce détour qui permet de comprendre l'autorité dont jouit
jusque dans les milieux non chrétiens de son pays celui que D. R. Davies
a dénommé le « prophète » des Etats-Unis, les deux derniers chapitres
reviennent à des thèmes plus centraux. Sous le titre inadéquat, parce que trop



Rezensionen 389

général, de « Théologie >, le chapitre 10 traite essentiellement de la
connaissance naturelle de Dieu et de la révélation qui trouverait en l'homme
un point de contact situé, selon The Nature and Destiny of Man (II, p. 63),
dans la « compréhension par l'esprit fini de sa propre finitude ». Le
chapitre 11 présente la parousie, le jugement dernier et la résurrection comme
des symboles à prendre « au sérieux », parce qu'ils exprimeraient la
dialectique du temps et de l'éternité, « mais non littéralement ». Au terme de

son enquête, Georgette Paul Vignaux s'efforce enfin de définir la
théologie de l'histoire chez Reinhold Niebuhr comme une « réflexion sur la
culture» (p. 203).

L'ouvrage que nous venons de résumer nous paraît devoir appeler
deux réserves.

1. Nous aurions souhaité que, sans renoncer pour autant à l'estime
qu'elle y manifeste pour Reinhold Niebuhr, Georgette Paul Vignaux relève
les limites et les lacunes de la pensée qu'elle étudie. En effet, sauf dans
les brèves remarques où elle constate la fragilité de la christologie du

penseur américain (qui, on le sait, rejette le dogme des deux natures) ;

sauf dans une note où, au nom de sa foi catholique, elle conteste le bien-
fondé de l'interprétation qu'il donne de l'ecclésiologie romaine ; sauf dans
les lignes où elle semble se distancer d'une conception de la sanctification
«qu'il ramène à des crises fugitives de lucidité, impossibles à stabiliser»
(p. 103) ; sauf, enfin, dans les quelques pages de la conclusion où elle
marque les insuffisances dont il fait preuve quand il parle de l'Eglise et
de la rédemption, elle se défend de faire œuvre critique en raison de son
incompétence théologique (cf. p. 8). Ayant conçu à dessein son étude comme
un « exposé », elle a pu se dispenser ainsi — ce n'est encore qu'un
inconvénient mineur — de tenir compte de plusieurs ouvrages récents consacrés
à Reinhold Niebuhr, ceux de E. E. Allen et de Hans Hofmann en particulier.
En revanche — ceci nous paraît plus regrettable — elle n'a peut-être pas
réussi à rendre, faute d'en avoir montré les ombres, le portrait infiniment
nuancé de son modèle.

2. Nous ne croyons pas qu'il soit indiqué de synthétiser la pensée de
Reinhold Niebuhr en une théologie de l'histoire. Quand nous aurons relevé,
en effet, que le penseur américain ne précise jamais le sens de celle-ci et
que, pour la définir (de manière combien peu satisfaisante Georgette
Paul Vignaux doive attendre sa conclusion, on constatera tout ce qu'a de

trompeur le titre de l'ouvrage analysé ici. Vouloir chercher une théologie
de l'histoire chez Reinhold Niebuhr, c'est non seulement s'exposer à une
pénible déconvenue, mais encore se condamner à le juger injustement. D'une
part, en effet, l'auteur de The Nature and Destiny of Man n'est pas théologien,

au sens où nous entendons ce terme sur le continent européen.
L'échange de vues qui l'a opposé à Karl Barth au lendemain de la conférence
œcuménique d'Amsterdam est révélateur à cet égard : répondant au dogma-
ticien suisse 1, il s'est déclaré incapable d'admettre que, par définition, la
pensée théologique doive être tributaire de l'exégèse biblique. D'autre part,

1 The Christian Century, No. du 23 févr. 1949.



390 Rezensionen

Reinhold Niebuhr a de l'histoire une notion qui nous semble non seulement
ambiguë, mais encore rudimentaire. Ambiguë : comme Karl Löwith l'a
relevé avec pertinence 2, il rejette la vision, moderne en son essence, d'une
histoire qui par elle-même serait rédemptrice et il adopte simultanément
l'idée d'une évolution qui impliquerait un développement progressif de la
justice ; il se pose en défenseur d'une conception qui considère l'amour de

Dieu manifesté dans l'incarnation comme la solution du problème de
l'histoire et il refuse néanmoins de reconnaître qu'en Jésus-Christ le temps a

été accompli. Rudimentaire : il entend s'appuyer sur la révélation, mais il
ne fait qu'effleurer la question des relations de l'histoire sainte avec
l'histoire universelle ; il prétend accorder une place légitime à l'eschatologie,
mais il réduit les événements de la fin à n'être que des symboles.

Pour ne pas faire tort au professeur new-yorkais, pour découvrir dans
son œuvre mieux que le « symbolo-fidéisme superficiellement repeint et
remis à neuf > que le Père Louis Bouyer a été tenté d'y voir 3, il faut aborder
sa pensée sous un autre angle que celui de Georgette Paul Yignaux. Parmi
les quelques approches possibles, celle que Mary Frances Thelen et Hans
Hofmann ont adoptée dans leurs thèses nous semble la plus favorable. En
recourant à la notion d'homme pécheur, ces deux auteurs ont choisi sans
doute la meilleure clef d'interprétation de l'œuvre niebuhrienne qui, de
Does Civilization Need Religion 9 à The Self and the Dramas of History, nous
apparaît avant tout comme la production d'un moraliste de large envergure,
comme le témoignage aussi d'un apologiste du christianisme dont
l'incontestable grandeur est de vivre intensément les problèmes de notre époque.

Bâle. Richard Staaffer.

Bernard Leeming (S. J.), Principles of Sacramental Theology. London-New
York-Toronto, Longmans, Green & Co., 1956. LVIII + 690 S. 30/-.

Das vorliegende Werk dürfte von Seiten der protestantischen Theologie
größte Beachtung verdienen. Es stellt sich sowohl nach seinem inneren
Anspruch als auch nach seiner äußeren Gestaltung als ein Standardwerk dar,
in dem das für den römisch-katholischen Glauben so bedeutsame
Sakramentsdenken in grundsätzlicher Klarheit vorgeführt wird. Der Verlag hat
dem Buch eine Ausstattung mitgegeben, die alle Ansprüche erfüllt;
insbesondere der reichhaltige Index, die Bibliographien und ein ausführliches
Inhaltsverzeichnis erleichtern die Arbeit mit dem Werk ungemein. Der
Verfasser hat eine gewaltige Literatur verarbeitet und beherrscht offensichtlich

die ausgebreitete und komplexe Materie seines Themas souverän. Die
Auseinandersetzung mit dem Protestantismus wird in großer Breite und
unter Berücksichtigung der neuesten Literatur, speziell der innerhalb der
Ökumene geleisteten Arbeit, geführt. Dem aufgewendeten gelehrten Fleiß
entspricht durchaus die innere systematische Geschlossenheit der Darstellung

und der dogmatischen Gedankenführung. Sorgfältig wird ein nach
allen Seiten abgerundetes System vorgeführt, und man hat eine Sakra-

2 K. Löwith, Theology Today, 6 (1949), p. 425.
3 L. Bouyer, Dieu vivant, 4 (1945), pp. 146-148.



Rezensionen 391

mentenlehre vor sich, die trotz oder gerade wegen der mannigfaltigen
Beziige zu den übrigen theologischen Sachgebieten in einer imponierenden
Geschlossenheit dem Ausdruck gibt, was katholischer Glaube am Sakrament

hat oder zu haben meint.
Leeming geht davon aus, daß die sakramentale Gnade sowohl von der

Heiligungsgnade als auch von den eingegossenen Tugenden und den Gaben
des Heiligen Geistes streng zu unterscheiden und als eine Realität der
Seele, vergleichbar einem eingegossenen Habitus, zu verstehen ist. Seine
unablässige Frage ist die, wie denn ein materielles Instrument geistliche
Wirkungen hervorbringen könne (S. 284). Denn daß ein Sakrament ex opere
operato Gnade bewirkt, ist für ihn eine bereits in der ersten der siebzehn
«principles» ausgesprochene Grundvoraussetzung. Die Antwort gewinnt
der Verfasser in einer genauen Untersuchung des sakramentalen «Charakters»

von Taufe, Firmung und Priesterweihe, durch die er zu der Annahme
einer, auch den übrigen Sakramenten zueigenen, «symbolischen Realität»
(res et sacramentum) vorstößt. Eine geradezu meisterliche Leistung
erbringt die Darstellung darin, wie gezeigt wird, daß Augustinus trotz seiner
strengen Unterscheidung von res und sacramentum als Vater einer
Entwicklung in Anspruch genommen werden kann, die zur tliomistischen
Versöhnung von res und sacramentum führte. Von dieser symbolischen Realität
aus stellt L. dann die Frage nach der sakramentalen Kausalität, d. h. inwie-
ferne eben das Sakrament Ursache von Gnade sein kann. Seine Lösung ist
im Grunde diejenige, die Thomas in seinem Sentenzenkommentar ausführt
und auch in der Summe beibehält (S. 347), nämlich die einer «dispositiven
physischen Kausalität», wobei L. freilich den Ausdruck «physical» als in
der Gegenwart besonders mißverständlich aufgeben möchte. L.s spezielle
Weiterführung über Thomas hinaus besteht nun in einer Verbindung dieser
Theorie mit der Lehre vom mystischen Leibe Christi (S. 346 ff.).

Hier erheben sich freilich kritische Bedenken, und zwar vom Boden der
bisherigen Gedankenführung aus. Das entscheidende 11. Kapitel, das von
der «dauernden sakramentalen Wirksamkeit durch den mystischen Leib»
handelt, ist das schwächste des ganzen Buches. Nach der sonstigen subtilen
Beweisführung wird man urplötzlich auf das «Geheimnis» verwiesen (Seite
353). Christus selbst und die Kirche werden als «sacramentum» vorgestellt,
wobei fast naiv mit der Gleichung: mysterion—sacramentum gearbeitet
wird. Die unbezweifelbare Verbindung der Sakramente mit der Kirche wird
auf einmal der letzte Grund ihrer Fähigkeit, habituelle Gnade zu
verursachen. Die Lehre von der Kirche als dem mystischen Leibe Christi tritt fast
wie ein deus ex machina auf. Die Entfaltung dieser Lehre im Vergleich zu
ihrer Bedeutung für das Ganze und gemessen an dem Aufwand der sonstigen

Beweisführung erscheint dürftig genug und läßt den wesentlichen
Zusammenhang mit der übrigen Theologie vom mystischen Leibe vermissen.1
Besonders aber fällt die scharfe Ablehnung der «Mysterien-Gegenwarts-

1 So fehlt inmitten der so reichlich verwerteten, auch deutschsprachigen
Literatur das wichtige Buch von Albert Mitterer, Geheimnisvoller Leib
Christi (1950).



392 Rezensionen

Theorie» von Odo Casel und seinen Freunden auf (S. 305 ff.). Aber auch
Theologen wie Michael Schmaus und Hans Urs von Balthasar bekommen
gründliche Verweise (S. 285; 288).

Damit wird etwas sehr Wesentliches deutlich. L. vertritt eine
Sakramentenlehre, die ihrem sachlichen Gehalt nach kaum über die bisherige
Schulmeinung, wie sie im deutschsprachigen Raum etwa Bernhard
Bartmann geboten hat, hinausgeht. Die so formal anmutende Anlehnung an die
Lehre vom Mystischen Leibe Christi erweckt den Eindruck einer Teilnahme
an einer gegenwärtigen theologischen Mode.

Viel wesentlicher erscheint hingegen die betonte Verankerung von L.s
Thomismus in der Inkarnationstheologie (es handelt sich wohl genauer
eigentlich um die Recapitulationstheorie) des Irenaus (S. xxxix; 590 ff.).
Durch sie gewinnt er eigentlich seine Gewißheit, daß die Natur in sich die
Fähigkeit trägt, geheiligt und zugleich Gnadenträger zu werden. Er spricht
geradezu von einer «optimistic relation of man to nature», die durch die
Inkarnation gegeben sei. Ja diese bewirke, daß der Christ im Materiellen
nicht nur die Schöpfung Gottes sieht, sondern eine «divine source of blessing

and holiness». So wundert man sich nicht, das opus operatum voll bejaht
und die von Theologen wie Schmaus oder Küng so zurückhaltend beurteilte
Lehre von der gratia infusa und der habituellen Gnade kräftig
unterstrichen zu finden. Verständlich ist daher, daß ihm Luther und Barth an
derselben Verzweiflungskrankheit zu leiden scheinen (S. 80; 97), vor allem
aber, daß -— mit Ausnahme einer einmaligen Heranziehung zum Vergleich
— die theologische Größe Verbum Dei vom Verfasser nicht in Betracht
gezogen wird. Vom Promissio-Charakter des Evangeliums und seiner
konstituierenden Bedeutung für das Sakrament ist überhaupt nicht die Rede. Es
ist also eine sehr «katholische» Sakramentslehre alten Stiles, die in sehr
ansprechendem modernen Gewände auftritt, und das dürfte auch für unsere
kontinentalen interkonfessionellen Gespräche nicht ohne Belang sein. Die
Offenheit dieser Position ist nicht der geringste unter den vielen Vorzügen
dieses Werkes; gerade auch ihr sind wir Respekt und Dank schuldig.

Wien. Wilhelm Dantine.

Alexandre Vinet, Etudes et méditations évangeliques, III, 1841-1847. Recueil de

sermons publiés d'après les éditions originales et les manuscrits. Préface par
P. A. Robert. Lausanne, Librairie Payot, 1958. LVI + 353 S.

Der vorliegende Band von A. Vinet ist der sechste und letzte in der
Reihe der homiletischen Arbeiten Vinets, die den 3. Teil der umfassenden
Neuausgabe der Werke Vinets bilden, die seit dem Jahre 1908 von der
«Société d'édition Vinet» veranstaltet wird.

Die verschiedenartigen Bezeichnungen, die Vinet selbst diesen «Predigten»

gegeben hat, die er abwechslungsweise als Predigten, Meditationen,
Studien oder Reden, bzw. Abhandlungen bezeichnet hat, sind nicht nur ein
Hinweis auf die verschiedenartige Entstehungsweise, sondern auch auf den

eigenartigen Charakter dieser Arbeiten. Wir finden im nunmehr vorliegenden

letzten Bande dieser Serie in Kirchen oder in religiösen Versammlungen



Rezensionen 393

der werdenden waadtländischen Freikirche gehaltene Betrachtungen, ferner
homiletische Studien, die zur Vorlesung vor den Theologiestudenten
bestimmt waren, sogar einen für ein religiöses Blatt geschriebenen Dialog
über die Frage der Toleranz. Den Schluß des Bandes bilden vier homiletische

Meditationen, die Vinet auf Wunsch der Studenten nach seiner
Abberufung vom Amt als Professor der praktischen Theologie in einem Privathause

vorgetragen hat und die mit ihrem unzweideutigen Bekenntnis zu
Christus den Grundgedanken seiner ganzen geistlichen Existenz zum
Ausdruck bringen und von den Hörern als ein eigentliches Vermächtnis des
schon vom Tode Gezeichneten empfunden wurden.

In Vinets homiletischen Äußerungen ist ein stark dialektisches
Element enthalten. Er ist nicht nur bestrebt, die Dinge des Glaubens zu
verstehen, er will auch den Hörer von ihrer Wahrheit überführen und
überzeugen. Ein apologetischer Zug geht durch das Ganze. Er kann vom
Gespräch mit den gebildeten Verächtern der Religion nicht lassen. Und doch
ist die Wendung gegen jede intellektualistische Entstellung des Glaubens
nicht zu übersehen. Nicht nur spielt die Ethik in Vinets Meditationen eine
entscheidende Rolle und erfährt neben dem Glauben die Liebe eine beständige

Betonung, nicht nur wird der notwendige Zusammenhang der Ethik
mit dem Dogma immer wieder hervorgehoben, sondern es wird auch dem

Erkenntnisakt selber, wie wir heute sagen würden, eine existentielle
Begründung verliehen, indem wahre Gotteserkenntnis nie eine bloße Sache des

Verstandes, sondern des Herzens sein müsse, wobei der Begriff «Herz» im
Pascalschen Sinn zu verstehen ist. Wie stark auch der Einschlag subjektiver

Erfahrung in diesen Reden Vinets ist, so daß von einem autobiographischen

Hintergrund derselben geredet werden kann, was bei dem reich
bewegten und weithin notvollen Leben des Verfassers nicht verwundern
kann, und wie stark in seiner Theologie bis hinein in seine Christologie sich
der für sein Denken charakteristische Individualismus geltend macht, so
strebt doch alles nach der Ruhe einer überlegenen Objektivität, wie sie
zumal in den letzten christologischen Darlegungen unsres Bandes ergreifend
zum Ausdruck kommt.

Wie groß die Distanz auch sein mag, die unsre aufgerissene Zeit auch
theologisch von Vinet und seinem Zeitalter trennt, so gibt es doch vieles,
was diesen letzten Band evangelischer Studien und Meditationen im Werke
Vinets noch heute lesenswert macht. Und so verdient der gelehrte Herausgeber

unsern Dank nicht nur für die sorgfältige Textausgabe, sondern auch
für die treffliche Einführung in die homiletische Leistung Vinets im Ganzen
wie im Einzelnen.

Bern. Albert Schädelin.

Rudolf Bultmann, Marburger Predigten. Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul
Siebeck), 1956. 226 S. DM6.80.

Paul Tillich, Das neue Sein. Religiöse Reden, 2. Folge. Übers, von M. Rhine
und G. Stöber. Stuttgart, Evangelisches Verlagswerk, 1957. 160 S.

Fritz Buri, Das lebendige Wort. Meditationen über das erste und letzte Buch



394 Rezensionen

der Bibel. Hamburg-Bergstedt, Herbert Reich, Evang. Verlag, 1957. 178 S.

DM 8.—.

Von den vorliegenden Predigt-Sammlungen verdiente besonders
diejenige Bultmanns eine eigene und einläßliche Erörterung. Da dies im hier
gegebenen Rahmen verwehrt ist, versuchen wir die Eigenart der drei Bände
gesprächsweise so herauszuheben, daß zugleich ein Licht auf ihren
grundsätzlichen Ort fällt. Dabei mag sich dann die Besonderheit der Bultmann-
schen Predigten in angemessener Weise selbst zur Sprache bringen.

Zwar versuchen alle, im Glauben das Wort zu verkünden — nicht bloß
eine Theologie in der alltäglichen Wirklichkeit zu verwirklichen — doch
muß gerade deswegen die Frage bleiben: Woraus und wohinein sprechen
sie? Ein Vergleich richtet die folgenden Unterschiede auf: Bultmann spricht
aus dem Dasein ins Dasein; Tillich nennt zwar das Dasein, dieses jedoch
psychologisch; Buri redet aus dem Leben ins Leben. Der Name «Dasein» für
die geschichtliche Ek-sistenz des Menschen scheint von da der Sprache der
Schrift am nächsten zu entsprechen, als diese im Ereignis der Letze so
die Geschichtlichkeit wie das Sein-zu, das Woraufhin in einem unumgänglichen

Andrang vor dem Menschen entwirft. So verstanden faßt der Name
«Dasein» mit der nötigen Strenge und Offenheit die ganze Fülle dessen in
sich, was das Wohnen der Sterblichen ausmacht. Spricht man vom Dasein
dagegen psychologisch, so wird es unweigerlich eingeengt auf die psychischen

Vorgänge, und zwar von daher, daß der Logos der Psycho-logie als
metaphysisches Vorstellen schon im vorhinein alles vergegenständlicht hat
(wozu man in der gegenwärtigen Psychiatrie die Auseinandersetzung
zwischen Boß und Binswanger vergleiche). Erst in diesem abgeleiteten
Bereiche wird darum auch die metaphysisch begründete Auslegung des Glaubens

als eines Für-wahr-haltens oder im Gegenschlag dazu als eines
Vertrauens sinnvoll und verständlich. Der Begriff des Lebens endlich richtet
sich in seiner Lebendigkeit zwar gegen die Vergegenständlichung und, was
das nämlich Selbe ist, gegen die Rationalisierung — bleibt aber, insofern er
im Gegen bleibt, in der gleichen Abkünftigkeit des Vorgestellten, mit dem
Unterschied nur, daß auf den Fiduzialglauben und sein Erleben im Leben
mehr Gewicht fällt denn auf den Assensglauben der theologischen Wissenschaft.

Es weist sich demnach, daß ein schlichtes Sagen des Glaubens weder
auf diesem noch auf jenem Wege, sondern nur in der Sprache des Daseins
gelingen kann. Denn Assens- wie Fiduzialglauben sind zwei metaphysisch
bedingte Halbheiten, die niemals zusammengefügt das Ganze der -rricmç
geben. Auch, ja gerade die Rechtgläubigkeit eines Für-wahr-haltens steht und
fällt nämlich mit der Einsicht, daß in ihr die Wahrheit sieh zeigt als
Richtigkeit, mithin so, wie sie seit Piaton die ganze abendländische Geschichte
des Erdballs bestimmt. Der Sprache des Daseins aber könnte es vergönnt
sein, das Wort auszurichten, weil sie der philosophischen Voraussetzungen
insofern entbehrt, als sie aus der Uberwindung der Metaphysik gedacht ist.
Ob derartiges bei Bultmann geglückt sei, kann hier nur gefragt werden.
Deutlich ist jedenfalls, daß sein Versuch den beiden andern gegenüber
ausgezeichnet bleibt durch folgende Züge: Während bei Tillich wie bei Buri



Rezensionen 395

in jeder Predigt je nur gewisse Hinsichten aufgedeckt, diese in ihrem
Jeweiligen umrissen und als ein Abgeschlossenes neben andere gesetzt werden,

vermag Bultmann in jeder Predigt das Ganze zu geben (besonders
eindrücklich in Luk. 14,16—24), weil er aus dem Dasein ja das Selbe, aber
dieses je gleich sagen kann. So überrascht Bultmann nicht wie die beiden
andern durch das Viele, welches sie zur Sprache bringen, sondern durch
die Mannigfaltigkeit des Ein-fältigen; nicht durch das Interessante, welches
jene als das Merk-würdige zeigen, sondern durch die Inständigkeit des

Achtsamen; nicht durch das stets Neue des Neuzeitlichen und Zeitgemäßen,
sondern durch die währende Frische einer Ankunft des Gewesenen. Endlich
prägt sich die Eigenart der Grundhaltung auch der Sprache der Predigt
ein: Buri muß aus seinem Anliegen heraus ebenso natürlich, gesund und
kräftig reden, wie Tillich aus dem seinen bald in überlegendem Zögern,
bald in eiliger Begeisterung; während Bultmann im Ernst der Sachlichkeit
die unscheinbare Würde des Eindringlichen eignet.

Gesetzt, wir erfahren die Not der gegenwärtigen theologischen Lage,
wie sie aus dem Aufweis der planetarischen Herrschaft der Metaphysik
erwächst — und wir halten sie uns nicht vom Leibe mit der Ausrede, dergleichen

sei eine nebensächliche Beschäftigung für philosophisch Voreingenommene:

so bescheiden wir uns in ein fragendes Verstehen und verzichten
auf jegliches Urteilen oder gar Aburteilen dessen, was etwa der
Verkündigungsgehalt einer Predigt genannt wird. Denn not-wendend kann nur die
Erörterung des Ortes sein, dem wir als dem Wesenden der Technik annoch
alle, wenngleich jeder in seiner Weise, ausgesetzt bleiben. Darum mögen
die wenigen Hinweise gerade bei der Größe des Strittigen genügen.

Basel und Bern. Walter Frei.
Robert Steiner, Harmannus Obendieck. Zeugen und Zeugnisse, 2.

Neukirchen, Verlag der Buchhandlung des Erziehungsvereins, 1955. 166 S.

Harmannus Obendieck, Deine Zeugnisse sind meine Rede. Zwanzig Predigten.
Neukirchen, Verlag der Buchhandlung des Erziehungsvereins, 1955. 159 S.

DM 5.—.

Die Wirkung einer Predigt hängt nicht bloß davon ab, was gepredigt
wird, sondern auch davon, wer predigt. Predigt ist Zeugnis und als Zeugnis

nicht zu abstrahieren von der Person des Zeugen.
Darum kann man von einem Glücksfall reden, daß ein Verlag gleichzeitig

mit den Predigten ein Büchlein über den Prediger — in unserem Fall
über Harmannus Obendieck — herausgibt mit Beiträgen von W. Brasel-
mann, R. Steiner, 0. Schmitz, die Obendieck's Entwicklung nachzeichnen,
seine persönlichen Erlebnisse schildern, seine Tätigkeit als Pfarrer,
Seelsorger, Theologe, Kirchenmann und Hochschullehrer umschreiben und dem
Leser sympathisch einen Mann nahebringen, der theologische und
praktische Arbeit aufs schönste verband. Eine Auswahl seiner Schriften und
die Bibliographie am Schlüsse des Buches zeigen, wie sehr Obendieck
seinem eignen Rat nachlebte, Pastoren im Amt sollten mehr schreiben. «Sie
können helfen, der Theologie —• dem Akrobatentum der Intellektuellen —
die Leibhaftigkeit wiederzugeben» (S. 22).

Obendieck wußte um den Zusammenhang zwischen der Person des Pre-



396 Rezensionen

digers und der Predigt. Er hat über den «Stil der Predigt» nachgedacht:
«Die erste Losung lautet: Sei ein Original und keine Kopie. Hier darf daran
erinnert werden, daß die Offenbarung Gottes nicht in einem verschwommenen

Geschichtspantheismus, sondern in der einmaligen, unwiederholbaren
Erscheinung Jesu Christi zu uns gekommen ist. Also nur kein Modejournal
für den Stil einer Predigt. — Die zweite Losung lautet als Warnung: Sei
ein Original, aber werde kein Kauz!» (S. 21). Obendieck weiß, daß hier
Schlichtheit nötig ist. Die Botschaft von dem Perfektum der Offenbarung,
von der Rechtfertigung aus dem Glauben, braucht keine Schnörkel, keine
gewollte Feierlichkeit und überhaupt keine Mittel, die ihrer Glaubwürdigkeit

zu Hilfe eilen müßten (S. 98 f.).
Seine nüchterne Natur wußte um die Versuchung zur Theurgie, «daß

wir nämlich Gott mit Worten zwingen und Gott dem andern gegenwärtig
machen wollen» (S. 99).

Aus eigener Erfahrung konnte er die lebenschaffende Macht der Predigt

bezeugen: «Durch den Dienst der Predigt wird eine Gemeinde ins
Leben gerufen, bestimmt und geprägt. Dafür ist die Gemeinde Gemarke ein
lehrreiches Beispiel» (S. 34). Wirksame Predigt aber reizt zum
Widerspruch: «Mit der Predigt von der Gerechtigkeit und Wahrheit Gottes muß
es zur Gegnerschaft kommen» (S. 27). Obendieck rechnet mit der Realität
der Satansmacht (vgl. S. 11. 27 f. 34 f. 92 ff. u. a.) und trifft sich darin mit
Wingren, der Heilsgeschichte und Predigt vom Kampfmotiv her versteht.1

Udo Smidt betont im Vorwort zu «Deine Zeugnisse sind meine Rede»,
Obendieck sei nie Modeprediger gewesen. Indem seine Predigt «einfältig
und anspruchsvoll zugleich war», diente sie «der Erweckung und Erbauung
der Gemeinde».

Die vorgelegten Predigten fallen auf durch ihre starke Bindung an die
Schrift. Mit Vorliebe wird im Verlauf der Auslegung ein Textwort wiederholt

und damit dem Hörer eingeprägt. Auch der in der heutigen Predigt fast
ganz verlorengegangene Schriftbeweis fehlt nicht (S. 62 f. 66).

Bemerkenswert ist der seelsorgerliche Ton, der gleich in der ersten
Predigt (über Psalm 88) anklingt, indem er den Leidenden vom Ich
wegzuführen sucht zum Du Gottes (S. 11). Mit Sorgfalt räumt er auch die Barrikaden

weg, die den Gang zum Abendmahl wehren wollen (S. 76 ff.). Hier
redet ein leidgeprüfter und doch getrösteter Mann in seelsorgerlicher
Weisheit.

Dieser Prediger verfügt über einen großen Schatz von Beispielen,
Bildern und Zitaten (S. 15. 19 f. 24. 32 u. a.). Doch werden diese Bilder gleichsam

ohne Rahmen in die Galerie gehängt, sie werden nicht genügend
ausgewertet, nicht ins Predigt-Ganze hineinverwoben, wie dies etwa Lüthi tut.

So unterstreichen gerade die Bilder und Beispiele den lehrhaften
Charakter dieser Predigten. Damit haben wir ihr Wesentlichstes angedeutet.
Hier haben wir einen ganz bestimmten Typus von Predigt vor uns: die
Lehr-Predigt.

Wuppertal. Rudolf Bohren.
1 R. B., Heilsgeschichte und Predigt: Theol. Zeitschr. 14 (1958), S. 38

bis S. 45.


	Rezensionen

