Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 14 (1958)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen.

Joseph Huby (S.J.), Saint Paul, Epitre aur Romains. Traduction et commen-
taire. Nouvelle édition par le P. Stanislas Lyonnet (S.J.). = Verbum Sa-
lutis, 1. Trad. et comm. du N.T., 10. Paris, Beauchesne, 1957. VIII + 643 S.

P. Stanislas Lyonnet hat den bereits 1940 erschienenen Rémerbrief-
kommentar des verstorbenen P.Huby — erweitert durch seine eigenen
Anmerkungen — neu herausgegeben. P. Huby hatte in der ersten Auflage
das Ziel seiner Arbeit mit folgenden Worten umschrieben: «Nous n’avons
pas la prétention de renouveler l'explication de 1’épitre aux Romains.
Disons seulement que notre principal souci a été de nous replacer autant
que possible dans la perspective paulinienne, de voir quels problémes se
posaient & I’Apotre et comment ils se posaient.» Das ist dem sehr belesenen
und umsichtigen Exegeten in hohem Malle gelungen. Der Kommentar zeich-
net sich zwar nicht aus durch neue iiberraschende Erkenntnisse (P.Huby
war besonders von Lagrange abhéngig), aber er fithrt in solider Ge-
dankenarbeit ein in die historischen und theologischen Probleme des
Romerbriefes und der ganzen paulinischen Gedankenwelt. Paulus hat sei-
nen Brief an die romische Gemeinde aus Korinth unmittelbar vor seinem
Aufbruch nach Jerusalem 57/58 geschrieben, um seine beabsichtigte Reise
nach Rom vorzubereiten. Der Brief bildet in seinem ganzen heutigen Um-
fang eine urspriingliche Einheit (mit Einschlufl des 16. Kapitels). In vier
groflen Abschnitten entwickelt Paulus seine Gedanken: Rechtfertigung
durch den Glauben (1—5), Heiligung oder Wachstum des christlichen
Lebens (6—8), das Problem des Unglaubens des alten Heilsvolkes (9—11),
die ethische Verpflichtung der Glaubenden (12—16).

Sehr beachtlich sind an der Neuauflage die vom Herausgeber beige-
fiigten Erginzungen von iiber 100 Seiten. P. Lyonnet macht nicht nur auf
die seit der 1. Auflage erschienene neue Literatur aufmerksam, sondern
verarbeitet selbstindig und viel griindlicher als P.Huby das religions-
geschichtliche Material (auch einige Qumrantexte), das zur Erhellung der
paulinischen Vorstellungen dient. Die z.T. groferen Exkurse férdern die
Auslegung durch neue Gesichtspunkte, z.B. seine Bemerkungen iiber
Rom. 5, 12—14 (S. 521—57), iiber das «Ich» in Rom. 7 (S. 601—04), {iber die
Bedeutung des heilsgeschichtlichen Exkurses Rom.9—11 im Zusammen-
hang des ganzen Briefes (S. 616—30).

Rheineck, Kt. St. Gallen. Mathias Rissi.

Heinrich Schlier, Der Brief an die Epheser. Ein Kommentar. Diisseldorf,
Patmos-Verlag, 1957. 315 S. DM 34.50.

In einer sorgfiltig abgewogenen Sprache und im Bemiihen, den theo-
logischen Gehalt jedes paulinischen Wortes zum Leuchten und zum Klin-



Rezensionen 367

gen zu bringen, legt der durch seinen Galaterbriefkommentar und wichtige
Veroffentlichungen iiber paulinische Themata bekannt gewordene, in die
romisch-katholische Kirche eingetretene Verfasser die Summe langer Be-
miithungen um den seiner Verfasserschaft nach immer noch umstrittenen
Brief des Neuen Testamentes vor.

Paulus hat den Epheserbrief im Gefingnis zu Rom an eine Gruppe
heidenchristlicher Ortskirchen im siidéstlichen Teil der Provinz Asia ge-
schrieben. Der Brief verrit die lebendige Aufgeschlossenheit eines immer
noch wandlungsfihigen Denkens des alternden Apostels, der den Linzel-
ereignissen der verschiedenen Gemeindegeschichten fernergeriickt, aber
dem Wesentlichen nihergekommen ist, in fortschreitender theologischer
Entfaltung sich selber und die Geschichte der Gemeinde in einer umfassen-
den Heilsokonomie Gottes zu schauen vermag und von der Sache der
Gnosis so frei ist, dall er sogar ihre Sprache zu beniitzen weill, ohne ihrem
Geist zu verfallen.

Es ist nicht abzustreiten, dall wir unter diesen Umstéinden eine ge-
schlossene reife Leistung in die Hénde gelegt bekommen, die die reiche
Welt paulinischen Denkens auf den Plan fithrt und selber ein Stiick Weis-
heitsrede darstellt, womit Schlier den Brief charakterisiert. Vergleicht
man die Sprache, die der Verfasser hier fiihrt, mit derjenigen, die ihm bei
der Abfassung des Galaterbriefkommentars zu Gebote stand, so fillt auf,
wie sie weniger reflektierend und mehr meditierend geworden ist. Ob das
mehr mit dem Gegenstand des Briefes oder mit der inneren Iintwicklung
des Verfassers zusammenhéngt, das zu ergriinden bleibe dahingestellt.

‘Wenige, aber gehaltreiche Exkurse stellen wertvolle Bereicherungen
des Gebotenen dar. Das Verhiltnis des Paulus zu den auBerchristlichen
Vorstellungen beleuchtet der Satz, den er am Ende seines Exkurses iiber
den Hieros Gamos so formuliert: «Auf diese ihm entgegengebrachten Vor-
stellungen ging der Apostel ein, nahm ihre I'ragen auf und setzte unter der
Destruktion ihres Mythus ihren Aussagen kritisch die seinen von dem
Mysterium der Ehe gegeniibers (S.2751.). Das vorldufig abschlieflende
Wort zum Somabegriff des Paulus zeigt die Weite der Gedanken des Ver-
fassers: «Gerade der Begriff owua fiir éxkinoia ist ein Musterbeispiel fiir
die historisch und sachlich vielfiltige Begrifflichkeit des Apostels, die ihm
dazu dient, verschiedenste Aspekte des letztlich einen Phénomens darzu-
stelleny (8S.96). Schliefilich dient der Pleromabegriff als «rdumlicher Be-
griff zur Veranschaulichung einer geistigen Dimension oder eines geisti-
gen Vorgangss (S.99).

Wer das Neue Testament von dem sich je und je selbst erschliefenden
Einheitspunkt zu lesen begehrt, wird im Epheserbriefkommentar Schliers
auch dann reichen Gewinn finden, wenn er in manchen Einzelheiten dem
Verfasser nicht zu folgen vermag. Ich moéchte z B. ernstlich bezweifeln,
ob man den Sophiacharakter der Schrift derart betonen darf, dafl der Brief
geradezu aufhort, Kerygma in strengem Sinn zu sein (S.21f.). Es gehort
u. E. gerade zum Geheimnis echter Weisheitsrede, dafl sie in einer bestimm-
ten Weise auch nach auflen dringt und nicht nur liturgisch gefiillt ist und
in meditativem Glanz erstrahlt. Aber man darf sich durch den Kommentar



368 Rezensionen

Schliers wohl erinnern lassen, dafll «es kein Leben des Christen in der Welt
gibt ohne die Doppelbewegung Vorstol — Riickzugy. 1
Basel, Werner Bieder.

Karl HeuBi, Kompendium der Kirchengeschichte. 11., verb. Auflage. Tiibingen,
J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1957. XII + 581 S.

Wenigen Forschern diirfte es vergonnt sein, fiinfzig Jahre nach Iir-
scheinen der ersten Auflage eines Werkes eine elfte Neuauflage selber
besorgen zu kénnen. Dies ist der Fall bei Karl Heuflis bekanntem Lehrbuch
der Kirchengeschichte. Die Umarbeitung ist diesmal nicht so weitreichend
wie beim Erscheinen der 10. Auflage, sie beschréinkt sich auf Anderungen
in HEinzelheiten. Das Buch behauptet in dieser neuen Gestalt Rang und
Platz, die es sich im Laufe der Jahrzehnte erworben hat. Iis zeichnet sich
aus durch klare und iibersichtliche Darstellung eines unendlich vielfdltigen
Stoffes. Es vermag Wesentliches vom Unwesentlichen abzuheben, die Ak-
zente prignant und iiberzeugend zu setzen und teilt bei aller Konzentration
auf die Hauptlinien und -geschehnisse doch eine I'iille wichtiger, veran-
schaulichender Einzelheiten mit. Besondere Sorgfalt ist neben der im eigent-
lichen Sinne kirchengeschichtlichen Betrachtung den dogmengeschicht-
lichen Problemen gewidmet. Wer als Studierender der Theologie oder von
andern Wissenschaften herkommend sich in die Geschichte der christ-
lichen Kirche einarbeiten will, wird mit Gewinn und Nutzen zu diesem Buch
greifen, das — bei aller offenstehenden Problematik kirchengeschichtlicher
Erkenntnisbemithung — eindriicklich zu zeigen versucht, «<wie man ‘eigent-
lich’ Kirchengeschichte schreiben muf}, ndmlich streng realistisch und un-
dogmatischy (Vorwort, S. IV).

Tenniken, Kt. Baselland. Max Geiger.

Gotthard Nygren, Das Prddestinationsproblem in der Theologie Augustins.
Eine systematisch-theologische Studie. Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht,
1956. 306 S. DM 18.90.

Von der Feststellung ausgehend, dall Augustin mit seiner Lehre von
der Pridestination «die nachfolgende theologische Tradition so entschei-
dend geprigty hat, unternimmt Nygren den Versuch, die Pridestinations-
lehre bei Augustin als theologisches Problem zu erfassen (S.13).

In Auseinandersetzung mit den grofien Augustin-Kennern Nérregaard,
Holl, Courcelle, O'Meara u. a. méchte er eine neue Basis zur Deutung der
augustinischen Pridestinationslehre gewinnen, wobei es ihm besonders
darum zu tun ist, das Wie ihrer Entstehung und das Wo ihrer geschichtlich-
philosophischen Verankerung aufzudecken. Mit dieser Absicht ergibt sich
zugleich die Methode der Arbeit: Nygren lehnt sowohl die ausschlielilich
genetische als auch die nur systematische Betrachtungsweise ab und sucht
durch die Verbindung beider sein Ziel zu erreichen.

Auf einbibliographisch wertvolles Einfithrungskapitel iiber die frithere

1 G. Spoerri, Evangelische Frommigkeit: Gottesdienst — Menschen-
dienst, Eduard Thurneysen zum 70. Geburtstag (1958), S. 290.



Rezensionen 369

und gegenwiirtige Augustinforschung (S.19—69) folgt bereits im zweiten
Kapitel der Nachweis, daB der meritum-Begriff Augustins einerseits seine
Gnadenlehre ebenso aufhebt, wie er andererseits die Frage nach dem Ver-
hiltnis von Priddestination, Gnade und Verdienst nur um so brennender
werden 1a0t.

So deutlich dann im 3. Kapitel die starken Anregungen hervortreten,
die Augustin hinsichtlich seiner Auffassung von der Pridestination von
Paulus her zuteil geworden sind, so wenig findet der Verfasser im Laufe
einer sehr detaillierten Untersuchung (S.103—137), die freilich etwas zu
breit angelegt ist — diesen Eindruck hat man bei der Lektiire mehrerer
Abschnitte des Buches —, dal Augustin Paulus recht verstanden hat, was
Nygren seine eingangs vorgetragene These (S.13), dall zwar die Pridesti-
nationslehre Augustins wurzelhaft dem paulinischen Zeugnis entsprungen
sei, «nicht aber das augustinische Pridestinationsproblems (S.137), nur
bestitigt.

Den «Sitz im Leben» der augustinischen Priidestinationsproblematik
sieht der Verfasser in einer philosophischen Theoretisierung des paulini-
schen Kerygmas (S.127), deren Erfassung und Darstellung das 4. Kapitel
gewidmet ist, in dem die starke Beeinflussung aufgezeigt wird, die Augustin
von seiten des Manichiismus und der neuplatonischen Philosophie erfahren
hat. Als Zusammenfassung ergibt sich dabei, dal Augustin die platonische
Lehre vom wahren Sein mit der Gnadenlehre des Paulus verband (S. 182)
und dadurch auch zu einer dem exegetischen Befund der paulinischen
Schriften gegeniiber heterogenen Priidestinationslehre gelangte.

Die Einwirkungen der platonischen Ontologie und des kausalen Welt-
bildes, das Augustin bei den Manichidern kennengelernt hatte, werden im
5. Kapitel anhand seiner grollen Schriften aus der Zeit nach 400 sorgfiltig
eruiert, wobei Nygren nachdriicklich betont, dal die augustinische Pri-
destinationslehre ihre Gestalt nicht etwa erst der Auseinandersetzung Au-
gustins mit den Pelagianern verdankt, sondern aus jener Synthese ent-
sprungen ist, durch die sich manichéischer Schépfungsdeterminismus, plato-
nische Ontologie und plotinische Willensmetaphysik im Denken des groflen
Kirchenvaters mit der paulinischen Predigt von Gottes Vorherbestimmung
zu einem theologischen Novum vereinigten.

Man wird dem Verfasser fiir seine griindliche Studie dankbar sein miis-
sen, dies um so mehr, als er das komplexe Gefiige der Theologie Augustins
an einem entscheidenden Punkt erhellt hat und ihm der Nachweis gelungen
ist, dal Augustin mit seiner Pridestinationslehre zwar dem Begriff nach
auf Paulus fullt, daB er sie aber unter dem Kinflull seiner philosophisch-
weltanschaulichen Voraussetzungen zu einer Pridestinationsproblematik
zerdehnt hat, mit der er sich der Sache nach weitgehend von Paulus ent-
fernte.

Nygrens Monographie darf daher als ein wesentlicher Beitrag zur neue-
ren Augustinforschung, ja zur Klirung der seit dem 5. Jahrhundert in der
abendlédndischen Theologie immer wieder verhandelten Frage nach Sinn
und Grenze der biblischen Pridestinationslehre gewertet werden.

Graz. Gotthold Miiller.

24



370 Rezensionen

Max Jorg Odenheimer, Der christlich-kirchliche Anteil an der Verdringung
der mittelalterlichen Rechtsstruktur und an der Entstehung der Vorherrschaft
des staatlich gesetzten Rechts im deutschen und franzdsischen Rechtsgebiet.
Ein Beitrag zur historischen Strukturanalyse der modernen kontinentaleuro-
pdischen Rechtsordnung. = Basler Studien zur Rechtswissenschaft, 46.
Basel, Helbing und Lichtenhahn, 1957. XII + 165 S. Fr. 15.55.

Die Studie, deren Titel fiir die heutige Zeit ungemein langatmig an-
mutet, will erweisen, dafBl der Ubergang vom mittelalterlichen Traditionalis-
mus zum Gesetzesrecht der Neuzeit wesentlich mit herbeigefiihrt wurde
vom kanonischen Recht, das sich als Gesetzesrecht gibt. Beruht es doch auf
den altkirchlichen Kanones, auf den teilweise als Reichsgesetze publizier-
ten Konzilsbeschliissen und auf pépstlichen Dekreten. Der mittelalterliche
Investiturstreit wird als typischer Kampf des kanonischen Rechts gegen den
germanischen Traditionalismus geschildert, der sich im Eigenkirchenwesen
und im Amterkauf dufBlert. Die weltlichen Gewalten miissen aus Selbst-
erhaltungstrieb sich der Waffen der Gegenseite bedienen, ndmlich des ge-
setzten weltlichen Rechts. Im franzosischen Nachspiel des Investiturstreites
zwischen Philipp dem Schénen und Bonifaz VIII. verschidrfen sich die
Motive noch mehr. Die monarchomachischen Ideen, die vom Defensor pacis
des Marsilius von Padua sich erstrecken bis hin zu den Vindiciae contra
tyrannos des Duplessis-Mornay, verweisen nun auch den Herrscher auf das
gesetzte Recht, das auch ihn bindet. Sie wirken also auch im Sinne des
Gesetzespositivismus. Hier wird man aber mit Gierke auf die stark natur-
rechtlichen Bestandteile des Monarchomachismus hinweisen miissen. (

Von theologischer Seite wird man ergiinzend vermerken, dal} der tra-
ditionskritische Charakter des kanonischen Rechts schon durch das Neue
Testament bedingt ist. Diese Spannung zwischen der Tradition und der
neuen Christuswirklichkeit spiegelt sich etwa im Gleichnis vom alten Wein
in den neuen Schliuchen, wie im Parallelgleichnis vom neuen Flecken auf
dem alten Kleid. Ferner wiire zu verweisen auf die stereotype Wendung der
Bergpredigt: Thr willt, dal zu den Alten gesagt ist..., ich aber sage euch.
Auch das Wort vom eitlen Wandel nach véterlicher Weise (1. Petr. 1, 18)
ist recht traditionskritisch. Von da aus wird die These des Vertassers, dal}
das Christentum nicht unbesehen das altheidnische Traditionsrecht der mis-
sionierten Vdélker iibernehmen konnte, erst einleuchtend.

Der Verfasser bedauert diese Entwicklung — wie der Titel vermuten
lalt — keineswegs, da ja der christlich-kirchliche Anteil an dieser Rechts-
entwicklung dem gesetzten Recht die notwendige Bindung und Beschrin-
kung auferlegt (. 82).

Die Grundthese der Arbeit verdient ernsteste Beachtung. Dal} sie von
biblisch-theologischer Seite, etwa im Sinne von Erik Wolfs «Rechtsgedanke
und biblische Weisung» (1948), der Ergéinzung bedarf, diirfte auch des Ver-
fassers Meinung sein, der sich bewullt auf eine rechtsgeschichtliche Dar-
legung beschrinken wollte.

Freiburg i. Br. . Wilhelm August Schulze.



Rezensionen 371

Arthur Rhode, Geschichte der evangelischen Kirche im Posener Lande. =
Marburger Ostforschungen, hrsg. von E. Keyser, 4. Wiirzburg, IHolzner-
Verlag, 1956. VIII + 263 8., 3 Karten. DM 12.—.

Rhodes Arbeit umfalit den Zeitraum von den mittelalterlichen Reform-
bewegungen und der Grundlegung der evangelischen Kirche der Reforma-
tionszeit bis zur Schluflikatastrophe beim Untergang des Hitlerregimes. Der
Verfasser ist der letzte, 88jihrige Superintendent von Posen. Als Kirchen-
leiter kennt er natiirlich genau die letzte Entwicklung. Doch hat er auch
Voraussetzungen wie kein anderer nach Th. Wotschke, die éltere Geschichte
seiner Kirche zu schildern. Schon vor der Vernichtung wertvollen Materials
im zweiten Weltkrieg waren die FForschungen Rhodes so fortgeschritten,
dall die neue Kirchengeschichte Posens bald druckfertig schien. Durch die
jetzt vorliegende Arbeit sind unersetzliche Angaben fiir die Nachwelt ge-
rettet worden.

Die evangelische Kirche Posens hat mehr Interesse, als es bei einer
Provinzkirche gewiohnlich der Fall ist. Im geographisch eng begrenzten
Raum ereignet sich hier eine dramatische Begegnung réomischen und evan
gelischen, polnischen und deutschen Wesens. Und durch seinen Ausblick
iiber die Jahrhunderte beleuchtet der Verfasser trefflich die Wechselwir-
kung von politischen, sozialen und religitsen IFaktoren in diesem Drama.

Eine noch stirkere Betonung der politischen und sozialen I'aktoren
wire aber wiinschenswert gewesen. Wie solche die Geschichte der evange-
lischen Kirche beeinflulit haben, 1iBt sich ndmlich fiir simtliche Haupt-
epochen, in die die Geschichte der Posener evangelischen Kirche zerfillt,
beobachten.

1. Das hergebrachte Patronatsrecht des Adels gab den evangelischen
Adligen der Reformationszeit die Moglichkeit, auf ihren Giitern und in
ihren Stidten evangelischen Gottesdienst einzufithren. Diese soziale Struk-
tur der evangelischen Kirche bewirkte sogar, dall Polen als einziges Land
Europas schon in der Zeit des Konfessionalismus mehrere Bekenntnisse
praktisch gleichstellte. Aber derselbe Umstand verursachte auch den jihen
Riickgang der evangelischen Kirche, als im 17. Jahrhundert der Adel fir
den Katholizismus wieder gewonnen wurde. Dazu trug noch bei, dall die
dulleren Feinde Polens protestantische Michte waren. Nachdem sich die
evangelischen Christen Polens 1655 fiir die Wahl des schwedischen Kénigs
Karl X. Gustaf zum polnischen Konig eingesetzt hatten, wurden die pol-
nischsprechenden evangelischen Kirchen beinahe vernichtet. Hernach wurde
Evangelisch immer mehr mit Deutsch gleichgestellt.

2. In der damit einsetzenden Periode der Verfolgung war es wieder
der polnische Adel, der evangelische Gemeindebildungen ermoglichte. Nun-
mehr aber war die Triebkraft ein 6konomisches Interesse. Um den Lrtrag
des Ackerbaus zu erhthen, haben die polnischen Magnaten eine deutsche
Landbevolkerung einberufen, wobei den evangelischen Bauern eine gewisse
Konventikelfreiheit erteilt wurde.

3. Nach der Teilung Polens 1793 verstérkte sich die Identifikation von
evangelischem Glauben und deutscher Sprache. In der Folgezeit wurde die



372 Rezensionen

evangelische Mirtyrerkirche einfach preufiische Landeskirche. Zugleich
wurde das Land infolge der preuBischen Immigration, Administration, Kul-
turpolitik und Okonomie weitgehend verdeutscht, obwohl die réomische Kir-
che als Beschirmerin nicht nur des katholischen Glaubens, sondern auch
der polnischen Kultur auftrat. Auf die Dauer mulite aber die Gleichstellung
von Bekenntnis und Volkstum fiir die evangelische Kirche Posens verhing-
nisvoll werden. Das zeigte sich nach dem ersten Weltkrieg, indem die evan-
gelische Kirche als Vertreterin des Deutschtums der Vergeltungspolitik
des neuen polnischen Staates ausgesetzt wurde. Aber erst recht zeigte es
sich nach dem zweiten Weltkrieg, als diese Kirche ihrem Untergang ent-
gegentrat.

Es wire unrecht, die Darstellung Rhodes iiber diese letzte Epoche
nach wissenschaftlichen Malistiben zu beurteilen. Thr Wert besteht vor
allem in den einsichtigen Nachrichten iiber das Verhiltnis der deutschge-
sinnten evangelischen Kirche zum polnischen Staat sowie iiber die mili-
lungene Zusammenarbeit dieser Kirche mit den polnischsprechenden evan-
gelischen Gemeinden. Dariiber hinaus bildet die Schilderung eine ergiebige
Quelle kiinftiger Forschung im Blick auf die Weise, wie besonnene Leiter
der evangelischen Kirche Posens die Stellung ihrer Kirche im polnischen
Staate betrachteten.

Uppsala. Sven Gdransson.

Ekkehart Fabian, Die Entstehung des Schmalkaldischen Bundes und seine Ver-
fassung 1529—1531/33. Briick, Landgraf Philipp von Hessen und Jakob
Sturm. = Schriften zur Kirchen- und Rechtsgeschichte, 1. Tiibingen,
Osiandersche Buchhandlung, 1956. 182 S.

FFabian behandelt hier ein fiir die Reformationsgeschichte und fiir die
Verfassungs- und Rechtsgeschichte des Deutschen Reichs zentrales Problem.

Als der Schmalkaldische Bund entstand, war die kirchlich, politisch und
verfassungsrechtlich einheitliche Betrachtung des Deutschen Reichs noch
eine geistige und politische Wirklichkeit. Die Person des Kaisers war im-
mer noch ein heiliges Symbol fiir die Einheit des Reichs. In dieser religids
bestimmten Verfassungseinheit bildete der evangelische Glaube einen
Sprengstoff. Da die Religion eine anerkannt erstrangige Stellung im poli-
tischen Leben einnahm, hat die Rolle der evangelischen Iiirsten als Uber-
wacher des neuen Glaubens die Frage ausgelist, ob diese auch das Recht
hétten, sich zu einem Schutzbiindnis zusammenzuschlieBen und sich auf das
Widerstandsrecht sogar gegen den Kaiser zu berufen, ohne als Feinde der
Reichseinheit betrachtet zu werden.

Im protestantischen L.ager unterscheidet IFabian drei religiose Grund-
einstellungen, denen gewisse konstitutionelle Grundsiitze und Zielsetzun-
gen entsprechen. Rechts befindet sich der Kurfiirst von Sachsen, der als
Mitglied des bei Kaiserwahlen zustéindigen Kurfiirstenkollegiums die Frie-
dens- und Rechtsgrundsiitze des Reichs vertrat; eine Mittelstellung nimmt
der politisch und kirchlich rege Landgraf von Hessen ein, der doch etwas
nach links hinneigte; endlich steht auf der linken Seite der rebellische, mit



Rezensionen 373

Zwingli sympathisierende Bund der siiddeutschen Stidte. Der Verfasser
schildert einsichtsvoll und unter Ausniitzung neuerer Handschriftenfunde
das diplomatische Spiel, welches der kursachsische Kanzler Briick, der
hessische Landgraf Philipp und der Strallburger Theologe und Politiker
Sturm als Vertreter dieser drei Richtungen trieben.

Besondere Aufmerksamkeit wird der Entwicklung der Verfassungs-
entwiirfe des Schmalkaldischen Bundes gewidmet. Fabian findet, dall die
wesentlichen Punkte der endgiiltigen Verfassung von 1533 schon 1529 vor-
lagen. Da das Recht zur Bildung eines Schutzbiindnisses religios motiviert
wurde, da aber einige der an den Verhandlungen teilnehmenden Michte
politische Aktivisten waren, nahm die Frage, ob die evangelischen Stiinde
denselben Glauben umfaliten, in den Verhandlungen des Bundes eine wich-
tige Stellung ein. Eine andere Hauptfrage war die, ob sich der Bund gegen
das Symbol der Reichseinheit, die Person des Kaisers, richten diirfte. Da
bildet der Ubergang Kursachsens nach dem Augsburger Reichstag 1530 zur
Anerkennung des Widerstandsrechtes ein theologisch und politisch bedeut-
sames Problem. Die konstitutionelle Stellung dieses Landes fiihrte mit zich,
dall es zur Partei des I'riedens und des Rechtes gehérte; aber die Theolo-
gen und die Juristen konnten auf die kursichsische Politik einen betricht-
lichen Einflufl iiben. Nach dem Reichstag in Augsburg akzeptierte Briick
die Auffassung des Philipp von Hessen iiber das Widerstandsrecht und
brachte auch Luther dahin, sich im positiven Sinne dazu zu dullern. Me-
lanchthon dagegen und die Niirnberger Theologen waren ablehnend. IFabian
beurteilt das als politische Taktik. Im Grunde aber diirfte ihre Haltung
ebenso wie die Luthers religits bestimmt gewesen sein. Der Unterschied
bestand wohl darin, dafl sie auch nach dem Augsburger Reichstag am
Ideal des Friedens und des Rechtes festhielten. Dieses hatte auch katholi-
scherseits unter den Stinden Vertreter, welche die Machtentwicklung Habs-
burgs fiirchteten. Sie glaubten weiterhin an die Moglichkeit, die religitse
und rechtliche Einheit des Reichs wiederherzustellen, und lehnten deshalb
jedes Widerstandsrecht ab, um nicht in die Kriegspolitik der Schweizer
und des Philipp von Hessen mit hineingezogen zu werden. In dieser Lage
wurde es bedeutsam, dal das religios und politisch radikale Element des
Protestantismus wegen der Niederlage der Schweizer geschwiicht wurde.
Auch waren die antihabsburgschen interkonfessionellen Biindnisse, denen
Kursachsen und Hessen angeschlossen waren, nur voriibergehender Natur
und wurden nach der Wahl Ferdinands zum Kénig aufgelist. So konnte
der Schmalkaldische Bund als ein protestantisches Schutzbiindnis zustande
kommen.

Die Untersuchung Fabians ist fiir mehrere Forschungsgebiete bedeu-
tungsvoll. Hier wird das Zusammenspiel der theologischen und kirchlichen
Problematik mit dem politischen und verfassungsrechtlichen Geschehen ver-
folgt, und die Faktoren, die in der Geschichte des Deutschen Reichs bis zur
Mitte des 17. Jahrhunderts wirksam werden sollten, kénnen hier in ihrem
grundlegenden Stadium betrachtet werden. Ausfiihrliche Personen- und
Sachregister erleichtern noch den Gebrauch der Arbeit.

Uppsala. Sven Gdéransson.



374 Rezensionen

G. J. van de Poll, Martin Bucer’s Liturgical Ideas. The Strasburg Reformer
and His Connection with the Liturgies of the Sixteenth Century. = Van Gor-
cum’s theologische bibliotheek, 27. Assen, Van Gorcum & Co., 1954. 179 S.
F1. 10.90.

Der Zusammenhang von Dogma und Liturgie tritt besonders deutlich
in der Geschichte der Liturgie des 16. Jhs. zutage. Man kann hier nicht nur
wahrnehmen, wie die Spannung zwischen Altem und Neuem zu verschiede-
nen lokalen Gestaltungen des Gottesdienstes fiihrte, sondern sieht auch die
direkte Abhingigkeit liturgischer Verinderungen von theologischen Stro-
mungen.

Die vorliegende Arbeit untersucht die Kultreformen Bucers hauptséch-
lich unter letzterem Aspekt und zeigt u. a. auch, wie sich die Wandlungen
seines theologischen Standpunktes in der Liturgie widerspiegeln.

In Kap.1 wird die liturgische Reformation in Strafburg geschildert.
Die Schritte, welche Schwarz hier zur Einfithrung eines evangelischen
Kultus in der Volkssprache unternommen hatte, fithrten bald zu Erfolg.
Die anfiinglich sehr mannigfaltige Entwicklung wurde aber durch den Ein-
flul Bucers in eine neue Richtung gelenkt, Kap. 2. Unter dem Druck des
Spiritualismus und bis zu einem gewissen Grade des Luthertums beschleu-
nigte sich der Ubergang von liturgischer Auflgsung zu einer immer feste-
ren, objektiven Ordnung noch mehr. Der persinliche Kinsatz Bucers in
Strallburg griindete sich dabei auf vier Prinzipien: die Bibeltreue, die
Gemeinschaft der Glidubigen im allgemeinen Priestertum, die Wirkung des
Heiligen Geistes und die christliche I'reiheit. Nach diesen Prinzipien wurde
der Hauptgottesdienst des Sonntags (der die Struktur der Messe mit Wort
und Sakrament beibehielt) und solche kirchlichen Handlungen wie Taufe
und Konfirmation umgestaltet. Kap. 3 interpretiert Bucers liturgische Ideen
im Lichte seiner Theologie und zeigt den Zusammenhang seiner Auffassung
von Kirche und Amt mit der vom Gottesdienst. Wie Bucers Kirchenlehre
durch ihre Abgrenzung einerseits vom Spiritualismus und Individualismus
und andererseits vom romischen Klerikalismus ihr eigenes Geprige erhielt,
so mubte auch der Kultus Subjektives gegen Objektives abwiigen. Besonders
lehrreich ist es, in dieser Hinsicht die Darstellung der Konfirmation zu
verfolgen. Bucers Auffassung hingt da mit seiner Anschauung iiber die
Taufe eng zusammen. Bei der Konfirmation kann das Kind durch person-
liches Bekenntnis und Treugeliibde seine Taufe vollenden. Dazu kommt
aber nach Bucer noch die Vermehrung der Gaben des Geistes beim Kon-
firmanden. Diese doppelte Bedeutung tritt auch in Bucers Konfirmations-
ritual in Erscheinung, das die Katechesierung mit der Handautlegung ver-
kniipft.

Bucer lilt vielleicht, wie der Verfasser betont, die scharfen Konturen
vermissen. Wegen seiner vermittelnden Stellung lassen sich weder sein
liturgischer Einsatz noch sein dogmatisches System auf eine klare Formel
bringen. Diese Tatsache hat zweifellos dazu beigetragen, dall Bucers Vor-
schlédge fiir die Gestaltung des Gottesdienstes heute vielfach nur histori-
sches Interesse haben. Dall man seine Bedeutung fiir die Nachwelt gleich-
wohl nicht unterschitzen darf, geht aus Kap.4 hervor. Hier weist der



Rezensionen 375

Verfasser auf, wie die Linie Bucers nicht nur im Bereich des Calvinismus,
sondern auch in Hessen, Koln und in der anglikanischen Kirche weiterge-
fithrt wurde. Eine hochst aufschlufireiche «liturgische Stammtafel» bildet
den Abschlull der wertvollen Arbeit.

Uppsala. Sven Helander.,

Luchesius Smits, Saint Augustin dans U'ccuvre de Jean Calvin, 1. Assen, Van
Gorcum & Comp. N.V., 1957. 337 p.

Sans doute n'y a-t-il pas de lecteur, méme occasionnel, des cuvres de
Calvin, qui n’ait été frappé par l'abondance des citations augustiniennes
que le réformateur a insérées dans ses écrits. Le fait est bien connu, et la
plupart des auteurs qui ont eu & s’occuper de Calvin n’ont pas manqué de
le relever. Mais, dés qu’ils ont essayé d’approfondir quelque peu le probléme
des relations entre saint Augustin et Calvin et de définir la nature exacte
de l'influence que l'évéque d’'Hippone a pu exercer sur le chef de I'Eglise
genevoise, ils se sont heurtés & des difficultés presque insolubles : références
omises ou incomplétes, citations inexactes, allusions ou réminiscences né-
gligées jusque dans les meilleures éditions. La base textuelle faisait défaut,
ce qui rendait incertaines les conclusions hatives auxquelles on était réduit.

Armé de plus de patience et de courage, l'auteur du présent ouvrage a
repris le probléme en son entier. A en juger d’aprés ce premier volume, sa
tentative est couronnée d'un succeés enviable. On peut affirmer dés & présent
que le Saint Augustin dans U'ceuvre de Calvin sera désormais un instrument
de travail indispensable non seulement & ceux qui s’efforcent de déceler
les sources de la pensée calvinienne, mais aussi & tous ceux qui veulent
comprendre cette pensée elle-méme, et dans ce qu’elle a d’original. L’ou-
vrage comprendra trois volumes, le premier étant consacré aux emprunts
que Calvin a pu faire aux ouvrages de saint Augustin, le second a des tables
de références suivant 'ordre des écrits des deux auteurs, le troisiéme enfin,
de caractére plus systématique, étudiera la question de savoir comment
Calvin a compris son modéle.

I1 suffit de parcourir le volume que nous avons sous les yeux, pour
se rendre compte du soin avec lequel 'auteur a procédé a ses investigations.
Mais seule une lecture attentive fait apparaitre I'étendue de son érudition,
en méme temps que ’excellence de sa méthode. A une connaissance remar-
quable des écrits de saint Augustin et de Calvin s’ajoute I'étude & peu
pres exhaustive de I'immense littérature consacrée au réformateur. La
prudence de ses conclusions mérite également d’étre soulignée. Il n’en est
aucune qui ne s’appuie sur des textes précis, et si certaines d’entre elles
peuvent paraitre ou banales, ou timorées, c’est précisément que les sources
n’en autorisaient pas d’autres. Qu’il s’agisse du rdle joué par saint Augustin
dans la formation et la conversion de Calvin ou de l'utilisation de ses
cuvres dans les écrits du réformateur, ou encore de la méthode de travail
de ce dernier, I'auteur montre constamment la méme répugnance a I'égard
des hypothéses, pour s’en tenir au terrain solide des faits contrélables. 11
y a 1a un exemple d’honnéteté intellectuelle que 'on aimerait voir suivre



376 Rezensionen

souvent dans des travaux de ce genre. Elle se retrouve, bien entendu,
aussi dans le dernier chapitre de ce volume consacré & I'autorité que Calvin
reconnaissait & saint Augustin. L’auteur de I'Institution chrétienne se sen-
tait d’accord sur bien des points avec celui-ci et se plaisait & le dire, mais
¢’était parce qu'il estimait que, plus qu'un autre, Augustin était resté fidele
4 'Ecriture. Aussi bien s’en séparait-il, chaque fois qu’il croyait apercevoir
quelque divergence entre la doctrine scripturaire et les affirmations augus-
tiniennes. On peut dire cependant, aveec M. Smits, que Calvin « était con-
vaincu de l'accord fondamental de sa doctrine avec celle de saint Augus-
tin ». Sur le plan exégétique, au contraire, Calvin trouvait beaucoup a
reprendre dans les interprétations d’Augustin, trop portées a l'allégorie
et & la subtilité. I’auteur aurait pu marquer plus nettement 'opposition
qu’il a indiquée ici entre les deux théologiens. De méme aurions-nous aimé
qu’il insistat davantage sur les réticences de Calvin en face de la philosophie
d’Augustin. Il est vrai que c’elit été empiéter sur le troisiéme volume de
son ouvrage, ou cette question sera traitée au fond.

Strasbourg. Francois Wendel.

Werner Buddecke, Die Jakob Bohme-Ausgaben. Ein beschreibendes Verzeich-
nis. 2. Die Ubersetzungen. = Arbeiten aus der Staats- und Universitiits-
bibliothek Géttingen. Hainbergschriften, N. F., hrsg. von K. J. Hartmann,
2. Gottingen, Verlag Dr. Ludwig Hiintzschel, 1957. XVIII + 268 S. DM 28.—.

Wer die monumentale Theologiegeschichte von Emanuel Hirsch liest,
steht unter dem Eindruck der groflen Bedeutung von Jakob Bohme fiir die
neuere evangelische Theologie. Wer sich dann dem Werke Béhmes selber
zuwendet, begegnet zunichst grofien Schwierigkeiten: dieses Denken ist
eigenwillig und z. T. eigengesetzlich, symbolistisch-tiefsinnig und sprach-
lich fremdartig. Der Leser kommt so ohne Hilfsmittel nicht aus. Er ist z. B.
dankbar, dall die neueste Béhme-Monographie von H. Grunsky (1956) ganz
grundséitzlich und mit viel Sorgfalt der Frage nach der Mdglichkeit und
Bedeutung dieses so originellen Denkens nachgeht. Aber auch das viel ein-
fachere Hilfsmittel hat der Bohme-Leser notig, gewill zuerst das biblio-
graphische. Dieses ist nun hier anzuzeigen.

Ein erster Teil — 1937 erschienen — behandelte die deutschsprachigen
Ausgaben. Der erst jetzt moglich gewordene 2. Teil behandelt die Uber-
setzungen. Dabei geht es nicht um ein bloBes Verzeichnis; eine Fiille von
Anmerkungen orientiert iiber Anlaf}, Giite und Probleme derselben. Es han-
delt sich um Ubersetzungen in die folgenden 9 Sprachen: Latein, Hollin-
disch, Englisch,”Walisisch (!), Franzosisch, Italienisch, Dénisch-Norwegisch,
Schwedisch und Russisch. Das niichterne Verzeichnis als solches und die mit
Akribie verfalliten Anmerkungen unterstreichen neu die Bedeutung des
«Philosophus Teutonicus». Der Band orientiert weiter iiber zweifelhafte und
falsche Titelangaben, er bringt Nachtrige und Berichtigungen zum Hand-
schriftenverzeichnis. Der eingangs erwihnten Schwierigkeiten wegen ist es
besonders verdienstlich, dall diese entsagungsvolle Arbeit geleistet wurde.

Beatenberg, Kt. Bern. Kurt Liithi.



Rezensionen 377

Niels Thulstrup, Katalog over Seren Kierkegaards Bibliotek, udg. af Seren
Kierkegaard-Selskabet. Kebenhavn, Ejnar Munksgaard, 1957. 111 S. Kr.
9.85.

Iiir das Verstindnis der geistigen Voraussetzungen Kierkegaards ist es
wertvoll, zu wissen, welche Biicher er in seiner Bibliothek besal. So ist
man Thulstrup und der Kierkegaard-Gesellschaft dankbar fiir diesen Kata-
log, der 2203 Nummern umfalt und einen Eindruck der vielseitigen Inter-
essen des dinischen Denkers vermittelt. Es fiallt auf, wie grofl die Samm-
lungen der griechischen, romischen und deutschen Klassiker waren.

Basel. Bo Reicke.

Paul Hiberlin, Das Evangelium und die Theologie. Miinchen und Basel, Ernst
Reinhardt Verlag, 1956. 113 S. Fr. 5.50.

Diese Abhandlung versucht einen ganz bestimmten Zweck zu erreichen:
gie will zur Einheit des christlichen Glaubens beisteuern. Die Glaubens-
spaltung wird als das grofle Argernis des Christentums betrachtet. Freilich
ist sich der Verf. bewul}t, daB die Glaubensduferungen sich immer sehr ver-
schieden geben werden, aber das braucht die Einheit des Glaubens noch
nicht zu beeintrichtigen. Indem die Wahrheit Eine ist, kann auch der
christliche Glaube blofl Einer sein, so setzt Hiberlin voraus. «Christlicher
Glaube als uneinheitlicher ist nicht christlicher Glaube, darum ist die Spal-
tung christliches Argernis.» Der Grund dafiir kann nun keineswegs in der
Botschaft Christi selber liegen, er mul} von den verschiedenen Interpretatio-
nen dieser Botschaft herrithren. Diese sind identisch mit den verschiedenen
Formen der Theologie. So folgert der Verf., dafl der Grund der Glaubens-
spaltung in «differenter Theologie» liegt. «Die Glaubensspaltung innerhalb
der Christenheit ist geschaffen durch christliche Theologie» (S.11). Damit
steht die Theologie von vornherein unter dem Verdikt der Unchristlichkeit.
«Entspriche die Auslegung der Botschaft Christi der Wahrheit von Gott,
wie Christus sie offenbar gemacht hat, so gibe es keine theologischen Dif-
ferenzen und also keine Glaubensspaltung» (a.a. O.).

Aufgabe der Abhandlung soll also sein, die Theologie auf ihre Un-
christlichkeit zu untersuchen, damit der Grund der Glaubensspaltung, der
hier liegen muf, einsichtig werde (S.12). Das ist allerdings eine Aufgabe,
der gegeniiber sich die christliche Theologie wohl ablehnend verhalten
wird, kann sie doch nicht zugeben, dafl ihre Position «nach ihrer Christlich-
keit fraglich sein solltes (S.13).

Der Verf. beschriinkt sich auf die Theologie des N.T. und versucht, die
Unchristlichkeit der Theologie an Hand der Christlichkeit oder Unchrist-
lichkeit dieser Literatur aufzuweisen. Dazu muf} erst die christliche Bot-
schaft in ihrer Reinheit herausgestellt sein. Nach einer knappen Erérterung
des Begriffes der Offenbarung (als «Vergegenwirtigung Gottes im Gegen-
stindlichen: Jesus Christusy) wird der Inhalt des Evangeliums folgender-
malen umschrieben: «Gott ist unbedingt gut», wobei «unbedingt» jede blof
anthropomorphe Giite vermeiden méchte. Christus ist dadurch der Heiland,
daB er uns das Heil verkiindet, welches in Gottes Giite begriindet ist. Diese
Botschaft befreit von der Sorge im psychologischen und moralischen Sinne



378 Rezensionen

(Furcht, Schuld). «Fiir Gott ist der Mensch Gegenstand der Giite, wer er
auch immer sei. In diesem Sinne verkiindet das Kvangelium Vergebung der
Schuld. Sie ist ewig vergeben, weil der Mensch, auch als Schuldiger, ewig
in Gottes Giite beschlossen isty (S.16). Gottes Giite 1illt sich durch keine
menschliche Verfehlung beirren.

Nachdem so die christliche Botschaft in ihrer Reinheit fixiert ist, zeigt
der Verf. an einer Reihe von Aspekten auf, wo die Theologie das Evange-
lium millgestaltet hat und in die Unchristlichkeit hineingezerrt: 1. die Apo-
logetik, die die Wahrheit des Lebens Jesu durch Daten aus seinem L.eben
zu bekriaftigen versucht (Wundergeschichten der IEvangelien, Auferstehung
usw.); 2. die Eschatologie, die vom Gericht spricht, wihrend der Gott der
christlichen Offenbarung niemals Richter sein kann; 3. die moralistische
Theologie, die die Botschaft als Liebesforderung versteht, wobei Begriffe
wie Schuld und Siinde entscheidende Bedeutung erhalten, wihrend doch fiir
beide Begriffe kein Platz im Evangelium ist; 4. die dimonistische Theologie,
die Qualitdten auf Gott tbertrigt, die mit ihm nichts zu tun haben, wie
stellvertretendes Leiden, Siihnetod, wobei die Rechtfertigungstheologie des
Apostels Paulus im Geleit dieser Begriffe stehe, der paulinische Erlésungs-
gedanke der evangelischen Verkiindigung ins Gesicht schlage (S.57), der
«gnddige Gott» letzten Endes ein gnidiger Dédmon sei; 5. die spekulative
Theologie, die Gedanken entwickelt, die tiber das hinausgehen, was wir aus
dem Gehalt des Evangeliums von Gott wissen, so wie wenn Johannes den
Logos Gottes zum Sohn Gottes umzaubert.

‘Wenn nun an Hand dieser Ziige auf sehr radikale Weise die Unchrist-
lichkeit der Theologie dargelegt ist und an den neutestamentlichen Schriften
selbst klargemacht, wird uns gesagt, was eine wahrhaft christliche Theo-
logie zu sein hat. Was bleibt nach dieser Diagnose noch zu sagen? Dal} die
Theologie als Kunst der Menschenfithrung das Evangelium dem befangenen,
ungliubigen Menschen nahezubringen hat. Dabei darf sie sich nicht an die
Schrift des N.T. binden, sondern an das im N.T. bezeugte Evangelium. Der
Theologe darf sich also seine Freiheit dem N.T. gegeniiber nicht nehmen
lassen, er mull zu unterscheiden wissen zwischen Christlichem und Un-
christlichem im N.T. Ankniipfend bei den falschen, unchristlichen Elemen-
ten, wie Apologetik, Moralismus usw., wird er deren relativen Sinn ver-
stehen, um sie in der positiven Verkiindigung des Evangeliums aufzubeben,
bzw. zu erfiillen. So werden die «unchristlichen» Elemente in ihrer Mensch-
lichkeit pddagogisch durchschaut und in das rechte Geleise der Giite Gottes
gefiihrt, wenn wir es mit einer rechten Theologie zu tun haben.

Die Abhandlung schlieit mit einer ausfiihrlichen Konfrontation zwi-
schen christlicher Theologie und Philosophie, wobei sich (was den Leser
gewill nicht in Staunen versetzt) herausstellt, dal Theologie und Philo-
sophie nach Ansicht des Verf. weitaus identisch sind. Beide bekennen sich
zur vollendet guten Ordnung der Schopfung, zum Verstindnis und Bekennt-
nis eines Gottes, wie ihn nur der christliche Glaube kennt. «Philosophie
weill von Gott nichts, als dall er Grund der Welt als guter ist. Genau in
dieser Beschrankung spricht aber auch christlicher Glaube von Gott; er
weill, was Gott betrifft, von nichts, auller seiner schopferischen Giite»



Rezensionen 379

(S.103). Wenn es auch wahr ist, daB christliche Theologie und Philosophie
sich inhaltlich in nichts unterscheiden, so bleibt ebenso wahr, so meint der
Verf., dall sie sich nach ihrer Genese unterscheiden, denn christlicher Glaube
entziinde sich an der Botschaft Christi, philosophischer Glaube am Logos
des Menschen. «<Man kénnte in Anlehnung an johanneische Ausdrucksweise
sagen, Quelle des philosophischen Glaubens sei der ‘Logos’ des Menschen
(Logos ist gleichbedeutend mit der Idee der Wahrheit), wihrend christ-
licher Glaube erweckt sei durch die Verkérperung der Wahrheit in Chri-
stus. Wobei immerhin zu bedenken wiire, dall der durch die Verkiindigung
erweckte Sinn fiir ihre Wahrheit den ‘Sinn’ der Wahrheit, d. h. den Logos
des Menschen, voraussetzty (S. 107).

Wir haben es in dieser Abhandlung mit einem philosophischen Gericht
iiber die Theologie zu tun, wie es seit langem nicht mehr geiibt wurde. Das
geschieht keineswegs aus Hall gegen die Theologie, sondern in echtem
Bemiihen um 6kumenische Verstindigung. Die Kinheit des Glaubens ist das
Ziel der Erérterung. Wir glauben auch nicht, dafl die Theologie sich wider-
setzen soll, wenn sie auf ihre Christlichkeit untersucht wird. Vielmehr mei-
nen wir, dall es gerade die Aufgabe der Theologie ist, sich immer wieder
auf ihre Christlichkeit zu priifen. Allerdings wird sie dabei nicht so vor-
gehen konnen, wie IHi#berlin von ihr verlangt, indem sie mit ihm von vorn-
herein eine IFormel der Frohbotschaft prigt, die streng philosophischen
Charakters ist und dann als Priifstein an die neutestamentliche Botschaft
angelegt wird. Sie wiirde dann viel zu bevorurteilt vorgehen. Héberlin hat
aus einem dem neuplatonischen Denken verwandten Geiste philosophischer
Besinnung heraus die Formel aufgestellt: Gott ist unendlich gut (gedacht
als vollendete Ordnung), und er hat diese IFormel geschichtlich als den
offenbarten Christus projiziert. So ergibt sich eine restlose Identitiit zwi-
schen Theologie und Philosophie, es ergibt sich aber auch ein messerschar-
fer Schnitt durch die ganze neutestamentliche Verkiindigung, dem alles,
was nicht in die begriffliche Prizision der vollendeten Giite palit, zum
Opfer fillt. So wird dann doch wieder alles «Geschichtliches: Wunder, Zei-
chen, Ethos, Gnade, Schuld usw., abgeschnitten und ausgemerzt, und es wird
die «Verkorperung der Wahrheity als Christus zugeschnitten auf den phi-
losophischen Logos. Die ganze Problematik der Abhandlung scheint uns in
der Spannung des oben von S. 107 zitierten Satzes zu liegen. Jesus Christus
wird wie mit einem Prizisionsapparat aus der Geschichte herausgeschnit-
ten, um mit der a priori aufgestellten IFormel identisch zu werden. Its wird
iibersehen, dafl Christus nach der biblischen Verkiindigung Mensch gewor-
den ist, daB also sich die als menschlich empfundenen Ilemente nicht so von
dem «wahren», gottlichen Inhalt abschneiden lassen, dafl dann noch ein
lebendiges Bild iibrigbliebe. Die Theologie wird ihren Ansatz nehmen im
Mysterium der Gottmenschlichkeit Jesu als Datum der gottlichen Offen-
barung, weil es einer Verséhnung zwischen Gott und Mensch braucht, und
nicht in einer philosophischen Formel, die hchstens die Ordnung des Kos-
mos mit dem menschlichen Problem der Theodizee verbindet. So gehen die
Wege zwischen Theologie und Philosophie doch tiefer auseinander, als die
Abhandlung Héberlins bezeugt.



380 Rezensionen

DaB aber iiherhaupt der Philosoph sich in dieser Art und Weise um das
Gesprich mit der Theologie bemiiht, soll mit griliter Dankbarkeit aner-
kennt sein. Wir wissen uns einig in einer gemeinsamen Sorge: der Frage
nach der Einheit des Glaubens.

Basel. Hendrik van Oyen.

Hans Kiing, Rechtfertigung. Die Lehre Karl Barths und eine katholische Be-
sinnung. Mit einem Geleitwort von Karl Barth. (Horizonte, 2.) Einsiedeln,
Johannes Verlag, o. J. 304 S.

Diese Schrift versucht, die Identitit zwischen der katholischen und der
Barthschen Rechtfertigungslehre aufzuzeigen. Die Sensation wird noch er-
hoht durch das Vorwort des Basler Theologen, das die nicht geringe Be-
gliickung iiber diesen Versuch verrit, mogen auch gewisse Bedenken, ob
es alles auch stimmt, die IFreude um ein erhebliches herabsetzen. So grol-
artig und lobenswert es auch sei, sich gegenseitig in optimam partem zu
verstehen, wie es hier zweifellos unternommen wird, so zutreffend ist es
doch, wenn Barth gegen Schlull des Vorwortes bemerkt: «I¢s wird ja noch
einiges brauchen, um von dem nun — hoffen wir es! — freigemachten Mittel-
raum aus uns auch die Transsubstantiation und das MefBopfer, auch Maria
und den unfehlbaren Papst und das Ubrige, was wir — entschuldigen Sie,
ich habe doch wieder zum ‘Denzinger’ gegriffen! — in der Professio fidei
Tridentina lesen miissen, einigermallen einleuchtend zu machen.» Es ist
katholischerseits bestitigt worden, dall mit diesen Phinomenen fast alle
Primissen genannt worden sind, worauf die katholische Liehre der Recht-
fertigung beruht. ! Indessen sind gerade sie nicht in der Arbeit zur Sprache
gekommen (blof gestreift wurde die Zeichenhaftigkeit des unfehlbaren
Papsttums). Der Verfasser hat sich ziemlich priizis an die engeren Kon-
turen der Rechtfertigungslehre gehalten und zu zeigen versucht, dal} die
diesbeziiglichen Aullerungen des Tridentinums deshalb eine gewisse, auf
den Menschen bezogene Linseitigkeit an den Tag bringen, weil sie dazu
von der konkreten Situation der Stunde her bestimmt wurden. Er bemiiht
sich, die viel breitere Basis aufzuzeigen, die die Rechtfertigungslehre bei
den katholischen Zeugen dlteren und jiingeren Datums findet. Das christo-
logische Verstédndnis der Schopfung, die Hamartiologie, die tiefer gehe als
die der Reformatoren, die Gnade als Huld und Rechtsprechung (Recht-
machung), die Rechtfertigung in Christi Tod und Auferstehung, das «simul
iustus, simul peccator», die Betonung des «sola fide» und das «sola deo
gloria» als Ausschliefung des Synergismus bilden ebenso viele Kapitel der
Beantwortung der Barthschen Kritik an der katholischen Lehre. Iis sind je-
doch auch ebenso viele reformatorische Akzente, die sich nun ebenfalls als
katholische Akzente erweisen.

Beim Lesen dieses Buches greift man sich erschiittert an den Kopf und
fragt sich, ob dann all das namenlose Elend der Religionskriege, all diese
Feindschaft und Gehissigkeit auf einem Milverstiandnis beruht haben und
es bloB theologische Verzerrungen waren, die die Gemeinden irregefiihrt

1 Herder-Korrespondenz, Juni 1957, S. 424.



Rezensionen 381

und gegeneinander aufgehetzt haben. Indirekt wiihlt dieses Buch eine un-
geheure Tragik der christlichen Kirche auf, wobei gerade die theologische
Besinnung als die griofite Blamage der europiiischen Geschichte seit der
Reformation offenbar wird — sollte alles so stimmen, wie es von Kiing dar-
gestellt wird.

Ob dem so sei, ist hier nicht zu priifen. Dazu sind eingehende Studien
erfordert, die zweifellos von dieser tiichtigen und flott geschriebenen Dok-
torarbeit weiter angeregt werden. Wir konnen uns blofl auf einige wenige
kritische Bemerkungen beschrinken.

Es wird blof der «Mittelraum>» der Theologie, die Rechtfertigungslehre,
visiert. Dadurch bekommt jedoch die ganze Darstellung unvermeidlich et-
was Gewaltsames, was besonders stérend wirkt im Kapitel iiber die «Grund-
lagen». Um die Verwandtschaft der Barthschen Rechtfertigungslehre mit
der katholischen ins rechte Licht zu riicken, miissen schon die Grundlagen
darauf abgestimmt werden. Die Folge ist, dall diese keineswegs auch nur
schiichtern etwas von der Amplitude der Spannungen aufweisen, die heut-
zutage in der katholischen Theologie, gewill unter Einflull Barths, vor-
liegen. Der Leser bekommt den Eindruck, dall die katholische Theologie
immer schon von einer christozentrischen Schopfungslehre und einer radi-
kalen Hamartiologie geprigt wurde. Die Problematik wird bloB auf Seite
146—8 gestreift, wo das aullerordentlich entscheidende Problem der Lex na-
turalis in Beziehung zur iibernatiirlichen Gnade in einigen Sitzen erortert
wird, die jeder fiir sich voller Ritsel sind. So: «Zweifellos hat die Schopfung
ihr eigenes Sein, doch ihr Seinsgrund ist faktisch Jesus Christus. Es gibt auch
in der christlichen Weltordnung allgemeine Seinsstrukturen, doch die Wur-
zel dieser Strukturen ist Jesus Christus.» Um dann die Metaphoren Seins-
grund, Wesensgrund in Christus biblisch zu belegen, wird 1.Kor.3, 11
zitiert, ein Wort, das sich jedoch nicht auf den Schiépfungsgrund Jesus Chri-
stus bezieht, sondern auf Christus als Fundament seiner Gemeinde. Wie
aber das Verhiltnis von Seinsgrund und Christus gedacht werden mub,
wird nicht klar, im Gegenteil, es wird noch mehr verschleiert, wenn wir
weiter lesen: «Its sei nochmals darauf hingewiesen, dafl Gott eine rein-
natiirliche Ordnung, d. h. eine nicht in Christus geschaffene Ordnung, hitte
schaffen kénnen (Enz. Hum. Gen., AAS 1950, p. 570).» Folgerung: er hat es
also nicht getan, er hiitte es tun kinnen. Und dann: «Wir miissen also eine
doppelte Gratuitit (Schopfung und Schopfung in Christus) unterscheiden,
sonst wire die spezifische Ubernatiirlichkeit der in Christus geschaffenen
Ordnung nicht gewihrleistet. Diese theologische These ist unumgiinglich.»
Gott hat es also wohl getan, wir miissen eine doppelte Gratuitit annehmen:
die der Schopfung und die der Schiopfung in Christus. Der Versuch einer
niheren Prizisierung dieser Figentiimlichkeit wird gemacht, wenn bemerkt
wird: «Nur darf man nicht vergessen, daf es sich bei dieser natiirlichen Ord-
nung um die ‘reine’ Ordnung als ‘reine’ Ordnung handelt, und auf keinen
IFall darf der Gebrauch dieser notwendigen und niitzlichen These dazu ver-
leiten, irgend etwas von dem faktisch Existierenden zu ‘profanisieren’, in-
dem es aus seinem ‘Bestand’ in Christus herausgenommen und absolut ge-
setzt wird.» Dieses «als» ist wohl als ein «als ob» gedacht, soll es einen Sinn



382 Rezensionen

haben. Die «natiirliche» Ordnung ist blofl eine hypothetische Perspektive,
die in Wirklichkeit ihren «Grund» in Christus hat. Er ist ihre Ratio essendi.
Auch cognoscendi? Fir Barth wohl. Ob fiir Kiing auch, bleibt undeutlich.
Jedenfalls schillert es zwischem dem <«als ob» der «reinen» Ordnung und dem
«Zweifellos hat die Schopfung ihr eigenes Sein». Im letzteren I'alle wiirde
nach gut-katholischer Tradition die Vernunft fiir dieses Sein zustindig sein,
im ersteren Falle nicht, und blof} der Glaube. Wie schwankend die Gedan-
kenginge hier sind, wird besonders klar aus der Behauptung: «Alles ist in
Jesus Christus. Das schlielit nicht aus, sondern ein: Das Sein in Christus
weist Stufen auf, die entscheidend verschieden sind, das Sein in Jesus Chri-
stus ist ja nach all dem Gesagten nicht einfach identisch mit dem Gerecht-
sein.» Das ganze ontische Gefille, das die katholische Theologie iiber lex
aeterna, lex naturae, lex humana, lex gratiae, lex divina durch alle Zeiten
hindurch manifestiert hat, bekommt plitzlich das Vorzeichen: Jesus Chri-
stus. Nun sind die Stufen in Christus allerdings jeweils «enfscheidend ver-
schieden». Die eigentliche Problematik dieser entschiedenen Differenz wird
jedoch im folgenden umgangen, wenn blofl die Amplitude zwischen dem rein
materiellen Sein, das sich seines Seins in Christus natiirlich nicht bewul}t
ist (weil es iiberhaupt kein BewulBtsein hat), und dem In-Christus-Sein ge-
nannt wird. Die echt katholische Frage wire hier aber: Was geschieht mit
der menschlichen Ratio? Gerade diese so wichtige Stufe fiir die natiirliche
Theologie wird hier iibergangen.

Gehen wir von dem Grundlagenkapitel direkt in die Mitte der Recht-
fertigungslehre hinein, dann macht uns die doppelte Gratuitit nicht wenig
zu schaffen. Wir stoflen auf die Gnidigkeit Gottes (chésed, Huld, die eine
Begnadung des Menschen enthilt) und auf die Gnade Gottes als Begnadi-
gung, Gerichtsspruch Gottes zur Gerechtmachung und -erklirung auf
Grund der Verdienste Christi. Das Zusammenspiel dieser beiden Gnaden-
Begriffe wird nicht zur Klarheit gebracht. Dennoch melden sich hier dullerst
wichtige Probleme in der Diskussion zwischen Barth und dem Katholizis-
mus. Wir deuten nur schlagwortartig an: bei der Begnadung die potentia
oboedientialis (die gratia praeveniens), die katholischerseits akzeptiert,
bei Barth jedoch abgelehnt wird (vgl. die analogia attributionis extrinseca).
Indem Kiing tiber diese F'ragen zu schnell hinweggeht, setzt er voreilig eine
restlose Verwandtschaft voraus.

Ein anderer Kreis der Kragen, die eine Erorterung verlangt hitten,
wire die gut-katholische Annahme, dall die Werke (und nicht blof die
Gesinnung, S.263) verdienstvoll sein kénnen (vgl. die Diskussion iiber die
merita de condigno und de congruo, die Verwerfung der Meinung Abilards,
dafl die Werke einen nicht besser oder schlechter machen, Denz. 380, vgl.
auch 517 usw.). Von diesen und &hnlichen Fragenkomplexen her enthiillt
sich in der katholischen Theologie eine Einschitzung der Rechtfertigung
durch Christus, die mehr eine Ergdnzung des heilvollen Strebens des Men-
schen auf Gott hin bedeutet als eine totale Errettung aus dem Gericht.

Ks will uns scheinen, daftf Hans Kiing bestimmte Risse und Spalten, die
es zwischen der katholischen und der Barthschen Rechtfertigungslehre samt
ihren Grundlagen gibt, aus einer reinen Entdeckerfreude zu leicht iiber-



Rezensionen 383

sprungen und deshalb Resultate vorweggenommen hat, die eher Wechsel auf
die Zukunft zu sein scheinen. Dal} allerdings in der Entwicklung der Barth-
schen Theologie infolge der Annahme einer Analogia relationis eine ent-
schieden positivere Orientierung auf katholische Grundlagen der Theologie
hin dargeboten wurde, haben wir selber schon in der Festgabe fiir Gerard
van der Leeuw 2 ausfiihrlich dargelegt. Was damals vielen Barthianern eine
unerhérte Verkennung schien, wird jetzt vom Meister selbst frohen Herzens
bestitigt. Und wer wiirde nicht begriiien, wenn die jahrhundertelange
Kontroverstheologie sich zur Begegnungstheologie umwandelte? Dazu ist
Kiings Buch ein hervorragender Beitrag.

Basel. Hendrik van Oyen.

Ulrich Neuenschwander, Glaube. Eine Besinnung iiber Wesen und Begriff des
Glaubens. Bern, Stampfli & Cie, 1957. 338 S.

Die vorliegende Monographie iither Wesen und Begriff des Glaubens be-
steht aus zwei Hauptteilen, einem historischen (8. 22—190) und einem syste-
matischen (8.191—329). Mit dem historischen Teil will der Verfasser lkeine
liickenlose Geschichte des christlichen Glaubensverstiindnisses bieten, son-
dern lediglich «die Hauptaspekte des existentialen Glaubensverstindnisses»
in ihrer geschichtlichen Gestalt herausheben. Der Verfasser beginnt mit
dem synoptischen Jesus, der einen «rein existentiellen Glaubens verkiindigt
und seine Theologie nicht zum Gegenstand des Glaubens gemacht habe
(S.301.). Bei Paulus — und noch stirker bei Johannes — tritt dagegen
jene Aufspaltung in einen «existentialens» und einen <lehrhaften» Glau-
bensbegriff ein, die sich dann durch die gesamte Dogmengeschichte hin-
durch verfolgen lift. Augustin fithrt zwar das existentiale Glaubensver-
stindnis zu neuer Hohe, aber auch fiir ihn verbleibt das Dogma Glaubens-
gegenstand. Auf der Tradition dieses «doktrinidren» Glaubenshegriffes baut
die Scholastik weiter. Grifleres Interesse besitzt fiir den Verfasser die
Mystik mit ihrem Verstindnis des Glaubens als reale Einwohnung Gottes
in der Seele und Anteilhabe an Gottes Wesen (S.73). Luther erfihrt eine
weithin positive Wertung, weil er den Glauben wieder in den Mittelpunkt
des theologischen Denkens gestellt hat und seine Auffassung der Glaubens-
gewillheit dem Glauben eine <herzliche Wirme und Helligkeity verleiht
(S.95). Bei der Darstellung der nachreformatorischen Zeit konzentriert
sich der Verfasser auf das Glaubensverstindnis von Pascal, Schleiermacher,
Kierkegaard, A. Ritschl und Schlatter. Die Aufklirung bedeute einen Ein-
schnitt. Zwar miisse ihr moralistisches Glaubensverstindnis abgelehnt wer-
den, aber erst auf Grund ihrer Dogmenkritik habe die «lxistenz» als der
Ort des Glaubens bestimmt werden konnen, von dem aus der ganze Mensch
mitsamt seinem Erkennen, Empfinden, Fithlen und Wollen bewegt werde.

Dieser historische Uberblick ist mit seiner Auswahl und seinen
Wertungen ganz bewult von dem neuprotestantischen Standpunkt aus
entworfen. Es geht dem Verfasser — &hnlich wie Bultmann — um das
<existentiale Glaubensverstindnis», um den Glauben als «die Seinsweise

2 Pro regno, pro sanctuario (1950), S. 3353—350.



384 Rezensionen

der von Gott ergriffenen, zu ihm hin gedéffneten, auf ihn hin ausgerichteten
Ixistenzy (8.15). Dieses Glaubensverstindnis bildet das Kriterium. Doch
bemiiht sich der Verfasser auch dort, wo er kritisiert und nicht zustimmen
kann, um ein nuanciertes Urteil. Mit Recht wird festgestellt, dall trotz des
zeitweisen Vorherrschens des «doktrindren» Glaubenshegriffes doch zu
allen Zeiten auch das existentiale Glaubensverstindnis vertreten worden
ist. — Die Kritik an Thomas (8. 67) scheint mir unberechtigt, da bei diesem
auf Grund des finalistischen Naturbegriffes die Vernunft gar nicht der
konkreten Gestalt des kirchlichen Dogmas «widerstreiten» kann. GeméaB
seiner Primisse kann darum Thomas auch nicht zu dem vom Verfasser
erwihnten Schlufl gelangen. — Auf S.55 mull es entsprechend der vom
Verfasser verwandten Terminologie «das existentiale (statt: existentielle)
Glaubensverstindnis» heillen.

In dem systematischen Teil bemiiht sich der Verfasser um eine dem
christlichen Glaubensverstindnis angemessene Begrifflichkeit. An der Auf-
spaltung des Glaubensbegriffes in die fides quae et qua creditur wird eine —
weithin berechtigte — Kritik geiibt. «Der Glaubey, so erklirt der Verfasser,
<ist weder gegenstindlich noch zusténdlich; er ist kommunikativ.» Sowohl
das subjektivistische Verstindnis des Glaubens als «rein innerseelischer
Zustand» als auch das objektivistische als blofl «dulBlerlicher Buchstaben-
glaube» miiliten verworfen werden (S. 237). Diesen Thesen wird man gewil}
zustimmen konnen. Dagegen ist nicht einsichtig, warum die beiden alt-
protestantischen Begriffe preisgegeben werden sollen. Es scheint mir viel-
mehr um ihre rechte Interpretation und Zuordnung zu gehen. Ubrigens
bedarf ja auch der Begriff des «<kommunikativen» Glaubens der Interpreta-
tion, insofern dieser ja auch als Glaube an eine bewultseinsimmanente
Grofle (deus in nobis) verstanden werden kann, wihrend der Verfasser ihn
als den Glauben an ein «personales Gegeniiber», also an Gott als eine
transzendente Wirklichkeit, verstanden wissen will. Lline fides quae cre-
ditur existiert also notwendigerweise auch fiir den «kommunikativen»
Glauben. Und diese ist entscheidend, wenn es sich um den christlichen
Glauben handelt, weil dieser ja stets das historische Geschehen der Chri-
stusoffenbarung voraussetzt. — Richtig ist, daBl die kirchlichen Lehren und
Dogmen nicht Gegenstand des christlichen Glaubens sein kénnen. Wohl
aber bilden sie den Ausdruck und das Bekenntnis des Glaubens und kénnen
als solche bejaht werden. — Das dulBlerst wichtige Problem, dafl die Offen-
barung Gottes in Jesus Christus auch eine inhaltliche Autoritiit des Schrift-
zeugnisses bedingt, durch welches diese Offenbarung verkiindet wird, hat
der Verfasser nur gestreift (S.247). Hier erhebt sich die Frage, inwiefern
es nicht nur ein Wachsen im Glauben und in der Glaubenserkenntnis, son-
dern auch einen legitimen Glaubensgehorsam gibt.

Der systematische Teil, der eine durchaus eigenstindige Leistung
darstellt, bietet eine ausgezeichnete Einfithrung in die mit dem Glaubens-
verstindnis verbundenen Probleme. In den Schlufkapiteln iiber das Ver-
hiltnis des Glaubens zum Erkennen, Wollen, Empfinden und Gefiihl sind
eine Reihe von wertvollen Feststellungen enthalten. Auch wenn man der
Lésung einiger theologischen Fragen nicht ganz zustimmen kann, soll doch



Rezensionen 385

anerkannt werden, dall es sich hier um eine Arbeit von seltener intellek-
tueller Redlichkeit handelt.
Lund. Gottfried Hornig.

Max Lackmann, Ein Hilferuf aus der Kirche fiir die Kirche. Stuttgart, Schwa-
benverlag, o.J. 139 S. DM 3.—.

Der evangelisch-lutherische Pfarrer Max Lackmann wirft in dieser
Schrift seiner Kirche grundséztliche Irrtiimer des Glaubens und der Lehre
vor. Manche evangelische Christen ahnen heute, sagt er, dall es ihnen und
ihrer Kirche am vollen Sein aus der Wahrheit mangelt, weil ihre Teilnahme
an dem Leben des Leibes Christi eine das Gottliche und Christliche nicht in
seiner Ganzheit reprisentierende Teilnahme sei (S. 8). Zwei Entdeckungen
fordern seiner Meinung nach jene Einsicht: einmal, dafl das apostolische
Glaubensbekenntnis der Urchristenheit sich nicht einfach mit der Grund-
struktur des evangelisch-lutherischen Glaubens und Lehrens decke, zum
anderen, dall uns in der romisch-katholischen und orthodoxen Kirche eine
Heils- und Gotteswirklichkeit begegne, welche trotz aller Mingel den
frommen und heilsbegierigen lutherischen Christen unmittelbar anspreche
und offenkundig apostolische und gemeinchristliche Wahrheit vermittle
(S.9).

Das Buch enthilt zehn kurz kommentierte Thesen gegen die angeb-
lichen Irrtiimer, dazu einen erliduternden Aufsatz iiber das Verstindnis der
Menschwerdung Gottes in der lutherischen Glaubenslehre.

Die ersten Thesen sind gegen herkémmliche lutherische Exklusivfor-
meln wie solus Christus und sola scriptura gerichtet. Weitere Thesen ver-
teidigen die herkémmlichen rémischen Gedanken des Siithneopfers im Her-
renmahl, des Amtspriestertums gottlichen Rechtes und der o6ffentlichen
BuBe als notwendige Glieder der gottlichen Heils- und Rechtsordnung,
ebenso wie der mit jeder Form von synodaler Kirchenleitung unverein-
baren bischoflichen apostolischen Sukzession und der Notwendigkeit einer
hochsten kirchlichen Leitung in Lehre und Jurisdiktion.

Um der Absicht dieser in mancher Hinsicht recht irrefithrend formu-
lierten Thesen iiberhaupt gerecht werden zu konnen, mull man sie jedoch
im Lichte des darauf folgenden Aufsatzes lesen. Es zeigt sich ndmlich hier,
dafll der Verfasser eine nuanciertere Auffassung der lutherischen Exklusiv-
formeln besitzt, als es die ersten Thesen vermuten lassen. Er weill an sich
sehr wohl, dall diese I'ormeln in ihrer historischen Intstehung durch ge-
wisse romische Irrtiimer und Miflbrduche negativ bedingt sind (S.43). So
protestiert ja z. B. sola seriptura eigentlich nur gegen eine die Tradition
mit der Schrift gleichsetzende, sie inhaltlich sogar iiberordnende An-
schauung. Das bedeutet aber nicht, wie der Verfasser meint, eine Gering-
schitzung des kirchlichen Amtes und der Bekenntnistradition der Kirche,
wie schon ein Blick auf den 5. Artikel der Confessio Augustana und die
Einleitung der Formula Concordiae zur Geniige zeigt. Und wie kénnte solus
Christus, das mit sola fide gleichbedeutend ist, eine «Vernichtung der krea-
tiirlichen Krifte des Willens, des Erkennens und des Gemiitesy zur Folge
haben, wie es die erste These behauptet?

25



386 Rezensionen

Wenn der Verfasser die genannten Exklusivformeln gleichwohl in
diesem vollig negativen Sinn versteht und ihre Rechtmiéligkeit als all-
gemeingiiltige Beschreibung des Beziehungsverhiiltnisses von Gott und
menschlicher Natur bestreitet — womit er freilich an der in einer bestimm-
ten historischen Situation fest verankerten lutherischen Bekenntnistradi-
tion vollig vorbeiredet —, so hat dies seinen Grund darin, dal er sie nur
von einem besonderen, metaphysisch orientierten Gesichtswinkel zu sehen
vermag. Diese willkiirliche Beschrinkung des theologischen Gesichtsfeldes
hat zur Folge, dal nur eine seinsmetaphysisch orientierte Theologie als
sachgemall anerkannt werden kann. Nur wenn die menschliche Mitwirkung
in diesen Kategorien dargestellt werden kann und das Werk des Geistes die
menschlichen Kréfte «wirklich seinsméiflig sanieren» kann, darf von einer
echten geschopflichen Eigenbewegung geredet werden (8S.45).

Es ist dann auch leicht einzusehen, weshalb der Verfasser eigentlich
nichts mit seinen Luther-Zitaten iiber den Glauben anzufangen weifl. Statt
vom Glauben an Gott und an sein Wort redet er nidmlich von einer zu
glaubenden Gotteswirklichkeit (S.122), wie es scheint, ohne den fundamen-
talen Unterschied im Glaubenshegriff und in der theologischen Fragestel-
lung iiberhaupt wahrzunehmen. Sonst hitte er ja z. B. gerade von den
zitierten Luther-Aussagen iiber das Verstidndnis des Opfers im Abendmahl
(S.81) sehen konnen, dall es um eine grundsitzliche Reinterpretation der
traditionellen kirchlichen Briuche und Vorstellungen vom Glauben her
geht, keinesfalls aber um eine «gliickliche und unlutherische Inkonsequenzy»
(8.51), wie der Verfasser die positive Einstellung des Luthertums gewissen
traditionellen Elementen gegeniiber charakterisiert. Man muf} sich iiber-
haupt dariiber wundern, wie einfach der Verfasser dem urspriinglichen
Luthertum eine moderne, unlutherische Theologie des «senkrecht von oben»
kommenden Wortes unterschiebt (S.68). Hat es auch iiberhaupt einen Sinn,
das paulinische, sakramental gedachte év Xpiot® gegen Luther anzufiihren
(S.57), der doch gerade die sakramentale Wirklichkeit gegen alle Angriffe
des schwirmerischen Spiritualismus so stark verteidigt hat?

Ebenso wie in der rémischen Theologie metaphysische Gedanken das
Kirchenrecht unterbauen, leitet der Verfasser von der seinsmetaphysisch
gedeuteten Gotteswirklichkeit in der Kirche die gottlichen Rechte eines
auf kanonistische Sukzessionstheorie griindenden Amtspriestertums her,
ebenso wie die eines obersten, Christus repriisentierenden, kirchlichen
Hirten- und Lehramts. Bulle und Abendmahl werden auch vornehmlich als
Rechtsakte interpretiert. Obwohl der Verfasser sehr wohl weil, daf Chri-
stus kein zweiter Moses war, behauptet er ohne weiteres von gewissen neu-
testamentlichen, an das A.T. ankniipfenden Vorstellungen und Bréuchen,
sie seien <eindeutig mit alttestamentlichem Sinngehalt erfiillte Wirklich-
keiten» (S.87). Wenn er in diesem Zusammenhang eine Beweisfithrung vom
«Ganzen der Heiligen Schrift her» befiirwortet, meint er offenbar nicht wie
Luther eine von Christus her gesehene organische Kinheit, sondern eine
einfache Summierung verschiedener Schriftaussagen unter systematischer
Zugrundelegung des alttestamentlichen Sinngehaltes.

Die einleitende Behauptung des Verfassers, die Grundstruktur der luthe-



Rezensionen 387

rischen Glaubenslehre decke sich nicht mit dem apostolischen Glaubens-
bekenntnis des Urchristentums, bedeutet also sachlich, dal sie sich nicht
mit einem gesetzlich interpretierten, seinsmetaphysischen Verstindnis der
Offenbarungswirklichkeit vertrigt. Was hat aber eine den Konzilien als
solchen Glauben schenkende und sie mit gottlicher Autoritit bekleidende
Auffassung mit urchristlichem apostolischem Glauben zu tun? Luther
kniipft vielmehr an den Inhalt dieses Glaubens an, wenn er das apostolische
Zeugnis zum kritischen Prinzip seiner Theologie macht. Er wollte ja be-
kanntlich in iibrigen Dingen dem Papst gern gehorchen, wenn dieser sich
nur der apostolischen Autoritit des Evangeliums beugen wiirde.

Diese Schrift zeigt eindrucksvoll die Gefahren einer theologiehisto-
rischen Forschung ohne systematische Durchdringung ihres Stoffes. Wenn
Schriftaussagen und geschichtlich {iiberlieferte dogmatische Sitze ohne
Riicksicht auf die jeweilige Ganzheitsstruktur herangezogen werden, ent-
stehen solche schwerwiegende historische Fehler, indem alles nach einem
beliebigen theologischen Schema oft modernen Ursprungs gedeutet wird.
So wird auch eine Darstellung wie die vorliegende, weil sie ihre pathetisch
vorgefithrten Anspriiche auf eine falsche Wiedergabe der historischen
Wirklichkeit baut, nicht sosehr als eine wissenschaftliche Untersuchung,
sondern vielmehr als eine Werbeschrift fiir eine bestimmte dogmatische
und kirchenpolitische Richtung betrachtet werden miissen.

Lund, z. Z. Abo. Gotthard Nygren.

Reinhold Niebuhr, Christlicher Realismus und politische Probleme. Stuttgart,
Evangelisches Verlagswerk, 1956. 166 S. DM 8.80.

Der vorliegende Band enthiilt eine (in englischer Originalfassung 1953
erschienene) Sammlung von Aufsitzen recht unterschiedlichen Gewichts.
Wir bekommen allerhand gescheite Auflerungen zu lesen, etwa zu den
‘Wandlungen der amerikanischen AufBlenpolitik in den letzten Jahrzehnten.
In den theologisch bedeutsameren Teilen des Buches geht es Niebuhr dar-
um, angesichts der schwerwiegenden Probleme, die sich fiir die christliche
Kirche heute aus der Verantwortung fiir Staat und Gesellschaft ergeben,
die Position eines «christlichen Realismus» herauszuarbeiten. Niebuhr
grenzt diesen «christlichen Realismusy ab einerseits gegen ein liberal-opti-
mistisches Welt- und Menschenbild, das den politischen Realititen nicht
gewachsen ist, anderseits gegen die zynische Abwertung der Humanitit,
wie sie sich im Bolschewismus am deutlichsten zeigt. Der Verf. sucht zu
zeigen, wie die Demokratie eigentlich nur auf dem Boden eines christ-
lichen Realismus recht gedeihen und bestehen kann. Hier haben Recht und
Verantwortung des einzelnen in Staat und Gesellschaft ihre letztgiiltige
Verankerung und Bindung. Hier sollten aber auch keine Illusionen miglich
sein iiber die Begrenztheit, Relativitit und stindige Gefdhrdung aller
menschlichen Ordnung, Freiheit und Gerechtigkeit. Niebuhr sieht in Augu-
stin denjenigen christlichen Denker, bei dem solcher Realismus in der Be-
trachtung menschlich-politischer Zusammenhénge und Aufgaben am deut-
lichsten und wirksamsten zum Ausdruck kommt.



388 Rezensionen

Das meiste in Niebuhrs vorliegendem Buch hat notgedrungen nicht den
Charakter ausgefiihrter Systematik. Manches wird mehr nur angedeutet
und zur Diskussion gestellt. Manche Anregung kénnen uns diese Aufsiitze
aber sicher geben.

Pratteln, Kt. Baselland. Andreas Lindt.

Georgette Paul Vignaux, La théologie de Uhistoire chez Reinhold Niebuhr.
(Bibliothéque théologique.) Neuchatel et Paris, Delachaux et Niestlé,
1957. 210 pp. Fr. 8.85.

Avant de composer le présent ouvrage, sa thése de doctorat és lettres,
Georgette Paul Vignaux (dont le mari est I’excellent médiéviste qui a snc-
cédé & Iitienne Gilson & I'Ecole des Hautes-Etudes) avait déja publié, dés
1945, une série d’articles portant sur certains problémes particuliers de
I'euvre de Reinhold Niebuhr et témoignant tous de l'admiratif intérét
qu'elle voue & ce penseur. Dans le livre qu’il nous appartient d’examiner
ici, elle nous offre une synthése qui comblera une importante lacune, puisque
jamais jusqu’d maintenant la pensée de 'auteur américain n’avait été pré-
sentée dans sa totalité au public de langue francaise.

Renoncgant & retracer selon une méthode chronologique sans conteste fas-
tidieuse 1'évolution qui a conduit Reinhold Niebuhr du libéralisme & une
«néo-orthodoxie» (le terme nous parait impropre!), Georgette Paul Vi-
gnaux s’arréte aux thémes qu'il a abordés avec prédilection. Iin onze cha-
pitres et une conclusion, elle nous révele ainsi les principaux aspects d’'une
cuvre aussi abondante (elle compte actuellement seize volumes et une in-
finité d’articles) que variée (elle touche & de nombreux domaines, dont la
sociologie, la politique, 1a morale, I'histoire et la théologie proprement dite).

Le chapitre 1 décrit la découverte fondamentale du penseur américain :
consécutive & une expérience pastorale de treize ans a Detroit, elle s’ex-
prime dans la formule qui a fait date, selon laquelle, & notre époque, «il
faut une orientation politique plus radicale et des convictions religieuses
plus conservatrices » (Reflections on the End of an Era, p.1X). A la suite
des ouvrages capitaux que sont The Nature and Destiny of Man et Faith and
History, le chapitre 2 dénonce l'impossibilité rationnelle d’une philosophie
rationnelle de l'histoire et montre, sans la définir encore explicitement,
que seule est concevable une théologie de I'histoire fondée sur la révéla-
tion. Les chapitres 3 et 4, consacrés respectivement & la sociologie et &
I’anthropologie niebuhriennes, soulévent le probléme de la permanence du
mal, probléme de I'histoire, qui se résout dans le chapitre 5 en une réflexion
sur le messianisme. La christologie ainsi amorcée est développée au cours
des chapitres 6 et 7. Dans les chapitres 8 et 9 sont abordées les questions
politiques auxquelles Reinhold Niebuhr porte le plus vif intérét : la défense
de la démocratie, la critique du marxisme et 'analyse de 'expérience amé-
ricaine. Aprés ce détour qui permet de comprendre l'autorité dont jouit
jusque dans les milieux non chrétiens de son pays celui que D. R. Davies
a dénommé le « prophéte » des Etats-Unis, les deux derniers chapitres re-
viennent & des thémes plus centraux. Sous le titre inadéquat, parce que trop



Rezensionen 389

général, de « Théologie », le chapitre 10 traite essentiellement de la con-
naissance naturelle de Dieu et de la révélation qui trouverait en 1'homme
un point de contact situé, selon The Nature and Destiny of Man (1I, p. 63),
dans la « compréhension par 'esprit fini de sa propre finitude ». Le cha-
pitre 11 présente la parousie, le jugement dernier et la résurrection comme
des symboles & prendre « au sérieux », parce qu’ils exprimeraient la dia-
lectique du temps et de I'éternité, « mais non littéralement ». Au terme de
son enquéte, Georgette Paul Vignaux sg’efforce enfin de définir la théo-
logie de I'histoire chez Reinhold Niebuhr comme une < réflexion sur la
culture» (p.203). '

L’ouvrage que nous venons de résumer nous parait devoir appeler
deux réserves.

1. Nous aurions souhaité que, sans renoncer pour autant & l'estime
qu’elle y manifeste pour Reinhold Niebuhr, Georgette Paul Vignaux reléve
les limites et les lacunes de la pensée qu’elle étudie. En effet, sauf dans
les bréves remarques ou elle constate la fragilité de la christologie du
penseur américain (qui, on le sait, rejette le dogme des deux natures) ;
sauf dans une note ot, au nom de sa foi catholique, elle conteste le bien-
fondé de I'interprétation qu’il donne de l'ecclésiologie romaine ; sauf dans
les lignes ou elle semble se distancer d’'une conception de la sanctification
«qu’il raméne & des crises fugitives de lucidité, impossibles & stabiliser »
(p. 103) ; sauf, enfin, dans les quelques pages de la conclusion ou elle
marque les insuffisances dont il fait preuve quand il parle de I'liglise et
de la rédemption, elle se défend de faire ceuvre critique en raison de son
incompétence théologique (cf. p. 8). Ayant concu & dessein son étude comme
un < exposé », elle a pu se dispenser ainsi — ce n’est encore qu'un incon-
vénient mineur — de tenir compte de plusieurs ouvrages récents consacrés
a Reinhold Niebuhr, ceux de . E. Allen et de Hans Hofmann en particulier.
En revanche — ceci nous parait plus regrettable — elle n’a peut-étre pas
réussi & rendre, faute d’en avoir montré les ombres, le portrait infiniment
nuancé de son modéle.

2. Nous ne croyons pas qu’il soit indiqué de synthétiser la pensée de
Reinhold Niebuhr en une théologie de I'histoire. Quand nous aurons relevé,
en effet, que le penseur américain ne précise jamais le sens de celle-ci et
que, pour la définir (de maniére combien peu satisfaisante !), Georgette
Paul Vignaux doive attendre sa conclusion, on constatera tout ce qu’a de
trompeur le titre de I'ouvrage analysé ici. Vouloir chercher une théologie
de l'histoire chez Reinhold Niebuhr, c’est non seulement s’exposer & une
pénible déconvenue, mais encore se condamner & le juger injustement. D une
part, en effet, 'auteur de The Nature and Destiny of Man n’est pas théolo-
gien, au sens ol nous entendons ce terme sur le continent européen. 1.°é-
change de vues qui I’a opposé & Karl Barth au lendemain de la conférence
ccuménique d’Amsterdam est révélateur a cet égard : répondant au dogma-
ticien suisse?, il g’est déclaré incapable d’admettre que, par définition, la
pensée théologique doive étre tributaire de I'exégése hiblique. D’autre part,

1 The Christian Century, No. du 23 févr. 1949.



390 Rezensionen

Reinhold Niebuhr a de I’histoire une notion qui nous semble non seulement
ambigu#é, mais encore rudimentaire. Ambigué: comme Karl Lowith I'a
relevé avec pertinence 2, il rejette la vision, moderne en son essence, d'une
histoire qui par elle-méme serait rédemptrice et il adopte simultanément
I'idée d'une évolution qui impliquerait un développement progressif de la
justice ; il se pose en défenseur d'une conception qui considére 'amour de
Dieu manifesté dans l'incarnation comme la solution du probléme de I'his-
toire et il refuse néanmoins de reconnaitre qu’en Jésus-Christ le temps a
été accompli. Rudimentaire : il entend s’appuyer sur la révélation, mais il
ne fait qu'effleurer la question des relations de I'histoire sainte avec I'his-
toire universelle ; il prétend accorder une place légitime & I'eschatologie,
mais il réduit les événements de la fin a n’étre que des symboles.

Pour ne pas faire tort au professeur new-yorkais, pour découvrir dans
son ceuvre mieux que le «symbolo-fidéisme superficiellement repeint et
remis a neuf » que le Pére Louis Bouyer a été tenté d'y voir 3, il faut aborder
sa pensée sous un autre angle que celui de Georgette Paul Vignaux. Parmi
les quelques approches possibles, celle que Mary IFrances Thelen et Hans
Hofmann ont adoptée dans leurs théses nous semble la plus favorable. Iin
recourant & la notion d’homme pécheur, ces deux auteurs ont choisi sans
doute la meilleure clef d’interprétation de l'ceuvre niebuhrienne qui, de
Does Civilization Need Religion ? a The Self and the Dramas of History, nous
apparait avant tout comme la production d'un moraliste de large envergure,
comme le témoignage aussi d'un apologiste du christianisme dont l'incon-
testable grandeur est de vivre intensément les problémes de notre époque.

Bale. Richard Stauffer.

Bernard Leeming (S.J.), Principles of Sacramental Theology. London-New
York-Toronto, Longmans, Green & Co., 1956. LVIII + 690 S. 30/-.

Das vorliegende Werk diirfte von seiten der protestantischen Theologie
grifite Beachtung verdienen. s stellt sich sowohl nach seinem inneren An-
spruch als auch nach seiner dulleren Gestaltung als ein Standardwerk dar,
in dem das fiir den rémisch-katholischen Glauben so bedeutsame Sakra-
mentsdenken in grundsitzlicher Klarheit vorgefiihrt wird. Der Verlag hat
dem Buch eine Ausstattung mitgegeben, die alle Anspriiche erfiillt; ins-
besondere der reichhaltige Index, die Bibliographien und ein ausfiihrliches
Inhaltsverzeichnis erleichtern die Arbeit mit dem Werk ungemein. Der Ver-
fasser hat eine gewaltige Literatur verarbeitet und beherrscht offensicht-
lich die ausgebreitete und komplexe Materie seines Themas souverin. Die
Auseinandersetzung mit dem Protestantismus wird in grofler Breite und
unter Beriicksichtigung der neuesten Literatur, speziell der innerhalb der
Okumene geleisteten Arbeit, gefiihrt. Dem aufgewendeten gelehrten Fleify
entspricht durchaus die innere systematische Geschlossenheit der Darstel-
lung und der dogmatischen Gedankenfiihrung. Sorgfiltig wird ein nach
allen Seiten abgerundetes System vorgefithrt, und man hat eine Sakra-

2 K. LowitH, Theology Today, 6 (1949), p. 425.
3 L. BOUYER, Dieu vivant, 4 (1945), pp. 146-148.



Rezensionen 391

mentenlehre vor sich, die trotz oder gerade wegen der mannigfaltigen Be-
ziige zu den iibrigen theologischen Sachgebieten in einer imponierenden
Geschlossenheit dem Ausdruck gibt, was katholischer Glaube am Sakra-
ment hat oder zu haben meint.

Leeming geht davon aus, dall die sakramentale Gnade sowohl von der
Heiligungsgnade als auch von den eingegossenen Tugenden und den Gaben
des Heiligen Geistes streng zu unterscheiden und als eine Realitit der
Seele, vergleichbar einem eingegossenen Habitus, zu verstehen ist. Seine
unablédssige Frage ist die, wie denn ein materielles Instrument geistliche
Wirkungen hervorbringen kiénne (S.284). Denn dal ein Sakrament ex opere
operato Gnade bewirkt, ist fiir ihn eine bereits in der ersten der siebzehn
¢«principles» ausgesprochene Grundvoraussetzung. Die Antwort gewinnt
der Verfasser in einer genauen Untersuchung des sakramentalen «Charak-
ters» von Taufe, Firmung und Priesterweihe, durch die er zu der Annahme
einer, auch den iibrigen Sakramenten zueigenen, ¢«symbolischen Realitit»
(res et sacramentum) vorstdft. Iline geradezu meisterliche Leistung er-
bringt die Darstellung darin, wie gezeigt wird, dall Augustinus trotz seiner
strengen Unterscheidung von res und sacramentum als Vater einer Iint-
wicklung in Anspruch genommen werden kann, die zur thomistischen Ver-
sbhnung von res und sacramentum fiihrte. Von dieser symbolischen Realitit
aus stellt L. dann die Frage nach der sakramentalen Kausalitit, d. h. inwie-
ferne eben das Sakrament Ursache von Gnade sein kann. Seine Ldsung ist
im Grunde diejenige, die Thomas in seinem Sentenzenkommentar ausfiihrt
und auch in der Summe beibehiilt (S.347), nimlich die einer «dispositiven
physischen Kausalitdt», wobei L. freilich den Ausdruck <physical» als in
der Gegenwart besonders millverstindlich aufgeben michte. L.s spezielle
Weiterfithrung tiber Thomas hinaus besteht nun in einer Verbindung dieser
Theorie mit der Lehre vom mystischen Leibe Christi (S. 346 f1.).

Hier erheben sich freilich kritische Bedenken, und zwar vom Boden der
bisherigen Gedankenfithrung aus. Das entscheidende 11. Kapitel, das von
der <dauernden sakramentalen Wirksamkeit durch den mystischen Leib»
handelt, ist das schwichste des ganzen Buches. Nach der sonstigen subtilen
Beweisfithrung wird man urplétzlich auf das «Geheimnis» verwiesen (Seite
353). Christus selbst und die Kirche werden als «sacramentum» vorgestellt,
wobei fast naiv mit der Gleichung: mysterion—sacramentum gearbeitet
wird. Die unbezweifelbare Verbindung der Sakramente mit der Kirche wird
auf einmal der letzte Grund ihrer IFdhigkeit, habituelle Gnade zu verur-
sachen. Die Lehre von der Kirche als dem mystischen Leibe Christi tritt fast
wie ein deus ex machina auf. Die Entfaltung dieser Lehre im Vergleich zu
ihrer Bedeutung fiir das Ganze und gemessen an dem Aufwand der sonsti-
gen Beweisfiihrung erscheint diirftig genug und 148t den wesentlichen Zu-
sammenhang mit der iibrigen Theologie vom mystischen Lieibe vermissen. !
Besonders aber fillt die scharfe Ablehnung der «Mysterien-Gegenwarts-

1 So fehlt inmitten der so reichlich verwerteten, auch deutschsprachigen
Literatur das wichtige Buch von Albert Mitterer, Geheimnisvoller Leib
Christi (1950).



392 Rezensionen

Theorie» von Odo Casel und seinen Freunden auf (S.305ff.). Aber auch
Theologen wie Michael Schmaus und Hans Urs von Balthasar bekommen
griindliche Verweise (S. 285; 288).

Damit wird etwas sehr Wesentliches deutlich. L. vertritt eine Sakra-
mentenlehre, die ihrem sachlichen Gehalt nach kaum iiber die bisherige
Schulmeinung, wie sie im deutschsprachigen Raum etwa Bernhard Bart-
mann geboten hat, hinausgeht. Die so formal anmutende Anlehnung an die
Lehre vom Mystischen Leibe Christi erweckt den Eindruck einer Teilnahme
an einer gegenwirtigen theologischen Mode.

Viel wesentlicher erscheint hingegen die betonte Verankerung von L.s
Thomismus in der Inkarnationstheologie (es handelt sich wohl genauer
eigentlich um die Recapitulationstheorie) des Irendus (S.xxxix; 590 ff.).
Durch sie gewinnt er eigentlich seine Gewillheit, dall die Natur in sich die
Féhigkeit triagt, geheiligt und zugleich Gnadentriger zu werden. Er spricht
geradezu von einer «optimistic relation of man to nature», die durch die
Inkarnation gegeben sei. Ja diese bewirke, dall der Christ im Materiellen
nicht nur die Schépfung Gottes sieht, sondern eine «divine source of bless-
ing and holinessy. So wundert man sich nicht, das opus operatum voll bejaht
und die von Theologen wie Schmaus oder Kiing so zuriickhaltend beurteilte
Lehre von der gratia infusa und der habituellen Gnade kriftig unter-
strichen zu finden. Verstindlich ist daher, dafl ihm Luther und Barth an
derselben Verzweiflungskrankheit zu leiden scheinen (S.80; 97), vor allem
aber, dall — mit Ausnahme einer einmaligen Heranziehung zum Vergleich
— die theologische Gréfie Verbum Dei vom Verfasser nicht in Betracht
gezogen wird. Vom Promissio-Charakter des Evangeliums und seiner konsti-
tuierenden Bedeutung fiir das Sakrament ist iiberhaupt nicht die Rede. Es
ist also eine sehr «katholischey Sakramentslehre alten Stiles, die in sehr
ansprechendem modernen Gewande auftritt, und das diirfte auch fiir unsere
kontinentalen interkonfessionellen Gespriche nicht ohne Belang sein. Die
Offenheit dieser Position ist nicht der geringste unter den vielen Vorziigen
dieses Werkes; gerade auch ihr sind wir Respekt und Dank schuldig.

Wien. Wilhelm Dantine.

Alexandre Vinet, Etudes et méditations évangeliques, I11, 1841-1847. Recueil de

sermons publiés d’aprés les éditions originales et les manuscrits. Préface par
P. A. Robert. Lausanne, Librairie Payot, 1958. LVI + 353 S.

Der vorliegende Band von A. Vinet ist der sechste und letzte in der
Reihe der homiletischen Arbeiten Vinets, die den 3. Teil der umfassenden
Neuausgabe der Werke Vinets bilden, die seit dem Jahre 1908 von der
«Société d’édition Vinet» veranstaltet wird.

Die verschiedenartigen Bezeichnungen, die Vinet selbst diesen «Predig-
ten» gegeben hat, die er abwechslungsweise als Predigten, Meditationen,
Studien oder Reden, bzw. Abhandlungen bezeichnet hat, sind nicht nur ein
Hinweis auf die verschiedenartige Entstehungsweise, sondern auch auf den
eigenartigen Charakter dieser Arbeiten. Wir finden im nunmehr vorliegen-
den letzten Bande dieser Serie in Kirchen oder in religiosen Versammlungen



Rezensionen 393

der werdenden waadtldndischen Freikirche gehaltene Betrachtungen, ferner
homiletische Studien, die zur Vorlesung vor den Theologiestudenten be-
stimmt waren, sogar einen fiir ein religiéses Blatt geschriebenen Dialog
iiber die Frage der Toleranz. Den Schluff des Bandes bilden vier homile-
tische Meditationen, die Vinet auf Wunsch der Studenten nach seiner Ab-
berufung vom Amt als Professor der praktischen Theologie in einem Privat-
hause vorgetragen hat und die mit ihrem unzweideutigen Bekenntnis zu
Christus den Grundgedanken seiner ganzen geistlichen Ixistenz zum Aus-
druck bringen und von den Horern als ein eigentliches Vermiichtnis des
schon vom Tode Gezeichneten empfunden wurden.

In Vinets homiletischen AufBlerungen ist ein stark dialektisches Ele-
ment enthalten. Er ist nicht nur bestrebt, die Dinge des Glaubens zu ver-
stehen, er will auch den Horer von ihrer Wahrheit iiberfithren und iiber-
zeugen. Kin apologetischer Zug geht durch das Ganze. Er kann vom Ge-
sprich mit den gebildeten Verichtern der Religion nicht lassen. Und doch
ist die Wendung gegen jede intellektualistische Entstellung des Glaubens
nicht zu iibersehen. Nicht nur spielt die Ethik in Vinets Meditationen eine
entscheidende Rolle und erfihrt neben dem Glauben die Liebe eine bestén-
dige Betonung, nicht nur wird der notwendige Zusammenhang der Ithik
mit dem Dogma immer wieder hervorgehoben, sondern es wird auch dem
Erkenntnisakt selber, wie wir heute sagen wiirden, eine existentielle Be-
griindung verliehen, indem wahre Gotteserkenntnis nie eine blofle Sache des
Verstandes, sondern des Herzens sein miisse, wobei der Begriff «Herz» im
Pascalschen Sinn zu verstehen ist. Wie stark auch der Einschlag subjekti-
ver Erfahrung in diesen Reden Vinets ist, so dafl von einem autobiogra-
phischen Hintergrund derselben geredet werden kann, was bei dem reich
bewegten und weithin notvollen Leben des Verfassers nicht verwundern
kann, und wie stark in seiner Theologie bis hinein in seine Christologie sich
der fiir sein Denken charakteristische Individualismus geltend macht, so
strebt doch alles nach der Ruhe einer iiberlegenen Objektivitit, wie sie zu-
mal in den letzten christologischen Darlegungen unsres Bandes ergreifend
zum Ausdruck kommt.

Wie grof} die Distanz auch sein mag, die unsre aufgerissene Zeit auch
theologisch von Vinet und seinem Zeitalter trennt, so gibt es doch vieles,
was diesen letzten Band evangelischer Studien und Meditationen im Werke
Vinets noch heute lesenswert macht. Und so verdient der gelehrte Heraus-
geber unsern Dank nicht nur fiir die sorgfiltige Textausgabe, sondern auch
fiir die treffliche Einfiihrung in die homiletische Leistung Vinets im Ganzen
wie im Einzelnen.

Bern. Albert Schddelin.

Rudolf Bultmann, Marburger Predigten. Tiibingen, J. C. B. Mohr (Paul
Siebeck), 1956. 226 S. DM 6.80.

Paul Tillich, Das neue Sein. Religiése Reden, 2. Folge. Ubers. von M. Rhine
und G. Stober. Stuttgart, Evangelisches Verlagswerk, 1957. 160 S.

Fritz Buri, Das lebendige Wort. Meditationen iiber das erste und letzte Buch



394 Rezensionen

der Bibel. Hamburg-Bergstedt, Herbert Reich, Evang. Verlag, 1957. 178 S.
DM 8.—.

Von den vorliegenden Predigt-Sammlungen verdiente besonders die-
jenige Bultmanns eine eigene und einldfliche Erdrterung. Da dies im hier
gegebenen Rahmen verwehrt ist, versuchen wir die Eigenart der drei Bénde
gesprichsweise so herauszuheben, daf} zugleich ein Licht auf ihren grund-
sitzlichen Ort fidllt. Dabei mag sich dann die Besonderheit der Bultmann-
schen Predigten in angemessener Weise selbst zur Sprache bringen.

Zwar versuchen alle, im Glauben das Wort zu verkiinden — nicht blof}
eine Theologie in der alltiglichen Wirklichkeit zu verwirklichen — doch
mull gerade deswegen die Frage bleiben: Woraus und wohinein sprechen
sie? Ein Vergleich richtet die folgenden Unterschiede auf: Bultmann spricht
aus dem Dasein ins Dasein; Tillich nennt zwar das Dasein, dieses jedoch psy-
chologisch; Buri redet aus dem Leben ins Leben. Der Name «Dasein» fiir
die geschichtliche Ek-sistenz des Menschen scheint von da der Sprache der
Schrift am n#chsten zu entsprechen, als diese im Freignis der Letze so
die Geschichtlichkeit wie das Sein-zu, das Woraufhin in einem unumging-
lichen Andrang vor dem Menschen entwirft. So verstanden fallt der Name
«Dasein» mit der nétigen Strenge und Offenheit die ganze Fiille dessen in
sich, was das Wohnen der Sterblichen ausmacht. Spricht man vom Dasein
dagegen psychologisch, so wird es unweigerlich eingeengt auf die psychi-
schen Vorginge, und zwar von daher, dafl der Logos der Psycho-logie als
metaphysisches Vorstellen schon im vorhinein alles vergegenstindlicht hat
(wozu man in der gegenwiirtigen Psychiatrie die Auseinandersetzung zwi-
schen Boll und Binswanger vergleiche). Erst in diesem abgeleiteten Be-
reiche wird darum auch die metaphysisch begriindete Auslegung des Glau-
bens als eines Fiir-wahr-haltens oder im Gegenschlag dazu als eines Ver-
trauens sinnvoll und verstindlich. Der Begriff des Lebens endlich richtet
sich in seiner Lebendigkeit zwar gegen die Vergegenstindlichung und, was
das nidmlich Selbe ist, gegen die Rationalisierung — bleibt aber, insofern er
im Gegen bleibt, in der gleichen Abkiinftigkeit des Vorgestellten, mit dem
Unterschied nur, daB auf den Fiduzialglauben und sein Erleben im Leben
mehr Gewicht fillt denn auf den Assensglauben der theologischen Wissen-
schaft.

Es weist sich demnach, dafl ein schlichtes Sagen des Glaubens weder
auf diesem noch auf jenem Wege, sondern nur in der Sprache des Daseins
gelingen kann. Denn Assens- wie Fiduzialglauben sind zwei metaphysisch
bedingte Halbheiten, die niemals zusammengefiigt das Ganze der wioTic ge-
ben. Auch, ja gerade die Rechtgliubigkeit eines Fiir-wahr-haltens steht und
fallt ndmlich mit der Einsicht, daf in ihr die Wahrheit sich zeigt als Rich-
tigkeit, mithin so, wie sie seit Platon die ganze abendlindische Geschichte
des Erdballs bestimmt. Der Sprache des Daseins aber kénnte es vergtnnt
sein, das Wort auszurichten, weil sie der philosophischen Voraussetzungen
insofern enthehrt, als sie aus der Uberwindung der Metaphysik gedacht ist.
Ob derartiges bei Bultmann gegliickt sei, kann hier nur gefragt werden.
Deutlich ist jedenfalls, daf} sein Versuch den beiden andern gegeniiber aus-
gezeichnet bleibt durch folgende Ziige: Wiahrend bei Tillich wie bei Buri



Rezensionen 395

in jeder Predigt je nur gewisse Hinsichten aufgedeckt, diese in ihrem Je-
weiligen umrissen und als ein Abgeschlossenes neben andere gesetzt wer-
den, vermag Bultmann in jeder Predigt das Ganze zu geben (besonders
eindriicklich in Luk. 14, 16—24), weil er aus dem Dasein ja das Selbe, aber
dieses je gleich sagen kann. So iiberrascht Bultmann nicht wie die beiden
andern durch das Viele, welches sie zur Sprache bringen, sondern durch
die Mannigfaltigkeit des Ein-filtigen; nicht durch das Interessante, welches
jene als das Merk-wiirdige zeigen, sondern durch die Instéindigkeit des
Achtsamen; nicht durch das stets Neue des Neuzeitlichen und Zeitgemillen,
sondern durch die wihrende Frische einer Ankunft des Gewesenen. IEndlich
prigt sich die Eigenart der Grundhaltung auch der Sprache der Predigt
ein: Buri mufl aus seinem Anliegen heraus ebenso natiirlich, gesund und
kriftig reden, wie Tillich aus dem seinen bald in iiberlegendem Zogern,
bald in eiliger Begeisterung; wihrend Bultmann im Ernst der Sachlichkeit
die unscheinbare Wiirde des Eindringlichen eignet.
Gesetzt, wir erfahren die Not der gegenwiirtigen theologischen Lage,
wie sie aus dem Aufweis der planetarischen Herrschaft der Metaphysik er-
wichst — und wir halten sie uns nicht vom Leibe mit der Ausrede, derglei-
chen sei eine nebensichliche Beschiiftigung fiir philosophisch Voreingenom-
mene: so bescheiden wir uns in ein fragendes Verstehen und verzichten
auf jegliches Urteilen oder gar Aburteilen dessen, was etwa der Verkiin-
digungsgehalt einer Predigt genannt wird. Denn not-wendend kann nur die
Erorterung des Ortes sein, dem wir als dem Wesenden der Technik annoch
alle, wenngleich jeder in seiner Weise, ausgesetzt bleiben. Darum mégen
die wenigen Hinweise gerade bei der Grile des Strittigen geniigen.
Basel und Bern. Walter Frei.
Robert Steiner, Harmannus Obendieck. = Zeugen und Zeugnisse, 2. Neu-
kirchen, Verlag der Buchhandlung des Erziehungsvereins, 1955. 166 S.

Harmannus Obendieck, Deine Zeugnisse sind meine Rede. Zwanzig Predigten.
Neukirchen, Verlag der Buchhandlung des Erziehungsvereins, 1955. 159 S.
DM 5.—.

Die Wirkung einer Predigt hidngt nicht blo davon ab, was gepredigt
wird, sondern auch davon, wer predigt. Predigt ist Zeugnis und als Zeug-
nis nicht zu abstrahieren von der Person des Zeugen.

Darum kann man von einem Gliicksfall reden, dal ein Verlag gleich-
zeitig mit den Predigten ein Biichlein iiber den Prediger — in unserem Fall
iiber Harmannus Obendieck — herausgibt mit Beitrigen von W. Brasel-
mann, R.Steiner, O.Schmitz, die Obendieck’s Entwicklung nachzeichnen,
seine persdnlichen Erlebnisse schildern, seine Titigkeit als Pfarrer, Seel-
sorger, Theologe, Kirchenmann und Hochschullehrer umschreiben und dem
Leser sympathisch einen Mann nahebringen, der theologische und prak-
tische Arbeit aufs schionste verband. Eine Auswahl seiner Schriften und
die Bibliographie am Schlusse des Buches zeigen, wie sehr Obendieck sei-
nem eignen Rat nachlebte, Pastoren im Amt sollten mehr schreiben. «Sie
konnen helfen, der Theologie — dem Akrobatentum der Intellektuellen —
die Leibhaftigkeit wiederzugeben» (S. 22).

Obendieck wullte um den Zusammenhang zwischen der Person des Pre-



396 Rezensionen

digers und der Predigt. Er hat iiber den «Stil der Predigt» nachgedacht:
«Die erste Losung lautet: Sei ein Original und keine Kopie. Hier darf daran
erinnert werden, dafl die Offenbarung Gottes nicht in einem verschwomme-
nen Geschichtspantheismus, sondern in der einmaligen, unwiederholbaren
Erscheinung Jesu Christi zu uns gekommen ist. Also nur kein Modejournal
fiir den Stil einer Predigt. — Die zweite Losung lautet als Warnung: Sei
ein Original, aber werde kein Kauz!» (S. 21). Obendieck weil, dall hier
Schlichtheit notig ist. Die Botschaft von dem Perfektum der Offenbarung,
von der Rechtfertigung aus dem Glauben, braucht keine Schnérkel, keine
gewollte Feierlichkeit und iitberhaupt keine Mittel, die ihrer Glaubwiirdig-
keit zu Hilfe eilen miiliten (S. 98 f.).

Seine niichterne Natur wuflite um die Versuchung zur Theurgie, «dall
wir ndamlich Gott mit Worten zwingen und Gott dem andern gegenwirtig
machen wolleny (S.99).

Aus eigener Erfahrung konnte er die lebenschaffende Macht der Pre-
digt bezeugen: «Durch den Dienst der Predigt wird eine Gemeinde ins
Leben gerufen, bestimmt und geprigt. Dafiir ist die Gemeinde Gemarke ein
lehrreiches Beispiely (S.34). Wirksame Predigt aber reizt zum Wider-
spruch: «Mit der Predigt von der Gerechtigkeit und Wahrheit Gottes muf}
es zur Gegnerschaft kommen» (S.27). Obendieck rechnet mit der Realitiit
der Satansmacht (vgl. S.11. 271. 34 f. 92 ff. u. a.) und trifft sich darin mit
‘Wingren, der Heilsgeschichte und Predigt vom Kampfmotiv her versteht.?!

Udo Smidt betont im Vorwort zu «Deine Zeugnisse sind meine Rede»,
Obendieck sei nie Modeprediger gewesen. Indem seine Predigt «einfiltig
und anspruchsvoll zugleich war», diente sie «der Erweckung und Erbauung
der Gemeinde».

Die vorgelegten Predigten fallen auf durch ihre starke Bindung an die
Schrift. Mit Vorliebe wird im Verlauf der Auslegung ein Textwort wieder-
holt und damit dem Hérer eingepriigt. Auch der in der heutigen Predigt fast
ganz verlorengegangene Schriftbeweis fehlt nicht (S. 62 f. 66).

Bemerkenswert ist der seelsorgerliche Ton, der gleich in der ersten
Predigt (iiber Psalm 88) anklingt, indem er den Leidenden vom Ich weg-
zufiihren sucht zum Du Gottes (8. 11). Mit Sorgfalt réumt er auch die Barri-
kaden weg, die den Gang zum Abendmahl wehren wollen (8. 76 ff.). Hier
redet ein leidgepriifter und doch getrésteter Mann in seelsorgerlicher
Weisheit.

Dieser Prediger verfiigt iiber einen groflen Schatz von Beispielen, Bil-
dern und Zitaten (S.15. 19 . 24. 32 u. a.). Doch werden diese Bilder gleich-
sam ohne Rahmen in die Galerie gehiingt, sie werden nicht geniigend aus-
gewertet, nicht ins Predigt-Ganze hineinverwoben, wie dies etwa Liithi tut.

So unterstreichen gerade die Bilder und Beispiele den lehrhaften Cha-
rakter dieser Predigten. Damit haben wir ihr Wesentlichstes angedeutet.
Hier haben wir einen ganz bestimmten Typus von Predigt vor uns: die
Lehr-Predigt.

Wuppertal. Rudolf Bohren.

1 R. B., Heilsgeschichte und Predigt: Theol. Zeitschr. 14 (1958), S. 38
bis S. 45.



	Rezensionen

