Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 14 (1958)
Heft: 5
Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszelle.

Zur Diskussion um «Das Evangelium und die Theologie». *

Ich bin Herrn Professor van Oyen dankbar fiir seine ausfithrliche Stel-
lungsnahme (unten, S. 377ff.), und ebenso der Redaktion dieser Zeitschrift da-
fiir, daB sie mir Gelegenheit gibt, darauf und zugleich auf die iibrigen Ein-
wendungen zu antworten, welche mir, neben zustimmenden Auflerungen von
theologischen und nichttheologischen L.esern, zu Gesichte gekommen sind.

Die kritischen Bemerkungen stammen ausschliefllich von theologischer
Seite. Sie scheiden sich in zwei Gruppen, je nachdem sie mir iiberhaupt die
Kompetenz in der Sache absprechen oder dann doch meine Position anfechten.

1. Die Kompetenz wird da und dort bestritten mit dem Argument, dall
ich eben nicht Theologe sei. Wenn damit gemeint sein sollte, dafl mir die
theologische Schulung fehle, so handelt es sich indessen einfach um Un-
kenntnis meiner ¢«Biographiey. Im iibrigen lautet der Vorwurf immer wie-
der, daB mir die neuere Erforschung des N.T. fremd geblieben sei. Ich
konnte darauf fragen, woher die Kritiker dies wissen. Aber wichtiger ist
etwas anderes. Es wird mir gesagt, die Forschung «sei lingst nicht mehr
der Meinung», die Verkiindigung Jesu enthalte nichts anderes als die Bot-
schaft von der Giite Gottes. In diesem «nicht mehr» ist doch wohl die Wan-
delbarkeit der Meinungen konstatiert. Dann aber diirfte eine andere Mei-
nung nicht einfach der Inkompetenz zugeschrieben werden. Wenn mir, in
dhnlichem Sinn, vorgeworfen wird, meine Auffassung entspreche einer
Theologie, welche seit 50 Jahren «nun doch allerseits als vollig antiquiert
erkannty» sei, so ist auch damit eine Wandelbarkeit konstatiert, welche nicht
zulilt, andere Auffasungen a limine abzuweisen, auch wenn der Kritiker
offenbar glaubt, dafl heute «das endgiiltige Wort gesprochen» und also der
‘Wandel zu Ende sei. — Nur nebenher meine Antwort auf den Einwand, was
er, der Autor, sage, sei schon oft gesagt worden, so dall er nichts Neues
biete. An «Originalitity liegt mir gar nichts, und im {ibrigen kommt es nicht
darauf an, ob etwas neu sei, sondern darauf, ob es wahr sei; sollte es dies
sein, so kann es gar nicht oft genug gesagt werden.

2. Dies fiihrt zur zweiten, wichtigeren Gruppe der Kritiken, welche
den Inhalt des Biichleins betreffen.

Einige von ihnen beruhen offenkundig auf Miflverstindnis, diejenigen
n#émlich, welche Opposition gegen «die Theologie» oder gar gegen «das
Christentum» herauslesen. Ich kann diese Meinung nur fliichtiger Lektiire
zuschreiben 2 und gehe darum nicht weiter darauf ein. Ebensowenig michte
ich mich bei den — recht zahlreichen — affektiven, ja gehissigen Reaktio-
nen aufhalten, welche mit sachlicher Kritik nichts zu tun haben.

Die ernst zu nehmenden Kinwinde richten sich nicht eigentlich gegen
meine Kritik gewisser Formen neutestamentlicher Theologie, sondern viel-
mehr gegen das Kriterium dieser Kritik, d. h. gegen mein Verstindnis des

t P. Hiberlin, Das Evangelium und die Theologie (1956).
2 Vgl. z. B. 8.13 und das ganze Kapitel «Christliche Theologie».



364 Miszelle

Evangeliums. Sie lassen sich zusammenfassen in der Behauptung, die unbe-
dingte Giite Gottes sei nicht, wie ich glaube, der ganze Inhalt der Offenba-
rung Christi; diese erschopfe sich darin nicht. Doch erfolgt der «Angriff»
auf verschiedene Weise, entweder direkt oder indirekt. Indirekt durch den
Vorwurf, ich sei «<von auBleny an das N.T. herangetreten, habe die Schrift
nicht unbefangen gelesen, oder, noch deutlicher: ich habe das Evangelium
«nach meinem Sinn zurechtgemachty, oder: ich habe von vornherein eine
FFormel des Evangeliums geprigt, die streng philosophischen Charakter
habe, und habe diese dann in die Offenbarung hineinprojiziert, ja sogar:
«der Verfasser stellt sich iiber das Evangelium, er setzt eigene Gedanken
an die Stelle der gottlichen». s fehlt mir natiirlich die Moglichkeit des
Beweises, daB es sich in der Tat nicht so verhalte. Ich kénnte nur allenfalls
versichern, «zurechtgemachty habe ich mir das Evangelium nur in dem
Sinn, dafl ich mich in und seit meinem theologischen Studium, zunichst ver-
anlaflt durch Differenzen zwischen meinen Lehrern, bemiiht habe zu er-
kennen, was es, das Evangelium, in Wahrheit sage, und zwar aus dem N.T.
selbst. 3 Wenn ich im Lauf des Lebens zur Uberzeugung gekommen bin, dal}
Philosophie, wie ich sie verstehe, und christlicher Glaube in gewisser Weise
harmonieren, so heillt das doch nicht, daBl ich zuerst eine «philosophische
Formel» gefunden und diese dann in das N.T. hinein«projiziert> hétte;
lebensgeschichtlich miifite ich wohl eher umgekehrt sagen, dall es das Stu-
dium des N.T. war, welches mir zu philosophischer Einsicht wesentlich ge-
holfen hat.

Aber im Grunde geht es, und geht es auch der Kritik, ja gar nicht dar-
um, wie ich zu meinem Verstindnis «gekommen», sondern darum, ob es
richtig sei. Im indirekten «Angriffy steckt der direkte. Auf diesen habe ich
zu antworten.

Die Begriindungen des zitierten Einwandes sind im einzelnen recht ver-
schieden. Zwei besonders fragwiirdige mochte ich kurz vorwegnehmen. Die
erste: Die Giite Gottes sei «doch nicht die ganze Wahrheit des Glaubens,
gliicklicherweise nicht, denn wie sollten wir sonst inmitten des Grauens
Glauben halten?». Ich frage: Konnte es nicht Sache christlichen Glaubens
sein, gerade <inmitten des Grauensy allein auf Gottes Giite zu vertrauen?
Die zweite: Der christliche Glaube wisse doch noch anderes (als Gottes
Giite); ihm sei die Macht der Siinde, des Bosen, des Ubels in der Welt be-
wullit. Ich frage auch hier: Kénnte es nicht Sache christlichen Glaubens
sein, im vollen Bewulftsein jener Tatsachen allein auf Gottes Giite zu ver-
trauen?

Im iibrigen sind mir nur folgende Argumentationen bekannt geworden.
1. «In der Giite Gottes wohnt doch auch Forderung, Gebot, Vergeltung.»
2. «Der Autor weill nur von Gottes Giite, nicht von Gottes Zorn, Strafe,

3 Tech darf auf S.13 ff. des Biichleins verweisen, wo ich betont habe,
daf} es fiir die Kenntnis des Evangeliums keine andere Quelle gebe als die
neutestamentlichen Schriften, und wo ich die Kriterien fiir diese Kenntnis
angebe, welche nach meiner Meinung durch eben diese Schriften gegeben
seien.



Miszelle 365

Gericht.» 3. «Das N.T. kennt auch Ziige gottlicher Polaritat, des IFurcht-
baren, nicht nur der Giite Gottes; diese Ziige gehoren eben mit zur Offen-
barungy; diese setze voraus, daB es einer Versohnung zwischen Gott und
Mensch bediirfe. — Dazu habe ich folgendes zu bemerken. 1. Die erste der
drei Thesen bedeutet iiberhaupt keinen Einwand gegen mein Verstindnis
des Evangeliums. Wenn Forderung, Gebot, Vergeltung in der Giite Gottes
<wohnen», sind sie in dieser inbegriffen; es bleibt bei der Giite Gottes.
Anders die beiden iibrigen Vorbehalte, 2.—3. Sie behaupten, das Evangelium
spreche mnicht nur von Gottes Giite, sondern auch von anderm. Dieses
¢Andere» kann nur gemeint sein als etwas, was nicht in der Giite (etwa
als ihr Ausdruck oder ihre Folge) inbegriffen sei. Denn wire es als in
ihr begriffen gemeint, dann bedeuteten die beiden Thesen keinen Einwand
gegen meine Auffassung. Nun mull aber klar sein, dall etwas aufllerhalb
der Giite Gottes gleichviel wire wie Nichtgiite Gottes. Die Thesen behaup-
ten, da sie ja andererseits die Giite nicht leugnen, nicht weniger, als daf}
nach der Offenbarung Christi Gott in seiner Beziehung zu uns nicht ein-
deutig «gesinnts sei, so daBl es von ihm aus einer Versdéhnung mit dem
Menschen bediirfe. «Polaritits ist ein euphemistischer Ausdruck dafiir. Mir
nun scheint eine solche Interpretation der frohen Botschaft unvereinbar
nicht etwa mit einem «philosophischen» Gottesbegriff, sondern gerade mit
dem christlichen Glauben an die Wahrheit der Offenbarung Christi. Wenn
sie wahr ist, so scheint mir, dann ist sie eindeutig in dem, was sie von
Gott sagt. Sie wiire aber nicht eindeutig, wenn sie einerseits Gottes Giite,
andererseits auch etwas anderes verkiindete. Ich meine: wenn Christi Wort
die frohe Botschaft von der Giite Gottes «enthilty (was ja die Kritiker nicht
leugnen), so kann es nichts enthalten, was dieser Giite widerspriche.

So weit meine Antwort auf die Einwénde gegen mein Verstindnis des
Evangeliums. Es hat mir als Kriterium fiir die Priifung neutestamentlicher
Theologie gedient. Diese Priifung hat da und dort (nicht durchwegs!) zu
negativem Urteil gefiihrt. Man konnte dagegen einwenden, dall ich die
Texte nicht iiberall richtig interpretiert habe und dafl deshalb mein Urteil
da und dort schief herausgekommen sei. Diesen Einwand miilite ich mir
grundsitzlich gefallen lassen. Wer wollte behaupten, dal seine Interpreta-
tion iiberall die einzig mdogliche sei; ich selber habe jedenfalls im Vorwort
die Mdiglichkeit derartiger Irrtiimer durchaus zugegeben. Ich mub aber hier
wiederholen, was im gleichen Vorwort steht: daBl ich glaube, der Nachweis
einzelner Fehldeutungen hitte nicht die Kraft, der Darstellung im ganzen
ihren Sinn zu nehmen. Dieser Sinn besteht ndmlich, wie jeder aufmerksame
Leser bemerken mul, gar nicht in der Kritik neutestamentlicher Theologie.
Die Kritik (welche keineswegs philosophischer, sondern gerade theologi-
scher Notwendigkeit entspricht) hat lediglich die Bedeutung, klar hervor-
treten zu lassen, um was es eigentlich geht. Sie steht im Dienste des Glau-
bens an das Evangelium Christi als der frohen Botschaft von der unbe-
dingten und daher unbegreiflichen Giite Gottes.

Basel. Paul Hdberlin.



	Miszelle

