
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 14 (1958)

Heft: 5

Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszelle.

Zur Diskussion um «Das Evangelium und die Theologie».1

Ich bin Herrn Professor van Oyen dankbar für seine ausführliche Stel-
lungsnahme (unten, S. 377 ff.), und ebenso der Redaktion dieser Zeitschrift
dafür, daß sie mir Gelegenheit gibt, darauf und zugleich auf die übrigen
Einwendungen zu antworten, welche mir, neben zustimmenden Äußerungen von
theologischen und nichttheologischen Lesern, zu Gesichte gekommen sind.

Die kritischen Bemerkungen stammen ausschließlich von theologischer
Seite. Sie scheiden sich in zwei Gruppen, je nachdem sie mir überhaupt die
Kompetenz in der Sache absprechen oder dann doch meine Position anfechten.

1. Die Kompetenz wird da und dort bestritten mit dem Argument, daß
ich eben nicht Theologe sei. Wenn damit gemeint sein sollte, daß mir die
theologische Schulung fehle, so handelt es sich indessen einfach um
Unkenntnis meiner «Biographie». Im übrigen lautet der Vorwurf immer wieder,

daß mir die neuere Erforschung des N.T. fremd geblieben sei. Ich
könnte darauf fragen, woher die Kritiker dies wissen. Aber wichtiger ist
etwas anderes. Es wird mir gesagt, die Forschung «sei längst nicht mehr
der Meinung», die Verkündigung Jesu enthalte nichts anderes als die
Botschaft von der Güte Gottes. In diesem «nicht mehr» ist doch wohl die
Wandelbarkeit der Meinungen konstatiert. Dann aber dürfte eine andere
Meinung nicht einfach der Inkompetenz zugeschrieben werden. Wenn mir, in
ähnlichem Sinn, vorgeworfen wird, meine Auffassung entspreche einer
Theologie, welche seit 50 Jahren «nun doch allerseits als völlig antiquiert
erkannt» sei, so ist auch damit eine Wandelbarkeit konstatiert, welche nicht
zuläßt, andere Auffasungen a limine abzuweisen, auch wenn der Kritiker
offenbar glaubt, daß heute «das endgültige Wort gesprochen» und also der
Wandel zu Ende sei. — Nur nebenher meine Antwort auf den Einwand, was
er, der Autor, sage, sei schon oft gesagt worden, so daß er nichts Neues
biete. An «Originalität» liegt mir gar nichts, und im übrigen kommt es nicht
darauf an, ob etwas neu sei, sondern darauf, ob es wahr sei; sollte es dies
sein, so kann es gar nicht oft genug gesagt werden.

2. Dies führt zur zweiten, wichtigeren Gruppe der Kritiken, welche
den Inhalt des Büchleins betreffen.

Einige von ihnen beruhen offenkundig auf Mißverständnis, diejenigen
nämlich, welche Opposition gegen «die Theologie» oder gar gegen «das
Christentum» herauslesen. Ich kann diese Meinung nur flüchtiger Lektüre
zuschreiben2 und gehe darum nicht weiter darauf ein. Ebensowenig möchte
ich mich bei den — recht zahlreichen — affektiven, ja gehässigen Reaktionen

aufhalten, welche mit sachlicher Kritik nichts zu tun haben.
Die ernst zu nehmenden Einwände richten sich nicht eigentlich gegen

meine Kritik gewisser Formen neutestamentlicher Theologie, sondern
vielmehr gegen das Kriterium dieser Kritik, d. h. gegen mein Verständnis des

1 P. Häberlin, Das Evangelium und die Theologie (1956).
2 Vgl. z.B. S. 13 und das ganze Kapitel «Christliche Theologie».



364 Miszelle

Evangeliums. Sie lassen sich zusammenfassen in der Behauptung, die
unbedingte Güte Gottes sei nicht, wie ich glaube, der ganze Inhalt der Offenbarung

Christi; diese erschöpfe sich darin nicht. Doch erfolgt der «Angriff»
auf verschiedene Weise, entweder direkt oder indirekt. Indirekt durch den

Vorwurf, ich sei «von außen» an das N.T. herangetreten, habe die Schrift
nicht unbefangen gelesen, oder, noch deutlicher; ich habe das Evangelium
«nach meinem Sinn zurechtgemacht», oder: ich habe von vornherein eine
Formel des Evangeliums geprägt, die streng philosophischen Charakter
habe, und habe diese dann in die Offenbarung hineinprojiziert, ja sogar:
«der Verfasser stellt sich über das Evangelium, er setzt eigene Gedanken
an die Stelle der göttlichen». Es fehlt mir natürlich die Möglichkeit des

Beweises, daß es sich in der Tat nicht so verhalte. Ich könnte nur allenfalls
versichern, «zurechtgemacht» habe ich mir das Evangelium nur in dem
Sinn, daß ich mich in und seit meinem theologischen Studium, zunächst
veranlaßt durch Differenzen zwischen meinen Lehrern, bemüht habe zu
erkennen, was es, das Evangelium, in Wahrheit sage, und zwar aus dem N.T.
selbst. 3 Wenn ich im Lauf des Lebens zur Überzeugung gekommen bin, daß

Philosophie, wie ich sie verstehe, und christlicher Glaube in gewisser Weise
harmonieren, so heißt das doch nicht, daß ich zuerst eine «philosophische
Formel» gefunden und diese dann in das N.T. hinein«projiziert» hätte;
lebensgeschichtlich müßte ich wohl eher umgekehrt sagen, daß es das
Studium des N.T. war, welches mir zu philosophischer Einsicht wesentlich
geholfen hat.

Aber im Grunde geht es, und geht es auch der Kritik, ja gar nicht darum,

wie ich zu meinem Verständnis «gekommen», sondern darum, ob es

richtig sei. Im indirekten «Angriff» steckt der direkte. Auf diesen habe ich
zu antworten.

Die Begründungen des zitierten Einwandes sind im einzelnen recht
verschieden. Zwei besonders fragwürdige möchte ich kurz vorwegnehmen. Die
erste: Die Güte Gottes sei «doch nicht die ganze Wahrheit des Glaubens,
glücklicherweise nicht, denn wie sollten wir sonst inmitten des Grauens
Glauben halten?». Ich frage: Könnte es nicht Sache christlichen Glaubens
sein, gerade «inmitten des Grauens» allein auf Gottes Güte zu vertrauen?
Die zweite: Der christliche Glaube wisse doch noch anderes (als Gottes
Güte); ihm sei die Macht der Sünde, des Bösen, des Übels in der Welt
bewußt. Ich frage auch hier: Könnte es nicht Sache christlichen Glaubens
sein, im vollen Bewußtsein jener Tatsachen allein auf Gottes Güte zu
vertrauen?

Im übrigen sind mir nur folgende Argumentationen bekannt geworden.
1. «In der Güte Gottes wohnt doch auch Forderung, Gebot, Vergeltung.»
2. «Der Autor weiß nur von Gottes Güte, nicht von Gottes Zorn, Strafe,

3 Ich darf auf S. 13 ff. des Büchleins verweisen, wo ich betont habe,
daß es für die Kenntnis des Evangeliums keine andere Quelle gebe als die
neutestamentlichen Schriften, und wo ich die Kriterien für diese Kenntnis
angebe, welche nach meiner Meinung durch eben diese Schriften gegeben
seien.



Miszelle 365

Gerichte 3. «Das N.T. kennt auch Züge göttlicher Polarität, des Furchtbaren,

nicht nur der Güte Gottes; diese Züge gehören eben mit zur
Offenbarung»; diese setze voraus, daß es einer Versöhnung zwischen Gott und
Mensch bedürfe. — Dazu habe ich folgendes zu bemerken. 1. Die erste der
drei Thesen bedeutet überhaupt keinen Einwand gegen mein Verständnis
des Evangeliums. Wenn Forderung, Gebot, Vergeltung in der Güte Gottes
«wohnen», sind sie in dieser inbegriffen; es bleibt bei der Güte Gottes.
Anders die beiden übrigen Vorbehalte, 2.—3. Sie behaupten, das Evangelium
spreche nicht nur von Gottes Güte, sondern auch von anderm. Dieses
«Andere» kann nur gemeint sein als etwas, was nicht in der Güte (etwa
als ihr Ausdruck oder ihre Folge) inbegriffen sei. Denn wäre es als in
ihr begriffen gemeint, dann bedeuteten die beiden Thesen keinen Einwand
gegen meine Auffassung. Nun muß aber klar sein, daß etwas außerhalb
der Güte Gottes gleichviel wäre wie Nichtgüte Gottes. Die Thesen behaupten,

da sie ja andererseits die Güte nicht leugnen, nicht weniger, als daß
nach der Offenbarung Christi Gott in seiner Beziehung zu uns nicht
eindeutig «gesinnt» sei, so daß es von ihm aus einer Versöhnung mit dem
Menschen bedürfe. «Polarität» ist ein euphemistischer Ausdruck dafür. Mir
nun scheint eine solche Interpretation der frohen Botschaft unvereinbar
nicht etwa mit einem «philosophischen» Gottesbegriff, sondern gerade mit
dem christlichen Glauben an die Wahrheit der Offenbarung Christi. Wenn
sie wahr ist, so scheint mir, dann ist sie eindeutig in dem, was sie von
Gott sagt. Sie wäre aber nicht eindeutig, wenn sie einerseits Gottes Güte,
andererseits auch etwas anderes verkündete. Ich meine: wenn Christi Wort
die frohe Botschaft von der Güte Gottes «enthält» (was ja die Kritiker nicht
leugnen), so kann es nichts enthalten, was dieser Güte widerspräche.

So weit meine Antwort auf die Einwände gegen mein Verständnis des

Evangeliums. Es hat mir als Kriterium für die Prüfung neutestamentlicher
Theologie gedient. Diese Prüfung hat da und dort (nicht durchwegs!) zu
negativem Urteil geführt. Man könnte dagegen einwenden, daß ich die
Texte nicht überall richtig interpretiert habe und daß deshalb mein Urteil
da und dort schief herausgekommen sei. Diesen Einwand müßte ich mir
grundsätzlich gefallen lassen. Wer wollte behaupten, daß seine Interpretation

überall die einzig mögliche sei; ich selber habe jedenfalls im Vorwort
die Möglichkeit derartiger Irrtümer durchaus zugegeben. Ich muß aber hier
wiederholen, was im gleichen Vorwort steht: daß ich glaube, der Nachweis
einzelner Fehldeutungen hätte nicht die Kraft, der Darstellung im ganzen
ihren Sinn zu nehmen. Dieser Sinn besteht nämlich, wie jeder aufmerksame
Leser bemerken muß, gar nicht in der Kritik neutestamentlicher Theologie.
Die Kritik (welche keineswegs philosophischer, sondern gerade theologischer

Notwendigkeit entspricht) hat lediglich die Bedeutung, klar hervortreten

zu lassen, um was es eigentlich geht. Sie steht im Dienste des Glaubens

an das Evangelium Christi als der frohen Botschaft von der
unbedingten und daher unbegreiflichen Güte Gottes.

Basel. Paul Häberlin.


	Miszelle

