Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 14 (1958)

Heft: 5

Artikel: Gedanken uber Cullmanns Interpretation der Auferstehung
Autor: Trtik, Zdenk

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878938

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878938
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gedanken iiber
Cullmanns Interpretation der Auferstehung.

Der Artikel von Oscar Cullmann, «Unsterblichkeit der Seele
und Auferstehung der Toteny, in der Festgabe dieser Zeitschrift
fiir Karl Barth %, bildet einen wichtigen exegetischen Anlafl zum
dogmatischen Durchdenken der Auferstehungsfrage. Es ist der
Zweck dieser Zeilen, einige Punkte anzugeben, in denen Cull-
manns Exegese fiir die dogmatische Reflexion besonders frucht-
bar erscheint. Danach sollen auch gewisse Probleme, die fir die
systematisch-theologische Betrachtung daraus entstehen, be-
riithrt werden.

I.

Fiir die dogmatische Arbeit fruchtbar sind zunichst die all-
gemeinen Prinzipien, die dem Artikel Cullmanns zugrunde
liegen.

1. Cullmann ist sich der Kompetenz und der Grenzen der
Exegese als einer theologisch-historischen Disziplin bewulit. Er
weill: Exegese ist nicht Dogmatik und kann die Dogmatik nicht
ersetzen. Aber er ist von der Wichtigkeit der Exegese fiir die
Dogmatik iiberzeugt und nimmt auch umgekehrt an, dall die
dogmatische Arbeit die Iixegese befruchten kann.

2. Im Sinne Karl Barths bringt Cullmann in die neutesta-
mentliche Welt keine modernen Mafistibe, Vorstellungen und
Forderungen herein, sondern horcht aufmerksam auf das, was
uns das Neue Testament lehrt, auch wo dies kaum begreiflich
oder annehmbar erscheinen mag. Er ist bestrebt, «festzustellen,
was fiir den neutestamentlichen Verfasser zentrales Kerygma
ist, ohne zu fragen, ob er, der Exeget, die gleichen Aussagen im
Zeitalter des Radios und der Existenzphilosophie als zentral an-
nehmen kanny (S. 126). Da erweist er wirklich den Dogmatikern
einen Dienst dadurch, daf} er sich die Selbstzucht auferlegt, «bei
der Frage nach dem Zentrum der neutestamentlichen Botschaft
gerade dem gegeniiber kritisch zu sein, was ihn a priori an-
spricht, und was ihn a priori abstofty (S. 127).

1 Q. Cullmann, Unsterblichkeit der Seele und Auferstehung der Toten:
Theol. Zeitschr. 12 (1956), S. 126—156.



Z. Trtik, Gedanken iiber Cullmanns Interpretation der Auferstehung 351

3. Das exegetische Material, aus dem Cullmann den neutesta-
mentlichen Glauben herausarbeitet, ist das ganze Neue Testa-
ment, nicht ein einzelner Autor oder eine einzelne Schrift. Mit
voller Beriicksichtigung der Mannigfaltigkeit des Neuen Testa-
ments sucht und findet er eine einheitliche Konzeption der neu-
testamentlichen Auferstehungsbotschaft. Er stellt nicht den einen
oder den anderen neutestamentlichen Autor hoher, soweit es das
Neue Testament nicht selbst tut. Er nimmt den neutestament-
lichen Kanon so, wie sich dieser uns darbietet.

IT.

Nehmen wir jetzt auf einige Einzelheiten des angefiihrten
Artikels Riicksicht.

1. Es handelt sich um die neutestamentliche Vorstellung iiber
den Tod und die Auferstehung eines gliubigen Christen. Aber
dieser Tod und diese Auferstehung sind in das, was mit Christus
geschehen ist, fest eingewurzelt; sie sind mit dem Kreuz und der
Auferstehung Christi zusammengekniipft. Durch diese Feststel-
lung wird eine wichtige theologische Kinsicht gewonnen, ndm-
lich daf man iiber Kreuz und Auferstehung Christi nicht objek-
tivistisch, wie iiber ein isoliertes und auf sich beruhendes Welt-
wunder reflektieren kann, sondern dafl man dariiber wie iiber
ein heilbringendes Ereignis, in dem etwas mit uns passiert, den-
ken mufl. Das ist die Erkenntnis des Glaubens. Und darin liegt
die einzige Quelle des theologischen Denkens. Die glaubende
christliche Iixistenz unterscheidet sich von der heidnischen Vor-
stellung iiber die natiirliche Unsterblichkeit der Seele durch ihre
Verbindung mit dem Kreuz und der Auferstehung Jesu Christi.

2. Durch den Vergleich des Todes Christi mit dem Tode So-
krates’ zeigt Cullmann den wesentlichen Unterschied zwischen
der griechischen und der christlichen Auffassung des Todes auf.
Zum Unterschied von Sokrates, der den Tod als seinen Befreier
und Freund erwartete, hatte Jesus Angst vor dem Tode als dem
grofiten Gottesfeind. Je enger die Einheit Jesu Christi mit Gott
im Gegensatz zu anderen Menschen ist, desto griofler ist sein
Grauen vor dem Tode. Denn der Tod bedeutet Getrenntheit von
Gott, Gottverlassenheit. Der Ausdruck dafiir ist der Ausruf Jesu
am Kreuz: «Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlas-
sen!»



352 Z.Trtik, Gedanken iiber Cullmanns Interpretation der Auferstehung

Dogmatisch wichtig ist die Betonung der Tatsache, daf3
Jesus wirklich mit dem Korper und mit der Seele gestorben
ist. Cullmann betont diese Tatsache als einen Grundsatz der neu-
testamentlichen Soteriologie: «Weil Jesus wirklich den Tod in
seinem ganzen Grauen durchmachte, nicht nur an seinem Leibe,
sondern gerade auch an seiner Seele («Mein Gott, mein Gott,
warum hast du mich verlassen!y), darum muf} er, sofern er von
den ersten Christen als der Heilsmittler angesehen wird, der-
jenige sein, der den Tod selbst in seinem Tode besiegt> (S. 135).
Die Auferstehung wird so die Vollendung und die Manifestation
dieses Sieges. Mit dem Kreuz zusammen stellt sie die unzertrenn-
bare Kinheit des Sieges iiber den Tod dar. Jesus ist nicht durch
das Todesreich lebend gewandelt; er ist durch den Tod ver-
schluckt, aber dann auferweckt worden. Iir wird nicht von dem
Tode, sondern aus dem Tode gerettet. Das betrifft nicht nur sei-
nen Korper, sondern eben auch seine Seele. «Diesen Sieg kann
Jesus nicht davontragen, indem er einfach als unsterbliche Seele
weiterlebt, also im Grunde nicht stirbt. Er kann den Tod nur
besiegen, indem er wirklich stirbt, sich wirklich in den Bereich
des Todes, des Lebenszerstorers, der Gottverlassenheit, begibt»
(S.135).

3. Eine positiv heilbringende Bedeutung des Todes Jesu wird
durch den Zusammenhang des Todes mit der Siinde gegeben.
«Die Genesisgeschichte lehrt uns, dafl er (der Tod) erst durch
die Siinde des Menschen in die Welt gekommen ist. Der Tod ist
ein Fluch, und die ganze Schopfung ist in den Fluch mit hinein-
bezogen worden. Die Siinde des Menschen hat das Geschehen,
von dem die Bibel berichtet und das wir Heilsgeschichte nennen,
notwendig gemacht. Der Tod kann nur besiegt werden, indem
die Siinde gesiihnt wird. Denn ,der Tod ist der Siinde Sold’. Das
sagt nicht nur die Genesisgeschichte, sondern auch Paulus
(R6m. 6, 23), und das ist die Anschauung, die das ganze Urchri-
stentum vom Tode hat» (S. 137).

Das hier beriihrte dogmatische Problem, inwiefern und in
welchem Sinne der Tod die Folge der Siinde ist, soll jetzt nicht
erortert werden. Es ist ein bekanntes Problem, und Cullmann
spielt in seinem Artikel zweimal darauf an. ?

2 Cullmann, S. 129, A. 4; S. 137, A. 13, jeweils mit einem Vorbehalt gegen-
iiber K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, I1I, 2 (1948), S. 776 ff.



Z.Trtik, Gedanken iiber Cullmanns Interpretation der Auferstehung 353

Es geht jetzt nur um die soteriologische Grundaussage der
Cullmannschen Exegese, die wir versuchsweise so zusammen-
fassen wollen: Jesus Christus, selbst siindlos, gibt mit seinem
Tod ein Lisegeld fiir die Stinden der Welt, und hiemit befreit er
die Siinder prinzipiell vom Tode, der eine Strafe fiir die Siinde
ist, zu einem neuen Leben der Auferstehung. Cullmann betont in
diesem Zusammenhang von neuem, dafl Jesus mit Korper und
Seele tot war und dafl darum auch seine Auferstehung Kérper
und Seele betraf. «Wo die Stinde als Ursprung der Herrschaft
des Todes iiber Gottes Schopfung angesehen wird, da mul die-
ser Tod zugleich mit der Siinde besiegt werden. Wir sind nicht
imstande, das zu tun; da wir selbst Siinder sind, konnen wir die
Siinde nicht besiegen, lehrt das Neue Testament. Ein anderer hat
es fiir uns getan, und er konnte es nur tun, indem er sich in den
Bereich des Todes begab, das heifit: selbst starb und die Siinde
siihnte, so daf} der Tod als Sold der Siinde iiberwunden ist. Ur-
christlicher Glaube verkiindet, dafl Jesus dies getan hat, indem
er mit Leib und Seele auferstanden ist, nachdem er wirklich tot
wary (S. 143).

4. Einem totalen Tode entspricht eine totale Auferstehung,
die ein ganz neuer Schopfungsakt ist. « Wenn aus diesem wahr-
haftigen Tod Leben hervorgehen soll, dann ist ein neuer Schdp-
fungsakt Gottes notwendig, der nicht nur einen Teil des Men-
schen ins Leben zuriickfiihrt, sondern den ganzen Menschen,
alles, was Gott geschaffen und was der Tod vernichtet hat»
(S.1351.). Darin sieht Cullmann den neutestamentlichen Ge-
gensatz zur Auffassung Platons, die in dieser Weise umschrie-
ben wird: «Da Kérper und Seele zwei verschiedenen Welten an-
gehoren, so kann die Zerstérung des Korpers nicht Zerstérung
der Seele bedeuteny (S. 131).

Diese exegetischen Feststellungen sind wohl in der Awus-
legung dogmatisch die wichtigsten. Nach der traditionellen Dog-
matik bedeutet der Tod Jesu nichts anderes als den Tod seines
Korpers, wihrend seine Seele, in dieser Welt schon verherrlicht,
fortlebte. Da hat man infolge der hypostatischen Union der zwei-
ten gottlichen Person mit der menschlichen Natur Jesu voraus-
setzen miissen, dafl die Union seiner Seele mit der zweiten gott-
lichen Person nicht im geringsten durch den Tod aufgelost
wurde.

23



354 Z.Trtik, Gedanken iiber Cullmanns Interpretation der Auferstehung

Sieht jedoch das Neue Testament den Tod Jesu als total, dann
bedeutet das eine tatséichliche Trennung Gottes von Jesus in sei-
nem Tode. Der Ausruf Jesu: «Mein Gott, mein Gott, warum hast
du mich verlasseny, bekommt hiermit einen aufllerordentlich
realen Sinn. Aber diese Zusammenhinge postulieren eigentlich
eine neue Christologie, die nicht mehr mit den alten Begriffen
der Anhypostasie und Enhypostasie auskommen kann. Das be-
deutet eine Christologie, die eine volle menschliche Natur Jesu
einschliefllich der menschlichen Person aufler der Siinde voraus-
setzt und die die vom Anfang an vollkommene Einheit Gottes
mit Jesus Christus als ein logisch unerreichbares Geheimnis
sieht. Durch den Tod Jesu zerbrochen, wird diese Union durch
die Auferstehung Jesu wie durch einen ganz neuen Schépfungs-
akt Gottes wiederhergestellt.

5. Kreuz und Auferstehung Jesu bringen denen Erlésung,
die glauben. Nach dem Neuen Testament, im Gegensatz zur grie-
chischen Lehre iiber die Unsterblichkeit der Seele, ist das ewige
Leben in diesen heilsgeschichtlichen Ereignissen verwurzelt.
Die prinzipielle These Cullmanns lautet dabei: «Das ganze ur-
christliche Denken ist heilsgeschichtlich orientiert, und alles,
was iiber den Tod und ewiges Leben gesagt ist, steht und fallt
mit dem Glauben an ein reales Geschehen, an reale Ereignisse,
die sich in der Zeit abspielen» (S.129). So wird die Beziehung
des ewigen Lebens der gliubigen Christen auf Kreuz und Auf-
erstehung Jesu Christi unterstrichen.

Hier wire eine kritische Bemerkung am Platze. Cullmann
beachtet im Zusammenhang nur die Aussagen iiber das positive
ewige Leben der Erlésten. Aber es gibt im Neuen Testament
auch Andeutungen von einem negativen ewigen Leben der hart-
nickigen Siinder.® Cullmanns Auslegung gegeniiber kénnen
wir kritisch fragen: Soll die Beziehung der Auferstehung der
Menschen auf die Auferstehung Jesu bedeuten, dafl alle auller
den gldubigen Christen von der Auferstehung ausgeschlossen
werden? Auf diese Frage finden wir in Cullmanns Auslegung
keine Antwort, obwohl das Neue Testament in Joh. 5, 28 f. eine
klare Antwort gibt. * Unsere Frage verschérft sich iiber der wei-

3 Matth. 7, 13; 12, 31; 25, 41. 46; Mark. 9, 43-48; 16, 16; Luk. 16, 19—31;
Joh. 17, 12; Rém. 9, 22; Phil. 3, 19; 2. Thess. 1, 81.; Jak. 4, 12 u. a.
4 Vgl. auch die in Anm. 3 angefiihrten Stellen.



Z. Trtik, Gedanken iiber Cullmanns Interpretation der Auferstehung 355

teren These Cullmanns: «daB fiir die ersten Christen die Seele
nicht an sich unsterblich ist, sondern dafB sie es nur durch die
Auferstehung Jesu Christi, des ,Erstgeborenen von den Toten’,
geworden ist und durch den Glauben an ihn wird» (S. 129). Da-
mit wird behauptet, dal ewiges Leben nach dem Tode nur die
haben, die sich durch Glauben an den Tod Jesu und an seine
Auferstehung auszeichnen. Noch klarer spricht Cullmann die-
sen Standpunkt mit den Worten aus: «Wo der Tod als der Feind
Gottes aufgefalit wird, da kann es keine ,Unsterblichkeit’ geben,
ohne ein ontisches Christus-Geschehen, ohne eine Heilsge-
schichte, deren Mitte und Ende der Sieg iiber den Tod ist»
(S.135). Das Neue Testament stellt nach Cullmann die Unsterb-
lichkeit der Seele nur den gliubigen Christen in Aussicht.

Es besteht jedoch kein Zweifel, dal das Neue Testament
nicht terminologisch von einer Unsterblichkeit der Seele der
gliubigen Christen spricht. Es spricht nur vom «inneren Men-
schens °, der in der Macht des Heiligen Geistes als Folge der
Auferstehung Jesu im gliubigen Christen den Tod des Korpers
iiberlebt.

Cullmann interpretiert nun die neutestamentliche Meinung
dariiber so: «Der innere Mensch ohne den dulBlern hat keine
eigentliche unabhéingige Vollexistenz. Er bedarf des Leibes. Er
kann zwar ohne Leib, wie etwa die Toten nach dem Alten Testa-
ment im Scheol, ein Schattendasein fithren, aber ein eigentliches
Leben ist dies nichty (S. 140). Kann aber der «innere Mensch»
ohne Korper iiberhaupt existieren? Und wenn das geht, ist das
doch nicht das wirkliche Leben? Oder was ist es also? Cullmann
zufolge lehrt ferner das Neue Testament, dafl erst durch den
Glauben an den Auferweckten der «innere Mensch» durch den
Heiligen Geist als das Prinzip der Auferstehung erfalit und so
dem Leben bei Christus erhalten wird, wenn auch der Kérper
tot ist. Zwischen dieser neutestamentlichen Ansicht und der
griechischen Auffassung der unsterblichen Seele besteht nach
ihm ein absoluter Gegensatz darin, dafl die Unsterblichkeit der
gliubigen Christen eben die Frucht des Kreuzes und der Auf-
erstehung Jesu Christi ist und durch Glauben an ihn gewonnen
wird. Es gibt also keine natiirliche Unsterblichkeit: «Dal die
Toten auch in diesem Zustand schon bei Christus leben, ent-

5 2. Kor. 4, 16; Eph. 3, 16.



356 Z.Trtik, Gedanken iiber Cullmanns Interpretation der Auferstehung

spricht nicht dem natirlichen Wesen der Seele, sondern ist
durch ein géttliches Eingreifen von aullen bedingt, durch Tod
und Auferstehung Christi, durch den Heiligen Geist, der den
inneren Menschen durch seine Wundermacht schon im irdischen
Leben auferweckt haben mully (S. 154).

In bezug auf die I'rage, worin das Leben des auferweckten
und also unsterblichen «inneren Menschen» unmittelbar nach
dem Tode des Korpers besteht, erfahren wir, dall «der innere
Mensch, der schon vorher vom Geiste verwandelt (Rom. 6, 3 ff.),
also lebendig gemacht worden ist, in dieser Verwandlung bei
Christus im Zustande des Schlafes weiterlebty (S. 153). So buch-
stiblich legt Cullmann die neutestamentlichen Stellen aus, die
von den Toten als von den Schlafenden sprechen. Die Gldubigen,
die verschieden sind, leben weiter bei Christus durch die Macht
des Heiligen Geistes in einer unkérperlichen, geistlichen Exi-
stenz, schlafen aber. Auch darin unterscheidet sich nach Cull-
mann das Neue Testament von der griechischen Auffassung, die
der Seele gleich nach dem Tode des Korpers ein volles und be-
wulltes Leben zuschreibt.

Stellen wir aber die Frage, wie sich dieser Schlaf von der
Schattenexistenz der anderen Seelen im Scheol unterscheidet, so
wie das Alte Testament dariiber spricht und wie auch Cullmann
dieselbe erwihnt. IThm zufolge kann so eine Schattenexistenz des
«inneren Menscheny nicht fiir eigentliches Leben gehalten wer-
den. Kann denn der Schlaf der Glaubigen bei Christus fiir wah-
res Lieben gehalten werden? Schon im Schlaf gibt es doch kein
bewulites Leben. Wird nach Cullmanns Vermutung das Warten
dieser Schlafenden auf das Auferstehen am allerletzten Tage
durch ein anderes Bewulitsein der Zeit gemildert, so konnen wir
auch weiter fragen, ob die Schlafenden iiberhaupt ein anderes
Zeitbewulitsein haben, und ob sie nicht in dem Falle gleich voll-
stindig Toten wiren. Ist es iibrigens dem Schlafenden im gro-
Ren ganzen nicht eins, ob er bei Christus oder anderswo schlaft?
Ist nicht die neutestamentliche Bezeichnung des Todes als des
Schlafes nur ein Bild, aus dem es nicht angebracht ist, Theologie
und Psychologie des Menschen in der Ewigkeit herauszuarbei-
ten? Was konnen wir iiber so ein Bewultsein iiberhaupt &ullern,
welches sich auller unserer Zeitdimension befindet? Das ist das
Problematische an Cullmanns Versicherung: «Der des Leibes



Z. Trtik, Gedanken iiber Cullmanns Interpretation der Auferstehung 357

entkleidete innere Mensch ist nicht mehr allein, er fithrt nicht
mehr das Schattendasein, das alleiniger Gegenstand der jiidi-
schen Erwartung war und das nicht als ,L.eben’ bezeichnet wer-
den konntey (S. 152).

6. Im Uberleben des inneren Menschen nach dem kérperli-
chen Tode zeigt sich nach Cullmann die Macht des Heiligen Gei-
stes, die sich wegen der Auferstehung Jesu auf die kérperliche
Auferstehung der Glaubigen richten kann. Diese Auferstehung
der Koérper wird jedoch erst am allerletzten Tage erfolgen, und
nur als ein Teil der gemeinsamen Wiederherstellung des Him-
mels und der Erde durch den Heiligen Geist. Alle Materie wird
dann verwandelt und unverginglich gemacht werden. So wird
die ganze Schopfung vom Fluche der Siinde befreit, dem sie
durch den Menschen mit seiner Siinde unterworfen worden ist.
Vorliufig existiert die verwandelte, unvergéngliche Materie nur
in einem Falle, dem «geistigeny Kérper des auferweckten Jesus
Christus. Dann soll jedoch alle Materie «vergeistigty werden.

Das ist ein Punkt der Auslegung Cullmanns, in dem wir die
Méglichkeit einer indirekten Antwort auf unsere Frage ahnen,
ob auch die Kérper der Ungldubigen und der hartnéickigen Siin-
der auferweckt werden. Wenn am Ende alle Schépfung verwan-
delt und neu hergestellt wird, soll natiirlich kein einziger
Mensch ausgenommen werden. Werden aber auch die Ungldu-
bigen und hartnickigen Siinder zu einer verherrlichten und un-
verginglichen Existenz durch den Heiligen Geist verwandelt,
dann fillt Cullmanns Grundthese dahin, dafl der Mensch nur
durch den Glauben an Jesus Christus in die auferweckende
Macht des Heiligen Geistes gelangt. Direkte und klare Antwor-
ten auf diese Fragen finden wir in Cullmanns Auslegung nicht.
Es wird dort nur folgendes gesagt: «Die Verwandlung des
Fleischleibes in einen Auferstehungsleib wird erst im Augen-
blick eintreten, wo die ganze Schopfung durch den Heiligen
Geist neugeschaffen wird, wenn es den Tod nicht mehr geben
wird. Dann wird die Substanz des Leibes nicht mehr Fleisch
sein, sondern Geist: es wird nach Paulus einen ,Geistleib’ geben.
Diese Auferstehung des Leibes wird also nur ein Teil der ge-
samten Neuschdpfung am Ende sein ... Nicht ewige Ideen wer-
den dann in Erscheinung treten, sondern die konkreten Gegen-
stinde werden neu erstehen in dem unverweslichen Lebensele-



358 Z.Trtik, Gedanken iiber Cullmanns Interpretation der Auferstehung

ment des Heiligen Geistes, und dazu gehort auch unser Leib»
(S.142 1.). Diese Verwandlung wird die ganze Materie betreffen:
«Dann erst wird es nichts mehr geben als Geist. Anstelle der
fleischlichen Materie tritt dann die geistiges (S. 147).

Cullmann hat uns da tatsdchlich die neutestamentliche Vor-
stellung von der «geistigen» Materie und dem «geistigen» Leibe
niher gebracht. Es handelt sich um einen Gegenstand der neu-
testamentlichen eschatologischen Hoffnung, dessen einzige Ma-
nifestation gegenwiirtig nur der verherrlichte «Leiby des auf-
erweckten Christus ist. Es kann dariiber kein Zweifel bestehen,
dafl wir hier vor einem apostolischen Zeugnis stehen, das fiir
die Gemeinde Christi verpflichtend ist.

Aber ein Hinweis auf das prophetische und apostolische
Zeugnis, auf das heilige Schrifttum, enthebt uns nicht der prak-
tischen Verantwortung. Die Kirche ist nicht dazu berufen, die-
ses Zeugnis einfach zu wiederholen, sondern es jeder Genera-
tion immer wieder zu interpretieren. Darum hat sie seit dem
Anfang ein Prediger- und Lehramt, darum hat sie neben der
Exegese auch eine Dogmatik. Zu ihrer Verantwortung gehort
auch das Streben, zu unterscheiden, was im Zeugnis der Schrift
durch zeitliche, weltanschauliche Elemente bestimmt wird, und
was die eigentliche theologische Intention ausmacht.

Wegen dieser Verantwortung muf} die Kirche in ihrer Theo-
logie und Verkiindigung auch fragen, was iiber die neutesta-
mentliche Vorstellung von einer «geistigen» Materie und einem
«geistigeny Leibe zu denken ist. In diesen Ausdriicken geht es
offenbar um eine Contradictio in adiecto. Die grundsitzliche
Frage ist, ob die eschatologische Vorstellung von dem in mate-
rieller Gestalt neugeschaffenen Kosmos und auferweckten Men-
schen nicht mit dem weltanschaulichen Rahmen der biblischen
Botschaft zusammenhéngt. Ist nicht gerade die kontradiktorische
Vereinigung des Substantivs «Leiby und «Materie»> mit dem
Adjectiv «geistig» ein Ausdruck fiir das Streben nach Uber-
schreitung der mit der Weltanschauung gegebenen Grenzen und
Méglichkeiten des biblischen Menschen? Zeigt sich nicht gerade
in diesem Widerspruch der theologische Kampf fiir die Er-
fassung der eschatologischen Wahrheit durch die innerwelt-
lichen Kategorien des antiken Denkens? Bietet uns aber nicht der
Gedankenkampf und die Gedankenschulung, die der mensch-



Z. Trtik, Gedanken iiber Cullmanns Interpretation der Auferstehung 359

liche Geist nach der neutestamentlichen Zeit durchgemacht hat,
groflere Moglichkeiten, das eigentliche Anliegen jener Kontra-
diktion zu begreifen und durch Begriffsbestimmung auszu-
driicken? Allerdings zeigt die liberal-theologische Deformation
der biblischen Botschaft, obwohl hdufig im Interesse einer Re-
interpretation unternommen, die Gefahr tiir jede Theologie, die
diesen Weg betreten will. Und doch darf eine Kirche, die dem
modernen Menschen die eschatologische Hoffnung verkiinden
soll, in ihrer Theologie vor keiner Gefahr zuriickweichen. Viel-
mehr mul} sie jeder Gefahr mutig widerstreben.

Gewill hat Cullmann das fiir die neutestamentliche Aufer-
stehungshoffnung Typische ausgedriickt, wenn er sagt: «Nicht
ewige Ideen werden dann in Erscheinung treten, sondern die
konkreten Gegenstinde werden neu erstehen in dem unverwes-
lichen Lebenselement des Heiligen Geistes, und dazu gehort
auch unser Leiby (vgl. oben, S.357f.). Im Gegensatz zum griechi-
schen Glauben an die Kwigkeit der abstrakten Ideen und Wahr-
heiten handelt es sich im Neuen Testament um den Glauben an
die ewige Wiederherstellung und Erhaltung konkreter Personen
und Gegenstinde,

Ist es aber notwendig, dafl die Konkretheit auch Materialitit
bedeutet? Die «geistigey Materie ist eben nicht mehr eine Mate-
rie, und der «geistige» Korper ist eben nicht mehr ein Korper.
Setzen wir fiir das owuo bei Paulus einfach «der Mensch», dann
wird der auferweckte Mensch zwar ein konkreter Mensch, iden-
tisch mit seiner historischen innerweltlichen Existenz sein, ist
aber nicht mehr materiell, sondern geistig zu betrachten. Es wird
zwar nicht nur eine unsterbliche Seele, ein Teil des historischen
Menschen fortbestehen; aber immerhin wird es auch keinen Kor-
per mehr geben. Theologisch besagt auch der Glaube an die Auf-
erstehung nichts mehr als das, dafl der Mensch nach seiner gan-
zen irdischen Existenz durch den Tod nicht vergessen und ewig
in eine sichere Nichtexistenz verborgen, sondern daf} er in seiner
ganzen Konkretheit wiederhergestellt und verurteilt wird. Wir
sind gerade so fiir unsere irdische Iixistenz verantwortlich. Die
eigenartige Vorstellung von dem auferweckten Menschen als
einem geistigen Kdérper war nicht durch die theologische, son-
dern durch die weltanschauliche Notwendigkeit gegeben.

Es wiire anderseits eine grobe Verzeichnung des Neuen



360 Z.Trtik, Gedanken iiber Cullmanns Interpretation der Auferstehung

Testaments, wenn man vermutete, daf} die Vorstellung vom «gei-
stigen» Korper ein Produkt abstrakter Betrachtungen sei. Nicht
einmal in diesem Punkte bietet das Neue Testament Metaphysik,
sondern legt Zeugnis ab. Die Grundlage dieser Vorstellung ist
nidmlich die Tatsache der Offenbarung des auferweckten Chri-
stus. Jesus Christus als «der Erstgeborene von den Toteny of-
fenbarte sich wirklich sichtbar und horbar. Theologisch miissen
wir dabei den verherrlichten «LLeib» Christi als eine revelatori-
sche, nicht als eine physikalische Tatsache begreifen.

In dieser Einsicht besteht nach meiner Meinung die Uber-
windung des weltanschaulichen Einflusses, der in der Vorstel-
lung vom geistigen Leibe im Neuen Testament vorliegt. Zu einer
solchen Erwigung zwingt auch die Feststellung, dafl der Auf-
erweckte sich nur den glidubigen Zeugen offenbarte, nicht allem
Volke (Apg. 10, 40 f.; 1. Kor. 15, 1—8). Die revelatorische Tat-
sache ist nur im Akt des Glaubens erkennbar, in den natiirlich
der ganze menschliche Erkenntnisakt eingegliedert ist und an
dem folglich nicht nur der Verstand, sondern auch die Sinne teil-
nehmen: eine physikalische Tatsache aber ist den Sinnen und
dem Verstand allgemein erkennbar. Die revelatorische Tatsache
wird ferner durch den freien Akt dessen, der offenbart, gegeben:
eine physikalische Tatsache aber wird als eine natiirliche Gege-
benheit determiniert. Begreifen wir also den verherrlichten, gei-
stigen Leib des auferweckten Christus als die Frucht eines freien
Offenbarungsaktes, dann erhalten wir gleichzeitig eine Antwort
auf das dogmatische Ritsel, warum sich der auferweckte Chri-
stus sichtbar nur fiir eine gewisse Zeit seinen Aposteln und Zeu-
gen offenbarte, um danach fiir seine Gemeinde zwar anwesend,
aber unsichtbar zu bleiben. Offenbarung ereignet sich nur dann,
wenn sie notig ist, um durch Zeugen bezeugt werden zu kénnen.
Die Befreiung aus dem Bann der Physik zum theologischen Den-
ken bedeutet so die Erkenntnis, daB der auferweckte Christus
seiner Natur nach ein Geist ist ¢, nicht ein Kérper, wie man auch
diesen Koérper charakterisieren will. Will sich aber Christus
seinen spiteren Gldaubigen sichtbar offenbaren, dann offenbart
er sich eben in der Gestalt, die das Neue Testament seinen «Leib»
nennt. Von diesem Standpunkt erweist sich die Reformations-
polemik iiber den verherrlichten Leib Christi iiberfliissig. Denn

¢ Apg. 9, 3—5. 7; 2. Kor. 3, 17.



Z. Trtik, Gedanken iiber Cullmanns Interpretation der Auferstehung 361

als den einzigen «physischens Leib des auferweckten Christus
kann man nur seine Gemeinde 7 betrachten.

8. Es sollte betont werden, dall die Eschatologie des aufer-
weckten Menschen und des Jiingsten Gerichtes in der Theologie
und in der kirchlichen Botschaft nur im Blick auf die Auferste-
hung Christi, also christozentrisch, begriffen werden kann.

Vor allem mul} das, was wir iiber die Natur des auferweck-
ten Jesus Christus festgestellt haben, auch fiir den auferweckten
Menschen iiberhaupt gelten. Der auferweckte Mensch ist eine
konkrete menschliche Person, mit seiner historischen Existenz
identisch. Er ist jedoch kein Koérper, sondern ein Geist. Er ist
nicht der iiberlebende unsterbliche Teil des Menschen (die See-
le), sondern ein geistig hergestellter, ganzer Mensch. Die Auf-
erstehung ist, in dieser Weise verstanden, die geistige Herstel-
lung, Vollendung und Verewigung des gestorbenen Menschen.

In die neutestamentliche Hoffnung auf die Auferstehung
des Menschen ist dessen ganze Umwelt einbezogen, also die
ganze konkrete Welt mit ihren Gegenstinden und ihrem We-
sen. Cullmann macht auch mit Recht auf diesen kosmischen Rah-
men der Auferstehung aufmerksam. Auf der Linie unserer Aus-
legung kann aber die Veriinderung der ganzen materiellen Welt
am Jiingsten Tage nur als eine radikale Vergeistigung begriffen
werden. Und das ist auch ganz im Sinne der These Cullmanns
(oben S.358): «Dann erst wird es nichts mehr geben als Geist.»
In dieser eschatologischen Sicht geht die Welt mit ihrer materiel-
len Gestalt am Jiingsten Tage dahin: d. h. sie wird durch den
Heiligen Geist veréindert, vergeistigt, des Fluches der Siinde und
des Todes enthoben, vollendet und zum ewigen Leben der Auf-
erweckten in Christo mit dem Vater verewigt. ®

Das neutestamentliche Bild der getffneten Griber und der
zum letzten Gericht auferstehenden Korper kann dabei als ein
Bild fiir die eschatologische Offenbarung gewertet werden, wel-
che sich am allerletzten Tage als eine sichtbare Enthiillung des
ewigen Anteils aller Verschiedenen und Auferweckten ereignen
wird. Denn das Jiingste Gericht wird eben den ewigen Anteil
der Hingeschiedenen und Auferweckten offenbaren und defini-
tiv bestitigen. Auch die «Korper» der Auferweckten miissen da

7 Rom. 12, 5; 1. Kor. 12, 27; Eph. 1, 221.; 5, 23; Kol. 1, 18.
8 Jes. b1, 6; 65, 17; 66, 22; Matth. 24, 35; 2. Petr. 3, 13; Off. 21, 1.



362 Z. Trtik, Gedanken iiber Cullmanns Interpretation der Auferstehung

genau wie der «Leiby des auferweckten Christus als eine reve-
latorische, nicht als eine physikalische Tatsache aufgefalit wer-
den. Die Auferstehung besteht also nicht in einer physikalischen
Auferstehung der Kérper aus den Gribern.

Durch diese Erwiigung wird freilich von neuem der Zwi-
schenzustand der vom Korper geldsten, der im Schlafe auf die
Auferstehung ihrer Korper wartenden Gldubigen problemati-
siert. Wenn der Tod Jesu ein wirklicher Tod seines &ulleren und
inneren Menschen war, und wenn sein neues Leben nur durch
seine totale Auferstehung moglich wurde, gilt nicht dasselbe
auch fiir den Tod und die Auferstehung jedes Menschen? Es ist
christologisch kaum berechtigt, beim Christen iiberhaupt ein
Uberleben nur des «inneren Menschen» nach dem Tode des Kor-
pers anzunehmen. Lebt der Mensch nach seinem Tode, dann ist
das lediglich durch eine totale Auferstehung im Sinne einer
totalen geistigen Veridnderung denkbar. Kénnen wir uns aber
die Vermutung erlauben, dall diese Auferstehung gleich nach
dem Tode vor sich geht? ® Oder ist es nétig, vorauszusetzen, daf}
sie erst dem allerletzten Tage vorbehalten bleibt? Da gibt es eine
Unsicherheit der zeitlichen Termine, die beirrend sein mag. Sie
beriihrt aber nicht die Grundlage der eschatologischen Hoff-
nung. Und sie erreicht nicht an Wichtigkeit das apostolische
Wort: «Wir werden alle vor den Richterstuhl Christi dargestellt
werdeny, Rom. 14, 10.

Prag. Zidenék Triik.

9 Luk. 16, 19—23; 23, 43. Das Wort Jesu «Heute wirst du mit mir im
Paradiese seiny steht im Widerspruch mit der Angabe, dall Jesus erst <am
dritten Tage» auferweckt wurde. Wird aber diese zeitliche Angabe nicht
eher durch die Tatsache der ersten Offenbarung des Auferweckten bestimmt,
als durch das sinnlich doch nicht zugingliche Ereignis der Auferstehung?



	Gedanken über Cullmanns Interpretation der Auferstehung

