
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 14 (1958)

Heft: 5

Artikel: Gedanken über Cullmanns Interpretation der Auferstehung

Autor: Trtík, Zdenk

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878938

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878938
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gedanken über
Cullmanns Interpretation der Auferstehung.

Der Artikel von Oscar Cullmann, «Unsterblichkeit der Seele

und Auferstehung der Toten», in der Festgabe dieser Zeitschrift
für Karl Barth 1, bildet einen wichtigen exegetischen Anlaß zum
dogmatischen Durchdenken der Auferstehungsfrage. Es ist der
Zweck dieser Zeilen, einige Punkte anzugeben, in denen
Cullmanns Exegese für die dogmatische Reflexion besonders fruchtbar

erscheint. Danach sollen auch gewisse Probleme, die für die
systematisch-theologische Betrachtung daraus entstehen,
berührt werden.

I.

Für die dogmatische Arbeit fruchtbar sind zunächst die
allgemeinen Prinzipien, die dem Artikel Cullmanns zugrunde
liegen.

1. Cullmann ist sich der Kompetenz und der Grenzen der
Exegese als einer theologisch-historischen Disziplin bewußt. Er
weiß: Exegese ist nicht Dogmatik und kann die Dogmatik nicht
ersetzen. Aber er ist von der Wichtigkeit der Exegese für die
Dogmatik überzeugt und nimmt auch umgekehrt an, daß die
dogmatische Arbeit die Exegese befruchten kann.

2. Im Sinne Karl Barths bringt Cullmann in die neutesta-
mentliche Welt keine modernen Maßstäbe, Vorstellungen und
Forderungen herein, sondern horcht aufmerksam auf das, was
uns das Neue Testament lehrt, auch wo dies kaum begreiflich
oder annehmbar erscheinen mag. Er ist bestrebt, «festzustellen,
was für den neutestamentlichen Verfasser zentrales Kerygma
ist, ohne zu fragen, ob er, der Exeget, die gleichen Aussagen im
Zeitalter des Radios und der Existenzphilosophie als zentral
annehmen kann» (S. 126). Da erweist er wirklich den Dogmatikern
einen Dienst dadurch, daß er sich die Selbstzucht auferlegt, «bei
der Frage nach dem Zentrum der neutestamentlichen Botschaft
gerade dem gegenüber kritisch zu sein, was ihn a priori
anspricht, und was ihn a priori abstößt» (S. 127).

1 0. Cullmann, Unsterblichkeit der Seele und Auferstehung der Toten:
Theol. Zeitschr. 12 (1956), S. 126—156.



Z. Trt'ik, Gedanken über Cullmanns Interpretation der Auferstehung 351

3. Das exegetische Material, aus dem Cullmann den neutesta-
mentlichen Glauben herausarbeitet, ist das ganze Neue Testament,

nicht ein einzelner Autor oder eine einzelne Schrift. Mit
voller Berücksichtigung der Mannigfaltigkeit des Neuen Testaments

sucht und findet er eine einheitliche Konzeption der neu-
testamentlichen Auferstehungsbotschaft. Er stellt nicht den einen
oder den anderen neutestamentlichen Autor höher, soweit es das
Neue Testament nicht selbst tut. Er nimmt den neutestamentlichen

Kanon so, wie sich dieser uns darbietet.

II.
Nehmen wir jetzt auf einige Einzelheiten des angeführten

Artikels Rücksicht.
1. Es handelt sich um die neutestamentliche Vorstellung über

den Tod und die Auferstehung eines gläubigen Christen. Aber
dieser Tod und diese Auferstehung sind in das, was mit Christus
geschehen ist, fest eingewurzelt; sie sind mit dem Kreuz und der
Auferstehung Christi zusammengeknüpft. Durch diese Feststellung

wird eine wichtige theologische Einsicht gewonnen, nämlich

daß man über Kreuz und Auferstehung Christi nicht
objektivistisch, wie über ein isoliertes und auf sich beruhendes
Weltwunder reflektieren kann, sondern daß man darüber wie über
ein heilbringendes Ereignis, in dem etwas mit uns passiert, denken

muß. Das ist die Erkenntnis des Glaubens. Und darin liegt
die einzige Quelle des theologischen Denkens. Die glaubende
christliche Existenz unterscheidet sich von der heidnischen
Vorstellung über die natürliche Unsterblichkeit der Seele durch ihre
Verbindung mit dem Kreuz und der Auferstehung Jesu Christi.

2. Durch den Vergleich des Todes Christi mit dem Tode So-

krates' zeigt Cullmann den wesentlichen Unterschied zwischen
der griechischen und der christlichen Auffassung des Todes auf.
Zum Unterschied von Sokrates, der den Tod als seinen Befreier
und Freund erwartete, hatte Jesus Angst vor dem Tode als dem

größten Gottesfeind. Je enger die Einheit Jesu Christi mit Gott
im Gegensatz zu anderen Menschen ist, desto größer ist sein
Grauen vor dem Tode. Denn der Tod bedeutet Getrenntheit von
Gott, Gottverlassenheit. Der Ausdruck dafür ist der Ausruf Jesu
am Kreuz: «Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen!»



352 Z. Trtik, Gedanken über Cullmanns Interpretation der Auferstehung

Dogmatisch wichtig ist die Betonung der Tatsache, daß
Jesus wirklich mit dem Körper und mit der Seele gestorben
ist. Cullmann betont diese Tatsache als einen Grundsatz der neu-
testamentlichen Soteriologie: «Weil Jesus wirklich den Tod in
seinem ganzen Grauen durchmachte, nicht nur an seinem Leibe,
sondern gerade auch an seiner Seele («Mein Gott, mein Gott,
warum hast du mich verlassen!»), darum muß er, sofern er von
den ersten Christen als der Heilsmittler angesehen wird,
derjenige sein, der den Tod selbst in seinem Tode besiegt» (S. 135).
Die Auferstehung wird so die Vollendung und die Manifestation
dieses Sieges. Mit dem Kreuz zusammen stellt sie die unzertrennbare

Einheit des Sieges über den Tod dar. Jesus ist nicht durch
das Todesreich lebend gewandelt; er ist durch den Tod
verschluckt, aber dann auferweckt worden. Er wird nicht von dem
Tode, sondern aus dem Tode gerettet. Das betrifft nicht nur
seinen Körper, sondern eben auch seine Seele. «Diesen Sieg kann
Jesus nicht davontragen, indem er einfach als unsterbliche Seele

weiterlebt, also im Grunde nicht stirbt. Er kann den Tod nur
besiegen, indem er wirklich stirbt, sich wirklich in den Bereich
des Todes, des Lebenszerstörers, der Gottverlassenheit, begibt»
(S. 135).

3. Eine positiv heilbringende Bedeutung des Todes Jesu wird
durch den Zusammenhang des Todes mit der Sünde gegeben.
«Die Genesisgeschichte lehrt uns, daß er (der Tod) erst durch
die Sünde des Menschen in die Welt gekommen ist. Der Tod ist
ein Fluch, und die ganze Schöpfung ist in den Fluch mit
hineinbezogen worden. Die Sünde des Menschen hat das Geschehen,
von dem die Bibel berichtet und das wir Heilsgeschichte nennen,
notwendig gemacht. Der Tod kann nur besiegt werden, indem
die Sünde gesühnt wird. Denn ,der Tod ist der Sünde Sold'. Das
sagt nicht nur die Genesisgeschichte, sondern auch Paulus
(Rom. 6, 23), und das ist die Anschauung, die das ganze
Urchristentum vom Tode hat» (S. 137).

Das hier berührte dogmatische Problem, inwiefern und in
welchem Sinne der Tod die Folge der Sünde ist, soll jetzt nicht
erörtert werden. Es ist ein bekanntes Problem, und Cullmann
spielt in seinem Artikel zweimal darauf an.2

2 Cullmann, S. 129. A. 4; S. 137, A. 13, jeweils mit einem Vorbehalt gegenüber

K.Barth, Die kirchliche Dogmatik, III, 2 (1948), S. 776 ff.



Z. Trtik, Gedanken über Cullmanns Interpretation der Auferstehung 353

Es geht jetzt nur um die soteriologische Grundaussage der
Cullmannschen Exegese, die wir versuchsweise so zusammenfassen

wollen: Jesus Christus, selbst sündlos, gibt mit seinem
Tod ein Lösegeld für die Sünden der Welt, und hiemit befreit er
die Sünder prinzipiell vom Tode, der eine Strafe für die Sünde
ist, zu einem neuen Leben der Auferstehung. Cullmann betont in
diesem Zusammenhang von neuem, daß Jesus mit Körper und
Seele tot war und daß darum auch seine Auferstehung Körper
und Seele betraf. «Wo die Sünde als Ursprung der Herrschaft
des Todes über Gottes Schöpfung angesehen wird, da muß dieser

Tod zugleich mit der Sünde besiegt werden. Wir sind nicht
imstande, das zu tun; da wir selbst Sünder sind, können wir die
Sünde nicht besiegen, lehrt das Neue Testament. Ein anderer hat
es für uns getan, und er konnte es nur tun, indem er sich in den
Bereich des Todes begab, das heißt: selbst starb und die Sünde
sühnte, so daß der Tod als Sold der Sünde überwunden ist.
Urchristlicher Glaube verkündet, daß Jesus dies getan hat, indem
er mit Leib und Seele auferstanden ist, nachdem er wirklich tot
war» (S. 143).

4. Einem totalen Tode entspricht eine totale Auferstehung,
die ein ganz neuer Schöpfungsakt ist. «Wenn aus diesem
wahrhaftigen Tod Leben hervorgehen soll, dann ist ein neuer
Schöpfungsakt Gottes notwendig, der nicht nur einen Teil des
Menschen ins Leben zurückführt, sondern den ganzen Menschen,
alles, was Gott geschaffen und was der Tod vernichtet hat»
(S. 135 f.). Darin sieht Cullmann den neutestamentlichen
Gegensatz zur Auffassung Piatons, die in dieser Weise umschrieben

wird: «Da Körper und Seele zwei verschiedenen Welten
angehören, so kann die Zerstörung des Körpers nicht Zerstörung
der Seele bedeuten» (S. 131).

Diese exegetischen Feststellungen sind wohl in der
Auslegung dogmatisch die wichtigsten. Nach der traditionellen Dog-
matik bedeutet der Tod Jesu nichts anderes als den Tod seines
Körpers, während seine Seele, in dieser Welt schon verherrlicht,
fortlebte. Da hat man infolge der hypostatischen Union der zweiten

göttlichen Person mit der menschlichen Natur Jesu voraussetzen

müssen, daß die Union seiner Seele mit der zweiten
göttlichen Person nicht im geringsten durch den Tod aufgelöst
wurde.

23



354 Z. Trtik, Gedanken über Cullmanns Interpretation der Auferstehung

Sieht jedoch das Neue Testament den Tod Jesu als total, dann
bedeutet das eine tatsächliche Trennung Gottes von Jesus in
seinem Tode. Der Ausruf Jesu: «Mein Gott, mein Gott, warum hast
du mich verlassen», bekommt hiermit einen außerordentlich
realen Sinn. Aber diese Zusammenhänge postulieren eigentlich
eine neue Christologie, die nicht mehr mit den alten Begriffen
der Anhypostasie und Enhypostasie auskommen kann. Das
bedeutet eine Christologie, die eine volle menschliche Natur Jesu
einschließlich der menschlichen Person außer der Sünde voraussetzt

und die die vom Anfang an vollkommene Einheit Gottes
mit Jesus Christus als ein logisch unerreichbares Geheimnis
sieht. Durch den Tod Jesu zerbrochen, wird diese Union durch
die Auferstehung Jesu wie durch einen ganz neuen Schöpfungsakt

Gottes wiederhergestellt.
5. Kreuz und Auferstehung Jesu bringen denen Erlösung,

die glauben. Nach dem Neuen Testament, im Gegensatz zur
griechischen Lehre über die Unsterblichkeit der Seele, ist das ewige
Leben in diesen heilsgeschichtlichen Ereignissen verwurzelt.
Die prinzipielle These Cullmanns lautet dabei: «Das ganze
urchristliche Denken ist heilsgeschichtlich orientiert, und alles,
was über den Tod und ewiges Leben gesagt ist, steht und fällt
mit dem Glauben an ein reales Geschehen, an reale Ereignisse,
die sich in der Zeit abspielen» (S. 129). So wird die Beziehung
des ewigen Lehens der gläubigen Christen auf Kreuz und
Auferstehung Jesu Christi unterstrichen.

Hier wäre eine kritische Bemerkung am Platze. Cullmann
beachtet im Zusammenhang nur die Aussagen über das positive
ewige Leben der Erlösten. Aber es gibt im Neuen Testament
auch Andeutungen von einem negativen ewigen Leben der
hartnäckigen Sünder.3 Cullmanns Auslegung gegenüber können
wir kritisch fragen: Soll die Beziehung der Auferstehung der
Menschen auf die Auferstehung Jesu bedeuten, daß alle außer
den gläubigen Christen von der Auferstehung ausgeschlossen
werden? Auf diese Frage finden wir in Cullmanns Auslegung
keine Antwort, obwohl das Neue Testament in Joh. 5, 28 f. eine
klare Antwort gibt.4 Unsere Frage verschärft sich über der wei-

3 Matth. 7, 13; 12, 31; 25, 41. 46; Mark. 9, 43-48; 16, 16; Luk. 16, 19—31;
Joh. 17, 12; Rom. 9, 22; Phil. 3, 19; 2. Thess. 1, 8 f.; Jak. 4, 12 u.a.

4 Vgl. auch die in Anm. 3 angeführten Stellen.



Z. Trtik, Gedanken über Cullmanns Interpretation der Auferstehung 355

teren These Cullmanns: «daß für die ersten Christen die Seele

nicht an sich unsterblich ist, sondern daß sie es nur durch die
Auferstehung Jesu Christi, des ,Erstgeborenen von den Toten',
geworden ist und durch den Glauben an ihn wird» (S. 129). Damit

wird behauptet, daß ewiges Leben nach dem Tode nur die
haben, die sich durch Glauben an den Tod Jesu und an seine
Auferstehung auszeichnen. Noch klarer spricht Cullmann diesen

Standpunkt mit den Worten aus: «Wo der Tod als der Feind
Gottes aufgefaßt wird, da kann es keine ,Unsterblichkeit' geben,
ohne ein ontisches Christus-Geschehen, ohne eine Heils
geschickte, deren Mitte und Ende der Sieg über den Tod ist»
(S. 135). Das Neue Testament stellt nach Cullmann die Unsterblichkeit

der Seele nur den gläubigen Christen in Aussicht.
Es besteht jedoch kein Zweifel, daß das Neue Testament

nicht terminologisch von einer Unsterblichkeit der Seele der
gläubigen Christen spricht. Es spricht nur vom «inneren
Menschen» 5, der in der Macht des Heiligen Geistes als Folge der
Auferstehung Jesu im gläubigen Christen den Tod des Körpers
überlebt.

Cullmann interpretiert nun die neutestamentliche Meinung
darüber so: «Der innere Mensch ohne den äußern hat keine
eigentliche unabhängige Vollexistenz. Er bedarf des Leibes. Er
kann zwar ohne Leib, wie etwa die Toten nach dem Alten Testament

im Scheol, ein Schattendasein führen, aber ein eigentliches
Leben ist dies nicht» (S. 140). Kann aber der «innere Mensch»
ohne Körper überhaupt existieren? Und wenn das geht, ist das
doch nicht das wirkliche Leben? Oder was ist es also? Cullmann
zufolge lehrt ferner das Neue Testament, daß erst durch den
Glauben an den Auferweckten der «innere Mensch» durch den

Heiligen Geist als das Prinzip der Auferstehung erfaßt und so
dem Leben bei Christus erhalten wird, wenn auch der Körper
tot ist. Zwischen dieser neutestamentlichen Ansicht und der
griechischen Auffassung der unsterblichen Seele besteht nach
ihm ein absoluter Gegensatz darin, daß die Unsterblichkeit der
gläubigen Christen eben die Frucht des Kreuzes und der
Auferstehung Jesu Christi ist und durch Glauben an ihn gewonnen
wird. Es gibt also keine natürliche Unsterblichkeit: «Daß die
Toten auch in diesem Zustand schon bei Christus leben, ent-

6 2. Kor. 4, 16; Eph. 3, 16.



356 Z. Trtik, Gedanken über Ciillmanns Interpretation der Auferstehung

spricht nicht dem natürlichen Wesen der Seele, sondern ist
durch ein göttliches Eingreifen von außen bedingt, durch Tod
und Auferstehung Christi, durch den Heiligen Geist, der den
inneren Menschen durch seine Wundermacht schon im irdischen
Leben auferweckt haben muß» (S. 154).

In bezug auf die Frage, worin das Leben des auferweckten
und also unsterblichen «inneren Menschen» unmittelbar nach
dem Tode des Körpers besteht, erfahren wir, daß «der innere
Mensch, der schon vorher vom Geiste verwandelt (Rom. 6, 3 ff.),
also lebendig gemacht worden ist, in dieser Verwandlung bei
Christus im Zustande des Schlafes weiterlebt» (S. 153). So
buchstäblich legt Cullmann die neutestamentlichen Stellen aus, die
von den Toten als von den Schlafenden sprechen. Die Gläubigen,
die verschieden sind, leben weiter bei Christus durch die Macht
des Heiligen Geistes in einer unkörperlichen, geistlichen
Existenz, schlafen aber. Auch darin unterscheidet sich nach
Cullmann das Neue Testament von der griechischen Auffassung, die
der Seele gleich nach dem Tode des Körpers ein volles und
bewußtes Leben zuschreibt.

Stellen wir aber die Frage, wie sich dieser Schlaf von der
Schattenexistenz der anderen Seelen im Scheol unterscheidet, so
wie das Alte Testament darüber spricht und wie auch Cullmann
dieselbe erwähnt. Ihm zufolge kann so eine Schattenexistenz des

«inneren Menschen» nicht für eigentliches Leben gehalten werden.

Kann denn der Schlaf der Gläubigen bei Christus für wahres

Leben gehalten werden? Schon im Schlaf gibt es doch kein
bewußtes Leben. Wird nach Cullmanns Vermutung das Warten
dieser Schlafenden auf das Auferstehen am allerletzten Tage
durch ein anderes Bewußtsein der Zeit gemildert, so können wir
auch weiter fragen, ob die Schlafenden überhaupt ein anderes
Zeitbewußtsein haben, und ob sie nicht in dem Falle gleich
vollständig Toten wären. Ist es übrigens dem Schlafenden im großen

ganzen nicht eins, ob er bei Christus oder anderswo schläft?
Ist nicht die neutestamentliche Bezeichnung des Todes als des
Schlafes nur ein Bild, aus dem es nicht angebracht ist, Theologie
und Psychologie des Menschen in der Ewigkeit herauszuarbeiten?

Was können wir über so ein Bewußtsein überhaupt äußern,
welches sich außer unserer Zeitdimension befindet? Das ist das
Problematische an Cullmanns Versicherung: «Der des Leibes



2. Trtik, Gedanken über Cullmanns Interpretation der Auferstehung 357

entkleidete innere Mensch ist nicht mehr allein, er führt nicht
mehr das Schattendasein, das alleiniger Gegenstand der
jüdischen Erwartung war und das nicht als ,Lehen' bezeichnet werden

konnte» (S. 152).
6. Im Überleben des inneren Menschen nach dem körperlichen

Tode zeigt sich nach Cullmann die Macht des Heiligen
Geistes, die sich wegen der Auferstehung Jesu auf die körperliche
Auferstehung der Gläubigen richten kann. Diese Auferstehung
der Körper wird jedoch erst am allerletzten Tage erfolgen, und
nur als ein Teil der gemeinsamen Wiederherstellung des Himmels

und der Erde durch den Heiligen Geist. Alle Materie wird
dann verwandelt und unvergänglich gemacht werden. So wird
die ganze Schöpfung vom Fluche der Sünde befreit, dem sie
durch den Menschen mit seiner Sünde unterworfen worden ist.
Vorläufig existiert die verwandelte, unvergängliche Materie nur
in einem Falle, dem «geistigen» Körper des auferweckten Jesus
Christus. Dann soll jedoch alle Materie «vergeistigt» werden.

Das ist ein Punkt der Auslegung Cullmanns, in dem wir die
Möglichkeit einer indirekten Antwort auf unsere Frage ahnen,
ob auch die Körper der Ungläubigen und der hartnäckigen Sünder

auferweckt werden. Wenn am Ende alle Schöpfung verwandelt

und neu hergestellt wird, soll natürlich kein einziger
Mensch ausgenommen werden. Werden aber auch die Ungläubigen

und hartnäckigen Sünder zu einer verherrlichten und
unvergänglichen Existenz durch den Heiligen Geist verwandelt,
dann fällt Cullmanns Grundthese dahin, daß der Mensch nur
durch den Glauben an Jesus Christus in die auferweckende
Macht des Heiligen Geistes gelangt. Direkte und klare Antworten

auf diese Fragen finden wir in Cullmanns Auslegung nicht.
Es wird dort nur folgendes gesagt: «Die Verwandlung des
Fleischleibes in einen Auferstehungsleib wird erst im Augenblick

eintreten, wo die ganze Schöpfung durch den Heiligen
Geist neugeschaffen wird, wenn es den Tod nicht mehr geben
wird. Dann wird die Substanz des Leibes nicht mehr Fleisch
sein, sondern Geist: es wird nach Paulus einen ,Geistleib' gehen.
Diese Auferstehung des Leibes wird also nur ein Teil der
gesamten Neuschöpfung am Ende sein Nicht ewige Ideen werden

dann in Erscheinung treten, sondern die konkreten Gegenstände

werden neu erstehen in dem unverweslichen Lebensele-



358 Z. Trttk, Gedanken über Cullmanns Interpretation der Auferstehung

ment des Heiligen Geistes, und dazu gehört auch unser Leib»
(S. 142 f.). Diese Verwandlung wird die ganze Materie betreffen:
«Dann erst wird es nichts mehr geben als Geist. Anstelle der
fleischlichen Materie tritt dann die geistige» (S. 147).

Cullmann hat uns da tatsächlich die neutestamentliche
Vorstellung von der «geistigen» Materie und dem «geistigen» Leibe
näher gebracht. Es handelt sich um einen Gegenstand der neu-
testamentlichen eschatologischen Hoffnung, dessen einzige
Manifestation gegenwärtig nur der verherrlichte «Leib» des
auferweckten Christus ist. Es kann darüber kein Zweifel bestehen,
daß wir hier vor einem apostolischen Zeugnis stehen, das für
die Gemeinde Christi verpflichtend ist.

Aber ein Hinweis auf das prophetische und apostolische
Zeugnis, auf das heilige Schrifttum, enthebt uns nicht der
praktischen Verantwortung. Die Kirche ist nicht dazu berufen, dieses

Zeugnis einfach zu wiederholen, sondern es jeder Generation

immer wieder zu interpretieren. Darum hat sie seit dem

Anfang ein Prediger- und Lehramt, darum hat sie neben der
Exegese auch eine Dogmatik. Zu ihrer Verantwortung gehört
auch das Streben, zu unterscheiden, was im Zeugnis der Schrift
durch zeitliche, weltanschauliche Elemente bestimmt wird, und
was die eigentliche theologische Intention ausmacht.

Wegen dieser Verantwortung muß die Kirche in ihrer Theologie

und Verkündigung auch fragen, was über die
neutestamentliche Vorstellung von einer «geistigen» Materie und einem
«geistigen» Leibe zu denken ist. In diesen Ausdrücken geht es
offenbar um eine Contradictio in adiecto. Die grundsätzliche
Frage ist, ob die eschatologische Vorstellung von dem in
materieller Gestalt neugeschaffenen Kosmos und auferweckten
Menschen nicht mit dem weltanschaulichen Rahmen der biblischen
Botschaft zusammenhängt. Ist nicht gerade die kontradiktorische
Vereinigung des Substantivs «Leib» und «Materie» mit dem

Adjectiv «geistig» ein Ausdruck für das Streben nach
Überschreitung der mit der Weltanschauung gegebenen Grenzen und
Möglichkeiten des biblischen Menschen? Zeigt sich nicht gerade
in diesem Widerspruch der theologische Kampf für die
Erfassung der eschatologischen Wahrheit durch die innerweltlichen

Kategorien des antiken Denkens? Bietet uns aber nicht der
Gedankenkampf und die Gedankenschulung, die der mensch-



Z. Trtik, Gedanken über CuIImanns Interpretation der Auferstehung 359

liehe Geist nach der neutestamentlichen Zeit durchgemacht hat,
größere Möglichkeiten, das eigentliche Anliegen jener Kontradiktion

zu begreifen und durch Begriffsbestimmung
auszudrücken? Allerdings zeigt die liberal-theologische Deformation
der biblischen Botschaft, obwohl häufig im Interesse einer Re-

interpretation unternommen, die Gefahr für jede Theologie, die
diesen Weg betreten will. Und doch darf eine Kirche, die dem
modernen Menschen die eschatologische Hoffnung verkünden
soll, in ihrer Theologie vor keiner Gefahr zurückweichen.
Vielmehr muß sie jeder Gefahr mutig widerstreben.

Gewiß hat Cullmann das für die neutestamentliche
Auferstehungshoffnung Typische ausgedrückt, wenn er sagt: «Nicht
ewige Ideen werden dann in Erscheinung treten, sondern die
konkreten Gegenstände werden neu erstehen in dem unverweslichen

Lehenselement des Heiligen Geistes, und dazu gehört
auch unser Leih» (vgl. oben, S. 357 f.). Im Gegensatz zum griechischen

Glauben an die Ewigkeit der abstrakten Ideen und Wahrheiten

handelt es sich im Neuen Testament um den Glauben an
die ewige Wiederherstellung und Erhaltung konkreter Personen
und Gegenstände.

Ist es aber notwendig, daß die Konkretheit auch Materialität
bedeutet? Die «geistige» Materie ist eben nicht mehr eine Materie,

und der «geistige» Körper ist eben nicht mehr ein Körper.
Setzen wir für das mîipabei Paulus einfach «der Mensch», dann
wird der auferweckte Mensch zwar ein konkreter Mensch,
identisch mit seiner historischen innerweltlichen Existenz sein, ist
aber nicht mehr materiell, sondern geistig zu betrachten. Es wird
zwar nicht nur eine unsterbliche Seele, ein Teil des historischen
Menschen fortbestehen; aber immerhin wird es auch keinen Körper

mehr geben. Theologisch besagt auch der Glaube an die
Auferstehung nichts mehr als das, daß der Mensch nach seiner ganzen

irdischen Existenz durch den Tod nicht vergessen und ewig
in eine sichere Nichtexistenz verborgen, sondern daß er in seiner
ganzen Konkretheit wiederhergestellt und verurteilt wird. Wir
sind gerade so für unsere irdische Existenz verantwortlich. Die
eigenartige Vorstellung von dem auferweckten Menschen als
einem geistigen Körper war nicht durch die theologische,
sondern durch die weltanschauliche Notwendigkeit gegeben.

Es wäre anderseits eine grobe Verzeichnung des Neuen



360 Z. Trtik, Gedanken über Cullmanns Interpretation der Auferstehung

Testaments, wenn man vermutete, daß die Vorstellung vom
«geistigen» Körper ein Produkt abstrakter Betrachtungen sei. Nicht
einmal in diesem Punkte bietet das Neue Testament Metaphysik,
sondern legt Zeugnis ab. Die Grundlage dieser Vorstellung ist
nämlich die Tatsache der Offenbarung des auferweckten Christus.

Jesus Christus als «der Erstgeborene von den Toten»
offenbarte sich wirklich sichtbar und hörbar. Theologisch müssen
wir dabei den verherrlichten «Leib» Christi als eine revelatori-
sche, nicht als eine physikalische Tatsache begreifen.

In dieser Einsicht besteht nach meiner Meinung die
Überwindung des weltanschaulichen Einflusses, der in der Vorstellung

vom geistigen Leibe im Neuen Testament vorliegt. Zu einer
solchen Erwägung zwingt auch die Feststellung, daß der
Auferweckte sich nur den gläubigen Zeugen offenbarte, nicht allem
Volke (Apg. 10, 40 f.; 1. Kor. 15, 1—8). Die revelatorische
Tatsache ist nur im Akt des Glaubens erkennbar, in den natürlich
der ganze menschliche Erkenntnisakt eingegliedert ist und an
dem folglich nicht nur der Verstand, sondern auch die Sinne
teilnehmen: eine physikalische Tatsache aber ist den Sinnen und
dem Verstand allgemein erkennbar. Die revelatorische Tatsache
wird ferner durch den freien Akt dessen, der offenbart, gegeben:
eine physikalische Tatsache aber wird als eine natürliche
Gegebenheit determiniert. Begreifen wir also den verherrlichten,
geistigen Leib des auferweckten Christus als die Frucht eines freien
Offenbarungsaktes, dann erhalten wir gleichzeitig eine Antwort
auf das dogmatische Rätsel, warum sich der auferweckte Christus

sichtbar nur für eine gewisse Zeit seinen Aposteln und Zeugen

offenbarte, um danach für seine Gemeinde zwar anwesend,
aber unsichtbar zu bleiben. Offenbarung ereignet sich nur dann,
wenn sie nötig ist, um durch Zeugen bezeugt werden zu können.
Die Befreiung aus dem Bann der Physik zum theologischen Denken

bedeutet so die Erkenntnis, daß der auferweckte Christus
seiner Natur nach ein Geist ist6, nicht ein Körper, wie man auch
diesen Körper charakterisieren will. Will sich aber Christus
seinen späteren Gläubigen sichtbar offenbaren, dann offenbart
er sich eben in der Gestalt, die das Neue Testament seinen «Leib»
nennt. Von diesem Standpunkt erweist sich die Reformationspolemik

über den verherrlichten Leib Christi überflüssig. Denn
• Apg. 9, 3—5. 7; 2. Kor. 3, 17.



2. Trtik, Gedanken über Cullmanns Interpretation der Auferstehung 361

als den einzigen «physischen» Leib des auferweckten Christus
kann man nur seine Gemeinde 7 betrachten.

8. Es sollte betont werden, daß die Eschatologie des
auferweckten Menschen und des Jüngsten Gerichtes in der Theologie
und in der kirchlichen Botschaft nur im Blick auf die Auferstehung

Christi, also christozentrisch, begriffen werden kann.
Vor allem muß das, was wir über die Natur des auferweckten

Jesus Christus festgestellt haben, auch für den auferweckten
Menschen überhaupt gelten. Der auferweckte Mensch ist eine
konkrete menschliche Person, mit seiner historischen Existenz
identisch. Er ist jedoch kein Körper, sondern ein Geist. Er ist
nicht der überlebende unsterbliche Teil des Menschen (die Seele)

sondern ein geistig hergestellter, ganzer Mensch. Die Auf-
erstehung ist, in dieser Weise verstanden, die geistige Herstellung,

Vollendung und Verewigung des gestorbenen Menschen.
In die neutestamentliche Hoffnung auf die Auferstehung

des Menschen ist dessen ganze Umwelt einbezogen, also die

ganze konkrete Welt mit ihren Gegenständen und ihrem Wesen.

Cullmann macht auch mit Recht auf diesen kosmischen Rahmen

der Auferstehung aufmerksam. Auf der Linie unserer
Auslegung kann aber die Veränderung der ganzen materiellen Welt
am Jüngsten Tage nur als eine radikale Vergeistigung begriffen
werden. Und das ist auch ganz im Sinne der These Cullmanns
(oben S. 358) : «Dann erst wird es nichts mehr geben als Geist.»
In dieser eschatologischen Sicht geht die Welt mit ihrer materiellen

Gestalt am Jüngsten Tage dahin: d. h. sie wird durch den

Heiligen Geist verändert, vergeistigt, des Fluches der Sünde und
des Todes enthoben, vollendet und zum ewigen Leben der
Auferweckten in Christo mit dem Vater verewigt.8

Das neutestamentliche Bild der geöffneten Gräber und der
zum letzten Gericht auferstehenden Körper kann dabei als ein
Bild für die eschatologische Offenbarung gewertet werden, welche

sich am allerletzten Tage als eine sichtbare Enthüllung des

ewigen Anteils aller Verschiedenen und Auferweckten ereignen
wird. Denn das Jüngste Gericht wird eben den ewigen Anteil
der Hingeschiedenen und Auferweckten offenbaren und definitiv

bestätigen. Auch die «Körper» der Auferweckten müssen da

7 Rom. 12, 5; 1. Kor. 12, 27; Eph. 1, 22 f.; 5, 23; Kol. 1, 18.
8 Jes. 51, 6; 65, 17; 66, 22; Matth. 24, 35; 2. Petr. 3, 13; Off. 21, 1.



362 Z. Trtik, Gedanken über Cullmanns Interpretation der Auferstehung

genau wie der «Leib» des auferweckten Christus als eine reve-
latorische, nicht als eine physikalische Tatsache aufgefaßt werden.

Die Auferstehung besteht also nicht in einer physikalischen
Auferstehung der Körper aus den Gräbern.

Durch diese Erwägung wird freilich von neuem der
Zwischenzustand der vom Körper gelösten, der im Schlafe auf die
Auferstehung ihrer Körper wartenden Gläubigen problemati-
siert. Wenn der Tod Jesu ein wirklicher Tod seines äußeren und
inneren Menschen war, und wenn sein neues Leben nur durch
seine totale Auferstehung möglich wurde, gilt nicht dasselbe
auch für den Tod und die Auferstehung jedes Menschen? Es ist
christologisch kaum berechtigt, beim Christen überhaupt ein
Überleben nur des «inneren Menschen» nach dem Tode des Körpers

anzunehmen. Lebt der Mensch nach seinem Tode, dann ist
das lediglich durch eine totale Auferstehung im Sinne einer
totalen geistigen Veränderung denkbar. Können wir uns aber
die Vermutung erlauben, daß diese Auferstehung gleich nach
dem Tode vor sich geht? 9 Oder ist es nötig, vorauszusetzen, daß
sie erst dem allerletzten Tage vorbehalten bleibt? Da gibt es eine
Unsicherheit der zeitlichen Termine, die beirrend sein mag. Sie
berührt aber nicht die Grundlage der eschatologischen
Hoffnung. Und sie erreicht nicht an Wichtigkeit das apostolische
Wort: «Wir werden alle vor den Richterstuhl Christi dargestellt
werden», Rom. 14,10.

Prag. Zdenëk Trtik.

9 Luk. 16, 19—23; 23, 43. Das Wort Jesu «Heute wirst du mit mir im
Paradiese sein» steht im Widerspruch mit der Angabe, daß Jesus erst «am
dritten Tage» auferweckt wurde. Wird aber diese zeitliche Angabe nicht
eher durch die Tatsache der ersten Offenbarung des Auferweckten bestimmt,
als durch das sinnlich doch nicht zugängliche Ereignis der Auferstehung?


	Gedanken über Cullmanns Interpretation der Auferstehung

