
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 14 (1958)

Heft: 5

Artikel: Die Aufgabe der christlichen Unterweisung bei den Böhmischen
Brüdern

Autor: Heubach, Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878937

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878937
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Aufgabe der christlichen Unterweisung bei
den Böhmischen Brüdern.

Die Geschichte des Katechumenats in den reformatorischen
Kirchengemeinschaften vor der Wittenberger und Genfer
Reformation ist bisher noch keineswegs völlig geklärt und hinreichend

bekannt. Es wäre wünschenswert, wenn auf diesem
Gebiet eine erneute Forschungstätigkeit einsetzen würde, um die
Bedeutung der christlichen Jugend- und Volksunterweisung in
der vorreformatorischen Zeit deutlicher zur Kenntnis zu bringen.

Auf den folgenden Seiten sollen einige Fragen behandelt werden,

die den Katechumenat der Brüder-Unität (Unitas Fratrum)
betreffen.1 Gerade das katechetische Bemühen dieser Kirche hat
bestimmte Einflüsse auf die katechetische Tätigkeit der lutherischen

und reformierten Kirche ausgeübt. Vor allem aber ist es der
kirchliche Nährboden, in welchem die katechetische Bedeutung
des aus dieser Kirche stammenden und von der Pädagogik
besonders geschätzten Johann Arnos Comenius wurzelt.2 Die

1 Vgl. hierzu G. v. Zezschwitz, Die Katechismen der Waldenser und
Böhmischen Brüder als Dokumente ihres wechselseitigen Lehraustausches.
Krit. Textausgabe (1863) ; J. Th. Müller, Die deutschen Katechismen der
Böhmischen Brüder. Krit. Textausgabe mit kirchen- u. dogmengeschichtl.
Untersuchungen u. einer Abh. über das Schulwesen der böhm. Brüder,
Mon. Germ. Paed. 4 (1887; Abk.: Müller, Kat.) ; ders., Geschichte der
Böhmischen Brüder, 1—3 (1922—31) ; G. Kawerau, Vier bisher unbekannte
Ausgaben des Katechismus der böhm. Brüder: Theol. Stud. u. Krit. 64 (1891),
S. 172 ff. ; J. Heubach, Die christl. Unterweisung bei Joh. Arnos Comenius.
Diss. Kiel (Mikrokopie 1952), hier bes. S. 15—74: Die christl. Unterweisung
in der Unitas Fratrum. — Von älterer Lit. sei genannt: J. A. Comenius,
Historia Fratrum Bohemorum, eorum ordo et disciplina ecclesiastica, ed.

J. F. Buddeus (1702) ; G. C. Rieger, Die Alte und Neue Böhmische Brüder
(1734 ff.); J. G. Carpzov, Religions-Untersuchung der Böhmisch- und
Mährischen Brüder (1742) ; J. G. Ehwalt, Die Alte und Neue Lehre der Böhmischen

und Mährischen Brüder (1756) ; J. C. Koecher, Die drey Letzte und
Vornehmste Glaubens-Bekenntnisse Der Böhmischen Brüder (1741; Abk.:
Koecher, Bek.) ; ders., Catechetische Geschichte der Waldenser, Böhmischen
Brüder, Griechen, Socinianer, Mennoniten, und anderer Secten und
Religionspartheyen (1768; Abk.: Koecher, Cat. Gesch.).

2 Darüber habe ich in meiner oben genannten Arbeit ausführlich
abgehandelt; vgl. ferner J. Heubach, Die Bedeutung des Gebets für die christl.
Jugendunterweisung bei J. A. Comenius: Mon. f. Past.-Theol. 44 (1955),



328 J. Heubach, Die Aufgabe der christlichen Unterweisung

Comenius-Forschung, die in den letzten Jahren langsam neue
Belebung erfahren hat, wird sich auch dieser Frage zuwenden
müssen, um ein zutreffendes Comenius-Bild zur Anschauung zu
bringen.3

1. Die Vorläufigkeit der Taufe und die Praxis Pietatis.

Die Unität der Böhmisch-mährischen Brüder 4 hat sich seit
ihren Anfängen 5 um eine gründliche christliche Unterweisung
ihrer Jugend bemüht. Gegenüber dem Niedergang des kirch-

S. 35—42; ders., Die Bedeutung des geistl. Liedes für die christl.
Jugendunterweisung nach J. A. Comenius: Theol. Zeitschr. 13 (1957), S. 285—297.

3 Vor allem sei hingewiesen auf den soeben erschienenen Aufsatz von
H. Geißler, Das Christus-Verständnis in der Pädagogik des Johann Arnos
Comenius: Das Wort Gottes in Geschichte und Gegenwart, hrsg. v. W.
Andersen (1957), S. 196—208; ferner ders., Art. Comenius: Die Rel. in Gesch.

u. Geg., 3. Aufl., 1, Sp. 1853 f. — Zur neueren Comenius-Literatur s. außer
den bei H. Geißler, a. a. O. sich findenden Angaben das ausführliche Lit.-
Verzeichnis bei A. Flitner, Comenius' Große Didaktik (1954), S. 235 ff.

4 Sie nannten sich ,Brüder' oder ,Nachfolger des Gesetzes' oder ,der
Regel Christi', JJnitas Fratrum', das ist ,eine brüderliche Vereinigung'
oder .vereinigte Bruderschaft' (nach Matth. 23, 8; Apg. 4, 32); auch gibt es

.Böhmische Brüder' und eine Anzahl weitere Bezeichnungen, die ihnen oft
von gegnerischer Seite zugelegt wurden. Eine eigene Definition und
Begründung findet sich in der Praefatio zur brüderischen Kirchenordnung,
Ratio disciplinae ordinisque ecclesiastici in unitate Fratrum Bohemorum,
ed. J. F. Buddeus (1702, nach der Comenius-Ausgabe v. 1660; Abk.: Rat.

discpl.), S. 4: «Quod Fraternitatis nomen attinet, id a re ipsa desumptum fuit.
Erant illi reuera genuina sancti martyris Hussi propago: quia tamen Calix-
tini Hussitarum titulum praeripuerant, neque nostri illi contra spiritus
sancti interdicum, 1. Cor. I, 12. 13, ab hominibus denominari sustinerent:
factum est, vt se ipsos inuicem amabili illo et Christianis conuenientissimo
nomine, Fratres et Sorores adpellarent. Apologiis vero et libris suis, funda-
mentum causae M. Hussi (legem Christi sufficientem esse ad Ecclesiae mili-
tantis regimen, sine additamentis legum humanarum) respectantes, et ne a
fundamento hoc, vel ipsi vel posteri recederent, praecauere volentes, sub-
scribebant Fratres legis (seu regulae) Christi. Et quia ordinem inter se

certum, ad seruandam fidei et caritatis vnanimitatem, erexerant, appella-
bant totam congregationem suam Vnitatem fratrum, quemadmodum et hacte-
nus.» — Vgl. auch Rat. discpl., Annotata ad Introitum (c), a.a.O. S. 64.

5 Als Ursprungsjahr wird gewöhnlich das Jahr 1457, bzw. 1467
angegeben, in dem durch den Waldenserbischof Stephanus die ersten drei
Brüderpriester geweiht wurden. Durch die Verwandtschaft der Brüder mit den
Waldensern ist dieser Zeitpunkt jedoch kein absoluter terminus a quo.



bei den Böhmischen Brüdern 329

liehen Katechumenats in der römischen Kirche am Ausgang
des Mittelalters gewannen die «Brüder» wieder eine Erkenntnis
von dem Auftrag und der Notwendigkeit der katechetischen
Unterweisung. Indem sie nach dem Vorbild der Apostel und der
alten Kirche ihre Gemeinden reformieren und führen wollten,
erwachte unter ihnen das altkirchliche Katechumenatsbewußt-
sein neu.

Vornehmlich zwei Ursachen haben zu einer besonderen
Ausbildung ihres Katechumenats geführt:

Die eine Ursache ist die brüderische Auffassung von der
Kindertaufe. Gegenüber der römischen und später auch gegenüber

der lutherischen Tauflehre galt den Brüdern die Kindertaufe

nur «als eine vorläufige Aufnahme in die christliche
Gemeinde, die erst durch die persönliche Entscheidung des Getauften

ihre endliche Gültigkeit erhalten mußte».6 Damit haben sie
die Kindertaufe keineswegs geleugnet, selbst wo sie eine Zeitlang

die Wiedertaufe geübt haben.7 Bereits im 4. Brief der Brüder

an ROKYCANA aus dem Jahre 1468 ist bei ihnen die Praxis
der Kindertaufe klar bezeugt8, und in allen folgenden Bekennt-

Vgl. auch zur Sache Rat. discpl., Praefatio, S. 3 f.; ferner J. Müller, Die
Gemeinde-Verfassung der böhmischen Brüder in ihren Grundzügen: Monatshefte

der Comenius-Gesellscliaft 5 (1896), S. 142 u. 156 (Abk.? Müller,
GmVf). Über den Einfluß der Waldenser und Pikarden auf die böhm. Brüder

vgl. die Apologie der Brüder v. 1532 an Markgraf Georg v. Brandenburg,

bei Rieger (Anm. 1) 2, S. 96 f.; Rat. discpl., Praefatio S. 3 f.; auch
Müller, ebd., S. 161; L. Keller, Die böhm. Brüder u. ihre Vorläufer: Monatsh.
d. Comenius-Ges. 3 (1894), S. 171 ff. — dieser in der ihm eigenen Sicht.

6 Müller, GmVf., S. 149. — Über den Gegensatz der brtiderischen Tauflehre

zur Tauflehre Luthers vgl. ebd. S. 151—155. Luther setzt sich mit
ihrer Auffassung in seiner Predigt über das Evangelium vom 3. Stg. p.
Epiph. über Matth. 8, 1 ff. auseinander und entwickelt hierbei seine
bekannte Lehre vom Kinderglauben (WA Bd. 17, 2, S. 78 ff.). Vgl. auch J.

Köstlin, Luthers Theologie in ihrer geschichtl. Entwicklung, 2. Aufl., 1

(1901), S. 405 ff.; K.Holl, Gesammelte Aufsätze zur Kirchengeschichte, 1,

6. Aufl. (1932), S. 359, Anm. 1.
7 Über die zeitweilige Handhabung der Wiedertaufe bei Neueintretenden

aus der röm.-kath. Kirche in die Unität vgl. Müller, GmVf., S. 156 ff.
Diese Praxis wurde bei den Brüdern durch das Auftreten der .Täufer' seit
1534 immer weniger (S. 160), und man nahm die aus der römischen Kirche
Übertretenden nunmehr nur durch Handauflegung — wie bei der Konfirmation

— in die Gemeinde auf (S. 161).
8 Vgl. W. Caspari, Die ev. Konfirmation (1890), S. 167 f. (Anhang):



330 J. Heubach, Die Aufgabe der christlichen Unterweisung

nisschriften bekennen sich die Brüder eindeutig zu ihr.9 Die
Taufe bedeutet hei ihnen, daß «Fidelium liberi..per baptis-
mum Christo et Ecclesiae implantandi, offeruntur».10 In und
durch die Taufe erfolgt die Mitteilung der Wohltaten Gottes, die

Vergebung der Erb- und Aktualsünden, die Aufnahme in den
Bund Gottes und in seine Gemeinde.11

Die Kindertaufe stand den Brüdern fest. Aber sie haben diese
stets in dem Bewußtsein vollzogen, daß der Taufe eine gewissenhafte

Unterweisung folgen müsse, da erst das eigene, bewußte
Bekenntnis des Glaubens und das persönliche Zeugnis des

neuen Lebens des Wiedergeborenen, die nova vita spiritualis,
von ihnen als Unterpfand der rechten und vollgültigen Zugehörigkeit

zur Gemeinde angesehen wurde. Bezeichnend ist für
diese Auffassung die Stelle über Wiedertaufe in der Apologie
von 1518: «Von der Kindertaufe denken wir so: die Kinder sollen

nach der Absicht des Herrn Christus und der Einrichtung
der Apostel, wie Dionysius schreibt, in die Einheit der Kirche
gebracht werden, damit sie auf Grund der Taufe durch gläubige,
im Gesetz des Herrn bewanderte Taufpaten zum Glauben und
zur Gewöhnung des christlichen Lebens geführt werden. Was
diese Kindertaufe betrifft, so ist gewiß, daß die Taufe sicherer
und mit größerer Gewißheit wäre, wenn die Ordnung Christi
bei den erwachsenen Leuten bewahrt würde, es würden mehr
Glieder zur Zahl der wahren Gläubigen hinzugethan und weniger

Glieder der Welt des toten Glaubens mit unterlaufen.
Jedoch in gläubiger und aufrichtiger Absicht kann die Taufe bei
Kindern nach der Absicht und Ordnung des Herrn vollzogen

«Nach einer Mitteilung yon J. Müller ist dieser 4. Brief ,ein kurzes
Glaubensbekenntnis (das älteste der Art)' und datiert: ,Anno 1468 am Freitag
nach St. Jakobus i. e. 29. Juli 1468) '.»

9 Confessio Fidei ac Religionis v. 1535, Art. XII: De Baptismo (Koecher,
Bek., S. 32 f.) ; Confessio deutsch v. 1564 u. 1573 (Koecher, S. 220 f.) ;

Confessio Recognita v. 1609 (Koecher, S. 348 f.) ; Rat. discpl., Cap. III, II,
S. 33'—34 (Baptismatis Forma).

10 Rat. discpl., Cap. III, S. 33.
11 Conf. Fidei v. 1535, Art. XII (Koecher, Bek., S. 131 ff.) ; Conf. deutsch

v. 1564 u. 1573, Art. XII (Koecher, S. 219 ff.); Conf. Recogn. v. 1609, Art. XIII
(Koecher, S. 347 ff.). Vgl. dagegen die ohne Vorherwissen der Brüder in
Zürich 1532 herausgegebene Confessio, die sie nicht als die ihre anerkannt
haben (Koecher, S. 508 f.).



bei den Böhmischen Brüdern 331

werden, wenn auch mit größerer Schwierigkeit und Gefahr und
mit geringerer Versicherung der Wahrheit.» 12

Die Kindertaufe ist den Brüdern also etwas Vorläufiges.
Durch sie wird der Getaufte wohl in die Kirche eingereiht, aber
mit dem Zweck, zur vollen Gliedschaft «hingeführt» und
«eingewöhnt» zu werden. Die brüderische Auffassung von der Taufe
forderte daher zwingend einen sorgfältig wahrgenommenen
Katechumenat, und die gewissenhafte christliche Unterweisung
war für die Gemeinde die Voraussetzung der Kindertaufe und
wurde für den Getauften als ein Erfordernis angesehen, um zur
späteren Gültigkeit seiner Taufe zu gelangen. Denn — so sind
die Brüder der Überzeugung — «wo er (der Getaufte) hernach,

aus der Predigt des heiligen Evangelii, den waren lebendigen

glauben an Jhesum Christum, vnd die bruederliche lieb
gegen allen geheiligten dem Herrn entlich nicht erlangete, vnd
daher in seinem beruff gegen Gott vor dem nehesten vnwirdig-
lich wandelt: keine lebendige Hoffnung zu dem ewigen leben
hette. Ein solcher gibt gewislich selbs Zeugnis, das er die gnad
der heiligen Tauffe, vnd den Namen der heiligen Dreifaltigkeit
vber jn angeruffen, vergebens empfangen hab».13 Nach der
brüderischen Auffassung besteht also die Möglichkeit und Gefahr,
daß der Getaufte aus der Taufgnade wieder herausfallen kann,
und er damit die Taufe «vergebens empfangen» hat. Daß solches
jedoch nicht geschehe, sondern die Christo und der Kirche
«eingepflanzten» 14, Christo und seiner Kirche «geheiligten» Kinder

15 in der Gnade der Taufe erhalten bleiben, zum Glauben und
zur Gewöhnung eines christlichen Lebens, das den Brüdern das
Zeichen wahren Glaubens ist, geführt werden und das ewige

12 Zit. nach Müller, GmVf., S. 150 (Sperrdruck daselbst).
13 Conf. deutsch v. 1564 u. 1573, Art. XII (Koecher, Bek., S. 221-222) ;

ferner Conf. Fidei v. 1535 (Koecher, S. 133—134) ; Conf. Recogn. v. 1609

(Koecher, S. 351 f.).
14 Rat. discpl., II, 1 (Baptismatis forma), S. 33: «Fidelium liberi, aliquot

post natiuitatem diebus, per baptismum Christo et Ecclesiae implantandi
offeruntur, Gen. XVII. Marc. X, 13.»

15 Vgl. auch die Vorrede zum deutschen Katechismus v. 1554: «... Vnd
die Kinder, so im Namen des Herrn getaufft, vn dem Herrn Christo
zugebracht, vnnd geheiliget sind, diese Stück der waren Christlichen Lehre,
in vnseren Versammlungen vnnd Kirchen lehrneten, vnnd wol verstünden,
vnd damit jhr gewissen bald von Jugend auff, bey wenig vnterrichten, vnd
sieh darinn übeten» (Müller [Anm. 1], Kat., S. 234).



332 J. Heubach, Die Aufgabe der christlichen Unterweisung

Heil erlangen, mußte in und durch die folgende Jugendunterweisung

dieser Gefahr begegnet werden. Somit kam der christlichen

Unterweisung entscheidende Bedeutung zu.
Schon hier wird deutlich, daß die Jugendunterweisung von

einer seelsorgerlichen Veranlassung und Zielsetzung im
Hinblick auf das Kind und einer gewissermaßen kirchenregiment-
lichen im Hinblick auf die Gemeinde bestimmt wurde.

Die Eltern und Paten — «Parentes», «Susceptores», «Com-
patres» und «Commatres» 16 — haben in erster Linie diese als
äußerst wichtig und heilig angesehene Unterweisungsaufgabe
zu erfüllen, nämlich die «wiedergeborenen Kinder» 17 «in fide et

religione Christiana» und begonnenen «foedus cum Deo» zu
unterweisen und zu erhalten.18

Die Kindertaufe war somit der Akt der Aufnahme in die erste
Stufe des Brüderkatechumenats, die durch die Befragung der
Eltern und Paten über die ausgeführte Unterweisung, das
persönliche Bekenntnis des Getauften und Unterwiesenen und
durch die Vergewisserung seines christlichen Glaubens und
Lebens in der «Bestätigung», «Firmung» oder «Confirmatio»
ihren Abschluß fand.10 Erst damit war die Taufe vollgültig und
die Aufnahme in die Gemeinde durch die Zulassung zum heiligen

Abendmahl.20
16 Eat. discpl., Cap. II, 5. 8, S. 33 f.
17 A.a.O., S. 88 f. (AnnotataF).
18 A. a. O., S. 35, 5 u. S. 88—89 (Annotata F) ; vgl. auch a. a. 0. S. 34, 8.

In dem Bekenntnis v. 1508 (Druckjahr) an König Uiadislao II. heißt es

Pars III, 1 (zit. bei Rieger [Anm. 1], II, § 602, S. 347), daß die Kinder
getauft werden sollen: «und hernach von denen Pathen zum Leben des Glaubens

eingeladen und angewöhnet werden». Hier begegnet erstmalig der
Begriff der .Gewöhnung'. Er kehrt dann in der Apologie v. 1518 (Müller,
GmVf., S. 150), in der Conf. Fidei v. 1535, Art. II (H. A. Niemeyer, Coli.
Conf., II, S. 788) u. a. wieder.

19 Vgl. den 4. Brief der Brüder an Rokycana v. 1468 (zit. bei Caspari
[Anm. 8], S. 167 f.) und die böhmische Apologie v. 1518 (ebenfalls in
Auszügen zit. bei Caspari, S. 168—171).

20 In der Züricher Ausgabe der Conf. v. 1532 an Markgraf Georg v.
Brandenburg heißt es: «... so wirt jnen erst durch auflegung der Hend der
eltisten jre tauff erfüllt vnd bestetiget zur Vergebung der Sünden, wirt jnen
dargereycht das Sacrament des leychnams vnd bluts des Herren, Da
haben sie erst die tauff voll, gantz vnd gar mit aller zugehörung eben wie
die alten, vnd die alten habend nicht mer dann die Kinder ...» (Koecher,
Bek., S. 510). Gerade diese Stelle ist besonders beachtenswert.



bei den Böhmischen Brüdern 333

Die andere Veranlassung, die zu einer besonderen Ausbildung

und Pflege des brüderischen Katechumenats führen mußte
und ihrer Unterweisung ein eigenes Gepräge gab, lag in der
Wertschätzung und dem Drängen auf eine Praxis Pietatis, auf
praktische Sichtbarmachung des Glaubens- und Gemeindelehens
und ihrer Kirchenverfassung. Die Brüder haben niemals das

Hauptgewicht ihres Interesses auf eine genaue und ins Einzelne
gehende Ausbildung ihrer Lehre gelegt, vielmehr ihr ganzes
Bestreben auf die Führung eines rechten, den Anweisungen Jesu,
der Apostel und der alten Kirche gemäßen christlichen Lehens
gerichtet.21 Die Praxis Pietatis war ihnen das Wichtige.22 Den
mit Liebe und Hoffnung verbundenen Glauben sahen sie als die
Grundlage ihrer Kirchengemeinschaft an.

Mit dieser Betonung der Praxis Pietatis und der besonderen
Hervorhebung der Wichtigkeit eines christlichen Lebens als
Zeichen wahren Christentums befanden sich die Brüder in
gradliniger Fortführung gleicher Bestrebungen der Waldenser wie
auch der mittelalterlichen Imitatio-Christi-Idee. Apostolisches
Ideal und die Hochachtung der Lex Christi waren die
zentralen Anliegen, die auf eine intensive Jugendunterweisung
hindrängen mußten und diese dann auch bestimmt haben. J. Müller
hat u. E. eindeutig nachgewiesen, daß das ganze brüderische
Kirchenwesen von einem gemeinsamen Motiv durchzogen und
bestimmt worden ist, nämlich von dem «Zweck einer gegenseitigen

Erziehung zum christlichen Leben».23 Damit war ein be-

21 Diese Frage hat Müller, GmVf., S. 140—163, eingehend behandelt.
Seiner Deutung ist voll zuzustimmen. Dagegen ist die seinem Aufsatz
beigefügte Bemerkung von Ludwig Keller, dem damaligen Leiter der Come-

nius-Gesellschaft, für die damalige Comenius-Interpretation, die sich in
Pädagogenkreisen durchweg bis heute erhalten hat, typisch. Es heißt: «Wir
drucken (den Aufsatz) gern ab, bemerken aber, daß wir nicht alle
Auffassungen zu den unsrigen machen» (S. 140, Anm. 1: vgl. auch die Bemerkung

S. 150, Anm. 1). Müllers Sicht war Keller und der offiziellen Leitung
der damaligen Comenius-Gesellschaft allem Anschein nach zu .kirchlich'.

22 «Coetus Ecclesiastici nihil nisi pietatis scholae sunt» (Eat. discpl.,
Annotata, S. 88(C). — Deswegen sagt Müller, GmVf., S. 140, mit vollem
Recht: «Will man die Eigenart der böhmischen Brüder erfassen und
verstehen, so darf man sein Hauptaugenmerk nicht auf die Ausprägung ihrer
Lehre richten, denn ihr Hauptinteresse ist nicht ein theologisches, sondern
ein praktisches... Das Interesse an der praxis pietatis blieb nach wie vor
das maßgebende.» 23 Müller, GmVf., S. 142 (Sperrdruck daselbst).



334 J. Heubach, Die Aufgabe der christlichen Unterweisung

merkenswert starker pädagogischer Zug in ihrem kirchlichen
Denken und Handeln, da es um die Erziehung der Glieder zu
einem rechten christlichen Lehen, zu einer öffentlichen Betätigung

und Sichtbarmachung des Glaubens ging. Die jungen Glieder,

die Kinder, mußten dazu erzogen und ihnen eine eingehende
Unterweisung gewidmet werden, damit sie zu einem solchen
Christenleben tüchtig würden. Dem kirchlichen und vor allem
dem Hauskatechumenat fiel diese Aufgabe zu.

Diese durch die Praxis Pietatis gegebene notwendige
erzieherische Katechumenatsaufgabe findet sich schon in den ältesten
offiziellen Synodalbeschlüssen der Unität.24 Die letzte Kirchenordnung

der Unitas Fratrum, die Ratio disciplinae ordinisque,
zeigt deutlich, daß die Brüder in ihrer 200jährigen Geschichte
daran festgehalten und auf eine gewissenhafte Durchführung
und besondere Ausbildung ihres Katechumenats mit dieser
praktischen Zielsetzung alle Sorgfalt verwandt haben.25

Beide erwähnten Ursachen, die Vorläufigkeit der Aufnahme
in die christliche Gemeinde bei der Taufe und die durch die Praxis

Pietatis notwendige christliche Unterweisung, fanden ihren
Ausdruck in einer besonderen Unterscheidung ihrer Glieder.
Die Brüder teilten diese in drei Stufen oder Klassen ein und
unterschieden: «Incipientes, sive initiales», «Proficientes» und
«Perfecti, sive ad perfectionem tendentes».26 Dieser Einteilung
begegnen wir bereits in den ersten Brüderkatechismen. Teils
sind die Katechismen nach dieser Einteilung aufgegliedert,
teils überschrieben.27 Aus der Vorrede zum Katechismus
«Schrift der dreierlei Fragen» etc. v. 1523 läßt sich deutlich der
bei den Brüdern nach diesen Bezeichnungen dreigegliederte Ka-

24 Nach Müller, GmVf., S. 141, bereits in einem Synodaldekret von 1464.
25 Vgl. Eat. discpl., Cap. III (Forma novitios recipiendi), S. 34—36.
26 A. a. 0. Cap. I, S. 10. — Vgl. auch Müller, GmVf., S. 145 ff., u. Kat.,

S. 77.
27 Z.B.: «Schrift der dreierlei Fragen, die ersten für die Anfangenden,

die zweiten für die Fortschreitenden, die dritten für die Vollkommeneren,
nämlich für Kinder, für Jünglinge und die Mannhaften im einigen
allgemeinen christlichen Glauben. Gedruckt in Podolec bei Georg Sstyrsa im
Jahre 1523 am Donnerstag nach Aller Heiligen» (5. Nov. 1523). Titel so
mitgeteilt bei Müller, Kat., S. 77. Nach Müller umfaßt dieser Katechismus
134 Bll. und ist gedruckt in 4°. Eine weitere Ausgabe sei 1524 erschienen;
vgl. ferner Koecher, Cat. Gesch., S. 28.



bei den Böhmischen Brüdern 335

techumenat erkennen.28 Der 1. Teil der «Fragen» (oder
«Kinderfragen») soll den «Vorstehern, Pflegern und Taufpathen» in
die Hand gegeben werden. Er ist also für die erste Katechume-
natsstufe bestimmt, die vermutlich bis zum 12. Lebensjahr
gerechnet wurde, da der 2. Teil der «Fragen» sich an diejenigen
Kinder richtet, die das 12. Lebensjahr erreicht haben und sich
in der zweiten Katechumenatsstufe, der Vorbereitung auf die
Firmung oder Konfirmation und die damit verbundene Zulassung

zum heiligen Abendmahl befinden. Der 3. Teil endlich ist
für die «Wiedergeborenen» bestimmt, «welche würdig sein
sollen, auch andere zu unterweisen und als Anleitung zum Hirtenamt,

wenn Gott es ihnen giebt und sie dazu beruft» (mit Angabe
von 1. Joh. 2, 12—14). Somit ist der dritte Teil der «Fragen» ein
Katechismus für Erwachsene.

Mit dieser Dreistufung haben wir bei den Brüdern einen in
sich geschlossenen Katechumenat, der die jungen Glieder zur
vollen Erkenntnis ihres Glaubens und rechten Führung eines
christlichen Lebens unterweisen und die Gereiften fähig machen
will, an der Unterweisung der Jüngeren tatkräftig mitzuwirken.

Der Zusammenhang mit dem stufenweisen Aufbau des Kate-
chumenats der alten Kirche liegt auf der Hand.29 Auch hierin
halten sich die Brüder an das altkirchliche Vorbild.

Daß schließlich auch in der Katio disciplinae ordinisque die
alten Termini als übliche Katechumenats-«Ordines» oder «Classes»

genannt werden 30, erweist aufs deutlichste, wie gebräuch-

28 Der Inhalt der Vorrede ist angegeben bei Müller, Kat., S. 77-78. Hiernach

zitieren wir.
29 Vgl. F. Cohrs, Katechumenat: Realenzyklopädie, 3. Aufl., 10, S. 173

bis 179.

30 Es heißt in Rat. discpl. Cap. I, S. 10 f., im Art. Ordo personarvm
primvm in popvlo:

Populum, seu auditores...
trifariam iuxta gradus laborum, circa illos instituendos, partiri soliti sunt:

Incipientes,
nempe in Prof icientes; et

Perf ectos, siue ad perfectionem tendentes
vide Hebr. V. 13. 1. Cor. II, 6. et Isid, lib. 2. Eccles. cap. 21.

Incipientes, siue initiales, sunt, qui Catechesin et
prima religionis elementa discunt: vt sunt pueri, pastorum
iam curae a parentibus traditi. Nec non adulti ab Idololatris accedentes, vel



336 J. Heubach, Die Aufgabe der christlichen Unterweisung

lieh diese Einteilung in der Unterrichtspraxis und dem
Gemeindeaufbau der Unität bis zu ihrem Untergang gewesen und
geblieben ist.31 Die Dreistufung darf also als typisches Merkmal
der brüderlichen Gemeindeverfassung und ihres Katechumenats
angesehen werden.32

In der Bezeichnung der Katechumenatsstufen drückt sich
auch die vorläufige Aufnahme in die Gemeinde durch die Taufe
alias neglecti: qui, si Ministrorum inter Fratres curae se permittunt, institui
prius probarique soient, Hebr. V. vers. 11.12.13.14.

Proficientes sunt, qui religionis elementa iam edoeti, in pastoralem

curam suseepti, ad omnium in Ecelesia mysteriorum partieipationem
admissi, magis magisque in agnitione voluntatis Dei, eiusque practica obser-
uatione, se exercent: atque sic in Ecclesiae ordine se continentes, sanetifi-
cationem suam custodiunt, 2. Cor. VII. 1. Ilebr. VI. 1.

Perfectos apellarunt rerum diuinarum cognitione notabiliter auetos,

inque fide, caritate et spe, adeo roboratos, vt alios iam quoque
illuminare, illisque in ordine continendis praefici possent, Rom. XV. 14.

1. Cor. II. vers. 6. Phil. III, 15.

Ex bis enim eligit soient:
I. Presbyteri, seu censores morum.

II. Eleemosynarum Curatores.
III. ASdiles.
31 Es ist daher verwunderlich, wie wenig in der bisherigen Brüder-

Forschung auf diesen doch bedeutsamen Sachverhalt geachtet worden ist.
Nur beiläufige, kurze Bemerkungen findet man; so bei Müller, Kat., S. 771;
ibid. GmVf., S. 145 f.; ferner bei Buddeus (Anm. 4) : «Sed ut eo magis, quae
diximus, comprobemus, vnum alterumue speeiminis loco afferemus ex iis,
quae diximus, quae in disciplina ista fratrum Bohemorum nobis prae cae-
teris placuerunt. Populum omnem in très classes seu ordines fratres Bohemi
distribuerunt, ineipientium, proficientium, et perfecto-
rum seu ad perfectionem tendentium, ad exemplum Ecclesiae
apostolicae. Vsus huius distributionis eximius plane est et singularis, prae-
sertim cum in ea profectuum non modo in doctrinae salutaris cognitione,
sed sanetitate quoque morum virtutibusque Christianis, habita fuerit ratio.
Ex perfectis enim hoc est illis, qui rerum diuinarum cognitione

notabiliter uneti, inque fide, caritate, et adeo
roborati erant, ut alios iam quoque illuminare
possent, seligebant quos Ecclesiae praeficerent. In populo etiam erudiendo
ad très liosce ordines seu classes respiciebant, aliasque vt auetor testatur,
habebant conciones pro ineipientibus, alias pro proficientibus, alias pro
perfectis» (Sperrung bei Buddeus).

32 Müller, GmVf., S. 145 ff. — Vgl. den u. E. irrigen Ableitungsversuch
der drei Stufen oder Grade aus der Anschauung der älteren Akademien
oder Sozietäten, wie er von L. Keller unternommen worden ist, Monatsh. d.

Comenius-Ges. 7 (1898), S. 200—201; ibid. 4 (1895), S. 171.



bei den Böhmischen Brüdern 337

und die praktische Zielsetzung der Unitätsunterweisung aus.
Beide Ursachen haben zu einer besonderen Ausbildung des Brü-
derkatechumenats geführt.

2. Glaube, Liebe, Hoffnung.

Selbst wenn man die Katechismen der Brüder nur flüchtig
durchsieht, bemerkt man auf den ersten Blick in ihnen jene pau-
linische Trias, die den Brüdern hei ihrer christlichen Unterweisung

wichtig gewesen ist. Auf drei Grundfesten sahen sie die
Seligkeit stehen: auf dem Glauben, der Liebe und der Hoffnung.
In den «Kinderfragen» v. 1522 lautet gleich zu Anfang die
3.—5. Frage: 33 «3. Worauff steet deine seligkeyt? — Antwort:
— Auff dreyen grundlichen tugenten. — 4. Welche seynds? —
Antwort: -— Der Glaub, die Liebe, vnd die Hoffnung. — 5. Be-

war das. •— Antwort: — S. Paulus spricht, Jetzund bleiben vns
dise drey tugent, der Glaub, die Lieb, vnd die Hoffnung. Vnd
das größt ausz den, ist die Lieb.»

Im folgenden wird dann weiter gefragt über «die erste grundfest

deyner Seligkeit» (Fr. 6—8), über das Apostolikum (Fr. 9

bis 10), den Unterschied von totem und lebendigem Glauben
(Fr. 11—14) und über «die bewerung, dz einer glaubt in Gott»,
die Kenntnis und Erfüllung der Gebote (Fr. 15—17).

Damit wird zum zweiten Teil der Trias, zur Frage nach der
Liebe, übergeleitet. Die Gebote «hangen An der liebhabung
Gottes HERREN vber alle ding» (Fr. 18) und es wird daran «er-
kant, ob der mensch Gott lieb hat, Also, Wenn er lieb hat
seynen nechsten» (Fr. 19). Darauf folgt die Frage nach der
«grundfeste der liebe», die «Der HERR Jesus Christus» ist
(Fr. 23). Der Glaube eines Menschen an Christus wird erkannt:
«Bey dem, ob er yn liebet, vnd der liebet jnn, der sein gebott
erfüllet. Als er selber spricht. Ob jr mich lieb habt, so behuttet
meyne gebott. Aber wer mich nit lieb hat, der behuttet nit deyne
wort» (Fr. 26). Darauf folgen in der Frage 26 die sechs «gebott
Christi» (Mt. 5, 22. 28. 31—32. 34. 39. 44).

Durch die Fr. 30: «Was hat er (Christus) denen, die in lieb
haben, vnd seine wort behüten, verheyssen?» geht der Katechis-

33 Wir zitieren nach der Ausgabe von Müller, Kat., S. 9—28.

22



338 J. Heubach, Die Aufgabe der christlichen Unterweisung

mus über zur Hoffnung, dem 3. Teil der Trias. Hier erscheinen
die 7 Seligpreisungen (Fr. 31) und die Aussagen über das ewige
Leben (Fr. 32—33). Das ewige Leben wird als ein zweifaches
beschrieben: «Eyns ist hie in der genaden, vnd in der teylhafftig-
keyt des HERREN Jesu Christi, welchs die gleubigen erlangen
im geyst durch den glauben. Das ander leben ist in der ewigen
glorien» (Fr. 33). Organisch folgt auf die letzte, mit Zitierung
von Joh. 17, 3 gegebene Antwort die Frage: «Durch was soll
der mensch erlangen dise warheyt? — Antwort: — Durch den
Glauben durch die liebe vnnd hoffnung, vom heyligen geyst
gegeben» (Fr. 34). An diese nochmalige Zusammenfassung schließen

sich die Fragen nach dem Heiligen Geist an (Fr. 35—36),
nach der Trinität (Fr. 37—40), wie man sie recht ehrt: «Mit dem
hertzen, Mit dem munde vnd mit den wercken» (Fr. 41—44)34,
und wie zu Gott «Meinen gnedigen vatter» (Fr. 45) im Herrengebet

recht gebetet wird (Fr. 46).
Ebenso findet sich in der Fr. 54: «Was helstu von den

heyligen?» die Trias wieder und zwar hier als Merkmal der Heiligkeit

der Heiligen: «Das sie seind auszerwelt ausz der genade
Gottes zu der teylhafftigkeit des HERREN Jesu Christi vnd
durch die Schickung des heyligen geysts darzu komen, das sie

weren inn Christo geliebte heylige, vnd mit seinem Blut gerey-
niget, vnd hie lebend ausz dem glauben vnd Gott lieb habent vber
alle ding, vnd jre nechsten, vnd jn allein eerendt, vnd jmm
dienende. Etliche stürben des gemeinen tods. Etliche von dem

zwangsal der leutt sint abgegangen von der weit, Erleydende
die marter vmbs wort Gots, die recht Götlich eere, vnd vmb die
lebendige hoffnung die sie hetten in Christo, von den abgötteri-
schen leuten, falschen Propheten, vnd von den liebhabern der
weit, sie den tod erlitten» (Fr. 54). Das so dargestellte Leben der
Heiligen gilt also als vorbildliches Leben in dem vom Heiligen
Geist gewirkten Gauben, der Liebe und Hoffnung. So geschieht
nach dem Katechismus auch die rechte Verehrung der Jungfrau
Maria als Nachfolge: «In jrem tugentsamen leben, darinnen sie
Christo nachfolgen mit einem lebendigen glauben, vnd mitwirck-
licher lieb, vmb die hoffnung des ewigen lebens sich muhendt, Vnd

34 In der Frage 42 erseheint ebenfalls die Trias: Glaube, Liebe,
Hoffnung wieder (Müller, Kat., S. 17).



bei den Böhmischen Brüdern 339

inn der muhe volenden bisz zum tode, verlassend die weit vnd
jre irrsal mit aller eytelkeyt» (Fr. 58).35

Interessant ist schließlich noch die Fragereihe von Fr. 67 ab.
Auf die Frage: «Wo vnd inn was ist die rechte hoffnung?» wird
die Antwort erteilt: «In Gott mechtigklich, inn Christo verdienstlich,

Vnd inn dem heyligen geyst inn seynen gaben die wirdig
machen, teylhafftigklich, Im glauben grundlich. In der gerech-
tigkeit des glaubens warhafftigklich. In den wercken bewerlich,
In der kirchen der dinstbarlichen ding, dienstbarlich, In dem
wort Gottes erklärlich, Inn den sacramenten sacramentlich vnd
bezeuglich, oder Testamentlich» (Fr. 68).

Wenn man nun folgende Beobachtung anstellt, die man an
Hand der Müller'schen Textausgabe gut machen kann, und die
Trias als inhaltliche Gliederung auch in den lutherischen
niederdeutschen Bearbeitungen der «Kinderfragen», der Magdeburger

Bearbeitung v. 1524 und der Wittenberger v. 1525, sucht,
so zeigt sich folgender Sachverhalt:

Für die Magdeburger Bearbeitung, sie stammt von einem
Lutheraner 30, der eine Reihe von Umstellungen und Veränderungen

an seiner Vorlage vorgenommen hat, scheint die Trias
keine Bedeutung gehabt zu haben. Gewiß, es finden sich auch
hier die Fragen über den Glauben 37 und die Liebe 38 und zweimal

sogar die Trias selbst.39 Dort heißt es bei der Frage 16:

«Wur dorch kryge wy de salicheyt. — Antwort: Dorch den ge-
louenn, hopenunge, vnd leffte, vom hilgen geyste.» 40 Und die
Fr. 28, wie man Gott recht mit dem Herzen ehre, wird beantwortet:

«mit dem gelouen, der hopenunge, vnde leue, vnd guden be-

gerden».41 Trotzdem aber hat die brüderische Trias für den
lutherischen Bearbeiter keine so große Bedeutung gehabt. Das
wird sehr deutlich in der Fr. 37, wo die Zusammenfassung der

35 Was hier von Maria gesagt wird, gilt gleichfalls von allen Heiligen.
38 Müller, Kat., S. 148. Der Text ebd., S. 151—158.
37 Frage 5—9, ebd., S. 153—155.
38 Frage 11 ff., ebd., S. 155 ff.
39 Frage 16, ebd., S. 155, u. Frage 23, ebd., S. 156.
40 Ebd., S. 155; vgl. die Frage u. Antwort 34 im Brüderkatechismus v.

1522 (ebd., S. 17); in den Magdeburger Kinderfragen lautet die Trias:
Glaube, Hoffnung, Liebe — beim Brüderkatechismus: Glaube, Liebe,
Hoffnung.

41 Ebd., S. 156. Dieses in Übereinstimmung mit dem Brüderkatechismus
v. 1522, Fr. 42 (ebd., S. 17).



340 J. Heubach, Die Aufgabe der christlichen Unterweisung

Abschnitte über die Heiligen («Wu wart Got gelouet yn den hil-
genn») ganz im Gegensatz zu den böhmischen Fragen v. 1522

dahingehend beantwortet wird: «.... Wy könnt ock nicht nha
volgen orem leuende, sunder wy schollen nha volgen orer lere,
welcker se vnsz hebben gelert, van Christo vnserm herrn.» 42

Dagegen antwortet der Brüderkatechismus: darin soll man den

Heiligen nachfolgen «In jrem tugentsamen leben, darinnen sie
Christo nachfolgen mit einem lebendigen glauben, vnd mit
wircklicher lieb, vmb die Hoffnung des ewigen lehens sich mu-
hendt, Vnd inn der muhe volenden bisz zum tode, verlassend die
weit vnd ijre irrsal mit aller eytelkeyt.» 43

Dem lutherischen Bearbeiter ging es um die Erkenntnis der
Nachfolge in der Lehre, den Brüdern um die Nachfolge in dem
tugendsamen Leben der Heiligen. Zwei grundsätzlich verschiedene

Blickrichtungen, die bereits in diesem frühen Stadium die
Unterweisungsziele beider prägnant erkennen lassen.

Dazu sei noch ein dritter Vergleich mit den Wittenberger
Kinderfragen v. 1525 gezogen, die vermutlich auch von einem
Lutheraner stammen, der sich aber mehr zur brüderischen
Lehre hin auch in seiner Abendmahlsauffassung ausspricht.44
Dort lautet die Antwort auf die Frage 5145, wie man recht den

Heiligen nachfolgen soll: «In erem dogetsamygen leuende vnde
lere, dar ynne se Christo nageuelget syn, myt enem leuendygem
louen, mit werckliker leue, vnde hopynge des ewygen leuendes,
myt vorlatynge der werlde, erdom vnde ydelycheyt.» 46 Die
Wittenherger Fragen sind also eine Vermittlungsform. Das
Ursprüngliche sind die Brüderfragen mit ihrer auffallenden
Triasbetonung und Nachfolge als Imitatio Christi und Imitatio
Sanctorum.

42 Ebd., S. 157.
43 Frage 58 (ebd., S. 20) ; Rursivierungen von uns zur Verdeutlichung.
44 Text der Wittenberger Bearbeitung ebd., S. 163—188. — Uber die

Abendmahlslehre, vgl. Frage 70, 72 u. 75 und Müllers Anmerkungen dazu
S. 161 u. daselbst Anm. 1; ferner E. Peschke, Die Theologie der Böhmischen
Brüder in ihrer Frühzeit. I. Das Abendmahl, 1. Untersuchungen, 2. Texte,
Forsch, z. Kirchen- u. Geistesgeschichte, hrsg. v. E. Seeberg, E. Caspar u.
W.Weber, 5; 20 (1935; 1940).

45 Müller, Kat., S. 174; vgl. ferner Fr. 28, ebd., S. 172 (hier fehlt ,Liebe').
46 Ebenso auch der Katechismus von St. Gallen v. 1527, Fr. 60 (ebd.,

S. 201) ; hier ist der Verfasser unbekannt.



bei den Böhmischen Brüdern 341

Diese Gegenüberstellung kann im Hinblick auf den frühen
Brüderkatechismus genügen. Wir können feststellen: die Trias
Glaube, Liebe, Hoffnung mit der Tendenz der Nachfolge im
Leben und der Bewährung des Glaubens in den Werken erweist
sich als typisches Merkmal des äußeren und inneren Aufbaus
des Brüderkatechismus v. 1522.

Nimmt man ferner die Synodaldekrete, Bekenntnisschriften
usw. zur Hand, so findet sich die Trias mit der gleichen Bedeutung

auch in ihnen. Ein Synodaldekret v. 1464 nennt als Fundament

der Unität «den mit Liebe und Hoffnung verbundenen
Glauben».47 In dem Bekenntnis an König Uladislao vom Jahre
1507 werden Glaube, Liebe und Hoffnung als die rechten Gaben
des Heiligen Geistes genannt, die zur Vollkommenheit eines
Christen gehören.48 In einer Schrift der Brüder v. 1508 heißt es:
«Von Menschen-Satzungen und Verordnungen nehmen sie die
an, welche dem Glauben, der Liebe, Hoffnung und Gottseligkeit
beförderlich seyn auch zur Verehrung und Anrufung Gottes,
zur Billigkeit, Tugend, Zucht und Eintracht dienen ..» 49 Ganz
ausführlich bringt die offizielle Kirchenordnung der Unität
v. 1632, die Katio disciplinae ordinisque, die Trias im Kap. I:
«De ordine totivs vnitatis in genere» als das ,wesentliche' Stück
des Christentums und der brüderischen Gemeindeordnung. Dort
heißt es im «ordo rervm»: «Esse videlicet in Christianismo

Essentialia.
quaedam Ministerialia.

Accidentalia.

Essentialia Christianismi vocatunt illa, in quibus hominum
salus immediate sita est: nempe ex parte Dei, gratia Dei Patris,
meritum Christi, et spiritus sancti dona:
ex parte vero nostra fides, Caritas, et spes. Per fidem intelligendo
beneficiorum Dei agnitionem, et priuatim sibi factam applica-
tionem. Per caritatem, flagrans redamandi DEUM, et per omnia
ei obsequendi, Studium. Per spem, in vtroque illo perseuerandi

47 Zit. nach Müller, GmVf., S. 141.
48 In der Oratio excusatoria atque satisfactiva Fratrum Waldensium

Regis Uladislao ad Ungariam missa v. 1507 (zit. nach Carpzov [Anm. 1].
I. Abt., Cap. 3, §4, S. 97).

49 Excusatio Fratrum Waldensium contra binas literas Doctoris
Augustini, datos ad Regum, 1508 (zit. nach Carpzov [Anm. 1], S. 100).



342 J. Heubach, Die Aufgabe der christlichen Unterweisung

atque ita fideifinem assequendi, immotam fiduciam. Absque his
neminem saluari posse docuerunt.» 60

Die Ministerialia: «Verbum Dei, Claues et Sacramenta»
haben dabei die Eigenschaft und Aufgabe «media» zu sein, nämlich:
«per quae gratia Dei Patris, meritum Christi, Spiritusque Sancti
operatio, nobis innotescunt et conferuntur; id est, per quae in
nobis fides, Caritas, et spes, acceduntur, fouentur, roborantur,
Nempe Yerbum Dei, Claves, et Sacramenta».51

Das Ziel der katechetischen Unterweisung, wie es der
Katechismus v. 1522 zeigte, wird durch die 100 Jahre spätere
Kirchenordnung bestätigt. Es geht um die Festmachung von
Glaube, Liebe und Hoffnung als den «wesentlichen» (essentialia)

Stücken «ex parte vero nostro». Hier lag die Aufgabe der
Unterweisung.

So werden die Kinder, die «Incipientes, siue initiales,... qui
Catechesin et prima religionis elementa discunt» 52, in diesen

50 Rat. discpl., S. 8.
51 Ebd., Cap. I, S. 8—9. Diese Definition zeigt, wie ausgesprochen praktisch'

die Trias verstanden wurde. Den Brüdern ging es um das Wachsen
oder Zunehmen in einem frommen Leben, sichtbar in Glaube, Liebe und
Hoffnung. Der sich bei ihnen findende (Entwicklungs'-Gedanke zu einer
christlichen Perfectio geht deutlich aus den Anmerkungen des J. A. Come-
nius zu der genannten Kirchenordnung hervor (a. a. 0. S. 65 f., Annotata
ad Cap. I [B]). Dort sagt er: «Mirabi subit, cur Theologi moderni systemata
Theologiae concinnando, Apostolicam illam de fide, caritate, spe, non seruent
trichotomiam : sed plerumque duas tantum Theologiae partes, de fide et
vita, constituant. Quasi aut nihil sublime, sit quod per fidem Christi pie
viuentibus promisit Deus; aut illud obiter hic vel illic interspergi sufficiat.
Cum tarnen et primum illud solemnissimum, cum fidelium parte Abrahamo
initum Dei foedus, distinctissime tria ilia proponat; et per vniuersam scrip-
turam illa aeque notari possint (es folgen eine Reihe Schriftbelege über
solche Aussagen bei Abraham, Christus u. den Aposteln) Quam proinde
partitionem recte Augustinus Enchiridio ad Laurentium retinuit: et maiores
nostri. Recte inquam: quia Christianismus a theoria inchoatus, per praxin
deducendus est in chresin: hoc est a fidei fulgore per caritatis feruorem,
in suauitatem spei, de perennatura misericordia Dei promouendi sumus.»
Der Gegensatz zur .modernen' Theologie, vor allem zur lutherischen Orthodoxie,

lag in dem anderen Glaubens- und Rechtfertigungsverständnis
begründet. Die Unterscheidung «ex parte Dei» und «ex parte vero nostro»
barg in sich die Gefahr der Werkerei und konnte als ein Verlassen des sola
fide verstanden werden, während die Unterscheidung von ,fides' und ,vita'
hier zu trennen suchte.

62 Rat. discpl., S. 10.



bei den Böhmischen Brüdern 343

drei, den Brüdern wesentlichen' Fundamenten des Christentums

unterwiesen. Wenn dieselbe Kirchenordnung die «Profi-
cientes» dahingehend charakterisiert, daß es diejenigen sind,
«qui religionis elementa iam edocti,... magis magisque in agni-
tione voluntatis DEI, eiusque practica obseruatione, se
exercent» 53, dann ist damit nichts anderes gesagt, als daß die Trias
Glaube, Liebe, Hoffnung in ihnen mehr und mehr zugenommen
hat. Wenn schließlich die «Perfecti, siue ad perfectionem ten-
dentes» als diejenigen herausgestellt werden, die «rerum diui-
narum cognitione notabiliter auetos, inque fide, caritate et spe,
adeo roboratos, vt alios iam quoque illuminare, illisque in or-
dine continendis praefici possent» 54, so dürfte es sich klar
erwiesen haben, daß der mit Liebe und Hoffnung verbundene
Glaube, die Trias ,fides-caritas-spes', als typisches Charakteristikum

der Brüderunterweisung gelten muß und inhaltlich von
den Brüdern als das Ziel ihres Katechumenats angesehen wurde.
Diese Trias mußte zu einer stark auf das Sittliche bedachten
und im tätigen Glauben sich bewährenden Unterweisung
hinführen.

3. Religio — mores — disciplina.

Wir sahen bereits, daß das Interesse an der Praxis pietatis
die eine Ursache der besonderen Ausbildung des Brüderkate-
chumenats gewesen ist. Auch die Trias der theologischen
Tugenden im Katechismus v. 1522 und besonders in der Kirchenordnung

v. 1632 zeigte diesen praktischen Sinn. Indem so das
theologische und kirchliche Denken und Bemühen der Brüder
sich vornehmlich auf die «Nachfolge im Gesetz» oder «der Begel
Christi» B5, auf die pura vita Christiana und nova oboedientia
evangelica erstreckte und die Brüder, im Gegensatz zu den
anderen reformatorischen Kirchen, weniger die pura doctrina
betonten, haben sie niemals eine nur lehrhaft-dogmatische
Unterweisung der Jugend getrieben. Für sie war Religio gleich Imi-

63 Ebd.
54 Ebd., S. 10 f.; vgl. weiter zur Trias ebd., Cap. VI, S. 50 f.; Cap. VII,

S. 53 u. a.
65 Sie nannten sich <Fratres legis (seu regulae) Christi» und verstanden

unter Lex Christi : «legem Christi sufficientem esse ad Ecclesiae militantis
regimen, sine additamentis legum humanarum>, so Eat. discpl., Praefat.,
S. 4; dem Sinne nach auch ebd., Annotata ad Introitum (c), S. 64.



344 J. Heubach, Die Aufgabe der christlichen Unterweisung

tatio Christi.60 Die «notae certae et infallibiles sanctae Eccle-
siae» waren ihnen neben dem ,Wort' und .Sakrament' als drittes
Merkmal: «débita et Légitima oboedientia in servandis omnibus
iis rebus, quas sanctum Evangelium et lex Christi praecipat».57
Ihr kirchliches Bemühen, auch gerade bei der besonderen
Betonung und Beachtung der Kirchenzucht, ging dahin, «ut in Ec-
clesia Dei et doctrina et vita sancta et inculpata sit».58 Doctrina
und Vita sancta gehören für sie unlöslich zusammen. Sie haben
beides stets betont. Denn ihnen vermochte der wahre Glaube
nicht ohne die tätige Liebe, die Rechtfertigung nicht ohne die
sichtbaren, im Namen Christi und damit im lebendigen Glauben
und in der Liebe gegen Gott und den Nächsten getanen AVerke
zu sein.59 Glaube und Liebe waren für sie «brun vnd regel» 60,

«principium ac norma virtutis ac bonorum operum».61 Hierbei

stehen bona opera und virtus für die Brüder auf gleicher
Ebene und können von ihnen fast als Synonyma gebraucht werden.

Virtus ist danach keine allgemeine ethische Tugend und
Sittlichkeit, etwa abgeleitet aus einer besonderen Qualität und
Fähigkeit des natürlichen Menschen. Virtus kennen sie nur als
Virtus Christiana, als Frucht des gerechtfertigten und wieder-

56 Ebd., Annotata ad Introitum (d), S. 64: «Vitae sanctae Studium, ad
imitationem Christi»; ferner Cap. II, S. 22.

57 Conf. Bohemorum v. 1535, Art. XI (H. A. Niemeyer, Coli. Conf.,
S. 836). — Comenius nennt in seinen Anmerkungen zur Rat. discpl. folgende
3 Notae Ecclesiae, Annotata ad Introitum (d), S. 64:

De Ecclesiae verae notis operose disputant. Verum quid opus nonne
Apostolica ilia Act. II. 42 et Ephes. IV. 1. 6 sufficiunt? Nonne ilia commode
ad tria haec vocantur?

I. Doctrinae puritatem, iuxta Evangelium Christi.
II. Vitae sanctae Studium, ad imitationem Christi.

III. Ordinis custodiam, ad seruandam Spiritus vnitatem.
Simplicissima haec sunt, fucum minus admittentiam.
68 Conf. Bohemorum v. 1535 (H. A. Niemeyer, Coli. Conf., S. 837).
59 Conf. v. 1535, Art. VII: De bonis Operibus (Koecher, Bek., S. 116 ff.;

vgl. ferner Koecher, Cat. Gesch., S. 30 ff.).
60 Conf. deutsch v. 1564, Art.: von guten wercken vnd Christlichem

leben (Koecher, Bek., S. 196).
61 Conf. Recognita v. 1609, Art.: De bonis operibus, et vita Christiana

(Koecher, Bek., S. 315) ; vgl. auch die Gegenüberstellung der Bekenntnisse
v. 1535, 1564 u. 1609 bei Carpzov (Anm. 1), II. Abt., Cap. 3, §5, S. 329 f.;
auch Rieger (Anm. 1), S. 364 f., 404.



bei den Böhmischen Brüdern 345

geborenen Christen. Virtus und Mores sind Früchte der wahren

Bindung an Gott, der Nachfolge im Gesetz oder der Regel
Christi, rechter Imitatio und damit gewisses und unfehlbares
Zeichen der heiligen Kirche und wahrer Gliedschaft in ihr. Virtus

und Mores gehören für sie zur christlichen Perfectio.
Bei dieser starken Betonung der Sittlichkeit und eines tätigen

Christenlebens ist es verständlich, daß die katechetische
Unterweisung in der Unität weniger von der lehrhaften Weitergabe
einer Pura Doctrina bestimmt wurde, in die der Zuunterweisende

einzuführen wäre. Vielmehr lag an einer rechten,
geschickten und durch die Unterweisenden «vorbildlichen»
Anleitung Erziehung) zu einer Pura Vita Christiana, in der
sich der Unterwiesene erweisen sollte. Der Unterricht in der
Kenntnis und Erkenntnis des «Glaubens» war letztlich
erziehende Unterweisung, nämlich ein «Anleiten» und «Gewöhnen»62

zu einem «heiligen Leben» in der «Regel» oder dem «Gesetz
Christi».63 Christliche Unterweisung hieß: «in der Zucht des

Herrn auferziehen zur Krafft vnd Tugent des Glaubens
auf das sie (die Unterwiesenen) zugleich mit Gottes erkenntnis
erleuchtet nach jrem beruff stand vnd wesen, in aller erbarkeit
vnd gotseligkeit wandeln, den Namen Gottes also heiligen, vnd
die reine Lere zieren».64 Wohl geschah im Katechumenat
lehrhafte Unterweisung in bezug auf den Glauben. Der Schwerpunkt

lag aber auf der erziehenden Unterweisung zu einem
christlichen Leben.

Damit gewann die Unterweisung in den Sitten (virtus,
mores) eine wesentliche Bedeutung. Die Vorliebe und ständige
Betonung der «Zucht» (disciplina) war nichts anderes als ein
strenges Halten auf reine Sitten, die «die reine Lere zieren» sollten.

65 So werden die Kinder nach der K.O. v. 1682 bei der
Zulassung zum Sakrament des Altars im voraufgehenden
Abendmahlsexamen gefragt: «Tum ratione vitae, an honesta conuer-

62 S. unsere Anm. 18.
03 Vgl. auch Rat. discpl., Cap. III, 3, S. 35, wo es heißt: ein Christo Jesu

pie vivere»
04 Conf. v. 1535, Art. II (Koecher, Bek., S. 171) ; vgl. auch H. A.

Niemeyer, Coli. Conf., S. 788. — Es ließen sich aus den Bekenntnissen und
Katechismen der Brüder eine Fülle weiterer Belegstellen beibringen.

05 Vgl. Rat. discpl., Cap. VII : De ordine et gradibvs diseiplinae ecclesiasti-

cae, S. 52—55.



346 J. Heubach, Die Aufgabe der christlichen Unterweisung

satione doctrinam DEI nostri ornent? quomodo liberi parenti-
bus; et famuli heris suis pareant?» Ebenso wird an die Eltern
die Frage gerichtet: «num satis bono exemplo suis pareant? num
ad pietatem et bonos mores diligenter satis instituant?» 66 Den
Eltern und sonstigen Unterweisenden war also eine gewissenhafte

Unterweisung in der Pietas und des Mores aufgetragen.
Denn beides, Frömmigkeit und Sitten, waren für die Brüder
Teile eines Ganzen, nämlich des rechten Christenlebens. Beide
Teile gehören nach der Kirchenordnung für die Unterweisung
unlöslich zusammen. Durch sie und auf sie hin sollten die Kinder

unterwiesen werden. Zu diesem Zweck haben die Brüder
sehr bald Sittenbücher 67 neben der Hl. Schrift, dem Katechismus
und dem Gesangbuch verwendet.

Wir können somit als ein weiteres Merkmal feststellen: Durch
das auf den tätigen Glauben und ein heiliges Leben ausgerichtete

Unterweisungsziel und die in ihrer Kirche besonders
gepflegte Disciplina ecclesiastica war die Mores-Unterweisung
ein notwendiger und wesentlicher Bestandteil des alten Brüder-
katechumenats. Die belehrende Unterweisung in der Religio
hatte in der erziehenden Unterweisung der Mores und Disciplina
zu münden und sich zu beweisen.

4. Christliche Unterweisung als Cura pastoralis.
Die Brüder haben die Unterweisung ihrer Jugend in religio

und mores als eine «pastorale» Aufgabe angesehen. Der katechetische

Unterricht hatte das gleiche Ziel wie die Predigt, die sie
über die Sakramente stellten: «Et haec administratio verbi apud
nostros principalis habetur, omniumque maxime fit, ut quae plus
ad salutem conférât ac necessaria sit, quam Sacramenta ipsa.

Concedunt insuper, quod veram fidem nemo assequi potest,
nisi verbum Dei audiat.» 68 Predigt des Wortes und Unterwei-

66 Ebd., Cap. III, S. 37 (forma s. coenam celebrandi) ; vgl. auch den ganzen

Fragenkatalog, a. a. 0., S. 36 f.
67 Vgl. hierzu Heubach (Anm. 1), S. 54—56; ferner Müller, Kat., S. 336 f.;

ders., Geschichte (Anm. 1), 3, S. 287. — In der Rat. discpl., Cap. IV {de
ordine domestico ministrorvm), S. 45 heißt es ausdrücklich, daß die Kinder
neben dem Katechismus, den Liedern und Psalmen die «morum praecepta»
zu lernen und aufzusagen haben.

68 Conf. Böhm. v. 1535, Art. X (Niemeyer [Anm. 64], S. 801) ; vgl. auch
Conf. Recog. v. 1609, Art. X (Koecher, Bek., S. 336 f.). Dort heißt es: «Hoc



bei den Böhmischen Brüdern 347

sung im Worte Gottes dienen der einen heilsnotwendigen
Aufgabe: «ad fidem et salutem» zu unterweisen. Erst durch solche
Unterrichtung, durch das Hören und Lernen des Wortes Gottes,
kommt der Glaube. Solche Unterrichtung war Aufgabe der
Eltern, die «vornehmlich für ihre (der Kinder) Seele Sorge tragen»
sollten.00 Und von den Geistlichen forderte die Ordinationsver-
pflichtung bei der Verwaltung ihres Amtes eine sorgfältige
katechetische Tätigkeit, die die Kirchenordnung v. 1632 unter die
«officia muneris pastoralis» zählte.70 Wenn wir auch in jener

autem verbi sive Evangelii ministerium majus esse, et plus ad salutem
valere docent, quam ipsa etiam Sacramenta, juxta divum Paulum dicentem:
Non misit me Christus baptizare, sed praedicare (principaliter scilicet ac

primario). Nam cum per Evangelii praedicationem Spiritus sanctus intus
in cordibus nostris fidem generet; et verus intellectus eorum omnium, quae
in negotio salutis concurrunt, adeoque Dei ipsius et Christi fiiii ejus, mens
et sententia etiam in doctrina Sacramentorum non aliunde, quam ex verbo
Dei dimanet, et eliciatur: sequitur omnino, quod Evangelium ante alia
quaevis ministeria, omnibus adultis praedicari debeat. Exemplo sunt tria
millia conversorum, Act. 2. Cornelius et Cubicularius Reginae Candaces, ut
cuisque, exemplo Philippi interroganti, regeri possit, Si credis ex toto corde,
licet; tibi, scilicet licet, tanquam vera fide praedito, Sacramentorum Christi
communionem habere. Etenim sine auditu verbi Dei, quod est potentia Dei
ad salutem, fidem et salutem nemo adipisci poterit: secundum Paulum, qui
dicit: Fides ex auditu, auditus autem per verbum Dei. Et rursus: Quomodo
credent, de quo non audierint.»

69 Nach einem Synodaldekret der Brüder aus dem Anfang des 16. Jhs.,
nach Müller, Kat., S. 320; vgl. auch Rat. discpl., S. 37 u. 47 f.

70 Vgl. Rat. discpl., Cap. II (ministrorvm ordinatio), S. 23—25; Annotata
ad Cap. II (ad pg. 24, §4), S. 81; S. 82 (ad pg. 24, § 6 u. ad pg. 25, §9). —
Nichts anderes sagt der Art. II der Confessio v. 1535 (Koecher, Bek.,
S. 170 ff.) : «Darnach (nach der Schrift) leret man den Catechismum: Das
ist die einhellige Christliche alte Kirchen, vnd der heiligen Veter gemeine
Ler, vnd mündliche vnterrichtung, welche ein Kern ist vnd Schlüssel der
gantzen heiligen Schrifft... Vnd das diese Christliche Ler, der rechte
volkommene vnd wolgefellige wille Gottes, eim iglichen trewen Christen
zur Seligkeit nötig sey, bekennet man öffentlich. — Diesen Catechismum,
so die obgemelte völlige gemeine Christliche Lere, vnd hohe Erkentnis in
sich schleust, halten vnser Prediger für ein gewisse richtschnur, richtige
Ordnung vnd Register all jrer Lere Predigten vnd schrifften: tragen dafür
trewe sorg, vnd wenden allen fleis an, auff das die gantze Warheit dieser
anfenglichen ordentlichen grund-lere in der Christen hertz tieff eingebildet,
vnd in der zuhörer sinn vnd leben gentzlich eingepflantzet werd... Aus
dieser vrsach werden auch mit jnen (den Kindern) sonderliche Kirchen
Versamlungen gehalten: Die Eltern vnd Gevattern werden jres Ampts vnd



348 J. Heubach, Die Aufgabe der christlichen Unterweisung

Kirchenordnung nicht viel über die Einzelheiten solcher
katechetischen Tätigkeit der Geistlichen an der Unitätsjugend
hören — außer den Angaben über den Hausgottesdienst71 und die
Katechisation an den Sonntagen 72 — dagegen mehr von der
Unterweisung der Unitätsalumnen, die sie zum geistlichen Beruf
vorbereiteten 73, so können wir doch so viel entnehmen, daß die
Brüder die Jugendunterweisung als vordringlich ,pastorale'
Aufgabe des geistlichen Amtes verstanden und zum Amt der
praedicatio verbi divini als ,docendi cura' und ,cura pastoralis'
gerechnet haben.74

Es hat ferner zu den Visitationspflichten ihrer Bischöfe
(Senioren) gehört, sich bei der jährlichen Visitation der Diözesen 75

nach der erfolgten Unterweisung der Jugend zu erkundigen, die
Kinder zu examinieren und den Katechumenat und das Schulwesen

nach bestem Vermögen zu fördern.76 Wir besitzen
Nachrichten darüber, daß auf verschiedenen Synoden die Senioren
über die Unterweisung, die Erweiterung der Schulen und über
die Anstellung von Katecheten verhandelt haben.77 Diese
Verhandlungen, sowie das gesamte unterrichtliche Bemühen in
der Unitas Fratrum, werden nur dann richtig verstanden, wenn
man weiß, daß den Brüdern die Jugendunterweisung zur ,cura
pastoralis' gehört hat. Die praedicatio und doctrina verbi divini
pflicht erinnert vnd vermanet, auff das sie auch selbs die lieben Kinder
trewlich leren, in der Zucht des Herren aufferziehen, für sie vnd alle andere
Christen Kinder zu Gott jr hertzlich fürbitt thun.» — Vgl. auch Conf. (lat.)
v. 1535 (Koecher, Bek., S. 103 ff.) u. die Conf. Reeogn. v. 1609 (Koecher,
Bek., S. 277 ff.).

71 Rat. discpl., Cap. V (de ordine domestico avditorvm), S. 47 f.
72 Ebd., S. 31—33 (ordo circa verbi divini praedicationem).
73 Ebd., S, 30 ff.
74 Ebd., S. 31 ff.
75 Ebd., S. 17 : «Ecclesias suae Dioeceseos singularis annis visitare.» S, 49

ist von einer zweimal jährlichen Visitation die Rede. Ferner war es Pflicht
der Ortsgeistlichen, mindestens jedes halbe Jahr («ad minimum intra
semestre:») mündlich oder schriftlich dem Bischof (Senior) über den Zustand
der Gemeinden Bericht zu geben (a. a. O., S. 28, Abs. 2).

78 Vgl. a.a.O., S. 15 ff. (de antistitibvs sev senioribvs) u. S. 48—51 (de
visitationibvs).

77 Vgl. den Beschluß der Synode zu Xians v. 14. Septb. 1560, s. darüber
Comenius, Historia (Anm. 1), S. 35, § 103; auch Rieger (Anm. 1), 2, Anh. z.

XXIV. Stück, § 663, S. 632—634; Carpzov (Anm. 1), II. Abt., Cap. 2, §4,
S. 252—253; auch Heubach (Anm. 1), S. 59 ff.



bei den Böhmischen Brüdern 349

ad fidem et salutem war ihnen «plantularum ecclesiae cura» 7S,

nämlich die Kinder in der Erwählung festzumachen, in der
Heiligung zu fördern und damit zum ewigen Leben zu führen.70
Das haben die Böhmischen Brüder als die Aufgabe der christlichen

Jugendunterweisung angesehen, und von hierher haben
sie stets eine rege katechetische Tätigkeit entfaltet. Es ist daher
verständlich, daß sie nicht nur für den Ausbau des Schul- und
Unterrichtswesens großes Interesse besaßen, sondern vor allem
befähigte Lehrkräfte zur Unterweisung ihrer Jugend. Ihr
Bischof Johann Arnos Comenius (1592—1670) ist schließlich der
bekannteste ihrer Lehrer geworden, und die Pädagogik wird
heute — mehr als bisher — seine katechetische Herkunft
mitberücksichtigen müssen, wenn sie ihn und sein pädagogisches
Werk recht interpretieren und verstehen will.

Kiel. Joachim Heubach.

78 Eat. discpl., Annotata ad Cap. I (T), S. 73 f.
79 Dieses Unterweisungsziel ist dann mit besonderem Nachdruck von

J. A. Comenius aufgenommen und für das gesamte Unterrichts- und
Erziehungswerk fortgebildet worden; s. dazu Heubach (Anm. 1), S. 87 ff.


	Die Aufgabe der christlichen Unterweisung bei den Böhmischen Brüdern

