Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 14 (1958)

Heft: 5

Artikel: Die Aufgabe der christlichen Unterweisung bei den Bohmischen
Brudern

Autor: Heubach, Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878937

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878937
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Aufgabe der christlichen Unterweisung bei
den Bohmischen Briidern.

Die Geschichte des Katechumenats in den reformatorischen
Kirchengemeinschaften vor der Wittenberger und Genfer Refor-
mation ist bisher noch keineswegs vollig gekliart und hinrei-
chend bekannt, Es wire wiinschenswert, wenn auf diesem Ge-
biet eine erneute Forschungstitigkeit einsetzen wiirde, um die
Bedeutung der christlichen Jugend- und Volksunterweisung in
der vorreformatorischen Zeit deutlicher zur Kenntnis zu brin-
gen,

Auf den folgenden Seiten sollen einige Fragen behandelt wer-
den, die den Katechumenat der Briider-Unitit (Unitas Fratrum)
betreffen. * Gerade das katechetische Bemiihen dieser Kirche hat
bestimmte Einfliisse auf die katechetische Tétigkeit der lutheri-
schen und reformierten Kirche ausgeiibt. Vor allem aber ist es der
kirchliche Ndhrboden, in welchem die katechetische Bedeutung
des aus dieser Kirche stammenden und von der Piddagogik be-
sonders geschitzten Johann Amos Comenius wurzelt.*> Die

1 Vgl. hierzu G. v. Zezschwitz, Die Katechismen der Waldenser und
Béhmischen Briider als Dokumente ihres wechselseitigen Lehraustausches.
Krit. Textausgabe (1863); J. Th. Miiller, Die deutschen Katechismen der
Bohmischen Briider. Krit. Textausgabe mit kirchen- u. dogmengeschichtl.
Untersuchungen u. einer Abh. iiber das Schulwesen der béhm. Briider, =
Mon. Germ. Paed. 4 (1887; Abk.: Miiller, Kat.); ders., Geschichte der Boh-
mischen Briider, 1—3 (1922—31); G. Kawerau, Vier bisher unbekannte Aus-
gaben des Katechismus der béhm. Briider: Theol. Stud. u. Krit. 64 (1891),
S. 172 ff.; J. Heubach, Die christl. Unterweisung bei Joh. Amos Comenius.
Diss. Kiel (Mikrokopie 1952), hier bes. S. 15—74: Die christl. Unterweisung
in der Unitas Fratrum. — Von #lterer Lit. sei genannt: J. A. Comenius,
Historia Fratrum Bohemorum, eorum ordo et disciplina ecclesiastica, ed.
J. F. Buddeus (1702); G. C. Rieger, Die Alte und Neue Béhmische Briider
(1734 £f.); J. G. Carpzov, Religions-Untersuchung der Béhmisch- und Méh-
rischen Briider (1742); J. G. Ehwalt, Die Alte und Neue Lehre der Bohmi-
schen und Mihrischen Briider (1756); J. C. Koecher, Die drey Letzte und
Vornehmste Glaubens-Bekenntnisse Der Béhmischen Briider (1741; Abk.:
Koecher, Bek.); ders., Catechetische Geschichte der Waldenser, Bohmischen
Briider, Griechen, Socinianer, Mennoniten, und anderer Secten und Reli-
gionspartheyen (1768; Abk.: Koecher, Cat. Gesch.).

2 Dariiber habe ich in meiner oben genannten Arbeit ausfiihrlich ab-
gehandelt; vgl. ferner J. Heubach, Die Bedeutung des Gebets fiir die christl.
Jugendunterweisung bei J. A. Comenius: Mon. f. Past.-Theol. 44 (1955),



328 J. Heubach, Die Aufgabe der christlichen Unterweisung

Comenius-Forschung, die in den letzten Jahren langsam neue
Belebung erfahren hat, wird sich auch dieser Frage zuwenden
miissen, um ein zutreffendes Comenius-Bild zur Anschauung zu
bringen. ®

1. Die Vorldufigkeit der Taufe und die Praxis Pietatis.

Die Unitit der Bohmisch-mdhrischen Briider * hat sich seit
ithren Anfingen ® um eine griindliche christliche Unterweisung
ihrer Jugend bemiiht. Gegeniiber dem Niedergang des kirch-

S.35—42; ders., Die Bedeutung des geistl. Liedes fiir die christl. Jugend-
unterweisung nach J. A. Comenius: Theol. Zeitschr. 13 (1957), S. 285—297.
3 Vor allem sei hingewiesen auf den soeben erschienenen Aufsatz von
H. GeilBler, Das Christus-Verstindnis in der Piddagogik des Johann Amos
Comenius: Das Wort Gottes in Geschichte und Gegenwart, hrsg. v. W. An-
dersen (1957), S.196—208; ferner ders., Art. Comenius: Die Rel. in Gesch.
u. Geg., 3. Aufl, 1, Sp. 1853 f. — Zur neueren Comenius-Literatur s. aufler
den bei H. Geililer, a.a.O. sich findenden Angaben das ausfiihrliche Lit.-
Verzeichnis bei A. Flitner, Comenius’ Grolle Didaktik (1954), S. 235 ff.

4 Sie nannten sich ,Briider’ oder ,Nachfolger des Gesetzes’ oder ,der
Regel Christi’, ,Unitas Fratrum’, das ist ,eine briiderliche Vereinigung’
oder ,vereinigte Bruderschaft’ (nach Matth. 23, 8; Apg. 4, 32); auch gibt es
,Bohmische Briider’ und eine Anzahl weitere Bezeichnungen, die ihnen oft
von gegnerischer Seite zugelegt wurden. Eine eigene Definition und Be-
griindung findet sich in der Praefatio zur briiderischen Kirchenordnung,
Ratio disciplinae ordinisque ecclesiastici in unitate Fratrum Bohemorum,
ed. J. F. Buddeus (1702, nach der Comenius-Ausgabe v. 1660; Abk.: Rat.
disepl.), S. 4: «Quod Fraternitatis nomen attinet, id a re ipsa desumptum fuit.
Erant illi reuera genuina sancti martyris Hussi propago: quia tamen Calix-
tini Hussitarum titulum praeripuerant, neque nostri illi contra spiritus
sancti interdicum, 1. Cor. I, 12. 13, ab hominibus denominari sustinerent:
factum est, vt se ipsos inuicem amabili illo et Christianis conuenientissimo
nomine, Fratres et Sorores adpellarent. Apologiis vero et libris suis, funda-
mentum causae M. Hussi (legem Christi sufficientem esse ad Ecclesiae mili-
tantis regimen, sine additamentis legum humanarum) respectantes, et ne a
fundamento hoc, vel ipsi vel posteri recederent, praecauere volentes, sub-
scribebant Fratres legis (seu regulae) Christi. I't quia ordinem inter se
certum, ad seruandam fidei et caritatis vnanimitatem, erexerant, appella-
bant totam congregationem suam Vnitatem fratrom, quemadmodum et hacte-
nus.» — Vgl. auch Rat. discpl., Annotata ad Introitum (¢), a.a.O. S. 64.

5 Als Ursprungsjahr wird gewohnlich das Jahr 1457, bzw. 1467 ange-
geben, in dem durch den Waldenserbischof Stephanus die ersten drei Brii-
derpriester geweiht wurden. Durch die Verwandtschaft der Briider mit den
Waldensern ist dieser Zeitpunkt jedoch kein absoluter terminus a quo.



bei den Béhmischen Briidern 329

lichen Katechumenats in der rémischen Kirche am Ausgang
des Mittelalters gewannen die «Briidery wieder eine Erkenntnis
von dem Auftrag und der Notwendigkeit der katechetischen Un-
terweisung. Indem sie nach dem Vorbild der Apostel und der
alten Kirche ihre Gemeinden reformieren und fithren wollten,
erwachte unter ihnen das altkirchliche Katechumenatsbewulf}t-
sein neu.

Vornehmlich zwei Ursachen haben zu einer besonderen Aus-
bildung ihres Katechumenats gefiihrt:

Die eine Ursache ist die briiderische Auffassung von der
Kindertaufe. Gegeniiber der rémischen und spiter auch gegen-
iiber der lutherischen Tauflehre galt den Briidern die Kinder-
taufe nur «als eine vorldufige Aufnahme in die christliche Ge-
meinde, die erst durch die persénliche Entscheidung des Getauf-
ten ihre endliche Giiltigkeit erhalten muflitey. ® Damit haben sie
die Kindertaufe keineswegs geleugnet, selbst wo sie eine Zeit-
lang die Wiedertaufe geiibt haben. 7 Bereits im 4. Brief der Brii-
der an ROKYCANA aus dem Jahre 1468 ist bei ihnen die Praxis
der Kindertaufe klar bezeugt ®, und in allen folgenden Bekennt-

Vgl. auch zur Sache Rat. disepl., Praefatio, S.3f.; ferner J. Miiller, Die
Gemeinde-Verfassung der béhmischen Briider in ihren Grundziigen: Monats-
hefte der Comenius-Gesellschaft 5 (1896), S.142 u. 156 (Abk.: Miiller,
GmVT1). Uber den Einflulb der Waldenser und Pikarden auf die bohm. Brii-
der vgl. die Apologie der Briider v. 1532 an Markgraf Georg v. Branden-
burg, bei Rieger (Anm.1) 2, S.96f.; Rat. disepl.,, Praefatio S.3{f.; auch
Miiller, ebd., S. 161; I.. Keller, Die bohm. Briider u. ihre Vorldufer: Monatsh.
d. Comenius-Ges. 3 (1894), S.171 ff. — dieser in der ihm eigenen Sicht.

8 Miiller, GmVT{., S.149. — Uber den Gegensatz der briiderischen Tauf-
lehre zur Tauflehre Luthers vgl. ebd. S.151—155. Luther setzt sich mit
ihrer Auffassung in seiner Predigt iiber das Evangelium vom 3.Stg. p.
Epiph. iiber Matth. 8, 1ff. auseinander und entwickelt hierbei seine be-
kannte Lehre vom Kinderglauben (WA Bd.17, 2, S.78ff.). Vgl. auch J.
Kostlin, Luthers Theologie in ihrer geschichtl. Entwicklung, 2. Aufl,, 1
(1901), S.405 ff.; K. Holl, Gesammelte Aufsitze zur Kirchengeschichte, 1,
6. Aufl. (1932), S. 359, Anm. 1.

7 Uber die zeitweilige Handhabung der Wiedertaufe bei Neueintreten-
den aus der rom.-kath. Kirche in die Unitidt vgl. Miiller, GmV{., S. 156 ff.
Diese Praxis wurde bei den Briidern durch das Auftreten der ,Tdufer’ seit
1534 immer weniger (S.160), und man nahm die aus der rémischen Kirche
Ubertretenden nunmehr nur durch Handauflegung — wie bei der Konfir-
mation — in die Gemeinde auf (8. 161).

8 Vgl. W. Caspari, Die ev. Konfirmation (1890), S.167f (Anhang):



330 J. Heubach, Die Aufgabe der christlichen Unterweisung

nisschriften bekennen sich die Briider eindeutig zu ihr.® Die
Taufe bedeutet bei ihnen, dafl «Fidelium liberi..., per baptis-
mum Christo et Ecclesiae implantandi, offeruntury.** In und
durch die Taufe erfolgt die Mitteilung der Wohltaten Gottes, die
Vergebung der Erb- und Aktualsiinden, die Aufnahme in den
Bund Gottes und in seine Gemeinde. **

Die Kindertaufe stand den Briidern fest. Aber sie haben diese
stets in dem Bewultsein vollzogen, dal} der Taufe eine gewissen-
hafte Unterweisung folgen miisse, da erst das eigene, bewulite
Bekenntnis des Glaubens und das personliche Zeugnis des
neuen Lebens des Wiedergeborenen, die nova vita spiritualis,
von ihnen als Unterpfand der rechten und vollgiiltigen Zugeho-
rigkeit zur Gemeinde angesehen wurde. Bezeichnend ist fiir
diese Auffassung die Stelle iiber Wiedertaufe in der Apologie
von 1518: «Von der Kindertaufe denken wir so: die Kinder sol-
len nach der Absicht des Herrn Christus und der Einrichtung
der Apostel, wie Dionysius schreibt, in die Einheit der Kirche
gebracht werden, damit sie auf Grund der Taufe durch glidubige,
im Gesetz des Herrn bewanderte Taufpaten zum Glauben und
zur Gewdhnung des christlichen Lebens gefiihrt werden. Was
diese Kindertaufe betrifft, so ist gewil, daf3 die Taufe sicherer
und mit gréofierer Gewifiheit wire, wenn die Ordnung Christi
bei den erwachsenen Leuten bewahrt wiirde, es wiirden mehr
Glieder zur Zahl der wahren Glidubigen hinzugethan und weni-
ger Glieder der Welt des toten Glaubens mit unterlaufen. Je-
doch in gldubiger und aufrichtiger Absicht kann die Taufe bei
Kindern nach der Absicht und Ordnung des Herrn vollzogen

«Nach einer Mitteilung von J. Miiller ist dieser 4. Brief ,ein kurzes Glau-
bensbekenntnis (das ilteste der Art)’ und datiert: ,Anno 1468 am Ireitag
nach St. Jakobus i. e. 29. Juli 1468)".»

® Confessio Fidei ac Religionis v. 1535, Art. XII: De Baptismo (Koecher,
Bek., S.32f.); Confessio deutsch v. 1564 u. 1573 (Koecher, S.220f.); Con-
fessio Recognita v. 1609 (Koecher, S. 3481.); Rat. discpl., Cap. III, II,
S. 33—34 (Baptismatis IForma).

10 Rat. disepl., Cap. 111, S. 33.

1 Conf. Fidei v. 1535, Art. XII (Koecher, Bek., S. 131 {f.); Conf. deutsch
v. 1564 1. 1573, Art. XII (Koecher, S.219 ff.); Conf. Recogn. v. 1609, Art. X1II
(Koecher, S.347 ff.). Vgl. dagegen die ohne Vorherwissen der Briider in
Ziirich 1532 herausgegebene Confessio, die sie nicht als die ihre anerkannt
haben (Koecher, S.508 1.).



bei den Béhmischen Briidern 331

werden, wenn auch mit groflerer Schwierigkeit und Gefahr und
mit geringerer Versicherung der Wahrheit.» *2

Die Kindertaufe ist den Briidern also etwas Vorldufiges.
Durch sie wird der Getaufte wohl in die Kirche eingereiht, aber
mit dem Zweck, zur vollen Gliedschaft <hingefithrts und «ein-
gewohnt» zu werden. Die briiderische Auffassung von der Taufe
forderte daher zwingend einen sorgfiltig wahrgenommenen
Katechumenat, und die gewissenhafte christliche Unterweisung
war fiir die Gemeinde die Voraussetzung der Kindertaufe und
wurde fiir den Getauften als ein Erfordernis angesehen, um zur
spiteren Giiltigkeit seiner Taufe zu gelangen. Denn — so sind
die Briider der Uberzeugung — «wo er (der Getaufte) hernach,
...aus der Predigt des heiligen Evangelii, den waren lebendi-
gen glauben an Jhesum Christum, vnd die bruederliche lieb ge-
gen allen geheiligten dem Herrn entlich nicht erlangete, vnd
daher in seinem beruff gegen Gott vor dem nehesten vnwirdig-
lich wandelt: keine lebendige Hoffnung zu dem ewigen leben
hette. Ilin solcher gibt gewislich selbs zeugnis, das er die gnad
der heiligen Tauffe, vind den Namen der heiligen Dreifaltigkeit
vber jn angeruffen, vergebens empfangen haby. ** Nach der brii-
derischen Auffassung besteht also die Moglichkeit und Gefahr,
dal der Getaufte aus der Taufgnade wieder herausfallen kann,
und er damit die Taufe «vergebens empfangen» hat. Dal} solches
jedoch nicht geschehe, sondern die Christo und der Kirche «ein-
gepflanzten» **, Christo und seiner Kirche «geheiligteny Kin-
der ** in der Gnade der Taufe erhalten bleiben, zum Glauben und
zur Gewohnung eines christlichen Lebens, das den Briidern das
Zeichen wahren Glaubens ist, gefithrt werden und das ewige

12 Zit. nach Miiller, GmV{., S.150 (Sperrdruck daselbst).

13 Conf. deutsch v. 1564 u. 1573, Art. XII (Koecher, Bek., S.221-222);
ferner Conf. Fidei v. 15635 (Koecher, S.133—134); Conf. Recogn. v. 1609
(Koecher, S.3511.).

14 Rat. disepl., II, 1 (Baptismatis forma), S. 33: «<Fidelium liberi, aliquot
post natiuitatem diebus, per baptismum Christo et Ecclesiae implantandi
offeruntur, Gen. XVII. Marc. X, 13.»

15 Vgl. auch die Vorrede zum deutschen Katechismus v. 1554: «... Vnd
die Kinder, so im Namen des Herrn getaufft, vo dem Herrn Christo zu-
gebracht, vond geheiliget sind, diese Stiick der waren Christlichen Lehre,
in vnseren Versammlungen vnnd Kirchen lehrneten, vnnd wol verstiinden,

vnd damit jhr gewissen bald von Jugend auff, bey wenig vnterrichten, vnd
sich darinn iibeten» (Miiller [Anm. 1], Kat., S. 234).



332 J. Heubach, Die Aufgabe der christlichen Unterweisung

Heil erlangen, mufite in und durch die folgende Jugendunter-
weisung dieser Gefahr begegnet werden. Somit kam der christ-
lichen Unterweisung entscheidende Bedeutung zu.

Schon hier wird deutlich, daf} die Jugendunterweisung von
einer seelsorgerlichen Veranlassung und Zielsetzung im Hin-
blick auf das Kind und einer gewissermaflen kirchenregiment-
lichen im Hinblick auf die Gemeinde bestimmt wurde.

Die Eltern und Paten — «Parentesy, «Susceptores», «Com-
patresy und «Commatresy ** — haben in erster Linie diese als
dulerst wichtig und heilig angesehene Unterweisungsaufgabe
zu erfiillen, némlich die «wiedergeborenen Kinder» ¥ «in fide et
religione Christianay und begonnenen «foedus cum Deo» zu
unterweisen und zu erhalten.

Die Kindertaufe war somit der Akt der Aufnahme in die erste
Stufe des Briiderkatechumenats, die durch die Befragung der
Eltern und Paten iiber die ausgefiihrte Unterweisung, das per-
sonliche Bekenntnis des Getauften und Unterwiesenen und
durch die Vergewisserung seines christlichen Glaubens und
Lebens in der «Bestitigungy, «Firmung» oder «Confirmatio»
ihren Abschluf} fand. * Erst damit war die Taufe vollgiiltig und
die Aufnahme in die Gemeinde durch die Zulassung zum heili-
gen Abendmahl. *°

16 Rat. discpl., Cap.II, 5.8, S. 33 f.

17 A.a. 0., S.88f. (Annotata I).

18 A a.0, S.35, 5 u S.88—89 (Annotata F); vgl. auch a.a.O. S. 34, 8.
In dem Bekenntnis v. 1508 (Druckjahr) an Konig Uladislao II. heilit es
Pars III, 1 (zit. bei Rieger [Anm. 1], II, § 602, S.347), daB die Kinder ge-
tauft werden sollen: «und hernach von denen Pathen zum Leben des Glau-
bens eingeladen und angewdhnet werden». Hier begegnet erstmalig der
Begriff der ,Gewdhnung’. Er kehrt dann in der Apologie v. 1518 (Miiller,
GmVi., S.150), in der Conf. Fidei v. 1535, Art. IT (H. A. Niemeyer, Coll.
Conf., II, S. 788) u. a. wieder.

19 Vgl. den 4. Brief der Briider an Rokycana v. 1468 (zit. bei Caspari
[Anm. 8], S.167f.) und die béhmische Apologie v. 1518 (ebenfalls in Aus-
ziigen zit. bei Caspari, S.168—171).

20 Jn der Ziiricher Ausgabe der Conf. v. 1532 an Markgraf Georg v.
Brandenburg heillt es: «...so wirt jnen erst durch auflegung der Hend der
eltisten jre tauff erfiillt vnd bestetiget zur vergebung der siinden, wirt jnen
dargereycht das Sacrament des leychnams vnd bluts des Herren, ... Da ha-
ben sie erst die tauff voll, gantz vnd gar mit aller zugehérung eben wie
die alten, vnd die alten habend nicht mer dann die Kinder...» (Koecher,
Bek., S.510). Gerade diese Stelle ist besonders beachtenswert.



bei den Bohmischen Briidern 333

Die andere Veranlassung, die zu einer besonderen Aushil-
dung und Pflege des briiderischen Katechumenats fithren mulfite
und ihrer Unterweisung ein eigenes Gepriige gab, lag in der
Wertschitzung und dem Dringen auf eine Praxis Pietatis, auf
praktische Sichtbarmachung des Glaubens- und Gemeindelebens
und ihrer Kirchenverfassung. Die Briider haben niemals das
Hauptgewicht ihres Interesses auf eine genaue und ins Einzelne
gehende Ausbildung ihrer Lehre gelegt, vielmehr ihr ganzes Be-
streben auf die Fithrung eines rechten, den Anweisungen Jesu,
der Apostel und der alten Kirche gemifien christlichen Lebens
gerichtet. ?* Die Praxis Pietatis war ihnen das Wichtige. >* Den
mit Liebe und Hoffnung verbundenen Glauben sahen sie als die
Grundlage ihrer Kirchengemeinschaft an.

Mit dieser Betonung der Praxis Pietatis und der besonderen
Hervorhebung der Wichtigkeit eines christlichen Lebens als
Zeichen wahren Christentums befanden sich die Briider in grad-
liniger Fortfithrung gleicher Bestrebungen der Waldenser wie
auch der mittelalterlichen Imitatio-Christi-Idee. Apostolisches
Ideal und die Hochachtung der Lex Christi waren die zen-
tralen Anliegen, die auf eine intensive Jugendunterweisung hin-
dringen muliten und diese dann auch bestimmt haben. J. Miiller
hat u. L. eindeutig nachgewiesen, dall das ganze briiderische
Kirchenwesen von einem gemeinsamen Motiv durchzogen und
bestimmt worden ist, ndmlich von dem «Zweck einer gegenseiti-
gen Erziehung zum christlichen Leben>».*® Damit war ein be-

21 Diese Frage hat Miiller, GmV{f, S.140—163, eingehend behandelt.
Seiner Deutung ist voll zuzustimmen. Dagegen ist die seinem Aufsatz bei-
gefiigte Bemerkung von Ludwig Keller, dem damaligen Leiter der Come-
nius-Gesellschaft, fiir die damalige Comenius-Interpretation, die sich in
Piadagogenkreisen durchweg bis heute erhalten hat, typisch. Es heillt: «Wir
drucken (den Aufsatz) ... gern ab, bemerken aber, dall wir nicht alle Auf-
fassungen zu den unsrigen machen» (S.140, Anm.1: vgl. auch die Bemer-
kung S. 150, Anm. 1). Miillers Sicht war Keller und der offiziellen Leitung
der damaligen Comenius-Gesellschaft allem Anschein nach zu ,kirchlich’.

22 ¢«Coetus Ecclesiastici nihil nisi pietatis scholae sunt» (Rat. discpl.,
Annotata, S.88 (C). -—— Deswegen sagt Miiller, GmV{.,, S.140, mit vollem
Recht: «Will man die Eigenart der bohmischen Briider erfassen und ver-
stehen, so darf man sein Hauptaugenmerk nicht auf die Ausprigung ihrer
Lehre richten, denn ihr Hauptinteresse ist nicht ein theologisches, sondern
ein praktisches... Das Interesse an der praxis pietatis blieb nach wie vor
das maligebende.» 23 Miiller, GmV{., S. 142 (Sperrdruck daselbst).



334 J. Heubach, Die Aufgabe der christlichen Uniterweisung

merkenswert starker pddagogischer Zug in ihrem kirchlichen
Denken und Handeln, da es um die Erziehung der Glieder zu
einem rechten christlichen Leben, zu einer offentlichen Betiiti-
gung und Sichtbarmachung des Glaubens ging. Die jungen Glie-
der, die Kinder, muliten dazu erzogen und ihnen eine eingehende
Unterweisung gewidmet werden, damit sie zu einem solchen
Christenleben tiichtig wiirden. Dem kirchlichen und vor allem
dem Hauskatechumenat fiel diese Aufgabe zu.

Diese durch die Praxis Pietatis gegebene notwendige erzie-
herische Katechumenatsaufgabe findet sich schon in den &ltesten
offiziellen Synodalbeschliissen der Unitit. ** Die letzte Kirchen-
ordnung der Unitas Fratrum, die Ratio disciplinae ordinisque,
zeigt deutlich, dafl die Briider in ihrer 200jdhrigen Geschichte
daran festgehalten und auf eine gewissenhafte Durchfithrung
und besondere Ausbildung ihres Katechumenats mit dieser prak-
tischen Zielsetzung alle Sorgfalt verwandt haben. *

Beide erwihnten Ursachen, die Vorlaufigkeit der Aufnahme
in die christliche Gemeinde bei der Taufe und die durch die Pra-
xis Pietatis notwendige christliche Unterweisung, fanden ihren
Ausdruck in einer besonderen Unterscheidung ihrer Glieder.
Die Briider teilten diese in drei Stufen oder Klassen ein und un-
terschieden: «Incipientes, sive initiales», «Proficientesy und
«Perfecti, sive ad perfectionem tendentesy. *® Dieser Einteilung
begegnen wir bereits in den ersten Briiderkatechismen. Teils
sind die Katechismen nach dieser Einteilung aufgegliedert,
teils {iiberschrieben.?” Aus der Vorrede zum Katechismus
«Schrift der dreierlei Fragens ete. v. 1523 148t sich deutlich der
bei den Briidern nach diesen Bezeichnungen dreigegliederte Ka-

24 Nach Miiller, GmVTf,, S. 141, bereits in einem Synodaldekret von 1464.

25 Vgl. Rat. discpl., Cap. III (Forma novitios recipiendi), S. 34—36.

26 A.a.0. Cap.I, S.10. — Vgl. auch Miiller, GmV{., S. 145 {f., u. Kat.,
S. 77.

27 7. B.: «Schrift der dreierlei Fragen, die ersten fiir die Anfangenden,
die zweiten fiir die Fortschreitenden, die dritten fiir die Vollkommeneren,
nédmlich fiir Kinder, fiir Jiinglinge und die Mannhaften im einigen allge-
meinen christlichen Glauben. Gedruckt in Podolec bei Georg Sstyrsa im
Jahre 1523 am Donnerstag nach Aller Heiligen» (5. Nov. 1523). Titel so mit-
geteilt bei Miiller, Kat., S.77. Nach Miiller umfalt dieser Katechismus
134 Bll. und ist gedruckt in 4°. Eine weitere Ausgabe sei 1524 erschienen;
vgl. ferner Koecher, Cat. Gesch., S. 28.



bei den Bohmischen Briidern 335

techumenat erkennen. 2® Der 1. Teil der «Frageny (oder «Kin-
derfragens) soll den «Vorstehern, Pflegern und Taufpatheny in
die Hand gegeben werden. Er ist also fiir die erste Katechume-
natsstufe bestimmt, die vermutlich bis zum 12. Lebensjahr ge-
rechnet wurde, da der 2. Teil der «Fragen» sich an diejenigen
Kinder richtet, die das 12, Lebensjahr erreicht haben und sich
in der zweiten Katechumenatsstufe, der Vorbereitung auf die
Firmung oder Konfirmation und die damit verbundene Zulas-
sung zum heiligen Abendmahl befinden. Der 3. Teil endlich ist
fiir die « Wiedergeborenen» bestimmt, «welche wiirdig sein sol-
len, auch andere zu unterweisen und als Anleitung zum Hirten-
amt, wenn Gott es ihnen giebt und sie dazu berufty (mit Angabe
von 1. Joh. 2, 12—14). Somit ist der dritte Teil der «Fragen» ein
Katechismus fiir Krwachsene.

Mit dieser Dreistufung haben wir bei den Briidern einen in
sich geschlossenen Katechumenat, der die jungen Glieder zur
vollen Erkenntnis ihres Glaubens und rechten Fiihrung eines
christlichen Liebens unterweisen und die Gereiften fihig machen
will, an der Unterweisung der Jiingeren tatkriftig mitzuwirken.

Der Zusammenhang mit dem stufenweisen Aufbau des Kate-
chumenats der alten Kirche liegt auf der Hand. *®* Auch hierin
halten sich die Briider an das altkirchliche Vorbild.

Daf schliefilich auch in der Ratio disciplinae ordinisque die
alten Termini als iibliche Katechumenats-«Ordinesy oder «Clas-
sesy genannt werden *, erweist aufs deutlichste, wie gebrauch-

28 Der Inhalt der Vorrede ist angegeben bei Miiller, Kat., S. 77-78. Hier-
nach zitieren wir.

20 Vgl. F. Cohrs, Katechumenat: Realenzyklopédie, 3. Aufl.,, 10, S.173
bis 179.

30 Fs heifit in Rat. disepl. Cap.I, S.10f, im Art. Ordo personarvm
primvm in popvlo:

Populum, seu auditores...

trifariam iuxta gradus laborum, circa illos instituendos, partiri soliti sunt:

Incipientes,
nempe in Proficientes; et
Perfectos, siuve ad perfectionem tendentes
vide Hebr. V. 13. 1. Cor. II, 6. et Isid, lib. 2. Eccles. cap. 21.
Incipientes, siue initiales, sunt, qui Catechesin et
prima religionis elementa discunt: vt sunt pueri, pastorum
iam curae a parentibus traditi. Nec non adulti ab Idololatris accedentes, vel



336 J. Heubach, Die Aufgabe der christlichen Unterweisung

lich diese Einteilung in der Unterrichtspraxis und dem Gemein-
deaufbau der Unitit bis zu ihrem Untergang gewesen und ge-
blieben ist. ** Die Dreistufung darf also als typisches Merkmal
der briiderlichen Gemeindeverfassung und ihres Katechumenats
angesehen werden. *

In der Bezeichnung der Katechumenatsstufen driickt sich
auch die vorliufige Aufnahme in die Gemeinde durch die Taufe

alias neglecti: qui, si Ministrorum inter Fratres curae se permittunt, institui
prius probarique solent, Hebr. V. vers. 11. 12. 13. 14.

Proficientes sunt, qui religionis elementa iam edocti, in pasto-
ralem curam suscepti, ad omnium in Ecclesia mysteriorum participationem
admissi, magis magisque in agnitione voluntatis Dei, eiusque practica obser-
uatione, se exercent: atque sic in Icclesiae ordine se continentes, sanctifi-
cationem suam custodiunt, 2. Cor. VII. 1. Hebr. VI. 1.

Perfectos apellarunt rerum diuinarum cognitione notabiliter auc-
tos, inque fide, caritate et spe, adeo roboratos, vt alios iam quoque
illuminare, illisque in ordine continendis praefici possent, Rom. XV. 14.
1. Cor. II. vers. 6. Phil. III, 15.

Ex his enim eligit solent:

I. Presbyteri, seu censores morum.
II. Eleemosynarum Curatores.

IT1. Adiles.

3 Es ist daher verwunderlich, wie wenig in der bisherigen Bruder-
Forschung auf diesen doch bedeutsamen Sachverhalt geachtet worden ist.
Nur beildufige, kurze Bemerkungen findet man; so bei Miiller, Kat., S. 77{.;
ibid. GmV{., S. 145 f.; ferner bei Buddeus (Anm. 4): «Sed ut eo magis, quae
diximus, comprobemus, vnum alterumue speciminis loco afferemus ex iis,
quae diximus, quae in disciplina ista fratrum Bohemorum nobis prae cae-
teris placuerunt. Populum omnem in tres classes seu ordines fratres Bohemi
distribuerunt, incipientium, proficientium, et perfecto-
rum seu ad perfectionem tendentium, ad exemplum Ecclesiae
apostolicae. Vsus huius distributionis eximius plane est et singularis, prae-
sertim cum in ea profectuum non modo in doctrinae salutaris cognitione,
ged sanctitate quoque morum virtutibusque Christianis, habita fuerit ratio.
Ex perfectis enim hoc est illis, qui rerum divinarum cogni-
tione notabiliter uncti, inque fide, caritate, et adeo
roborati erant, ut alios iam quoque illuminare pos-
sent, seligebant quos Ecclesiae praeficerent. In populo etiam erudiendo
ad tres hosce ordines seu classes respiciebant, aliasque vt auctor testatur,
habebant conciones pro incipientibus, alias pro proficientibus, alias pro
perfectis» (Sperrung bei Buddeus).

32 Miiller, GmV{.,, S. 145 ff. — Vgl. den u. E. irrigen Ableitungsversuch
der drei Stufen oder Grade aus der Anschauung der dlteren Akademien
oder Sozietiten, wie er von L. Keller unternommen worden ist, Monatsh. d.
Comenius-Ges. 7 (1898), S. 200—201; ibid. 4 (1895), S. 171.



bei den Bohmischen Briidern 337

und die praktische Zielsetzung der Unitdtsunterweisung aus.
Beide Ursachen haben zu einer besonderen Ausbildung des Brii-
derkatechumenats gefiihrt.

2. Glaube, Liebe, Hoffnung.

Selbst wenn man die Katechismen der Briider nur fliichtig
durchsieht, bemerkt man auf den ersten Blick in ihnen jene pau-
linische Trias, die den Briidern bei ihrer christlichen Unterwei-
sung wichtig gewesen ist. Auf drei Grundfesten sahen sie die
Seligkeit stehen: auf dem Glauben, der Liebe und der Hoffnung.
In den «Kinderfrageny v. 1522 lautet gleich zu Anfang die
3.—5. Frage: *® «3. Worauff steet deine seligkeyt? — Antwort:
— Auff dreyen grundlichen tugenten. — 4. Welche seynds? —
Antwort: — Der Glaub, die Liebe, vnd die Hoffnung. — 5. Be-
war das. — Antwort: — S. Paulus spricht, Jetzund bleiben vns
dise drey tugent, der Glaub, die Lieb, vnd die Hoffnung. Vnd
das grofit ausz den, ist die Lieb.»

Im folgenden wird dann weiter gefragt iiber «die erste grund-
fest deyner seligkeity (F'r.6—S8), tiber das Apostolikum (F'r.9
bis 10), den Unterschied von totem und lebendigem Glauben
(Fr.11—14) und iiber «die bewerung, dz einer glaubt in Gotty,
die Kenntnis und Ertiillung der Gebote (Fr. 15—17).

Damit wird zum zweiten Teil der Trias, zur Frage nach der
Liebe, iibergeleitet. Die Gebote <hangen ... An der liebhabung
Gottes HERREN vber alle dingy (Fr. 18) und es wird daran <er-
kant, ob der mensch Gott lieb hat, ... Also, Wenn er lieb hat
seynen nechsteny (IFr.19). Darauf folgt die Frage nach der
«grundfeste der liebey, die «Der HERR Jesus Christusy ist
(Fr.23). Der Glaube eines Menschen an Christus wird erkannt:
«Bey dem, ob er yn liebet, vnd der liebet jnn, der sein gebott er-
fullet. Als er selber spricht. Ob jr mich lieb habt, so behuttet
meyne gebott. Aber wer mich nit lieb hat, der behuttet nit deyne
worty (Fr.26). Darauf folgen in der Frage 26 die sechs «gebott
Christi» (Mt. b, 22, 28. 31—32. 34. 39. 44).

Durch die Fr. 30: «Was hat er (Christus) denen, die in lieb
haben, vnd seine wort behuten, verheyssen?» geht der Katechis-

3% Wir zitieren nach der Ausgabe von Miiller, Kat., S. 9—28.

22



338 J. Heubach, Die Aufgabe der christlichen Unterweisung

mus {iber zur Hoffnung, dem 3. Teil der Trias. Hier erscheinen
die 7 Seligpreisungen (I'r.31) und die Aussagen iiber das ewige
Leben (Fr.32—33). Das ewige Leben wird als ein zweifaches
beschrieben: «Iyns ist hie in der genaden, vnd in der teylhafftig-
keyt des HERREN Jesu Christi, welchs die gleubigen erlangen
im geyst durch den glauben. Das ander leben ist in der ewigen
glorieny (Fr.33). Organisch folgt auf die letzte, mit Zitierung
von Joh. 17, 3 gegebene Antwort die Frage: «Durch was soll
der mensch erlangen dise warheyt? — Antwort: — Durch den
Glauben durch die liebe vond hoffnung, vom heyligen geyst ge-
gebeny (Fr.34). An diese nochmalige Zusammenfassung schlie-
Ben sich die Fragen nach dem Heiligen Geist an (Fr.35—36),
nach der Trinitit (Fr. 37—40), wie man sie recht ehrt: «Mit dem
hertzen, Mit dem munde vnd mit den werckensy (Fr.41—44)%,
und wie zu Gott «Meinen gnedigen vattery (Fr.45) im Herren-
gebet recht gebetet wird (F'r. 46).

IEbenso findet sich in der I'r. 54: «Was helstu von den heyli-
gen?y die Trias wieder und zwar hier als Merkmal der Heilig-
keit der Heiligen: «Das sie seind auszerwelt ausz der genade
Gottes zu der teylhafftigkeit des HERREN Jesu Christi vnd
durch die schickung des heyligen geysts darzu komen, das sie
weren inn Christo geliebte heylige, vind mit seinem Blut gerey-
niget, vnd hie lebend ausz dem glauben vnd Gott lieb habent vber
alle ding, vnd jre nechsten, vnd jn allein eerendt, vnd jmm die-
nende. Etliche sturben des gemeinen tods. Iftliche von dem
zwangsal der leutt sint abgegangen von der welt, Erleydende
die marter vinbs wort Gots, die recht Gétlich eere, vnd vmb die
lebendige hoffnung die sie hetten in Christo, von den abgétteri-
schen leuten, falschen Propheten, vnd von den liebhabern der
welt, sie den tod erlitten» (F'r. 54). Das so dargestellte Leben der
Heiligen gilt also als vorbildliches Lieben in dem vom Heiligen
Geist gewirkten Gauben, der Liebe und Hoffnung. So geschieht
nach dem Katechismus auch die rechte Verehrung der Jungfrau
Maria als Nachfolge: «In jrem tugentsamen leben, darinnen sie
Christo nachfolgen mit einem lebendigen glauben, vind mit wirck-
licher lieb, vmb die hoffnung des ewigen lebens sich muhendt, Vnd

3¢ Tn der Frage 42 erscheint ebenfalls die Trias: Glaube, Liebe, Hoff-
nung wieder (Miiller, Kat., S.17).



bei den Bohmischen Briidern 339

inn der muhe volenden bisz zum tode, verlassend die welt vnd
ire irrsal mit aller eytelkeyts (Fr.58). %

Interessant ist schliefllich noch die Fragereihe von F'r. 67 ab.
Auf die Frage: «Wo vnd inn was ist die rechte hoffnung?» wird
die Antwort erteilt: «In Gott mechtigklich, inn Christo verdienst-
lich, Vnd inn dem heyligen geyst inn seynen gaben die wirdig
machen, teylhafftigklich, Im glauben grundlich. In der gerech-
tigkeit des glaubens warhafftigklich. In den wercken bewerlich,
In der kirchen der dinstbarlichen ding, dienstbarlich, In dem
wort Gottes erklarlich, Inn den sacramenten sacramentlich vnd
bezeuglich, oder Testamentlich» (I'r. 68).

Wenn man nun folgende Beobachtung anstellt, die man an
Hand der Miiller’schen Textausgabe gut machen kann, und die
Trias als inhaltliche Gliederung auch in den lutherischen nie-
derdeutschen Bearbeitungen der «Kinderfragen», der Magde-
burger Bearbeitung v. 1524 und der Wittenberger v. 1525, sucht,
so zeigt sich folgender Sachverhalt:

Fiir die Magdeburger Bearbeitung, sie stammt von einem
Lutheraner *, der eine Reihe von Umstellungen und Verinde-
rungen an seiner Vorlage vorgenommen hat, scheint die Trias
keine Bedeutung gehabt zu haben. Gewil, es finden sich auch
hier die Fragen iiber den Glauben ** und die Licbe *® und zwei-
mal sogar die Trias selbst. ** Dort heilit es bei der Frage 16:
«Wur dorch kryge wy de salicheyt. — Antwort: Dorch den ge-
louenn, hopenunge, vnd leffte, vom hilgen geyste.» ** Und die
Fr. 23, wie man Gott recht mit dem Herzen ehre, wird beantwor-
tet: «mit dem gelouen, der hopenunge, vnde leue, vnd guden be-
gerden». ** Trotzdem aber hat die briiderische Trias fiir den
lutherischen Bearbeiter keine so grofle Bedeutung gehabt. Das

wird sehr deutlich in der Fr. 37, wo die Zusammenfassung der

35 Was hier von Maria gesagt wird, gilt gleichfalls von allen Heiligen.

36 Miiller, Kat., S.148. Der Text ebd., S. 151—158.

37 Frage 5—9, ehd., S. 153—155.

38 Frage 11 ff., ebd., S. 155 ff.

3% Frage 16, ebd., S. 155, u. Frage 23, ebhd., S. 156.

40 Ebd., S.155; vgl. die Frage u. Antwort 34 im Briiderkatechismus v.
1522 (ebd., S. 17); in den Magdeburger Kinderfragen lautet die Trias:
Glaube, Hoffnung, Liebe — beim Briiderkatechismus: Glaube, Liebe, Hoff-
nung.

41 Ebd., S. 156. Dieses in Ubereinstimmung mit dem Briiderkatechismus
v. 1522, Fr. 42 (ehd., S.17).



340 J. Heubach, Die Aufgabe der christlichen Unterweisung

Abschnitte iiber die Heiligen (¢Wu wart Got gelouet yn den hil-
genny) ganz im Gegensatz zu den béhmischen Fragen v. 1522
dahingehend beantwortet wird: «.... Wy konnt ock nicht nha
volgen orem leuende, sunder wy schollen nha volgen orer lere,
welcker se vnsz hebben gelert, van Christo vnserm herrn.» *?
Dagegen antwortet der Briiderkatechismus: darin soll man den
Heiligen nachfolgen «In jrem fugenisamen leben, darinnen sie
Christo nachfolgen mit einem lebendigen glauben, vnd mit
wircklicher lieb, vmb die hoffnung des ewigen lebens sich mu-
hendt, Vnd inn der muhe volenden bisz zum tode, verlassend die
welt vnd ijre irrsal mit aller eytelkeyt.» **

Dem lutherischen Bearbeiter ging es um die Erkenntnis der
Nachfolge in der Lehre, den Briidern um die Nachfolge in dem
tugendsamen Leben der Heiligen. Zwei grundsiitzlich verschie-
dene Blickrichtungen, die bereits in diesem friithen Stadium die
Unterweisungsziele beider prignant erkennen lassen.

Dazu sei noch ein dritter Vergleich mit den Wittenberger
Kinderfragen v. 1525 gezogen, die vermutlich auch von einem
Lutheraner stammen, der sich aber mehr zur briiderischen
Lehre hin auch in seiner Abendmahlsauffassung ausspricht. **
Dort lautet die Antwort auf die Frage 51 **, wie man recht den
Heiligen nachfolgen soll: «In erem dogetsamygen leuende vnde
lere, dar ynne se Christo nageuelget syn, myt enem leuendygem
louen, mit werckliker leue, vnde hopynge des ewygen leuendes,
myt vorlatynge der werlde, erdom vnde ydelycheyt.» * Die Wit-
tenberger Fragen sind also eine Vermittlungsform. Das Ur-
spriingliche sind die Briiderfragen mit ihrer auffallenden Trias-
betonung und Nachfolge als Imitatio Christi und Imitatio Sanc-
torum.

42 Ebd., S. 157.

43 Frage 58 (ebd., S.20); Kursivierungen von uns zur Verdeutlichung.

4 Text der Wittenberger Bearbeitung ebd., S.163—188. — Uber die
Abendmahlslehre, vgl. Frage 70, 72 u. 75 und Miillers Anmerkungen dazu
S. 161 u. daselbst Anm. 1; ferner E. Peschke, Die Theologie der Bohmischen
Briider in ihrer Friihzeit. I. Das Abendmahl, 1. Untersuchungen, 2. Texte, =
Forsch. z. Kirchen- u. Geistesgeschichte, hrsg. v. E. Seeberg, E. Caspar u.
‘W. Weber, 5; 20 (1935; 1940).

45 Miiller, Kat., S. 174; vgl. ferner Fr. 28, ebd., S. 172 (hier fehlt ,Liebe’).

48 Ebenso auch der Katechismus von St. Gallen v. 1527, Fr. 60 (ebd.,
S.201); hier ist der Verfasser unbekannt.



bei den Béhmischen Briidern 341

Diese Gegeniiberstellung kann im Hinblick auf den friihen
Briiderkatechismus geniigen. Wir kénnen feststellen: die Trias
Glaube, Liebe, Hoffnung mit der Tendenz der Nachfolge im
Leben und der Bewihrung des Glaubens in den Werken erweist
sich als typisches Merkmal des &ulleren und inneren Aufbaus
des Briiderkatechismus v. 1522,

Nimmt man ferner die Synodaldekrete, Bekenntnisschriften
usw. zur Hand, so findet sich die Trias mit der gleichen Bedeu-
tung auch in ihnen. Ein Synodaldekret v. 1464 nennt als Funda-
ment der Unitit «den mit Liebe und Hoffnung verbundenen
Glaubeny. * In dem Bekenntnis an Koénig Uladislao vom Jahre
1507 werden Glaube, Liebe und Hoffnung als die rechten Gaben
des Heiligen Geistes genannt, die zur Vollkommenheit eines
Christen gehoren. *® In einer Schrift der Briider v. 1508 heifit es:
«Von Menschen-Satzungen und Verordnungen nehmen sie die
an, welche dem Glauben, der Liebe, Hoffnung und Gottseligkeit
beforderlich seyn auch zur Verehrung und Anrufung Gottes,
zur Billigkeit, Tugend, Zucht und Eintracht dienen .. .» * Ganz
ausfiihrlich bringt die offizielle Kirchenordnung der Unitit
v. 1632, die Ratio disciplinae ordinisque, die Trias im Kap. I:
«De ordine totivs vnitatis in genere> als das ,wesentliche’ Stiick
des Christentums und der briiderischen Gemeindeordnung. Dort
heilit es im «ordo rervm>: «lsse videlicet in Christianismo

Essentialia.
quaedam  Ministerialia.
Accidentalia.

Essentialia Christianismi vocatunt illa, in quibus hominum
salus immediate sita est: nempe ex parte Dei, gratia Dei Patris,
meritum Christi, et spiritus sancti dona:

ex parte vero nostra fides, caritas, et spes. Per fidem intelligendo
beneficiorum Dei agnitionem, et priuatim sibi factam applica-
tionem. Per caritatem, flagrans redamandi DEUM, et per omnia
ei obsequendi, studium. Per spem, in vtroque illo perseuerandi

47 Zit. nach Miiller, GmV{., S. 141.

48 Tn der Oratio excusatoria atque satisfactiva Fratrum Waldensium
Regis Uladislao ad Ungariam missa v. 1507 (zit. nach Carpzov [Anm.1].
I. Abt., Cap. 3, §4, S.97).

4 Txcusatio Fratrum Waldensium contra binas literas Doctoris Au-
gustini, datos ad Regum, 1508 (zit. nach Carpzov [Anm. 1], S. 100).



342 J. Heubach, Die Aufgabe der christlichen Unterweisung

atque ita fidei-finem assequendi, immotam fiduciam. Absque his
neminem saluari posse docuerunt.y °°

Die Ministerialia: «Verbum Dei, Claues et Sacramentay ha-
ben dabei die Eigenschaft und Aufgabe «<mediay zu sein, ndmlich:
«per quae gratia Dei Patris, meritum Christi, Spiritusque Sancti
operatio, nobis innotescunt et conferuntur; id est, per quae in
nobis fides, caritas, et spes, acceduntur, fouentur, roborantur,
Nempe Verbum Dei, Claves, et Sacramentay. **

Das Ziel der katechetischen Unterweisung, wie es der Kate-
chismus v. 1522 zeigte, wird durch die 100 Jahre spétere Kir-
chenordnung bestitigt. s geht um die Festmachung von
Glaube, Liebe und Hoffnung als den «wesentlichen» (essen-
tialia) Stiicken «ex parte vero nostro». Hier lag die Aufgabe der
Unterweisung.

So werden die Kinder, die «Incipientes, siue initiales, . .. qui
Catechesin et prima religionis elementa discunts 2, in diesen

5% Rat. discpl., S. 8.

51 Ebd., Cap. I, S. 8—9. Diese Definition zeigt, wie ausgesprochen ,prak-
tisch’ die Trias verstanden wurde. Den Briidern ging es um das Wachsen
oder Zunehmen in einem frommen Leben, sichtbar in Glaube, Liebe und
Hoffnung. Der sich bei ihnen findende ,Intwicklungs’-Gedanke zu einer
christlichen Perfectio geht deutlich aus den Anmerkungen des J. A. Come-
nius zu der genannten Kirchenordnung hervor (a.a.O. S.65f., Annotata
ad Cap.I [B]). Dort sagt er: «Mirabi subit, cur Theologi moderni systemata
Theologiae concinnando, Apostolicam illam de fide, caritate, spe, non seruent
trichotomiam: sed plerumque duas tantum Theologiae partes, de fide et
vita, constituant. Quasi aut nihil sublime, sit quod per fidem Christi pie
viuentibus promisit Deus; aut illud obiter hic vel illic interspergi sufficiat.
Cum tamen et primum illud solemnissimum, cum fidelium parte Abrahamo
initum Dei foedus, distinctissime tria illa proponat; et per vniuersam scrip-
turam illa aeque notari possint (es folgen eine Reihe Schriftbelege iiber
solche Aussagen bei Abraham, Christus u. den Aposteln) ... Quam proinde
partitionem recte Augustinus Enchiridio ad Laurentium retinuit: et maiores
nostri. Recte inquam: quia Christianismus a theoria inchoatus, per praxin
deducendus est in chresin: hoc est a fidei fulgore per caritatis feruorem,
in suauitatem spei, de perennatura misericordia Dei promouendi sumus.»
Der Gegensatz zur ,modernen’ Theologie, vor allem zur lutherischen Ortho-
doxie, lag in dem anderen Glaubens- und Rechtfertigungsverstindnis be-
griindet. Die Unterscheidung «ex parte Dei» und «ex parte vero nostro»
barg in sich die Gefahr der Werkerei und konnte als ein Verlassen des sola
fide verstanden werden, wihrend die Unterscheidung von ,fides’ und ,vita’
hier zu trennen suchte.

52 Rat. discpl., S. 10.



bei den Bohmischen Briidern 343

drei, den Briidern ,wesentlichen’ Fundamenten des Christen-
tums unterwiesen. Wenn dieselbe Kirchenordnung die «Profi-
cientesy dahingehend charakterisiert, dall es diejenigen sind,
«qui religionis elementa iam edocti, . . . magis magisque in agni-
tione voluntatis DEI, eiusque practica obseruatione, se exer-
centy **, dann ist damit nichts anderes gesagt, als daf} die Trias
Glaube, Liebe, Hoffnung in ihnen mehr und mehr zugenommen
hat. Wenn schlieilich die «Perfecti, siue ad perfectionem ten-
dentesy als diejenigen herausgestellt werden, die «rerum diui-
narum cognitione notabiliter auctos, inque fide, caritate et spe,
adeo roboratos, vt alios iam quoque illuminare, illisque in or-
dine continendis praefici possent» *, so diirfte es sich klar er-
wiesen haben, dafl der mit Liebe und Hoffnung verbundene
Glaube, die Trias ,fides-caritas-spes’, als typisches Charakte-
ristikum der Briiderunterweisung gelten mufl und inhaltlich von
den Briidern als das Ziel ihres Katechumenats angesehen wurde.
Diese Trias mullite zu einer stark auf das Sittliche bedachten
und im tétigen Glauben sich bewéhrenden Unterweisung hin-
fithren.

3. Religio — mores — disciplina.

Wir sahen bereits, dall das Interesse an der Praxis pietatis
die eine Ursache der besonderen Ausbildung des Briiderkate-
chumenats gewesen ist. Auch die Trias der theologischen Tu-
genden im Katechismus v. 1522 und besonders in der Kirchen-
ordnung v. 1632 zeigte diesen praktischen Sinn. Indem so das
theologische und kirchliche Denken und Bemiihen der Briider
sich vornehmlich auf die «Nachfolge im Gesetzy oder «der Regel
Christi» %, auf die pura vita Christiana und nova oboedientia
evangelica erstreckte und die Briider, im Gegensatz zu den an-
deren reformatorischen Kirchen, weniger die pura doctrina be-
tonten, haben sie niemals eine nur lehrhaft-dogmatische Unter-
weisung der Jugend getrieben. Fiir sie war Religio gleich Imi-

53 Ehd.

5 Fbd., S.10f.; vgl. weiter zur Trias ebd., Cap. VI, S.50 f.; Cap. VII,
S.53 u. a.

55 Sie nannten sich «Fratres legis (seu regulae) Christi» und verstanden
unter Lex Christi: «legem Christi sufficientem esse ad Ecclesiae militantis

regimen, sine additamentis legum humanarum», so Rat. discpl., Praefat.,
S. 4; dem Sinne nach auch ebd., Annotata ad Introitum (¢), S. 64.



344 J. Heubach, Die Aufgabe der christlichen Unterweisung

tatio Christi. % Die «notae certae et infallibiles sanctae Fecle-
siaey waren ihnen neben dem ,Wort’ und ,Sakrament’ als drittes
Merkmal: «debita et Legitima oboedientia in servandis omnibus
iis rebus, quas sanctum Evangelium et lex Christi praecipat». %
Ihr kirchliches Bemiihen, auch gerade bei der besonderen Beto-
nung und Beachtung der Kirchenzucht, ging dahin, «ut in Ec-
clesia Dei et doctrina et vita sancta et inculpata sity. *® Doctrina
und Vita sancta gehoren fiir sie unldslich zusammen. Sie haben
beides stets betont. Denn ihnen vermochte der wahre Glaube
nicht ohne die tdtige Liebe, die Rechtfertigung nicht ohne die
sichtbaren, im Namen Christi und damit im lebendigen Glauben
und in der Liebe gegen Gott und den Néchsten getanen Werke
zu sein. *° Glaube und Liebe waren fiir sie «<brun vnd regel» ®,
«principium. .. ac norma virtutis ac bonorum operums». ¢* Hier-
bei stehen bona opera und virtus fiir die Briider auf gleicher
Ebene und kénnen von ihnen fast als Synonyma gebraucht wer-
den. Virtus ist danach keine allgemeine ethische Tugend und
Sittlichkeit, etwa abgeleitet aus einer besonderen Qualitit und
Fiahigkeit des natiirlichen Menschen. Virtus kennen sie nur als
Virtus Christiana, als Frucht des gerechtfertigten und wieder-

5 bd., Annotata ad Introitum (d), S.64: «Vitae sanctae studium, ad
imitationem Christi»; ferner Cap. II, S. 22.

57 Conf. Bohemorum v. 1535, Art.XI (H. A. Niemeyer, Coll. Conf.,
S. 836). — Comenius nennt in seinen Anmerkungen zur Rat. discpl. folgende
3 Notae Ecclesiae, Annotata ad Introitum (d), S.64:

De Tcclesiae verae notis operose disputant. Verum quid opus nonne
Apostolica illa Act. I1. 42 et Ephes. IV. 1. 6 sufficiunt? Nonne illa commode
ad tria haec vocantur?

I. Doctrinae puritatem, iuxta Evangelium Christi.
II. Vitae sanctae studium, ad imitationem Christi.
ITI. Ordinis custodiam, ad seruandam spiritus vnitatem.
Simplicissima haec sunt, fucum minus admittentiam.

58 Conf. Bohemorum v. 1535 (H. A. Niemeyer, Coll. Conf., S. 837).

5 Conf. v. 15635, Art. VII: De bonis Operibus (Koecher, Bek., S. 116 {f.;
vgl. ferner Koecher, Cat. Gesch., S. 30 f1.).

% Conf. deutsch v. 1564, Art.: von guten wercken vnd Christlichem
leben (Koecher, Bek., S.196).

81 Conf. Recognita v. 1609, Art.: De bonis operibus, et vita Christiana
(Koecher, Bek., S.315); vgl. auch die Gegeniiberstellung der Bekenntnisse
v. 1535, 1564 u. 1609 bei Carpzov (Anm.1), II. Abt., Cap.3, §5, S.3291,;
auch Rieger (Anm. 1), S. 364 f., 404.



bei den Bohmischen Briidern 345

geborenen Christen. Virtus und Mores sind Friichte der wah-
ren Bindung an Gott, der Nachfolge im Gesetz oder der Regel
Christi, rechter Imitatio und damit gewisses und unfehlbares
Zeichen der heiligen Kirche und wahrer Gliedschaft in ihr. Vir-
tus und Mores gehéren fiir sie zur christlichen Perfectio.

Bei dieser starken Betonung der Sittlichkeit und eines téti-
gen Christenlebens ist es verstiindlich, daf} die katechetische Un-
terweisung in der Unitiit weniger von der lehrhaften Weitergabe
einer Pura Doctrina bestimmt wurde, in die der Zuunterwei-
sende einzufithren wire. Vielmehr lag an einer rechten, ge-
schickten und durch die Unterweisenden «vorbildlichen» An-
leitung (= Erziehung) zu einer Pura Vita Christiana, in der
sich der Unterwiesene erweisen sollte. Der Unterricht in der
Kenntnis und Erkenntnis des «Glaubensy war letztlich erzie-
hende Unterweisung, namlich ein « Anleiteny und «Gewoéhnen»
zu einem <heiligen Lebeny in der «Regely oder dem «Gesetz
Christiy. ®* Christliche Unterweisung hiell: «in der Zucht des
Herrn auferziehen ... zur Krafft vind Tugent des Glaubens.. .,
auf das sie (die Unterwiesenen) zugleich mit Gottes erkenntnis
erleuchtet nach jrem beruff stand vnd wesen, in aller erbarkeit
vnd gotseligkeit wandeln, den Namen Gottes also heiligen, vnd
die reine Lere zieren». ** Wohl geschah im Katechumenat lehr-
hafte Unterweisung in bezug auf den Glauben. Der Schwer-
punkt lag aber auf der erziehenden Unterweisung zu einem
christlichen Leben.

Damit gewann die Unterweisung in den Sitten (virtus, mo-
res) eine wesentliche Bedeutung. Die Vorliebe und stindige
Betonung der «Zuchty (disciplina) war nichts anderes als ein
strenges Halten auf reine Sitten, die «die reine Lere zieren» soll-
ten, ® So werden die Kinder nach der K.O. v. 1632 bei der Zu-
lassung zum Sakrament des Altars im voraufgehenden Abend-
mahlsexamen gefragt: «<Tum ratione vitae, an honesta conuer-

62 S. unsere Anm. 18.

88 Vgl. auch Rat. discpl., Cap. III, 3, S. 35, wo es heifit: «in Christo Jesu
pie vivere» (!).

84 Conf. v. 1535, Art. II (Koecher, Bek., S.171); vgl. auch H. A. Nie-
meyer, Coll. Conf., S. 788. — Es lieflen sich aus den Bekenntnissen und Kate-
chismen der Briider eine Fiille weiterer Belegstellen beibringen.

8 Vgl. Rat. discpl., Cap. VIL: De ordine et gradibvs disciplinae ecclesiasti-
cae, S. H2—h5.



346 J. Heubach, Die Aufgabe der christlichen Unterweisung

satione doctrinam DEI nostri ornent? quomodo liberi parenti-
bus; et famuli heris suis pareant?y Ebenso wird an die Eltern
die Frage gerichtet: «<num satis bono exemplo suis pareant? num
ad pietatem et bonos mores diligenter satis instituant?»  Den
Eltern und sonstigen Unterweisenden war also eine gewissen-
hafte Unterweisung in der Pietas und des Mores aufgetragen.
Denn beides, Frommigkeit und Sitten, waren fiir die Briider
Teile eines Ganzen, ndmlich des rechten Christenlebens. Beide
Teile gehoren nach der Kirchenordnung fiir die Unterweisung
unléslich zusammen. Durch sie und auf sie hin sollten die Kin-
der unterwiesen werden. Zu diesem Zweck haben die Briider
sehr bald Séttenbiicher * neben der HI. Schrift, dem Katechismus
und dem Gesangbuch verwendet.

Wir kénnen somit als ein weiteres Merkmal feststellen: Durch
das auf den titigen Glauben und ein heiliges Leben ausgerich-
tete Unterweisungsziel und die in ihrer Kirche besonders ge-
pilegte Disciplina ecclesiastica war die Mores-Unterweisung
ein notwendiger und wesentlicher Bestandteil des alten Briider-
katechumenats. Die belehrende Unterweisung in der Religio
hatte in der erzichenden Unterweisung der Mores und Disciplina
zu miinden und sich zu beweisen.

4. Christliche Unterweisung als Cura pastoralis.

Die Briider haben die Unterweisung ihrer Jugend in religio
und mores als eine «pastorale> Aufgabe angesehen. Der kateche-
tische Unterricht hatte das gleiche Ziel wie die Predigt, die sie
iiber die Sakramente stellten: «It haec administratio verbi apud
nostros principalis habetur, omniumque maxime fit, ut quae plus
ad salutem conferat ac necessaria sit, quam Sacramenta ipsa.
... Concedunt insuper, quod veram fidem nemo assequi potest,
nisi verbum Dei audiat.» ® Predigt des Wortes und Unterwei-

% Ibd., Cap. III, S. 37 (forma s. coenam celebrandi); vgl. auch den gan-
zen Fragenkatalog, a.a. 0., S. 36 {.

67 Vgl. hierzu Heubach (Anm. 1), S. 54—56; ferner Miiller, Kat., S. 336 f.;
ders., Geschichte (Anm.1), 3, S.287. — In der Rat. discpl.,, Cap.IV (de
ordine domestico ministrorvm), S.45 heilit es ausdriicklich, daB die Kinder
" neben dem Katechismus, den Liedern und Psalmen die «<morum praecepta»
zu lernen und aufzusagen haben.

% Conf. Bohm. v. 1535, Art. X (Niemeyer [Anm. 64], S.801); vgl. auch
Conf. Recog. v. 1609, Art. X (Koecher, Bek., S.336 £.). Dort heilit es: «Hoe



bei den Bohmischen Briidern 347

sung im Worte Gottes dienen der einen heilsnotwendigen Auf-
gabe: <ad fidem et salutem» zu unterweisen. Erst durch solche
Unterrichtung, durch das Horen und Lernen des Wortes Gottes,
kommt der Glaube. Solche Unterrichtung war Aufgabe der El-
tern, die «<vornehmlich fiir ihre (der Kinder) Seele Sorge tragen
sollten. ® Und von den Geistlichen forderte die Ordinationsver-
pflichtung bei der Verwaltung ihres Amtes eine sorgfiltige kat-
echetische Titigkeit, die die Kirchenordnung v. 1632 unter die
«officia muneris pastoralisy zédhlte.” Wenn wir auch in jener

autem verbi sive Evangelii ministerium majus esse, et plus ad salutem
valere docent, quam ipsa etiam Sacramenta, juxta divum Paulum dicentem:
Non misit me Christus baptizare, sed praedicare (principaliter scilicet ac
primario). Nam cum per Evangelii praedicationem Spiritus sanctus intus
in cordibus nostris fidem generet; et verus intellectus eorum omnium, quae
in negotio salutis concurrunt, adeoque Dei ipsius et Christi filii ejus, mens
et sententia etiam in doctrina Sacramentorum non aliunde, quam ex verbo
Dei dimanet, et eliciatur: sequitur omnino, quod Evangelium ante alia
quaevis ministeria, omnibus adultis praedicari debeat. Exemplo sunt tria
millia conversorum, Act. 2. Cornelius et Cubicularius Reginae Candaces, ut
cuisque, exemplo Philippi interroganti, regeri possit, Si credis ex toto corde,
licet; tibi, scilicet licet, tanquam vera fide praedito, Sacramentorum Christi
communionem habere. Iitenim sine auditu verbi Dei, quod est potentia Dei
ad salutem, fidem et salutem nemo adipisci poterit: secundum Paulum, qui
dicit: I'ides ex auditu, auditus autem per verbum Dei. IZt rursus: Quomodo
credent, de quo non audierint.»

% Nach einem Synodaldekret der Briider aus dem Anfang des 16. Jhs.,,
nach Miiller, Kat., S. 320; vgl. auch Rat. disepl., S. 37 u. 47 f.

70 Vgl. Rat. discpl., Cap. II (ministrorvm ordinatio), S.23—25; Annotata
ad Cap. II (ad pg.24, §4), S.81; S.82 (ad pg. 24, §6 u. ad pg. 25, §9). —
Nichts anderes sagt der Art. II der Confessio v. 1535 (Koecher, Bek.,
S. 170 £f.) : «Darnach (nach der Schrift) leret man den Catechismum: Das
ist die einhellige Christliche alte Kirchen, vnd der heiligen Veter gemeine
Ler, vnd miindliche vnterrichtung, welche ein Kern ist vnd Schliissel der
gantzen heiligen Schrifft... Vnd das diese Christliche Ler, der rechte
volkommene vnd wolgefellige wille Gottes, eim iglichen trewen Christen
zur Seligkeit notig sey, bekennet man offentlich. — Diesen Catechismum,
so die obgemelte vollige gemeine Christliche Lere, vnd hohe Krkentnis in
sich schleust, halten vnser Prediger fiir ein gewisse richtschnur, richtige
Ordnung vnd Register all jrer Lere Predigten vnd schrifften: tragen dafiir
trewe sorg, vod wenden allen fleis an, auff das die gantze Warheit dieser
anfenglichen ordentlichen grund-lere in der Christen hertz tieff eingebildet,
vnd in der zuhorer sinn vnd leben gentzlich eingepflantzet werd... Aus
dieser vrsach werden auch mit jnen (den Kindern) sonderliche Kirchen
Versamlungen gehalten: Die Eltern vnd Gevattern werden jres Ampts vnd



348 J. Heubach, Die Aufgabe der christlichen Unterweisung

Kirchenordnung nicht viel iiber die Einzelheiten solcher kat-
echetischen Tétigkeit der Geistlichen an der Unitidtsjugend ho-
ren — auller den Angaben iiber den Hausgottesdienst ”* und die
Katechisation an den Sonntagen > — dagegen mehr von der Un-
terweisung der Unititsalumnen, die sie zum geistlichen Beruf
vorbereiteten 2, so kénnen wir doch so viel entnehmen, daf} die
Briider die Jugendunterweisung als vordringlich ,pastorale’
Aufgabe des geistlichen Amtes verstanden und zum Amt der
praedicatio verbi divini als ,docendi cura’ und ,cura pastoralis’
gerechnet haben. ™

Es hat ferner zu den Visitationspflichten ihrer Bischéfe (Se-
nioren) gehort, sich bei der jihrlichen Visitation der Diézesen 7
nach der erfolgten Unterweisung der Jugend zu erkundigen, die
Kinder zu examinieren und den Katechumenat und das Schul-
wesen nach bestem Vermoégen zu férdern. ** Wir besitzen Nach-
richten dariiber, dafl auf verschiedenen Synoden die Senioren
iiber die Unterweisung, die Erweiterung der Schulen und iiber
die Anstellung von Katecheten verhandelt haben. ”” Diese Ver-
handlungen, sowie das gesamte unterrichtliche Bemiihen in
der Unitas Fratrum, werden nur dann richtig verstanden, wenn
man weil}, daBl den Briidern die Jugendunterweisung zur ,cura
pastoralis’ gehort hat. Die praedicatio und doctrina verbi divini
pflicht erinnert vnd vermanet, auff das sie auch selbs die lieben Kinder
trewlich leren, in der Zucht des Herren aufferziehen, fiir sie vnd alle andere
Christen Kinder zu Gott jr hertzlich fiirbitt thun.» — Vgl. auch Conf. (lat.)
v. 1535 (Koecher, Bek., S.103 ff.) u. die Conf. Recogn. v. 1609 (Koecher,
Bek., S. 277 ff.).

7 Rat. disepl., Cap. V (de ordine domestico avditorvm), S. 47 1.

72 Thd., S.31—33 (ordo circa verbi divini praedicationem).

7 Ebd., S. 30 ff.

7 Ebd., S. 31 ff.

7% Ebd., S.17:«Ecclesias suae Dioeceseos singularis annis visitare.» S. 49
ist von einer zweimal jihrlichen Visitation die Rede. Ferner war es Pflicht
der Ortsgeistlichen, mindestens jedes halbe Jahr («ad minimum intra se-
mestre») miindlich oder schriftlich dem Bischof (Senior) iiber den Zustand
der Gemeinden Bericht zu geben (a.a.O., S.28, Abs. 2).

6 Vgl. a.a. 0., S.15ff. (de antistitibvs sev senioribvs) u. S.48—51 (de
visitationibvs).

77 Vgl. den Beschluf} der Synode zu Xians v. 14. Septh. 1560, s. dariiber
Comenius, Historia (Anm. 1), S. 35, § 103; auch Rieger (Anm.1), 2, Anh. z.

XXIV. Stiick, §663, S.632—634; Carpzov (Anm.1), II. Abt., Cap.2, §4,
S. 252—253; auch Heubach (Anm.1), S.59 ff.



bei den Bohmischen Briidern 349

ad fidem et salutem war ihnen «plantularum ecclesiae cura» ™,
nidmlich die Kinder in der Erwéhlung festzumachen, in der Hei-
ligung zu fordern und damit zum ewigen Leben zu fiihren. ”®
Das haben die B6hmischen Briider als die Aufgabe der christ-
lichen Jugendunterweisung angesehen, und von hierher haben
sie stets eine rege katechetische Tétigkeit entfaltet. Es ist daher
verstindlich, dafl sie nicht nur fiir den Ausbau des Schul- und
Unterrichtswesens groBles Interesse besallen, sondern vor allem
befidhigte Lehrkrifte zur Unterweisung ihrer Jugend. Ihr Bi-
schof Johann Amos Comenius (1592—1670) ist schlieflich der
bekannteste ihrer Liehrer geworden, und die Péddagogik wird
heute — mehr als bisher — seine katechetische Herkunft mit-
beriicksichtigen miissen, wenn sie ihn und sein piddagogisches
Werk recht interpretieren und verstehen will.

Kiel. Joachim Heubach.

7 Rat. discpl., Annotata ad Cap.I (T), S.73 1.

7 Dieses Unterweisungsziel ist dann mit besonderem Nachdruck von
J. A. Comenius aufgenommen und fiir das gesamte Unterrichts- und Er-
ziehungswerk fortgebildet worden; s. dazu Heubach (Anm.1), S. 87 ff.



	Die Aufgabe der christlichen Unterweisung bei den Böhmischen Brüdern

