
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 14 (1958)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


306 Miszelle

allein im Glauben, allein auf Grund der «rückwärtsgewandten Prophétie»
des biblischen Reichs- und Christuszeugnisses.

So wird auch hier deutlich, daß man, wo man Bultmann mit Hilfe des

neueren Heidegger zu überwinden sucht, leicht aus dem Regen in die
Traufe kommt. Es scheint immerhin neben andern auch gut theologische
Gründe zu haben, wenn Bultmann Heidegger nicht über «Sein und Zeit»
hinaus gefolgt ist. Auch hier wäre nicht das Daß des alternativen Denkens
Bultmanns als solches, sondern das Wie zu beanstanden. Wie dem auch sein
mag: jedenfalls legt sich uns auch von daher die Frage nahe, ob Ott der
Seinserhellung im Sinn der modernen Existentialontologie nicht mehr
zuzutrauen geneigt ist, als sie faktisch zu leisten vermag.

Benken, Kt. Baselland. Eduard Buess.

Rezensionen.

Gerhard von Rad, Theologie des Alten Testaments. 1. Die Theologie der
geschichtlichen Überlieferungen Israels. Einführung in die evangelische
Theologie, 1. München, Chr. Kaiser-Verlag, 1957. 472 S. Fr. 27.35.

Dieses Buch kann als Zusammenfassung und vorläufiger Abschluß
eines ganzen Lebenswerkes gelten; denn über die meisten der hier
verhandelten Gegenstände hat der Verfasser bahnbrechende Abhandlungen
veröffentlicht. Gleichzeitig ist es repräsentativ für eine ganze Schule
theologischer Erhellung des A.T.

Ein erster einleitender Teil (S. 13—109) enthält einen «Abriß einer
Geschichte des Jahweglaubens und der sakralen Institutionen in Israel».
Plastisch werden hier die drei Hauptperioden der israelitischen
Geistesgeschichte herausgestellt: die vorstaatlich-amphiktyonische Zeit mit ihrer
Vielfalt, ihren traditionsbildenden Bekenntnissen und dem Ineinander am-
phiktyonischen Erbes und kanaanäischer Ordnungen; dann die staatliche
Zeit mit dem Aufkommen der königlichen Davids- und Zionstraditionen
und den zahlreichen daraus resultierenden Spannungen; endlich die
Konstituierung der nachexilischen Kultgemeinde. Ein aufschlußreicher
Schlußabschnitt bietet einen historischen Überblick über das Verhältnis von
sakralem Amt und charismatischem Ereignis in Israel.

Der zweite Teil (S. 111—457 : «Die Theologie der geschichtlichen
Überlieferungen Israels») wendet sich dem eigentlichen Gegenstand zu.
Nachdem der erste von 4 ungleich langen Abschnitten die «methodischen
Vorerwägungen» erledigt hat (S. 11—134), analysiert der zweite,
umfangreichste, die «Theologie des Hexateuch» (S. 135—303). Es ist dies eine
eindringende geistesgeschichtliche Erklärung aller wichtigen Traditionen
des Hexateuch, geordnet nach ihren großen Themen: Urgeschichte,
Vätergeschichte, Herausführung aus Ägypten, Offenbarung am Sinai, Führung
in der Wüste und Hineinführung ins Kulturland. Ein besonderes Kapitel



Rezensionen 307

studiert das Mosebild des Pentateuch. Hervorheben möchte ich die
Aufmerksamkeit und Liebe, mit der innerhalb der «Sinaioffenbarung», im
Anschluß an neueste formgeschichtliche Forschungen, der Sinn der Gebote,
die Theologie des Deuteronomiums und der geistige Gehalt der priesterlichen

Ordnung gewürdigt werden. — Der dritte Abschnitt («Die Gesalbten
Israels», S. 304—351) widmet sich der Konzeption des (davidischen) Königtums

sowie der deuteronomistischen und chronistischen Geschichtstheologie.

— Als unnachahmlicher Höhepunkt des Werkes, als zauberisch
schimmernde Perle, die niemand ohne innerste Anteilnahme betrachten
wird, überrascht schließlich der vierte Abschnitt: «Israel vor Jahwe»
(S. 352—457). Die hier vereinigten Essays über die Psalmen und die
Weisheitsliteratur gehören sicher zum Schönsten, was je über das Alte Testament

geschrieben wurde.
Man wird dem Verfasser nicht dankbar genug sein können. Er bietet

dem, der tiefer in den Gehalt der alttestamentlichen Schriften eindringen
will, unschätzbaren Gewinn. Sein Werk ist — abgesehen von einigen
Unebenheiten und Widersprüchen! — schlechthin begeisternd und wird der
alttestamentlichen Wissenschaft und vor allem ihrem Gegenstand
unermeßliche Dienste leisten.

Es mag nun kleinlich, nörglerisch scheinen, wenn trotz des unbestrittenen

Wertes dieser Leistung ein Mißbehagen nicht verschwiegen wird,
v. Kad will eine «Theologie des A.T.s» vorlegen. Darunter hat man bisher
sehr verschiedene Dinge verstanden. Der Verfasser weist einen neuen Weg
und erhebt den Anspruch, daß dieser dem entspreche, was allein der
Gegenstand einer Theologie des A.T.s sein könne (S. 8).

Er geht aus von der Tatsache, daß Israel von Jahwe bestimmte
Geschichtstaten bekannt und gepriesen hat und daß letztlich die ganze
Geschichtsüberlieferung aus solchen Bekenntnissen herausgewachsen sei.
Sogar die Weisheitsliteratur charakterisiert sich in wichtigen Aspekten
durch das Problem von Jahwes Geschichtshandeln (darum wird sie in dem

vorliegenden Band in die Untersuchung einbezogen). Diesem Zeugnis
Israels widmet sich die alttestamentliche Theologie. Sie hat weder den
Auftrag, den Glauben oder die Religion Israels darzustellen, noch einzelne

1 Es seien nur zwei Unklarheiten hervorgehoben: 1. Das amphi-
ktyonische Zentralfest fand nach S. 20. 27. 29 alljährlich statt, nach S. 194 f.
aber alle 7 Jahre, vgl. Deut. 31, 10 f. Dieser Text dient andererseits
S. 97 der Illustrierung des altisraelitischen Neujahrsfestes, dessen Charakter
wiederum nicht klar wird: Es gehören dazu das Thronbesteigungsfest
(S. 360f.) und das Zionsfest (S. 53 f., nach Kraus), aber in welcher
Ordnung? — 2. Nach S. 86 «fällt es schwer, P als eine spezifisch jerusalemische
Traditionssammlung zu verstehen»; seine Herkunft ist vielmehr
unbekannt. Nach S. 231 hingegen haben wir es hier «sicher (S. 248 : ,ein sicheres
Ergebnis der Forschung') mit einer Sammlung von überwiegend judäisch-
jerusalemischen Überlieferungen zu tun» — ein unfreiwilliger Beitrag
zum Problem der Quellenscheidung und des Abhebens von Traditionsschichten.



308 Rezensionen

«Lehrbegriffe» zu erhellen (wie Gott, Mensch, Welt usw.) ; vielmehr hat
sie ganz allein das Zeugnis von Jahwes Geschichtshandeln in seiner je und
je von Israel geprägten Gestalt zu entfalten. «Die legitimste Form
theologischen Redens vom Alten Testament ist immer noch die Nacherzählung»
(S. 126). Einverstanden! Was könnte Theologie sein, wenn nicht rühmendes

Nacherzählen dessen, was Gott vollbracht hat?
Aber nun schiebt sich bei v. Rad eine eigenartige Prämisse ein, eine

Art «Vorverständnis», welches das ganze Unternehmen in eine Richtung
drängt, in welcher wir nicht folgen können. Dieses «VorVerständnis»
besteht darin, daß die vom A.T. bezeugten göttlichen Geschichtstatsachen
als Glaubensaussagen bezeichnet und dem «kritischen Bild der Geschichte»
entgegengestellt werden (S. 112 ff.). Zwar hätten beide ihre Berechtigung,
sowohl Israels «gläubiges» Geschichtsbild wie das moderne «kritische»
Geschichtsbild. Die beiden seien das Produkt ganz verschiedener
Geistesbeschäftigungen (S. 113). Sogleich wird aber der kritischen Arbeit
zugebilligt, daß sie sich um das «wirkliche» Geschehen in Israel bemühe, während

das Phänomen des «Glaubens» letztlich unerklärbar sei (S. 114).
Dementsprechend schickt ja auch v. Rad seiner «Theologie» einen Abriß der
«wirklichen Geschichte» (bzw. Religionsgeschichte) Israels voraus, während

er im zweiten Teile den Glauben an sich nicht behandelt, sondern sich
begnügt mit dem Prüfen der Produkte des Glaubens. Diese Glaubensprodukte

(d. h. die israelitischen Traditionen, Geschichtswerke und Weisheitsbücher)

werden sorgfältig in der «wirklichen Geschichte» situiert und in
ihrem geistigen Gehalt gewürdigt, v. Rads Vorverständnis hat also zur
Folge, daß er nicht, wie Israel, die Taten Gottes nacherzählt, sondern die
Nacherzählungen Israels.

Die Vorteile dieses Verfahrens sind evident. Es erlaubt uns, die Wahr-
heits/rage zu vermeiden. Alttestamentliche Theologie im Sinne v. Rads, nämlich

als Berichterstattung über die theologisch-geistige Arbeit Israels,
erspart uns die Entscheidung in der Gottesfrage, ohne — und das ist das

Originelle, Verführerische — theologisch belanglos zu werden. Ob ein
lebendiger Gott die Welt erschaffen und Israel erwählt hat oder nicht,
das spielt jetzt keine Rolle mehr — Israels Zeugnis ist trotzdem
theologisch interessant. Denn die Tatsache seines Glaubens ist unbestreitbar,
und das A.T. ist (nach Ausweis der Traditions- und Formgeschichte) das

Produkt dieses Glaubens, also ein theologisches Buch.
Indessen bin ich überzeugt, daß gerade die Theologie des A.T.s über

den schizophrenen Dualismus von «wirklicher» Geschichte und (vom Glauben)

«bezeugter» Geschichte hinauskommen müßte. Im Grunde ist v. Rads
Buch keine Theologie, sondern eine Einleitung. 2 Es ist eine überaus
verdienstvolle und klärende traditions- und geistesgeschichtliche Einleitung
in den Hexateuch, in das deuteronomistische und chronistische Geschichtswerk,

in die Psalmen und in die Weisheitsliteratur — aber keine Theologie.

2 v. Rad nennt selber als Ausgangspunkt seiner Arbeit die
«überraschende Annäherung, ja gegenseitige Überschneidung von Einleitungs-
wissenschaft und biblischer Theologie» in der neueren Forschung (S. 7).



Rezensionen 309

Die Theologie müßte es mit dem «Theos», mit dem lebendigen Gott, zu tun
haben. Gewiß, sie müßte nacherzählen: nämlich erzählen, wie Gott die Welt
erschaffen, wie er Abraham begegnet ist, und wie er Mose und die
Propheten berufen hat. Und wenn sie einmal die wirklichen Taten des lebendigen

Gottes studiert hätte — wäre sie dann nicht auch in der Lage, sich
dem wirklichen, lebendigen Gott selber zu widmen, IHN selber zu schildern
und so im Vollsinn Theologie zu werden?

Diese prinzipielle Bemerkung zu v. Bads Buch stellt keineswegs eine
Beeinträchtigung seines Wertes dar. Im Gegenteil : sobald wir klar wissen,
worum es sich hier handelt, werden wir es nur um so mehr schätzen. Möge
es allen zukünftigen «Einleitungen» als Vorbild dienen! Und möge es in
uns allen die Liebe zu den so unerschöpflichen Schriften des Alten
Testamentes vertiefen.

Lausanne. Carl A. Keller.

Walther Zimmerli, Das Alte Testament als Anrede. Beiträge zur evangelischen

Theologie, 24. München, Chr. Kaiser-Verlag, 1956. 105 S.

Drei Vorträge und zwei Predigten sind hier zusammengestellt in der
Absicht, einen Beitrag zur Rückgewinnung des A.T. für die christliche
Verkündigung zu leisten. Einer der berufensten Fachgelehrten breitet in dieser
Schrift den Ertrag neuerer alttestamentlicher Forschungen auch für den
Nichtfachmann leicht verständlich aus und übernimmt die für die christliche
Kirche so eminent wichtige Bolle des Vermittlers zwischen exegetischer,
systematischer und praktischer Theologie.

Den Vorträgen (und implizit natürlich den Predigten) ist gemeinsam,
daß sie den Anredecharakter des A.T. betonen. Nicht nur der Prophet ist
Zeuge eines Handelns Gottes, das immer auch zugleich anredendes Wort ist
(S. 38) ; auch die Geschichtserzählungen sind nie nur rein gegenständliche
Sachaussagen, sondern «Geschichte gewordene Anrede Jahwes an sein Volk
— ein Wort, das des Menschen Antwort heischt» (S. 17). Dies wird besonders
schön sichtbar an dem Credo Deut. 26, 1 ff. (S. 17. 66), das den Kristallisationskern

der gesamten, weit entfalteten Geschichtserzählung Israels
repräsentiert. Hatte schon die gattungsgeschichtliche Arbeit Gunkels und seiner

Schüler «den Materialismus der rein gegenständlichen Aussage gebrochen»

(S. 12), wenigstens was die einzelnen kleinen Erzählungseinheiten
betrifft, so bringt erst recht die neuere traditionsgeschichtliche Forschung
an den Tag, daß auch bei der Gestaltung der größeren Zusammenhänge
Triebkräfte am Werk gewesen sind, die ein Betroffensein von einem im
Geschehen an Israel ergehenden Wort Gottes und eine Antwort darauf
voraussetzen. Durch den übergreifenden Zeugniszusammenhang bekommen
dabei die kleineren Einzelerzählungen und Erzählungskomplexe mehr oder
weniger deutlich neue Akzente und eine neue Ausrichtung.

Dieser Wechselbeziehung zwischen «Einzelerzählung und Gesamterzählung

im A.T.» geht Z. im ersten Vortrag (S. 9—36) nach, indem er die
wichtigsten Erkenntnisse der traditionsgeschichtlichen Arbeiten von Alt,
von Rad, Noth u. a. entfaltet. Wir verfolgen das Werden der Pentateuch-



310 Rezensionen

Überlieferung aus dem Kristallisationskern, der Credoaussage von der
Herausführung Israels aus Ägypten und der Hineinführung ins Land Kanaan,
bis hin zu den großen Geschichtswerken des Jahwisten und der Priesterschrift.

Das Exoduscredo wird ausgelegt und gesichert durch die
vorgeschaltete Väterüberlieferung und durch die eingeordnete Sinaiperikope. Er-
stere unterstreicht das freie, gnadenhafte Tun Gottes, letztere die «Gehorsam

heischende Herrenmacht des gnadenvoll Israel Rufenden» (S. 43). Der
Jahwist rückt durch die Vorschaltung der Urgeschichte das Geschehen mit
Israel in den menschheitlichen Horizont und gibt eine Art von Ätiologie
Israels (S. 25). Wieder anders ist die Neuinterpretation der Frühgeschichte
Israels bei P; das Nebeneinander der so verschiedenartigen Werke von
J und P im Gesamtpentateuch ist ein neuer Hinweis darauf, daß es «nicht
um eine gesetzlich zu fixierende Form von Geschichte, sondern um ein durch
diese Geschichte hin begegnendes Wort, einen göttlichen Willen geht»
(S. 31). Auch das deuteronomistische Geschichtswerk ist bekenntnishafter
Bericht, nämlich Beichte. An die Geschichte von der Begegnung Gottes mit
Israel im Pentateuch fügt es den Bericht vom Scheitern Israels in dieser
Geschichte. Gibt es in diesem Gericht einen neuen Anfang aus göttlicher
Gnade und Treue?

Auf diese Frage antwortet in gewisser Weise der zweite Vortrag mit
dem Thema «Ezechiel, ein Zeuge der Gerechtigkeit Gottes» (S. 37—61). Hier
wird am Beispiel des Propheten Ezechiel der andere Pol des alttestament-
lichen Zeugnisses, die Botschaft der Propheten, entfaltet. Auch Ezechiel ist
zunächst «Zeuge jener vom Credo Israels bezeugten Geschichte Gottes mit
Israel... Aber gerade um seiner im Licht des Bundesrechts offenbar
werdenden abgründigen Sünde willen muß dieses im Gericht umkommen. Dann
aber wird jenseits des Gerichtes als die frei von Gott angebotene Möglichkeit

ein geheimnisvolles Neugeschehen seiner uranfänglichen Geschichte
anheben» (S. 59). Liegt hier der Blick ins N.T. hinüber nahe, so nicht minder
im ersten Vortrag: Was bedeutet es für die Einzelgeschichte wie für die
Gesamtgeschichte, daß die Geschichtserzählung des A.T. in der christlichen
Kirche mit dem Bericht über das Auftreten Jesu Christi zusammengestellt
worden ist?

Hier antwortet der dritte Vortrag über «das A.T. in der Verkündigung
der christlichen Kirche» (S. 62—88). Zunächst wird gezeigt, inwiefern das

A.T. ein «ausrufbares Wort» bietet. Es folgt, in Auseinandersetzung mit
Baumgärtel, Bultmann, Hirsch, van Ruler und Vischer, eine knappe, aber
sehr klare und inhaltsreiche Darlegung, wie Jesus Christus als der Erfüller
des vom A.T. Verkündigten gekommen ist. Die zum Schluß gebotenen Grundregeln

der Auslegung des alttestamentlichen Textes in der christlichen Predigt

finden ihre schöne Illustration in den beiden angeschlossenen Predigten
über Ez. 33, 23—29; 11, 14—20 und 43, 1—7a.

Die hier gebotene, allzu knappe Inhaltsangabe vermag wohl anzudeuten,

wie stark der innere Zusammenhang der verschiedenen in diesem
Buch vereinigten Beiträge ist. Dieses kleine Kompendium alttestamentlicher
Theologie wird sicher viele dankbare Leser finden.

Heidelberg. Emst Jenni.



Rezensionen 311

C. P. D. Moule, The Epistles of Paul the Apostle to the Colossians and to Philemon.

An Introduction and Commentary. (The Cambridge Greek Testament
Commentary.) Cambridge 1957. 170 S.

An Stelle von The Cambridge Bible for Schools und The Cambridge
Greek Testament for Schools and Colleges erscheint nun in England ein
neues Kommentarwerk zum N.T. für weitere Kreise, aber auf der Grundlage

des griechischen Textes. Hauptherausgeber ist C.F. D. Moule, bekannt
geworden vor allem durch sein vortreffliches Werk An Idiom Book of N.T.
Greek (Cambridge 1953). Die ausgezeichnete Kenntnis der sprachlichen
und grammatischen Probleme, über die M. verfügt, verleiht diesem ersten
Band des neuen Kommentarwerks eine besondere Qualität, da eine gute
Kenntnis der griechischen Grammatik und ihrer Geschichte manche schwierige

Probleme, die der Text bietet, oft leichter und überzeugender zu
lösen vermag als eine geistreiche Exegese.

M. schickt seinem Kommentar zu den beiden Briefen, an deren pau-
linischer Verfasserschaft er nicht zweifelt, eine Einleitung voraus (S. 3

bis 37), in der er zunächst die theologischen Hauptgedanken behandelt
(Christus; die Kirche; die Christwerdung; das Gebet; die Ethik), dann
die eigentlichen Einleitungsfragen zur Sprache bringt (Verfasserschaft;
kritische Auseinandersetzung mit den Thesen von Goodspeed und Knox,
die als den Herrn des entlaufenen Sklaven Onesimus nicht Philemon,
sondern den Philem. 2 erwähnten Archippus betrachten; Aufenthalt des Paulus
während der Abfassung; Namensliste seiner Begleiter; die Situation der
Adressaten: die kolossische Irrlehre: a 'gnostic' type of Judaism or a

Jewish type of 'gnosticism'). Daran schließt sich eine kurze Textgeschichte
der Paulusbriefe aus der Feder von J. N. Sanders (S. 37—42) ; hier wäre in
der Literatur ein Hinweis auf Lietzmanns «Einführung in die
Textgeschichte der Paulusbriefe» (Handb. z. N.T., 8, 1933, S. 1—18) am Platz
gewesen. — Nun folgt der eigentliche Kommentar, bescheiden als «Notes»

bezeichnet, in der in den englischen Kommentaren üblichen Weise, d. h.

versweise. Ein Anhang bringt noch fünf Exkurse (zum Grußformular der
Briefe; zum Begriff àuôUToXoç ; zum Begriff yvôicnç und yivdiUKCiv in den

Paulus-Briefen; zum Begriff uXfipiupa;zum Gebrauch des Reflexivpronomens

in der kontrahierten Form).
Innerhalb der «Notes» wird jeweils die Problemlage kurz und

übersichtlich behandelt, dabei auch die wichtigste Literatur genannt, wobei
naturgemäß die englische besonders berücksichtigt ist. Daß es sich Kol. 1,

15—23 um einen übernommenen, interpolierten Christushymnus handle,
glaubt M. ablehnen zu müssen; seine Gründe dafür sind beachtenswert. Als
theologischen Hintergrund des Hymnus sieht M. besonders die jüdische
Weisheitsspekulation. Zu Kol. 2, 23 hat M. leider Bo Reiches sehr förderlichen

Aufsatz: Zum sprachlichen Verständnis von Kol. 2, 23 (Stud. Theol. 6,

1952, S. 39—53) nicht berücksichtigt.
Bei der Behandlung der kol. Irrlehre weist M. mit Lightfoot auf den

Essenismus hin (vgl. S. 31), in dem nach dem Bericht des Josephus der
Sonnenkult eine Rolle gespielt habe. Er zieht angesichts des «Engelkultes»
der Irrlehrer (vgl. Kol. 2, 18) beachtliche Linien zum Hebräerbrief, in dem



312 Rezensionen

in den ersten Kapiteln die Würde und Überlegenheit Christi über die Engel
herausgearbeitet wird. Nun hat vor kurzem Yigael Yadin in einem
interessanten Aufsatz (The Dead Sea Scrolls and the Epistle to the Hebrews, in :

Aspects of the Dead Sea Scrolls, Scripta Hierosolymitana, Vol. IV, Jerusalem

1957) auf die eschatologische Rolle der Engel im Qumrânschrifttum
hingewiesen und glaubt hier einen konkreten Hintergrund für das Thema
Jesus und die Engel im Hehr, gefunden zu haben. Jedenfalls würden sich
so die jüdischen Elemente in der Irrlehre von Kolossä noch verstärken,
wenn auch ein direkter «Zusammenhang» des Lykostales mit Qumrân nicht
erwiesen werden kann. Man vergleiche aber auch noch die Rolle, die der
Festkalender in Qumrân spielte, mit jenem Element der kol. Irrlehre, von
dem in Kol. 2, 16 die Rede ist («wegen eines Festes oder Neumondes oder
Sabbats») Das ergibt jedenfalls neue Aspekte in der Erforschung dieser
Fragen.

Trier. Franz Mußner.

Lech Remigius Stachowiak, Chrestotes. Ihre biblisch-theologische Entwicklung
und Eigenart. Studia Friburgensia, N.F. 17. Freiburg (Schweiz),
Universitäts-Verlag, 1957. XIX + 137 S. Fr. 14.50.

Im Vorwort seiner Abhandlung betont der Verfasser, daß der biblische
Güte-Begriff im Laufe der Zeit verflacht und entwertet wurde, um endlich
zu einer süßlichen, nachgiebigen Haltung auszuarten. Die Absicht des

Verfassers war nicht, «die gesamte Güte-Problematik der Bibel erschöpfend

darzustellen, sondern bloß die mit der schönsten Güte-Äußerung,
mit der Chrestotes, verbundenen Fragenkomplexe zu behandeln». Schon
diese Absicht ist jedoch etwas von einem Wagnis. Die biblische Chrestotes
besagt ja vor allem eine Haltung, die im persönlichen Kontakt zustande
kommt und sich somit weitgehend einer wissenschaftlichen Analyse
entzieht.

Das Buch von Stachowiak behandelt in fünf Kapiteln Chrestotes im
Alten Testament und um die Zeitwende, das synoptische Bild von Chrestos,
Chrestotes in der paulinischen Gottes- und Christuslehre und im sittlichen
Wandel des neuen Menschen nach Paulus. Methodisch folgt der Verfasser
in den Spuren von C. Spicq, seinem Lehrer, der uns so viele gelehrte und
außerordentlich feine Studien über biblische Begriffe gegeben hat.

Die Septuaginta bediente sich des Begriffes Chrestotes zur Wiedergabe
der besonders feinen Nuancen vom göttlichen tob im hebr. A.T. Was die
Bibel der Chrestotes auf der ersten Entwicklungsstufe schenkte, war das

religiöse Gepräge, verbunden mit hohem sittlichem Ernst, für den Jahwe
selbst bürgte. Die Spannweite der Bedeutung von Chrestotes liegt im A.T.
zwischen der unbeschränkten göttlichen Barmherzigkeit einerseits und der
Rechtschaffenheit anderseits. Die Predigt Jesu bedeutete für die Chrestotes
einen Wendepunkt: die bisher eminent göttliche Eigenschaft der Güte wird
für den neuen Menschen die Grundlage seines Verhältnisses zum Nächsten.

Agape und Chrestotes gehören innig zusammen. Durch Paulus erhielt
die biblische Güte-Lehre in jeder Hinsicht die endgültige Prägung. Paulus



Rezensionen 313

kennt das Grundgebot der Agape ohne Chrestotes nicht. Sie schenkt dem

Agape-Menschen den Takt, das innere Feingefühl, beides Eigenschaften,
welche mit Recht als goldener Schlüssel zum Herzen des Nächsten
angesehen werden.

Diese Abhandlung ist wieder ein Beweis dafür, wie fruchtbar und
wichtig es ist, die biblischen Begriffe auf ihre Eigenart hin zu untersuchen.
Die lexikalisch-philologische Untersuchung könnte allerdings, besonders
auf dem alttestamentlichen Gebiet, gründlicher sein; und die
theologischdogmatischen Schlüsse des Verfassers gründen sich nicht immer auf die
vorliegenden Texte. Aber man muß jedoch dankbar sein, aus dieser
Abhandlung viel Wertvolles lernen zu können.

Bredbyn, Schweden. Conny Edlund.

Bonaventura, Wanderweg zu Gott. Wanderbuch für den Besinn zu Gott; Am
Steuer der Seele; Der Dreistieg oder die Feuerbrunst der Liebe, übers, von
Wilhelm Hohn. Ölten und Freiburg i. Br., Walter-Verlag, 1956. 108 S.

DM 4.80.

Das Büchlein bietet eine deutsche Übertragung der Schriften «Itinera-
rium mentis in Deum», «De triplici via» und «De regimine animae». Sie
bilden einen unvergleichlichen Dreiklang spekulativer und praktischer
Mystik sowie vorbereitender Asketik. «De triplici via» ist m. W. noch nie in
modernes Deutsch übertragen worden, «De regimine animae» findet sich
unter den «Mystisch-aszetischen Schriften», die S. J. Hamburger übersetzt
hat (München 1923), das «Itinerarium» wurde schon 1836 von Christophorus
Schlüter verdeutscht (Münster) und ein zweites Mal ein Jahrhundert später
von P. Julian Kaup und P. Philotheus Böhm (Werl i. W. 1932). Diese altern
Übertragungen sind alle schwer zugänglich, und so wird jeder Freund der
Mystik und mittelalterlicher Theologie eine neue Verdeutschung lebhaft
begrüßen.

Allein der Leser findet sich enttäuscht. Schon das Nachwort (S. 104 bis
108) stimmt bedenklich. Es besteht aus der Bonaventura-Lesung des Römischen

Breviers und einem längern Abschnitt aus dem Handbuch der
katholischen Dogmatik von M. J. Scheeben v. J. 1874, welchen Gewährsleuten der
Herausgeber nur wenige Sätze hinzufügt, z. B. daß Gilson «den hl.
Bonaventura 1929 mit vieler Wärme ausgebreitet hat» (eine wahrhaft erschütternde

Charakterisierung dieses unerreichten Meisterwerks schöpferischer
Interpretation). S. 104 verrät uns der Verf. in einem Zusatz, daß er
Bonaventuras Sentenzenkommentar für einen Kommentar der «Sentenzen»
Alexanders von Haies hält. Die Frage nach mhd. Übertragungen (S. 107 f.) ist
inzwischen durch mein Buch «Bonaventura deutsch» (Bern 1956)
beantwortet worden.

Sieht sich der Leser um eine — unentbehrliche — Einführung betrogen
(man vergleiche die feinsinnige Art, wie A. Gemelli seine italienische
Übertragung der «Opuscoli mistici» [Milano 1956] einleitet), so fällt der Mangel
an erhellenden Anmerkungen zum Text doppelt schwer ins Gewicht (der
einzige Versuch S. 77 ist ein böser Mißgriff). — Die Schrift- und Väterzitate

konnte Hohn der lateinischen Ausgabe (Quaracchi, Florenz) entneh-



314 Rezensionen

men. Sie sind nicht selten falsch abgeschrieben, und außerdem scheint der
Herausgeber die Zitationsweise seiner Vorlage verschiedentlich
mißverstanden zu haben, so daß z. T. groteske Angaben resultieren.

Die erwähnten Mängel sind Indizien, daß Hohn die entscheidende
Voraussetzung eines Bonaventura-Übersetzers fehlt: Vertrautheit mit der
mittelalterlichen Theologie im allgemeinen und mit Werk und Person des

Seraphischen Lehrers im besondern. Die Übertragung selbst bestätigt dies.
Sie ist auf weite Strecken ohne Hilfe des lateinischen Textes einfach nicht
verständlich. Beispiele bietet fast jede Seite. Ich greife deren zwei auf:
«Überwesentliche Dreiheit und Hochgott (superdeus) und hochbester Überwach

(inspector) der Gottesweisheit der Christen, geleite uns auf den all-
unbekannten und hochleuchtenden hellerhabenen Gipfel der Geheimnisaussprachen

(mysticorum eloquiorum), wo die neuen und unabhängig für sich
stehenden (absoluta) und unumänderlichen Geheimnisse der Gottesgelehrtheit

unter der darüberstehenden Finsternis (secundum superlucentem
caliginem) des ganz im Dunkel versteckt lehrenden Schweigens, wie es sehr
deutlich ist, verborgen gehalten werden, einer darüberstrahlenden Finsternis,

in der alles widerleuchtet, einer die unsichtbaren Vernünfte (invisibiles
intellectus) mit dem Glanz der unsichtbaren Übergüter hoch anfüllenden
Finsternis» (S. 59). «Die Naturergänzung (complementum naturae) geht an
(spectat), denn Gott hat leiblicherseits die Unversehrtheit der Glieder, die
Gesundheit des Aufbaus (complexionis), den Adel des Geschlechts
geschenkt; auf der Gesinnseite gab er das durchdringende Gesicht, das

scharfe Gehör und die getrennige Sprache (sermonem discretum) ; seine
Geschenke auf Seiten der Seele sind der helle Insinn (ingenium), das richtige

Urteil, das gute Gemüt» (S. 77).
Ich gebe zu, daß ein Bonaventura-Übersetzer oft zu Neubildungen greifen

muß (wie es schon die mhd. Verdeutscher getan haben), ich bin
grundsätzlich auch dort nicht gegen Neuschöpfungen, wo eingebürgerte Begriffe
zur Verfügung stehen. Wenn der Übersetzer mens mit «Besinn», principium
mit «Urheit», substantia mit «Wesenstragung», Universum mit «Einall»,
tranquillitas mit «Geruhung» faßt, so darf man solchen Bildungen zustimmen,

auch wenn sie einen anfänglich befremden mögen. Aber was soll
irgendein Leser unter folgenden Begriffen verstehen: Volldurchbesetzung
(S. 53) : circumincessio; Grundsatztreuhand (S. 81) : synderesis; Verlang-
haftigkeit (S. 96) : concupiscentia; Einslichkeit (S. 26) : individuum;
Nachschnitt (S. 30): effigies; die Auskrönung des Gemüts (S. 58) : apex mentis;
Hochstufe der Gottverbandschaft (S. 78) : religionis sublimitatis; Ausschritt-
lichkeit (S. 96) : excedentia; Hochragung (ebd.): celsitudo? Man könnte
einige Seiten mit derartigen Gleichungen füllen. Mag sich der Übersetzer
etwas darunter vorgestellt haben, mag der gutwillige Leser seine Phantasie

anstrengen, um dieser Geheimsprache verborgenen Sinn zu entlocken:
mit Bonaventura-Interpretation (die jede Übersetzung zu sein vorgibt) hat
dies nichts mehr zu tun.

Wenn wir so der Ansicht sind, der Übersetzer hätte sich seine schwierige

Aufgabe zu leicht gemacht, lasse philologische Sorgfalt vermissen und
sei zudem einer ungezügelten Begriffsneuschöpfung zum Opfer gefallen,



Rezensionen 315

so vermögen diese Negationen doch nicht restlos ein bemerkenswertes Können

zu verdunkeln. In der Tat: Neben vielem Verworrenem stehen Sätze,
welche die Diktion des Originals erstaunlich genau treffen, neben bösen
Fehlern und Entstellungen ist plötzlich wieder beste Intuition am Werke,
neben bemühenden Verschrobenheiten herrscht schlichte Ausdruckskraft.
Man lese daraufhin It. III, 8 (S. 38). So ist es vor allem zu bedauern, daß
diese Kraft für das Ganze nicht frei geworden ist. Ein vertieftes
Bonaventura-Studium und ein geduldiges, die Schlacken ausscheidendes Reifenlassen
hätten zu schönem Gelingen führen können.

Grüsch, Kt. Graubünden. Kurt Ruh.

Johannes Czerny (0. P.), Das übernatürliche Verdienst für andere. Eine
Untersuchung über die Entwicklung dieser Lehre von der Frühscholastik an
bis zur Theologie der Gegenwart. Studia Friburgensia, N. F. 15. Fribourg,
Universitätsverlag, 1957. XIX + 107 S. Fr. 11.40.

Der Gedanke des Verdienstes ist im Bereich der abendländischen Theologie

eine Eigenheit der Römischen Kirche. Dies muß beachtet sein, wenn
dem vorliegenden Werk nicht im vornhinein Unrecht geschehen soll.

So ist beispielsweise im einleitenden Abschnitt zur «Bestimmung der
Verdienststufen» nur die traditionelle Entfaltung des Verdienstbegriffes in
seiner herkömmlichen theologischen Anwendung zu erwarten, ohne daß
die Frage sichtbar gemacht werden kann, woher denn eigentlich gerade
dieses Herkömmliche kommt und welches Denken seine Anwendung
ermöglicht oder gar erfordert hat. Niemals wird also der zentrale Gedanke
des Verdienstes in Frage, will sagen: in die Frage seiner Voraussetzungen
gestellt. So selbstverständlich dergleichen in der Untersuchung eines
römischen Theologen vorkommt — es bleibt nicht einmal für ihn selbst
ohne bezeichnende Folgen: In der ganzen Arbeit wird nicht unterschieden
zwischen dem Verdienst für andere und der modernen und somit geschichtlich

anders sprechenden Formel vom sozialen Verdienst. Desgleichen wird
kein Unterschied gemacht zwischen Verdienst und Leistung, die doch beide
wiederum aus einem je andern geschichtlichen Ursprung sprechen. Endlich
kann derwege nicht mehr überraschen, daß sich allenthalben auch eine
weitere moderne und so vermutlich der mittelalterlichen wie der barocken
Welt fremde Begrifflichkeit vordrängt, die (es sei nur der Name «Wert»
eigens angeführt) ungeeignet ist, das scholastische Denken zureichend zu
erfassen und wesentlich zu überliefern. Um so mehr dankt man dem
Verfasser das überaus reiche Material an originalen Zitaten, welches die
eigene kritische Arbeit in der genannten Hinsicht beträchtlich erleichert.

Die beiden Hauptabschnitte II und III verfolgen die Entwicklung der
Lehre im angegebenen Zeitraum nach formaler und inhaltlicher Richtung.
Mit zuverlässiger Sorgfalt wird das je Vorliegende festgestellt. Nur die
Mystiker, denen teilweise, zumal über die Fürbitte oder über Wesen und
Gestalt des «Heiligen» in seiner kirchlichen Gemeinschaft, Worte von
besonderem Belang gelungen sind, werden stillschweigend übergangen. Die
Fragen, was das Aufkommen, das Verkümmern und teilweise Wiederaufblühen

der Lehre vom übernatürlichen Verdienst für andere geschicklich



316 Rezensionen

bestimmt hat, unterbleibt. Die Antwort, warum das Verdienst für andere
hier nicht anders als das persönliche Verdienst, dort dagegen als etwas
durchaus Eigenständiges aufgefaßt wird, bleibt mit dem Hinweis auf den
Mangel an gedanklicher Begründung unzulänglich.

Abschließend vermittelt der Verfasser einen Überblick über die zur
Begründung der Lehre angeführten Schrift- und Väterworte, die vielleicht
dem nicht-römischen Theologen das Denkwürdigste des Buches werden
sollten.

Basel und Bern. Walter Frei.

Hans-Joaehim Kraus (Ed.), Alttestamentliche Predigten, zumeist in Universität

sgottesdiensten gehalten von den Professoren der Theologie Hans Freiherr
von Campenhausen, Friedrich Horst, Hans-Joachim Kraus, Gerhard von Bad,
Johann Jakob Stamm, Hans Walter Wolff, Walther Zimmerli. Neukirchen,
Verlag der Buchhandlung des Erziehungsvereins, 1955. 125 S.

In der zeitgenössischen Predigt-Literatur nehmen die aus dem Kreis
um den «Biblischen Kommentar» stammenden «Alttestamentlichen Predigten»

einen besondern Rang ein als Dokument einer Bemühung, das Alte
Testament für die Verkündigung fruchtbar zu machen. Hierbei scheinen
mir vier Dinge bemerkenswert.

1. Diese Predigten veranschaulichen die Fruchtbarkeit wissenschaftlicher

Exegese für die Verkündigung. So übersetzt H. W. Wolff «ich will
dahin» mit «ich will von meinem Wege abbiegen» (S. 62). Von Rad
interpretiert das Zeitwort «locken» als «lockendes Liebesgeflüster» (S. 82). Die
Bemühung um die rechte Ubersetzung des Textes erhellt dessen Bedeutung.
Ebenso erhöht die Kenntnis der zeitgeschichtlichen und geographischen
Umwelt die Farbigkeit (vgl. S. 86. 98 u. a.).

Exegetische Bindung an den Text macht dem Prediger Mut, Dinge zu
sagen, die er sonst nicht sagen dürfte. So von Rad : «Gott ist wie ein
verliebter Mann, der von seiner Frau, von seiner Gemeinde, nicht lassen kann»
(S. 77). — «Das Leben und Treiben der Gemeinde Gottes ist eine Prostitution»

(S. 78).
2. Diese Predigten sind Christuspredigten, Evangeliumspredigten. Von

Campenhausen verwendet die Geschichte vom Sündenfall kühn zu einer
Adventspredigt und weist von da her neue Aspekte der Adventsbotschaft
auf. Stamm gibt eine sorgfältige Analyse von Ps. 50, 7—23 und stellt das
Danken Israels dem Danken der Gemeinde für die Erlösungstat Gottes in
Christus gegenüber (S. 74). H. W. Wolff sieht in der Befreiung Israels aus
der Gefangenschaft «ein kleines alttestamentliches Vorspiel» (S. 92), während

er bei der Geschichte vom brennenden Dornbusch von der Verklärung
ausgeht und den brennenden Busch auf die Gemeinde, das Ausziehen der
Schuhe auf die Bekehrung deutet (S. 54 ff.). Von Rad sieht die Weissagung
Hoseas über den Gang in die Wüste im Gang Jesu Christi nach Golgotha
erfüllt (S. 83). Die Worte Ezechiels über das Prophetenamt helfen uns nach
Zimmerli zum rechten Verständnis des Amtes Jesu Christi (S. 111). Wird
die Botschaft des Jeremia «vor den Toren» übermittelt, so stellt Kraus
daneben das Leiden Christi «vor den Toren» (S. 121 f.).



Rezensionen 317

3. Bezeichnend für diese Predigten ist eine gewisse Erschrockenheit,
die besonders in den letzten Predigten zum Ausdruck kommt. Diese
Prediger stehen nicht über, sondern existentiell unter dem Text. Von Rad redet
vom Erschrecken (S. 77), Kraus vom Staunen (S. 117 ff.). Wir begegnen
hier keiner «billigen Gnade». Im Evangelium wird Gesetz verkündigt (so
z. B. bei Wolff S. 91. 100, bei Kraus S. 124). Besonders eindringlich wird bei
von Rad (S. 78 ff.), Kraus (S. 118 ff.) und Zimmerli (S. 108) deutlich, daß
die Gnade nicht ohne Gericht verkündigt werden kann. Das Alte Testament
schützt vor leichtfertiger Gnadenpredigt, die Gott nicht mehr fürchtet.

4. In diesen Predigten kommt es zur Anrede. Besonders H. W. Wolff —
in dieser Sammlung mit 3 Predigten am besten vertreten — ist es gegeben,
ad hominem zu reden. Sehr eindrücklich wirkt etwa die dreizehnmalige
Wiederholung von «fürchte dich nicht» in einer Predigt über Jer. 43, 1—7.

Große Bildhaftigkeit und Nähe zum Hörer zeichnen diese Predigten aus.
Auch Zimmerli weiß zupackend zu reden (S. 114).

Alles in allem : ein Buch, dessen Studium dem Prediger reichen Gewinn
bietet. — Nur zwei kritische Bemerkungen seien notiert. Das Zitat auf
Seite 43 müßte lauten: «Die Zukunft hat schon begonnen» — nicht
«angefangen». Die beiden Adventspredigten sind m. E. zu sehr auf Weihnachten
und zu wenig auf die Parusie ausgerichtet. (Nur einmal wird der ewige
Gottestag erwähnt, S. 19.) Der Ton, den H.W.Wolff anschlägt: «Der Herr
kommt, um allen Völkern der Erde zurechtzuhelfen... Wir warten darauf
zusammen mit dem alttestamentlichen Gottesvolk» (S. 96; vgl. von Rad S. 87

u.a.), dieser Ton der Hoffnung dürfte noch heller erklingen.
Gerade die alttestamentliche Predigt kann dazu helfen, unsere Predigt

aus individualistischer Verengung zu lösen und zur Weite des Gottesvolkes,
ja des Himmelreiches zu führen.

Wuppertal. Rudolf Bohren.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau.

Schweiz. Evangelisches Missions-Magazin 102,2 (1958) : F. Raaflaub, Wo
stehen wir? Einige Gedanken zur Konferenz des Internationalen Missionsrates

in Ghana (65—79). Internationale kirchliche Zeitschrift 48, 2 (1958):
E. Hammerschmidt, Die anglikanischen Auffassungen von der Kirche und
dem Amt und ihr Verhältnis zu den Altkatholischen (96—124). Judaica
14, 2 (1958) : G. Jasper, Paulus in der Schau des gegenwärtigen Judentums
(65—100) ; S. Ben Chorin, Der Staatsgedanke in Israel (101—106) ; B.

Reicke, Um der Väter willen, Rom. 11, 28 (106—114). Neue Zeitschrift für
Missionswissenschaft 14, 2 (1958) : J. Beckmann, Der Wandel der
Missionslage seit dem zweiten Weltkrieg (81—102) ; J. Dehergne, Une vie
illustrée de Notre-Seigneur au temps des Ming (103—115) ; P. J. Lamers,


	Rezensionen

