Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 14 (1958)
Heft: 4
Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszelle.

Produktive Bultmann-Kritik.

Es geht hier um die von Heinrich Oti vorgelegte Dissertation iiber die
Theologie Rudolf Bultmanns.? Dal} sie erst ein paar Jahre nach ihrem
Erscheinen behandelt wird, ist nicht als Zeichen ihrer Geringschitzung,
sondern umgekehrt als Zeichen ihrer ernstlichen Beachtung und Wiirdi-
gung zu verstehen. Sie ist auch heute noch des griindlichen Studiums wert.
Ist sie doch selber Frucht griindlicher, solider Arbeit. Wenn es wahr ist,
dall Rudolf Bultmann der Theologie einige Fragen gestellt hat, um deren
Beantwortung sie nicht herumkommt, so ist Ott unter denen, die sich diesen
Fragen und also der Aufgabe ihrer Beantwortung stellen, der Interessante-
sten einer. Er ist es darin, dall er die innere Systematik von Bultmanns
Denken in ein fast blendend helles Licht riickt. Er ist es uns freilich auch
insofern, als er deutlich macht, dafl man, um zu einer begriindeten Antwort
zu kommen, Bultmanns Fragen selber noch sehr viel kritischer, vor allem
selbstkritischer horen muf, als es bei ihm geschieht.

1. Ott geht mit Recht davon aus, dal man Bultmann nur dann gerecht
wird, wenn man seine ontologischen Voraussetzungen beachtet. Auch wo
Bultmann seine Axiome nicht expliziert, sind sie doch wirksam und be-
stimmen seine theologisch-exegetischen, ja wohl auch seine «reiny histo-
rischen Urteile entscheidend mit. So ist sein Programm der Entmythologi-
sierung nur zu verstehen von einem doppelten Geschichtsbegriff her. Es
stehen bei ihm «zwei Weisen der Geschichtserkenntnis nebeneinander:
eigentliche, primédre Geschichtserkenntnis, die das wirkliche geschichtliche
Geschehen, und uneigentliche, sekundéire Geschichtserkenntnis, die das
blof historische Tatsachenmaterial zum Thema haty> (S.10). «Wo der
Osterwirklichkeit die Historizitdt abgesprochen, die (ereignishafte, nur
im Glauben erfallbare) Geschichtlichkeit hingegen zugesprochen wird —
und in nichts anderem besteht ja die Entmythologisierung! —, da waltet
zuvor ausdriicklich das Doppelprinzip Historie—Geschichte> (8. 15).
(1. Kapitel von Otts Arbeit.)

So hat weiter Bultmanns Hermeneutik selber ontologische Bedeutung.
Mit seinem Begriff des Vorverstindnisses legt Bultmann die theologisch-
exegetische Frage dahin fest, dafl sie die I'rage nach Gott nur als Frage
nach der Eigentlichkeit je meines Seins stellen kann. Nur von einer (im
doppelten Geschichtsbegriff sich manifestierenden) dualistischen Ontologie
her ist es zu verstehen, dafl Bultmann das Vorverstéindnis dahin verengt,
daB nun der Satz gilt: «Von Gott kann nur geredet werden, indem von der
(freilich durch Gottes Heilstat qualifizierten) Existenz des Menschen ge-
redet wird» (S.74). (2. Kap.)

Unmittelbar ist die axiomatische Vorbestimmtheit von Bultmanns

1 H. Ott, Geschichte und Heilsgeschichte in der Theologie Rudolf Bult-
manns, Diss. Basel. = Beitrige zur historischen Theologie, hrsg. v. Gerh.
Ebeling, 19. Tiibingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1955. 213 S.



300 Miszelle

theologischer Arbeit da zu fassen, wo es um das Verstindnis der Zeitlich-
keit der Offenbarung geht. Der Zeitbegriff <bildet den Schwerpunkt der
systematischen Voraussetzungen dieser Theologie» (S.111). Der doppelte
Geschichtsbegriff hat ja seinen ontologischen Ernst darin, daf ihm ein
doppelter Zeitbegriff zugrunde liegt: «Die Zeit, welche ein Vorher und ein
Nachher und also einen Verlauf kennt, ist nach Bultmann die Dimension
des ungeschichtlichen Geschehens: der Naturvorgidnge und der blof histo-
rischen Faktenzusammenhinge. Demgegeniiber setzt Bultmann als Dimen-
sion des echt geschichtlichen Geschehens, d.i. der existentiellen Entschei-
dungen, eine Zeit, der jeder Verlaufscharakter abgeht, die sich vielmehr
darin erschopft, der Augenblick, das Jetzt der sich vollziehenden Entschei-
dung zu sein» (S.116). Von daher ist es zu verstehen, wenn das eschato-
logische vOv der Glaubensentscheidung rein punktuell und alternativ ver-
standen wird, so also, daBl der Zeitpunkt der Entscheidung statt in einem
synthetischen nur noch in einem exklusiven Verhiltnis zur Zeitlinie des
durch Vorher und Nachher bestimmten Verlaufs gesehen werden kann —
tertium non datur. (3. Kap.)

Was es mit Bultmanns leitenden Voraussetzungen fiir eine Bewandtnis
hat, das wird abschliefend deutlich in der Analyse des Begriffs des Selbst-
verstindnisses, der den umfassenden «Seinshorizont» abgibt, in dem Bult-
mann denkt. Selbstverstindnis ist auch bei Bultmann in keiner Weise mit
¢«Selbstbewultseiny zu verwechseln. «.... Indem der Mensch sich selber
versteht, ist er selber wirklich — aber nicht nur er selber, sondern zugleich
das, woraufhin er sich selber versteht...» (8.152). «<Das gliubige Selbst-
verstindnis wichst in der Begegnung mit einer realen Transzendenz; es ist
also keineswegs nur ein ,Bewuflltsein’, etwa ein ,religitses Gottesbewulit-
sein’> (8S.153). Wiederum aber ist es fiir Bultmanns exklusiv doktrinire
Fassung des Begriffs charakteristisch, dall er «das fiir den Begriff ,Selbst-
verstindnis’ strukturnotwendige extrasubjektive Wirkliche nur in Gestalt
eines Postulats» kennt (S. 164). Er reduziert es «vom erfiillten ,was’ auf ein
nacktes ,dall’s> (S.167). (4. Kap.)

Soweit in groben Ziigen die Analyse Otts als solche. Gewissenhaft und
sachlich in der Wiedergabe und Kommentierung von Bultmanns einschli-
gigen Aussagen, beweist sie in der Aufdeckung ihrer innern systematischen
Einheit eine denkerische Verve, Elastizitdt und Intensitidt, wie sie in der
Diskussion um Bultmann bisher nur selten in Erscheinung trat. Das Spie-
gelbild, das Bultmann hier vorgehalten wird, ist zugleich wahr und authen-
tisch und in sich aufs feinste durchgebildet.

2. Wenn die Arbeit Otts nun doch keinen véllig eindeutigen Eindruck
hinterlilBt, so liegt das nicht an seiner Bultmann-Analyse als solcher,
sondern an seinen kritisch weiterfithrenden Thesen, an der «produktiven
Bultmann-Kritik», die er ibt. Hier bricht eine grundsitzliche Unklarheit
auf, die sich dann auch in der Fragwiirdigkeit einzelner konkreter Stel-
lungnahmen ausdriickt.

Die grundsiitzliche Frage, die sich einem bei der Lektiire von Otts
Untersuchung immer wieder und mit wachsender Dringlichkeit aufdringt,
ist die nach dem Grund und Gesetz seiner Argumentation, nach seiner



Miszelle 301

letzten Ratio cogitandi. Man wird den Eindruck nicht los, daBl er auf einer
doppelten Basis argumentiere: einerseits auf der abstrakt ontologischen,
andrerseits auf der (ontologisch ausgeweiteten) genuin theologisch-exege-
tischen.

Man vergleiche im Zusammenhang seiner Kritik von Bultmanns «In-
dividualismus» folgenden Passus (S. 187): «An der Grenze Bultmannschen
Denkens miilite also die Konzeption einer Gemeinschaft liegen, welche
einerseits nicht eine vorletzte, zufillige, vom Gesichtspunkt des Wesens
geschichtlicher Existenz her lediglich sekunddire Gemeinschaft ist und
welche andererseits nicht blof singuldren, punktuellen Charakter hat als
eine durch die Entscheidung des Einzelnen zum Finzelnen konstituierte.
Diese begrenzende Moglichkeit wire, in einer vorliufigen Formulierung,
etwa zu beschreiben als eine ,iibergreifende organische Gemeinschaft’, bei-
spielsweise eine Gemeinschaft der Heiligen, die als von Gott gestiftete der
Entscheidung des Einzelnen vorausgeht. Exemplarisch verwirklicht ist
solche Gemeinschaft etwa im alttestamentlichen Bundesgedanken...» Eine
solche Gemeinschaft konne (8.189) «nur begriindet sein durch die ge-
schichtlichen Wirklichkeiten einer gemeinsamen Vergangenheit und einer
gemeinsamen Zukunft, einer gemeinsamen Herkunft und einer gemein-
samen Bestimmung, und insofern dann auch einer gemeinsamen Aufgabe in
der Gegenwart». Sie sei also in der Tat (ebd.) «nicht im Rahmen eines
punktuellen, sondern allein im Rahmen eines ,erweiterten’ geschichtlichen
Zeitbegriffs moglich: wo dann das ,Jetzt’ nur mehr der Ort der Aneignung
des gemeinsamen ,Schicksals’ durch den Einzelnen wire». Die ontologische
Erorterung erreiche schliefilich «den Boden des ekklesiologischen Pro-
blems, auf welches sie hier letztlich angelegt ist» (S.190). <Es mag darum
unverhohlen ,ekklesiologisch’ weitergeredet werden, denn die ekklesia ist
(vermutlich) das eminente, wenn nicht — neben dem alttestamentlichen
Gottesbund — iiberhaupt das einzige Beispiel der ,organischen Gemein-
schaft’, die hier in Frage steht» (ebd.).

Hier argumentiert Ott zunédchst anscheinend rein und abstrakt onto-
logisch. Er erstrebt einen gefiillteren ontologischen Begriff von Gemein-
schaft, einen Begriff, der der Vieldimensionalitit menschlichen Seins besser
gerecht zu werden verspricht als der Bultmann’sche. In diesem Sinn baut
er das «Organische», das Bultmann nicht, bzw. nur unter dem Gesichts-
punkt der Uneigentlichkeit beachtet hatte, neu in den Begriff geschicht-
lichen Seins ein. Der unbefangene Blick auf die Wirklichkeit fithrt ihn
dazu, mit echt geschichtlichem Sein auch da zu rechnen, wo Bultmann nur
unechtes erblickt. So wird er dazu gefiihrt, das Gefiige existentialer Inter-
pretation, in dem Bultmann sich bewegt, zu <erweitern». Geschichtliches
Sein als Sein in der Gemeinschaft und durch Gemeinschaft hat Moglich-
keiten, die iiber die in Bultmanns ontologischem Entwurf vorgesehenen
hinausgehen.

So wird hier anscheinend abstrakt ontologisch argumentiert. Der alt-
testamentliche Bundesgedanke und der neutestamentliche Kirchengedanke
erscheinen je als <eminente Sonderfille», als <exemplarische Verwirkli-
chungen» allgemeiner ontologischer Méglichkeiten. So wird ja an anderer



302 Miszelle

Stelle der Glaube als «eine bhestimmte Weise des Selbstverstindnisses»
(8.152), das eschatologische Nov als «Paradigma» (S.127), als «eminentes
Paradigmay (S. 121, vgl. 176) fiir den geschichtlichen Augenblick, das Wort
Gottes als «<eminentes Paradigma fiir Wort iiberhaupt» bezeichnet (S.175).
Immer anscheinend so, dafl im Sinne der Philosophie Heideggers zwischen
allgemeinen ontologischen Miéglichkeiten einerseits und ihrer konkreten
ontischen Erfiillung und Aktualisierung andrerseits unterschieden wird.
So wird denn auch der Name Martin Heideggers immer wieder mit Be-
tonung genannt und mit Nachdruck auf die «<kaum je richtig ausgeschopfte
Fiille theologisch wichtiger Perspektiven» hingewiesen, die sein Werk
enthalte (S.202). Das alles scheint darauf hinzudeuten, daf hier einmal
mehr der Eros abstrakt philosophisch-ontologischen Fragens, Bohrens,
Sinnens, die hohe Leidenschaft des freien «Weiterschreitens ins Unbe-
gangene» (S.203) mit einem Theologen durchzubrennen droht. Einmal
mehr meint ein Theologe, die ekklesiologischen, christologischen, kurz:
genuin theologischen Probleme auf einem Weg zu «erreichen», der nicht
schon beim christologisch-ekklesiologischen Grunddatum, beim Concretis-
simum des Namens Jesu Christi als des Gekreuzigten und Erhshten, son-
dern bei allgemeinen Erdrterungen anhebt.

Es scheint so! Vieles spricht aber dagegen, dafl dem faktisch so ist. Ott
weill offenbar so gut wie nur irgendeiner von uns, daf} jenes Concretissi-
mum A und O theologischen Denkens ist. Seine ontologische Erdrterung
ist zwar nur <letztlichy auf die genuin theologische <«angelegts. Aber
faktisch kommt sie doch immer schon von ihr her. Das christologisch-
ekklesiologische Concretissimum steht von Anfang an dominierend mit im
Blickfeld drin. So ldft sich, was organisch-geschichtliche Gemeinschaft
rein als allgemeine Miglichkeit bedeutet, faktisch doch nur im Blick
auf den alttestamentlichen Bundes- und den neutestamentlichen Kirchen-
gedanken sagen. Der Paradigmabegriff selber wird unter der Gewalt
dieser Concretissima gesprengt. Oder wie ist die Bemerkung sonst zu ver-
stehen, die Ekklesia sei «vermutlich das eminente, wenn nicht — neben
dem alttestamentlichen Gottesbund — iiberhaupt das einzige Beispiel der
;organischen Gemeinschaft’, die hier in Frage steht»? Die ontologische
Erdrterung hitte dann keinen andern Sinn als den, klarzumachen, dal
eben dieses Besondere, das alttestamentliche Bundesvolk und seine Er-
fiillung in der neutestamentlichen Ekklesia, allgemeine Bedeutung hat in
der Weise, daBl an ihm «exemplarischy offenbar wird, was Gemeinschaft als
von Gott geschaffene, in Gott gebundene iiberhaupt meint. Die ontologische
Erorterung wére dann nichts als ein Moment im Vollzug der theologisch-
exegetischen Arbeit selber: jenes Moment, das sich daraus ergibt, daB die
Erlésung in Christus das geschaffene Sein tiberhaupt und als solches an-
geht, dafl Gott der Erléser und Gott der Schopfer einer sind. Dahin scheint
auch der Satz zu weisen: «Solche produktive Bultmann-Kritik wird sich
aber, methodisch gesehen, mehr an der Offenbarung selbst, an dem die
Offenbarung bezeugenden Wort der Heiligen Schrift, orientieren, als dies
bei Bultmann geschieht; die ontologischen Strukturen werden am theo-
logischen Gegenstand selber abzulesen sein» (S.202).



Miszelle 303

Es scheint so! Denn ganze Gewilheit gibt uns Ott auch nach dieser
Seite nicht. Es waltet hier wirklich eine Unklarheit, die sich, indem sie sich
zu lichten beginnt, im nichsten Augenblick neu bildet. Es diirfte den Sach-
verhalt nicht voll wiedergeben, wenn Fritz Lieb schreibt: «Es wiire im
Grunde sachgemill, wenn der Titel der Dissertation also umgeiindert bzw.
erweitert wiirde: ,Geschichte und Heilsgeschichte in der Theologie Rudolf
Bultmanns im Lichte der IExistentialontologie Martin Heideggers'> 2
Wiederum aber ist nicht ganz unverstindlich, wie Lieb zu dieser (sicher
einseitigen) Feststellung kommt. Is diirfte auch jene andere Erweiterung
des Titels nicht ohne weiteres gerechtfertigt sein, die besagte, dafl hier
Bultmann im Licht eines neuen Suchens und Fragens nach dem neutesta-
mentlichen Christuszeugnis und seiner ontologischen Tragweite gepriift
werde.

Gelegentlich blitzt einem der Gedanke durch den Kopf, die ganze
innerontologische Argumentation sei bei Ott sokratisch-ironisch gemeint.
Es wire dann so, dall ein feinsinniger und erzgescheiter Kritiker eine
Ontologie gegen die andere ausspielte, um so die tiefe Unverbindlichkeit
abstrakt ontologischer Voraussetzungen iiberhaupt darzutun. Er fochte
dann gleichsam im Kierkegaard'schen Inkognito. Er vollzoge die inner-
philosophische Relativierung der Bultmann’schen Philosopheme im vollen
Wissen darum, daf die Entscheidung nicht hier, sondern in der neuen
Begegnung mit dem biblischen Zeugnis selber fillt. Er lieBe sich auf das
Vorhutsgefecht ein in der demiitig-freien Gewillheit, dall die Entscheidung
bei der Hauptmacht fiallt — grundsitzlich schon gefallen ist. Dieses Ver-
stindnis konnte sich einem nahelegen angesichts des leicht Spielerischen
in Otts Awusdrucksweise mit ihrem h#dufigen <«vermutlich», <¢vielleicht»,
«es diirfte», <es konnte sein»y, «es scheint...». Und doch liBt es sich nicht
wirklich durchfiithren. Ott hilt ja das <«Inkognitoy rein philosophischer
Argumentation in keiner Weise durch. Sie ist ihm eben faktisch nicht nur
ein Inkognito, eine propideutisch-verhiillende Redeweise. Sie ist schon
auch er selber. Jene gewisse Unklarheit ist nicht nur ein paradoxer Aus-
druck einer letzten Klarheit und Gewillheit, sondern reicht schon ins Eso-
terische seines Denkens selber hinein.

So bleibt die Frage schon bestehen, ob Ott jene der Theologie aller
Zeiten drohende Gefahr voll als solche erkenne, die Gefahr, die darin
liegt, daBl die Theologie sich der mit ihrer Abhidngigkeit von einem <zu-
filligen Geschichtsfaktum» gegebenen Ungeschiitztheit schimt und sich
bei der jeweiligen Zeitphilosophie Sicherungen und Hiillen leiht, ihre
Blofle zu bedecken; ob er zu Ende gedacht habe, was es bedeutet, dall das
Besondere in der Bibel das Allgemeine in sich schliet, aber in keiner
Weise ein Allgemeines das Besondere; ob er bereit ist, dem Vorrang, der
der exegetischen Theologie vor der systematischen, dem Héren vor dem
denkenden Verarbeiten faktisch zukommt, voll Rechnung zu tragen.

Wir fragen nur. Wir wiirden es angesichts dessen, was von Ott vor-
liegt, nicht wagen, ein blankes Urteil zu fillen. Dazu ist Ott doch viel zu

2 Evang. Theol. 18 (1955), S. 522.



304 Miszelle

bewegt und beweglich, viel zu sehr, wenn ich so sagen darf, Anfinger und
Anfangender. Dafiir stellt er sich auch viel zu entschlossen und unmittelbar
ins Werk der Verkiindigung hinein, das er entscheidend von dem zu ver-
kiindigenden Wort und so vom angeredeten Menschen her verstehen
mochte.

3. Zum Schlul sei noch auf zwei Punkte hingewiesen, an denen die
grundsétzliche Unklarheit sich konkret auswirkt.

a) Fritz Lieb hat darauf hingewiesen, dafl Ott dem Wirklichkeitsernst der
positivistisch verstandenen Gegenstdndlichkeit, der ganzen Welt feststehender,
nédmlich dem Menschen gegeniiber feststehender und darum neutral feststell-
barer, «<verfiigharer» Tatsachen zu wenig gerecht werde. 3 Damit hat Lieb in
der Tat einen schwachen Punktin Otts Gedankenfiihrung beriihrt. Es gibtdie
Welt der bruta facta in der Tat nicht erst seit der Zeit, in der die exakt
kausal verfahrende Natur- und Geschichtswissenschaft der positivistischen
Moderne sie zur Wirklichkeit xat’ étoxnv erklirt, iiber die hinaus nur fiir
rein ideelle Werte und Bedeutsamkeiten Raum ist. In dieser spezifisch
modernen Weltanschauung ist doch (das wird bei Heidegger, auf den Ott
sich beruft, nicht geniigend deutlich) nur hart und abstrakt hervorgetreten,
was schon frither da war: die Einstellung zu den Dingen als zu blofen,
toten Dingen, die Unféhigkeit, mit ihnen mehr anzufangen, als sie festzu-
stellen, zu registrieren, kausal zu verkniipfen, technisch nutzbar zu
machen. Es gab das faktisch schon immer, dafl auch geschichtliche Ge-
schehnisse und Zeugnisse dem Menschen stumm und verschlossen blieben,
so daf er faktisch mit ihnen nicht anders als mit feststehenden, harten,
unbeweglichen, neutralen Tatsachen umzugehen wullte. Spezifisch modern
ist nur die Kiihnheit und Gewandtheit, die methodische Sicherheit dieses
Umgangs. Spezifisch modern ist dies, dafl die Welt dieser Tatsachen sich
ins Unermefliche ausdehnt. BloBe Feststellbarkeit, Neutralitit, Verfiigbar-
keit als solche gibt es, solange es den Menschen gibt: den Menschen ném-
lich, dem Gott selber stumm, fern, neutral geworden ist: ihm miissen
notwendigerweise auch Mitmensch und Welt stumm und neutral werden.
Christus selber ist, wo er sich nicht durch das Wunder des Heiligen Geistes
dem Glauben erschlof}, immer auch als stumme, neutrale, nackte Tatsache
behandelt und in Rechnung (vorab in kirchliche, theologische Rechnung!)
gestellt worden. Das ist der Wirklichkeitsernst, der dem <Positivismus»
innewohnt. Thm wird Ott nicht gerecht. Er tduscht sich, wenn er meint, mit
einer bessern, nidmlich nach Ileidegger vertieften Ontologie die positi-
vistische Sicht geschichtlicher Wirklichkeit iiberwinden zu k&nnen. Um
diese Sicht, besser: um die ihr zugrunde liegende menschliche Haltung und
Lage zu iiberwinden, mulite Gott Mensch werden: Gott mufl dem Menschen
neu zu reden beginnen und lebendig werden, dann erst kann sich die
Erstarrung lésen, in der die Wirklichkeit als bloBe Objekt-Wirklich-
keit liegt. Was Heidegger als Uberwindung verkiindet, ist, solange er
weder mit der Siinde noch mit Gott im Ernste rechnet, doch nur der
bedeutsam-schone Traum eines Dichterphilosophen, vor ihm im orienta-

3 Ebd., S. 509 ff.



Miszelle 305

lischen Mythos, im Griechentum und dann doch auch im verborgenen
«Platonismus» und «Neuplatonismus» der Neuzeit bis hin zu Herder,
Goethe, Holderlin tausendfach getriumt. ¢ Hier sieht Bultmann in gewisser
Weise klarer als Ott. Nicht daf er den Positivismus ernst nimmt, ist Bult-
mann zum Yorwurf zu machen, sondern wie er ihn, jedenfalls in seinen
spitern Schriften, ernst nimmt.

b) Der zweite Punkt, an dem die grundsitzliche Unklarheit die
Analyse im einzelnen belastet, ist die Erorterung des Tertium non datur
als des Strukturgesetzes Bultmann’schen Denkens. Bultmanns Denken ist
im ganzen und im einzelnen auf die Alternative gestimmt. Ob sie nun
laute: objektivierte — echt geschichtliche Geschichte; oder Zeit als Ver-
laufs- — als Entscheidungszeit; oder Selbstverstindnis aus dem Verfiig-
baren — aus dem Unverfiigbaren; oder endlich genuin theologisch: Glaube
— Unglaube, Gesetz — Evangelium, Siinde — Gnade, alter — neuer Aeon,
Welt — Gott: sie geht bei Bultmann durch alle Dimensionen seines Den-
kens hindurch. Dem gegeniiber fordert Ott das tertium, die ¢die Antithetik
auflésende Synthese» (S.52). Er weill dabei wohl um die dem «paulinisch-
reformatorischen Glaubensbegriffs eigene <«unausweichliche Alternative
von Siinde und Gnade». Aber er will sie als existentielle unterschieden
wissen von der existentialen, zu der sie bei Bultmann wird. «<Nur» existen-
tiell verstanden, lilt sie durchaus Raum fiir ein existentialontologisches
Tertium. So fordert er, Bultmanns «Enge» zu iiberwinden, den Weg einer
«produktiven ontologischen Synthese». — Auch hier wird der (offenbar
existentiellen und d. h. doch der konkreten exegetisch-kerygmatischen Ent-
scheidung gegeniiber ein Stiick weit wenigstens neutralen) Ontologie eine
Kompetenz zugeschrieben, die ihr u.X. unméglich zukommen kann. Die
paulinisch-reformatorische Alternative hat als existentielle durchaus auch
existentiale Tragweite. Sie prigt sich, darin hat Bultmann recht, im Ganzen
der geschaffenen Wirklichkeit aus, wie wir sie in diesem Aeon kennen.
Das Ganze dieser Wirklichkeit ist durch den Rif} gekennzeichnet. Es gibt
in dieser Wirklichkeit keinen diesem Gegensatz gegeniiber neutralen
Bereich. Es gibt ihn auch nicht in Gestalt blofer formaler Mdglichkeiten.
Eine philosophische Ontologie mag so tief graben, wie sie will, was ihr
faktisch begegnet, ist immer die mit ihrem Schopfer und darum in sich
selber entzweite Wirklichkeit. Es gibt das gesuchte Tertium wohl. Aber es
gibt es allein so, wie es den lebendigen Gott und seine freie Wundertat und
-verheiflung selber gibt; es gibt sie in Gestalt der Verheilung eines neuen
Himmels und einer neuen Erde; es gibt sie als Osterwirklichkeit und also
allein fiir den Glauben. Dafl «der neue Himmel und die neue Erde» nur die
Erneuerung und Vollendung des gottlichen Werkes der Schipfung ist, das
ist wohl wahr; aber auch das gottliche Werk der Schopfung kennen wir

2 Immerhin nimmt Heidegger selber die u. a. im Positivismus zum Aus-
druck kommende Haltung und Lage als «seinsgeschichtliches Verhéngnis»
relativ ernst, wie er auch ihre reale Uberwindung erst von einer neuen
seinsgeschichtlichen Stunde erwartet.

20



306 Miszelle

allein im Glauben, allein auf Grund der «riickwiirtsgewandten Prophetie»
des biblischen Reichs- und Christuszeugnisses.

So wird auch hier deutlich, dal man, wo man Bultmann mit Hilfe des
neueren Heidegger zu iiberwinden sucht, leicht aus dem Regen in die
Traufe kommt. Es scheint immerhin neben andern auch gut theologische
Griinde zu haben, wenn Bultmann Heidegger nicht iiber «Sein und Zeit»
hinaus gefolgt ist. Auch hier wire nicht das Dap des alternativen Denkens
Bultmanns als solches, sondern das Wie zu beanstanden. Wie dem auch sein
mag: jedenfalls legt sich uns auch von daher die Frage nahe, ob Ott der
Seinserhellung im Sinn der modernen Existentialontologie nicht mehr zu-
zutrauen geneigt ist, als sie faktisch zu leisten vermag.

Benken, Kt. Baselland. Eduard Buess.

Rezensionen.

Gerhard von Rad, Theologie des Alten Testaments. 1. Die Theologie der ge-
schichtlichen Uberlieferungen Israels. = Einfiihrung in die evangelische
Theologie, 1. Miinchen, Chr. Kaiser-Verlag, 1957. 472 S. Fr. 27.35.

Dieses Buch kann als Zusammenfassung und vorldufiger Abschluf}
eines ganzen L.ebenswerkes gelten; denn iiber die meisten der hier ver-
handelten Gegenstinde hat der Verfasser bahnbrechende Abhandlungen
verdffentlicht. Gleichzeitig ist es reprisentativ fiir eine ganze Schule theo-
logischer Erhellung des A.T.

Ein erster einleitender Teil (S.13—109) enthilt einen «Abrifl einer
Geschichte des Jahweglaubens und der sakralen Institutionen in Israel».
Plastisch werden hier die drei Hauptperioden der israelitischen Geistes-
geschichte herausgestellt: die vorstaatlich-amphiktyonische Zeit mit ihrer
Vielfalt, ihren traditionsbildenden Bekenntnissen und dem Ineinander am-
phiktyonischen Erbes und kanaaniischer Ordnungen; dann die staatliche
Zeit mit dem Aufkommen der koéniglichen Davids- und Zionstraditionen
und den zahlreichen daraus resultierenden Spannungen; endlich die Kon-
stituierung der nachexilischen Kultgemeinde. Ein aufschlulireicher Schluli-
abschnitt bietet einen historischen Uberblick iiber das Verhiltnis von
sakralem Amt und charismatischem Ereignis in Israel.

Der zweite Teil (S.111—457: «Die Theologie der geschichtlichen
Uberlieferungen Israels») wendet sich dem eigentlichen Gegenstand zu.
Nachdem der erste von 4 ungleich langen Abschnitten die <«methodischen
Vorerwiigungen» erledigt hat (S.11—134), analysiert der zweite, umfang-
reichste, die «Theologie des Hexateuch» (S.135—303). Es ist dies eine
eindringende geistesgeschichtliche Erklirung aller wichtigen Traditionen
des Hexateuch, geordnet nach ihren groflen Themen: Urgeschichte, Viter-
geschichte, Herausfiihrung aus Agypten, Offenbarung am Sinai, Fithrung
in der Wiiste und Hineinfiihrung ins Kulturland. Ein besonderes Kapitel



	Miszelle

