
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 14 (1958)

Heft: 4

Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszelle.

Produktive Bultmann-Kritik.
Es geht hier um die von Heinrich Ott vorgelegte Dissertation über die

Theologie Rudolf Bultmanns.1 Daß sie erst ein paar Jahre nach ihrem
Erscheinen behandelt wird, ist nicht als Zeichen ihrer Geringschätzung,
sondern umgekehrt als Zeichen ihrer ernstlichen Beachtung und Würdigung

zu verstehen. Sie ist auch heute noch des gründlichen Studiums wert.
Ist sie doch selber Frucht gründlicher, solider Arbeit. Wenn es wahr ist,
daß Rudolf Bultmann der Theologie einige Fragen gestellt hat, um deren
Beantwortung sie nicht herumkommt, so ist Ott unter denen, die sich diesen
Fragen und also der Aufgabe ihrer Beantwortung stellen, der Interessantesten

einer. Er ist es darin, daß er die innere Systematik von Bultmanns
Denken in ein fast blendend helles Licht rückt. Er ist es uns freilich auch
insofern, als er deutlich macht, daß man, um zu einer begründeten Antwort
zu kommen, Bultmanns Fragen selber noch sehr viel kritischer, vor allem
selbstkritischer hören muß, als es bei ihm geschieht.

1. Ott geht mit Recht davon aus, daß man Bultmann nur dann gerecht
wird, wenn man seine ontologischen Voraussetzungen beachtet. Auch wo
Bultmann seine Axiome nicht expliziert, sind sie doch wirksam und
bestimmen seine theologisch-exegetischen, ja wohl auch seine «rein»
historischen Urteile entscheidend mit. So ist sein Programm der Entmythologi-
sierung nur zu verstehen von einem doppelten Geschichtsbegriff her. Es
stehen bei ihm «zwei Weisen der Geschichtserkenntnis nebeneinander:
eigentliche, primäre Geschichtserkenntnis, die das wirkliche geschichtliche
Geschehen, und uneigentliche, sekundäre Geschichtserkenntnis, die das
bloß historische Tatsachenmaterial zum Thema hat» (S. 10). «Wo der
Osterwirklichkeit die Historizität abgesprochen, die (ereignishafte, nur
im Glauben erfaßbare) Geschichtlichkeit hingegen zugesprochen wird —
und in nichts anderem besteht ja die Entmythologisierung! —, da waltet
zuvor ausdrücklich das Doppelprinzip Historie—Geschichte» (S. 15).
(1. Kapitel von Otts Arbeit.)

So hat weiter Bultmanns Hermeneutik selber ontologische Bedeutung.
Mit seinem Begriff des Vorverständnisses legt Bultmann die theologischexegetische

Frage dahin fest, daß sie die Frage nach Gott nur als Frage
nach der Eigentlichkeit je meines Seins stellen kann. Nur von einer (im
doppelten Geschichtsbegriff sich manifestierenden) dualistischen Ontologie
her ist es zu verstehen, daß Bultmann das Vorverständnis dahin verengt,
daß nun der Satz gilt: «Von Gott kann nur geredet werden, indem von der
(freilich durch Gottes Heilstat qualifizierten) Existenz des Menschen
geredet wird» (S. 74). (2. Kap.)

Unmittelbar ist die axiomatische Vorbestimmtheit von Bultmanns

1 H. Ott, Geschichte und Heilsgeschichte in der Theologie Rudolf
Bultmanns, Diss. Basel. Beiträge zur historischen Theologie, hrsg. v. Gerh.
Ebeling, 19. Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1955. 213 S.



300 Miszelle

theologischer Arbeit da zu fassen, wo es um das Verständnis der Zeitlichkeit

der Offenbarung geht. Der Zeitbegriff «bildet den Schwerpunkt der
systematischen Voraussetzungen dieser Theologie» (S. 111). Der doppelte
Geschichtsbegriff hat ja seinen ontologischen Ernst darin, daß ihm ein
doppelter Zeitbegriff zugrunde liegt: «Die Zeit, welche ein Vorher und ein
Nachher und also einen Verlauf kennt, ist nach Bultmann die Dimension
des ungeschichtlichen Geschehens: der Naturvorgänge und der bloß
historischen Faktenzusammenhänge. Demgegenüber setzt Bultmann als Dimension

des echt geschichtlichen Geschehens, d. i. der existentiellen Entscheidungen,

eine Zeit, der jeder Verlaufscharakter abgeht, die sich vielmehr
darin erschöpft, der Augenblick, das Jetzt der sich vollziehenden Entscheidung

zu sein» (S. 116). Von daher ist es zu verstehen, wenn das eschato-
logische vOv der Glaubensentscheidung rein punktuell und alternativ
verstanden wird, so also, daß der Zeitpunkt der Entscheidung statt in einem
synthetischen nur noch in einem exklusiven Verhältnis zur Zeitlinie des

durch Vorher und Nachher bestimmten Verlaufs gesehen werden kann —
tertium non datur. (3. Kap.)

Was es mit Bultmanns leitenden Voraussetzungen für eine Bewandtnis
hat, das wird abschließend deutlich in der Analyse des Begriffs des
Selbstverständnisses, der den umfassenden «Seinshorizont» abgibt, in dem
Bultmann denkt. Selbstverständnis ist auch bei Bultmann in keiner Weise mit
«Selbstbewußtsein» zu verwechseln. «.... Indem der Mensch sich selber
versteht, ist er selber wirklich — aber nicht nur er selber, sondern zugleich
das, woraufhin er sich selber versteht...» (S. 152). «Das gläubige
Selbstverständnis wächst in der Begegnung mit einer realen Transzendenz; es ist
also keineswegs nur ein .Bewußtsein', etwa ein .religiöses Gottesbewußtsein'»

(S. 153). Wiederum aber ist es für Bultmanns exklusiv doktrinäre
Fassung des Begriffs charakteristisch, daß er «das für den Begriff .Selbst¬
verständnis' strukturnotwendige extrasubjektive Wirkliche nur in Gestalt
eines Postulats» kennt (S. 164). Er reduziert es «vom erfüllten ,was' auf ein
nacktes ,daß'» (S. 167). (4. Kap.)

Soweit in groben Zügen die Analyse Otts als solche. Gewissenhaft und
sachlich in der Wiedergabe und Kommentierung von Bultmanns einschlägigen

Aussagen, beweist sie in der Aufdeckung ihrer innern systematischen
Einheit eine denkerische Verve, Elastizität und Intensität, wie sie in der
Diskussion um Bultmann bisher nur selten in Erscheinung trat. Das
Spiegelbild, das Bultmann hier vorgehalten wird, ist zugleich wahr und authentisch

und in sich aufs feinste durchgebildet.
2. Wenn die Arbeit Otts nun doch keinen völlig eindeutigen Eindruck

hinterläßt, so liegt das nicht an seiner Bultmann-Analyse als solcher,
sondern an seinen kritisch weiterführenden Thesen, an der «produktiven
Bultmann-Kritik», die er übt. Hier bricht eine grundsätzliche Unklarheit
auf, die sich dann auch in der Fragwürdigkeit einzelner konkreter
Stellungnahmen ausdrückt.

Die grundsätzliche Frage, die sich einem bei der Lektüre von Otts
Untersuchung immer wieder und mit wachsender Dringlichkeit aufdrängt,
ist die nach dem Grund und Gesetz seiner Argumentation, nach seiner



Miszelle 301

letzten Ratio cogitandi. Man wird den Eindruck nicht los, daß er auf einer
doppelten Basis argumentiere: einerseits auf der abstrakt ontologischen,
andrerseits auf der (ontologisch ausgeweiteten) genuin theologisch-exegetischen.

Man vergleiche im Zusammenhang seiner Kritik von Bultmanns
«Individualismus» folgenden Passus (S. 187) : «An der Grenze Bultmannschen
Denkens müßte also die Konzeption einer Gemeinschaft liegen, welche
einerseits nicht eine vorletzte, zufällige, vom Gesichtspunkt des Wesens

geschichtlicher Existenz her lediglich sekundäre Gemeinschaft ist und
welche andererseits nicht bloß singulären, punktuellen Charakter hat als
eine durch die Entscheidung des Einzelnen zum Einzelnen konstituierte.
Diese begrenzende Möglichkeit wäre, in einer vorläufigen Formulierung,
etwa zu beschreiben als eine ,übergreifende organische Gemeinschaft',
beispielsweise eine Gemeinschaft der Heiligen, die als von Gott gestiftete der
Entscheidung des Einzelnen vorausgeht. Exemplarisch verwirklicht ist
solche Gemeinschaft etwa im alttestamentlichen Bundesgedanken ...» Eine
solche Gemeinschaft könne (S. 189) «nur begründet sein durch die
geschichtlichen Wirklichkeiten einer gemeinsamen Vergangenheit und einer
gemeinsamen Zukunft, einer gemeinsamen Herkunft und einer gemeinsamen

Bestimmung, und insofern dann auch einer gemeinsamen Aufgabe in
der Gegenwart». Sie sei also in der Tat (ebd.) «nicht im Rahmen eines
punktuellen, sondern allein im Rahmen eines .erweiterten' geschichtlichen
Zeithegriffs möglich: wo dann das .Jetzt' nur mehr der Ort der Aneignung
des gemeinsamen .Schicksals' durch den Einzelnen wäre». Die ontologische
Erörterung erreiche schließlich «den Boden des ekklesiologischen
Problems, auf welches sie hier letztlich angelegt ist» (S. 190). «Es mag darum
unverhohlen .ekklesiologisch' weitergeredet werden, denn die ekklesia ist
(vermutlich) das eminente, wenn nicht — neben dem alttestamentlichen
Gottesbund — überhaupt das einzige Beispiel der .organischen Gemeinschaft',

die hier in Frage steht» (ebd.).
Hier argumentiert Ott zunächst anscheinend rein und abstrakt

ontologisch. Er erstrebt einen gefüllteren ontologischen Begriff von Gemeinschaft,

einen Begriff, der der Vieldimensionalität menschlichen Seins besser
gerecht zu werden verspricht als der Bultmann'sche. In diesem Sinn baut
er das «Organische», das Bultmann nicht, bzw. nur unter dem Gesichtspunkt

der Uneigentlichkeit beachtet hatte, neu in den Begriff geschichtlichen

Seins ein. Der unbefangene Blick auf die Wirklichkeit führt ihn
dazu, mit echt geschichtlichem Sein auch da zu rechnen, wo Bultmann nur
unechtes erblickt. So wird er dazu geführt, das Gefüge existentialer
Interpretation, in dem Bultmann sich bewegt, zu «erweitern». Geschichtliches
Sein als Sein in der Gemeinschaft und durch Gemeinschaft hat Möglichkeiten,

die über die in Bultmanns ontologischem Entwurf vorgesehenen
hinausgehen.

So wird hier anscheinend abstrakt ontologisch argumentiert. Der alt-
testamentliche Bundesgedanke und der neutestamentliche Kirchengedanke
erscheinen je als «eminente Sonderfälle», als «exemplarische Verwirklichungen»

allgemeiner ontologischer Möglichkeiten. So wird ja an anderer



302 Miszelle

Stelle der Glaube als «eine bestimmte Weise des Selbstverständnisses»
(S. 152), das eschatologische Nuv als «Paradigma» (S. 127), als «eminentes
Paradigma» (S. 121, vgl. 176) für den geschichtlichen Augenblick, das Wort
Gottes als «eminentes Paradigma für Wort überhaupt» bezeichnet (S. 175).
Immer anscheinend so, daß im Sinne der Philosophie Heideggers zwischen
allgemeinen ontoiogischen Möglichkeiten einerseits und ihrer konkreten
ontischen Erfüllung und Aktualisierung andrerseits unterschieden wird.
So wird denn auch der Name Martin Heideggers immer wieder mit
Betonung genannt und mit Nachdruck auf die «kaum je richtig ausgeschöpfte
Fülle theologisch wichtiger Perspektiven» hingewiesen, die sein Werk
enthalte (S. 202). Das alles scheint darauf hinzudeuten, daß hier einmal
mehr der Eros abstrakt pliilosophisch-ontologischen Fragens, Bohrens,
Sinnens, die hohe Leidenschaft des freien «Weiterschreitens ins
Unbegangene» (S. 203) mit einem Theologen durchzubrennen droht. Einmal
mehr meint ein Theologe, die ekklesiologischen, christologischen, kurz:
genuin theologischen Probleme auf einem Weg zu «erreichen», der nicht
schon beim christologisch-ekklesiologischen Grunddatum, beim Concretis-
simum des Namens Jesu Christi als des Gekreuzigten und Erhöhten,
sondern bei allgemeinen Erörterungen anhebt.

Es scheint so! Vieles spricht aber dagegen, daß dem faktisch so ist. Ott
weiß offenbar so gut wie nur irgendeiner von uns, daß jenes Concretissi-
mum A und 0 theologischen Denkens ist. Seine ontologische Erörterung
ist zwar nur «letztlich» auf die genuin theologische «angelegt». Aber
faktisch kommt sie doch immer schon von ihr her. Das christologisch-
ekklesiologische Concretissimum steht von Anfang an dominierend mit im
Blickfeld drin. So läßt sich, was organisch-geschichtliche Gemeinschaft
rein als allgemeine Möglichkeit bedeutet, faktisch doch nur im Blick
auf den alttestamentlichen Bundes- und den neutestamentlichen
Kirchengedanken sagen. Der Paradigmabegriff selber wird unter der Gewalt
dieser Concretissima gesprengt. Oder wie ist die Bemerkung sonst zu
verstehen, die Ekklesia sei «vermutlich das eminente, wenn nicht — neben
dem alttestamentlichen Gottesbund — überhaupt das einzige Beispiel der
organischen Gemeinschaft', die hier in Frage steht»? Die ontologische
Erörterung hätte dann keinen andern Sinn als den, klarzumachen, daß
eben dieses Besondere, das alttestamentliche Bundesvolk und seine
Erfüllung in der neutestamentlichen Ekklesia, allgemeine Bedeutung hat in
der Weise, daß an ihm «exemplarisch» offenbar wird, was Gemeinschaft als
von Gott geschaffene, in Gott gebundene überhaupt meint. Die ontologische
Erörterung wäre dann nichts als ein Moment im Vollzug der
theologischexegetischen Arbeit selber: jenes Moment, das sich daraus ergibt, daß die
Erlösung in Christus das geschaffene Sein überhaupt und als solches
angeht, daß Gott der Erlöser und Gott der Schöpfer einer sind. Dahin scheint
auch der Satz zu weisen: «Solche produktive Bultmann-Kritik wird sich
aber, methodisch gesehen, mehr an der Offenbarung selbst, an dem die
Offenbarung bezeugenden Wort der Heiligen Schrift, orientieren, als dies
bei Bultmann geschieht; die ontoiogischen Strukturen werden am
theologischen Gegenstand selber abzulesen sein» (S. 202).



Miszelle 303

Es scheint so! Denn ganze Gewißheit gibt uns Ott auch nach dieser
Seite nicht. Es waltet hier wirklich eine Unklarheit, die sich, indem sie sich

zu lichten beginnt, im nächsten Augenblick neu bildet. Es dürfte den
Sachverhalt nicht voll wiedergeben, wenn Fritz Lieb schreibt: «Es wäre im
Grunde sachgemäß, wenn der Titel der Dissertation also umgeändert bzw.
erweitert würde: .Geschichte und Heilsgeschichte in der Theologie Rudolf
Bultmanns im Lichte der Existentialontologie Martin Heideggers'.»2
Wiederum aber ist nicht ganz unverständlich, wie Lieb zu dieser (sicher
einseitigen) Feststellung kommt. Es dürfte auch jene andere Erweiterung
des Titels nicht ohne weiteres gerechtfertigt sein, die besagte, daß hier
Bultmann im Licht eines neuen Suchens und Fragens nach dem neutesta-
mentlichen Christuszeugnis und seiner ontologischen Tragweite geprüft
werde.

Gelegentlich blitzt einem der Gedanke durch den Kopf, die ganze
innerontologische Argumentation sei bei Ott sokratisch-ironisch gemeint.
Es wäre dann so, daß ein feinsinniger und erzgescheiter Kritiker eine
Ontologie gegen die andere ausspielte, um so die tiefe Unverbindlichkeit
abstrakt ontologischer Voraussetzungen überhaupt darzutun. Er föchte
dann gleichsam im Kierkegaard'schen Inkognito. Er vollzöge die
innerphilosophische Relativierung der Bultmann'schen Philosopheme im vollen
Wissen darum, daß die Entscheidung nicht hier, sondern in der neuen
Begegnung mit dem biblischen Zeugnis selber fällt. Er ließe sich auf das

Vorhutsgefecht ein in der demütig-freien Gewißheit, daß die Entscheidung
bei der Hauptmacht fällt — grundsätzlich schon gefallen ist. Dieses
Verständnis könnte sich einem nahelegen angesichts des leicht Spielerischen
in Otts Ausdrucksweise mit ihrem häufigen «vermutlich», «vielleicht»,
«es dürfte», «es könnte sein», «es scheint...». Und doch läßt es sich nicht
wirklich durchführen. Ott hält ja das «Inkognito» rein philosophischer
Argumentation in keiner Weise durch. Sie ist ihm eben faktisch nicht nur
ein Inkognito, eine propädeutisch-verhüllende Redeweise. Sie ist schon
auch er selber. Jene gewisse Unklarheit ist nicht nur ein paradoxer
Ausdruck einer letzten Klarheit und Gewißheit, sondern reicht schon ins
Esoterische seines Denkens selber hinein.

So bleibt die Frage schon bestehen, ob Ott jene der Theologie aller
Zeiten drohende Gefahr voll als solche erkenne, die Gefahr, die darin
liegt, daß die Theologie sich der mit ihrer Abhängigkeit von einem
«zufälligen Geschichtsfaktum» gegebenen Ungeschütztheit schämt und sich
bei der jeweiligen Zeitphilosophie Sicherungen und Hüllen leiht, ihre
Blöße zu bedecken; ob er zu Ende gedacht habe, was es bedeutet, daß das
Besondere in der Bibel das Allgemeine in sich schließt, aber in keiner
Weise ein Allgemeines das Besondere; ob er bereit ist, dem Vorrang, der
der exegetischen Theologie vor der systematischen, dem Hören vor dem
denkenden Verarbeiten faktisch zukommt, voll Rechnung zu tragen.

Wir fragen nur. Wir würden es angesichts dessen, was von Ott
vorliegt, nicht wagen, ein blankes Urteil zu fällen. Dazu ist Ott doch viel zu

2 Evang. Theol. 18 (1955), S. 522.



304 Miszelle

bewegt und beweglich, viel zu sehr, wenn ich so sagen darf, Anfänger und
Anfangender. Dafür stellt er sich auch viel zu entschlossen und unmittelbar
ins Werk der Verkündigung hinein, das er entscheidend von dem zu
verkündigenden Wort und so vom angeredeten Menschen her verstehen
möchte.

3. Zum Schluß sei noch auf zwei Punkte hingewiesen, an denen die
grundsätzliche Unklarheit sich konkret auswirkt.

a) Fritz Lieb hat darauf hingewiesen, daß Ott dem Wirklichkeitsernst der
positivistisch verstandenen Gegenständlichkeit, der ganzen Welt feststehender,
nämlich dem Menschen gegenüber feststehender und darum neutral feststellbarer,

«verfügbarer» Tatsachen zu wenig gerecht werde.3 Damit hat Lieb in
der Tat einen schwachen Punkt in Otts Gedankenführung berührt. Es gibt die
Welt der bruta facta in der Tat nicht erst seit der Zeit, in der die exakt
kausal verfahrende Natur- und Geschichtswissenschaft der positivistischen
Moderne sie zur Wirklichkeit kot' éHoxriv erklärt, über die hinaus nur für
rein ideelle Werte und Bedeutsamkeiten Kaum ist. In dieser spezifisch
modernen Weltanschauung ist doch (das wird bei Heidegger, auf den Ott
sich beruft, nicht genügend deutlich) nur hart und abstrakt hervorgetreten,
was schon früher da war: die Einstellung zu den Dingen als zu bloßen,
toten Dingen, die Unfähigkeit, mit ihnen mehr anzufangen, als sie
festzustellen, zu registrieren, kausal zu verknüpfen, technisch nutzbar zu
machen. Es gab das faktisch schon immer, daß auch geschichtliche
Geschehnisse und Zeugnisse dem Menschen stumm und verschlossen blieben,
so daß er faktisch mit ihnen nicht anders als mit feststehenden, harten,
unbeweglichen, neutralen Tatsachen umzugehen wußte. Spezifisch modern
ist nur die Kühnheit und Gewandtheit, die methodische Sicherheit dieses

Umgangs. Spezifisch modern ist dies, daß die Welt dieser Tatsachen sich
ins Unermeßliche ausdehnt. Bloße Feststellbarkeit, Neutralität, Verfügbarkeit

als solche gibt es, solange es den Menschen gibt: den Menschen nämlich,

dem Gott selber stumm, fern, neutral geworden ist: ihm müssen
notwendigerweise auch Mitmensch und Welt stumm und neutral werden.
Christus selber ist, wo er sich nicht durch das Wunder des Heiligen Geistes
dem Glauben erschloß, immer auch als stumme, neutrale, nackte Tatsache
behandelt und in Rechnung (vorab in kirchliche, theologische Rechnung!)
gestellt worden. Das ist der Wirklichkeitsernst, der dem «Positivismus»
innewohnt. Ihm wird Ott nicht gerecht. Er täuscht sich, wenn er meint, mit
einer bessern, nämlich nach Heidegger vertieften Ontologie die
positivistische Sicht geschichtlicher Wirklichkeit überwinden zu können. Um
diese Sieht, besser : um die ihr zugrunde liegende menschliche Haltung und
Lage zu überwinden, mußte Gott Mensch werden: Gott muß dem Menschen

neu zu reden beginnen und lebendig werden, dann erst kann sich die

Erstarrung lösen, in der die Wirklichkeit als bloße Objekt-Wirklichkeit
liegt. Was Heidegger als Überwindung verkündet, ist, solange er

weder mit der Sünde noch mit Gott im Ernste rechnet, doch nur der
bedeutsam-schöne Traum eines Dichterphilosophen, vor ihm im orienta-

Ebd., S. 509 ff.



Miszelle 305

Iischen Mythos, im Griechentum und dann doch auch im verborgenen
«Piatonismus» und «Neuplatonismus» der Neuzeit bis hin zu Herder,
Goethe, Hölderlin tausendfach geträumt. 4 Hier sieht Bultmann in gewisser
Weise klarer als Ott. Nicht daß er den Positivismus ernst nimmt, ist
Bultmann zum Vorwurf zu machen, sondern wie er ihn, jedenfalls in seinen
spätem Schriften, ernst nimmt.

b) Der zweite Punkt, an dem die grundsätzliche Unklarheit die
Analyse im einzelnen belastet, ist die Erörterung des Tertium non datur
als des Strukturgesetzes Bultmann'schen Denkens. Bultmanns Denken ist
im ganzen und im einzelnen auf die Alternative gestimmt. Ob sie nun
laute: objektivierte — echt geschichtliche Geschichte; oder Zeit als
Verlaufs- — als Entscheidungszeit; oder Selbstverständnis aus dem Verfügbaren

— aus dem Unverfügbaren; oder endlich genuin theologisch: Glaube
— Unglaube, Gesetz — Evangelium, Sünde — Gnade, alter — neuer Aeon,
Welt — Gott: sie geht bei Bultmann durch alle Dimensionen seines
Denkens hindurch. Dem gegenüber fordert Ott das tertium, die «die Antithetik
auflösende Synthese» (S. 52). Er weiß dabei wohl um die dem «paulinisch-
reformatorischen Glaubensbegriff» eigene «unausweichliche Alternative
von Sünde und Gnade». Aber er will sie als existentielle unterschieden
wissen von der existentialen, zu der sie bei Bultmann wird. «Nur» existentiell

verstanden, läßt sie durchaus Raum für ein existentialontologisches
Tertium. So fordert er, Bultmanns «Enge» zu überwinden, den Weg einer
«produktiven ontologisclien Synthese». — Auch hier wird der (offenbar
existentiellen und d. h. doch der konkreten exegetisch-kerygmatisehen
Entscheidung gegenüber ein Stück weit wenigstens neutralen) Ontologie eine
Kompetenz zugeschrieben, die ihr u. E. unmöglich zukommen kann. Die
paulinisch-reformatorische Alternative hat als existentielle durchaus auch
existentiale Tragweite. Sie prägt sich, darin hat Bultmann recht, im Ganzen
der geschaffenen Wirklichkeit aus, wie wir sie in diesem Aeon kennen.
Das Ganze dieser Wirklichkeit ist durch den Riß gekennzeichnet. Es gibt
in dieser Wirklichkeit keinen diesem Gegensatz gegenüber neutralen
Bereich. Es gibt ihn auch nicht in Gestalt bloßer formaler Möglichkeiten.
Eine philosophische Ontologie mag so tief graben, wie sie will, was ihr
faktisch begegnet, ist immer die mit ihrem Schöpfer und darum in sich
selber entzweite Wirklichkeit. Es gibt das gesuchte Tertium wohl. Aber es

gibt es allein so, wie es den lebendigen Gott und seine freie Wundertat und
-Verheißung selber gibt; es gibt sie in Gestalt der Verheißung eines neuen
Himmels und einer neuen Erde; es gibt sie als Osterwirklichkeit und also
allein für den Glauben. Daß «der neue Himmel und die neue Erde» nur die
Erneuerung und Vollendung des göttlichen Werkes der Schöpfung ist, das
ist wohl wahr; aber auch das göttliche Werk der Schöpfung kennen wir

4 Immerhin nimmt Heidegger selber die u. a. im Positivismus zum
Ausdruck kommende Haltung und Lage als «seinsgeschichtliches Verhängnis»
relativ ernst, wie er auch ihre reale Uberwindung erst von einer neuen
seinsgeschichtlichen Stunde erwartet.

20



306 Miszelle

allein im Glauben, allein auf Grund der «rückwärtsgewandten Prophétie»
des biblischen Reichs- und Christuszeugnisses.

So wird auch hier deutlich, daß man, wo man Bultmann mit Hilfe des

neueren Heidegger zu überwinden sucht, leicht aus dem Regen in die
Traufe kommt. Es scheint immerhin neben andern auch gut theologische
Gründe zu haben, wenn Bultmann Heidegger nicht über «Sein und Zeit»
hinaus gefolgt ist. Auch hier wäre nicht das Daß des alternativen Denkens
Bultmanns als solches, sondern das Wie zu beanstanden. Wie dem auch sein
mag: jedenfalls legt sich uns auch von daher die Frage nahe, ob Ott der
Seinserhellung im Sinn der modernen Existentialontologie nicht mehr
zuzutrauen geneigt ist, als sie faktisch zu leisten vermag.

Benken, Kt. Baselland. Eduard Buess.

Rezensionen.

Gerhard von Rad, Theologie des Alten Testaments. 1. Die Theologie der
geschichtlichen Überlieferungen Israels. Einführung in die evangelische
Theologie, 1. München, Chr. Kaiser-Verlag, 1957. 472 S. Fr. 27.35.

Dieses Buch kann als Zusammenfassung und vorläufiger Abschluß
eines ganzen Lebenswerkes gelten; denn über die meisten der hier
verhandelten Gegenstände hat der Verfasser bahnbrechende Abhandlungen
veröffentlicht. Gleichzeitig ist es repräsentativ für eine ganze Schule
theologischer Erhellung des A.T.

Ein erster einleitender Teil (S. 13—109) enthält einen «Abriß einer
Geschichte des Jahweglaubens und der sakralen Institutionen in Israel».
Plastisch werden hier die drei Hauptperioden der israelitischen
Geistesgeschichte herausgestellt: die vorstaatlich-amphiktyonische Zeit mit ihrer
Vielfalt, ihren traditionsbildenden Bekenntnissen und dem Ineinander am-
phiktyonischen Erbes und kanaanäischer Ordnungen; dann die staatliche
Zeit mit dem Aufkommen der königlichen Davids- und Zionstraditionen
und den zahlreichen daraus resultierenden Spannungen; endlich die
Konstituierung der nachexilischen Kultgemeinde. Ein aufschlußreicher
Schlußabschnitt bietet einen historischen Überblick über das Verhältnis von
sakralem Amt und charismatischem Ereignis in Israel.

Der zweite Teil (S. 111—457 : «Die Theologie der geschichtlichen
Überlieferungen Israels») wendet sich dem eigentlichen Gegenstand zu.
Nachdem der erste von 4 ungleich langen Abschnitten die «methodischen
Vorerwägungen» erledigt hat (S. 11—134), analysiert der zweite,
umfangreichste, die «Theologie des Hexateuch» (S. 135—303). Es ist dies eine
eindringende geistesgeschichtliche Erklärung aller wichtigen Traditionen
des Hexateuch, geordnet nach ihren großen Themen: Urgeschichte,
Vätergeschichte, Herausführung aus Ägypten, Offenbarung am Sinai, Führung
in der Wüste und Hineinführung ins Kulturland. Ein besonderes Kapitel


	Miszelle

