
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 14 (1958)

Heft: 4

Artikel: Nichttheologische Faktoren in Geschichte und Praxis der Konfirmation

Autor: Neidhart, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878935

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878935
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nichttheologische Faktoren in Geschichte nnd
Praxis der Konfirmation.

Zwei Neuerscheinungen haben die schweizerische Diskussion

über das komplexe Problem der Konfirmation wesentlich
gefördert: die Arbeiten von Max Thurian1 und von Lukas
Vischer.2

Beide Autoren gehen von der Geschichte der Konfirmation
aus. — Sie zeigen, wie in der Taufpraxis der Alten Kirche die
beiden Bedeutungen der Taufe, Sündenvergebung und Empfang
des Heiligen Geistes, zunächst durch verschiedene Riten dargestellt,

aber noch als Einheit betrachtet werden; wie sich diese
Riten, Wasserbad - Handauflegung und Salbung dann, durch
verschiedene Faktoren bedingt, verselbständigen; und wie sich
daraus schließlich die römisch-katholische Firmlehre und -praxis

mit ihren Problemen entwickelt. — Ausführlich wird in der
Monographie von Vischer die Reaktion der Reformatoren gegen
dieses Sakrament, das in ihren Augen keines ist, dargestellt,
ihr Nein zur Abwertung der Taufe in der katholischen Firmlehre,

aber auch ihr Ja zu einem gründlichen Katechismusunterricht

bis ins Erwachsenenalter hinein, dessen Arbeit durch
häufig sich wiederholende Examina kontrolliert werden soll. —
Aus einer Anregung bei Erasmus und aus einem ersten Schritt
der Verwirklichung bei Bucer setzt sich dann im Laufe von
zwei Jahrhunderten, wie Vischer schön zeigt, die Konfirmation
trotz anfänglichen Widerständen in allen evangelischen
Kirchen durch, gefördert durch den Wunsch des Pietismus, den
Christen vor seinem ersten Abendmahlsgang sein persönliches
Ja zum Heil bekennen zu lassen, begünstigt durch das Bedürfnis

der Gegenreformation, besonders der fürstlichen Jugend ein
Treueversprechen zur eigenen Konfession abzunehmen, und
unterstützt durch den Rationalismus, der den Eintritt in das
Vernunftalter und die Erlangung der moralischen Reife durch
eine besondere Feier hervorheben möchte. So wurde im Laufe
des 18. Jahrhunderts die Konfirmationsfeier auch in den
reformierten Kirchen der Schweiz eingeführt.

1 M. Thurian, La confirmation, consécration des laïcs (1957).
2 L. Vischer, Die Geschichte der Konfirmation (1958). Evangelischer

Verlag, Zollikon. 132 S.



W. Neidhart, Nichttheologische Faktoren 283

Die beiden genannten Autoren sehen ohne Zweifel richtig,
wenn sie eine Förderung des Problems der Konfirmation von
der Kenntnis ihrer Geschichte erwarten. In dieser Geschichte
wirken aber auch nichttheologische Faktoren, die zum
Verständnis der heutigen Konfirmationspraxis und zur Erwägung
der Möglichkeiten, sie zu ändern, miterfaßt werden müssen,
aber die in der theologischen Literatur zu dieser Frage in der
Regel vernachlässigt werden. Ich möchte hier diesen nichttheologischen

Ursachen ein wenig nachspüren.

1.

Auszugehen ist dabei von der Tatsache, daß die Konfirmation

wie kaum eine andere Veranstaltung der Kirche volkstümlich

und beliebt ist. Schon Klaus Harms schreibt in seiner
Pastoraltheologie: 3

Es ist ohnehin der Konfirmationstag ein Tag, welcher die Kirche so

voll macht wie kaum ein anderer; die sonst nicht kommen, dann kommen
sie, durch Familienverhältnisse aufgefordert oder weil sie das an diesem

Tage mehr vorkommende allgemein Religiöse, das Paränetische, das
Gemütliche besser wie das christlich Dogmatische vertragen, oder weil es an
dem Tage mehr zu schauen gibt und darüber zu sprechen.

Martin Doerne 4 weist auf eine Statistik hin, die 1901 in der
Theol. Rundschau erschien. Danach wurden zehn Jahre nach
Einführung des Zivilstandsgesetzes, als in Berlin, Königsberg,
Stettin und Magdeburg vier Fünftel der Ehen nicht eingesegnet,

zwei Fünftel der Kinder nicht getauft wurden, fast alle
vierzehnjährigen Kinder konfirmiert. Dieses Verhältnis dürfte
schätzungsweise in der Schweiz heute ein wenig zugunsten
der Taufe verschoben sein, aber der Prozentsatz der
Konfirmierten, auf die Gesamtzahl eines Jahrganges der protestantischen

Jugend gerechnet, wird wohl noch wesentlich höher
sein als die Prozentzahl der kirchlich Getrauten im Verhältnis

zur Gesamtsumme der geschlossenen protestantischen Ehen
eines Jahrganges. Die Konfirmation erfreut sich nach wie vor
einer treuen Anhänglichkeit auch der kirchlichen «Randsiedler».

Und mit keiner Maßnahme kann ein Pfarrer sich in einer
3 C. Harms, Pastoraltheologie in Reden an Theologie-Studierende

(1830—1834, zit. nach Ausg. 1888), S. 48.
* M. Doerne, Neubau der Konfirmation (1936), S. 46.



284 W. Neidhart, Nichttheologische Faktoren

Gemeinde so erbitterte Feinde schaffen wie mit der Verweigerung

der Konfirmation eines Unterrichtskindes, das sich nicht
gerade einen Skandal geleistet hat.

Warum hält das Kirchenvolk eigentlich so zäh an der
Konfirmation fest? Warum hat sich die doch etwas unklare Idee
Bucers, in der Auseinandersetzung mit der Täuferbewegung
eine sakramentsähnliche Handauflegung als Bestätigung und
subjektive Ergänzung der Taufe einzuführen, trotz den
Bedenken, die immer wieder dagegen laut wurden, in allen
evangelischen Kirchen durchgesetzt? Warum gab es nicht mehr
Widerstand gegen den Eifer der Pietisten, den Unterricht mit
einem offiziellen Bekehrungsakt abzuschließen? Warum hat
auch das Trommelfeuer der Kritik, die im 19. Jahrhundert an
der Konfirmation geübt wurde (Kierkegaard, Wichern und
viele andere), dieser Feier nichts anzuhaben vermocht? Und
warum sind die wohlbegründeten Reformvorschläge, die
teilweise seit hundert Jahren bekannt sind, bisher ebenfalls
wirkungslos geblieben?

Diese Fragen sind nur zu beantworten, wenn wir die
Ursache sehen, die von unten her mächtig mitwirkte, um die Idee
der Theologen zu verwirklichen, in einer öffentlichen Feier die
heranwachsende Jugend Jahr für Jahr in die Gemeinde der
Erwachsenen aufzunehmen. Der Nährboden, auf dem der von
den Theologen gepflanzte Keim wachsen und zu solcher Blüte
kommen konnte, ist das in vielen Völkern feststellbare
allgemein menschliche Bedürfnis, mit einem Initiationsritus das
Mannbarwerden einer Generation als festliches Ereignis des

ganzen Stammes zu begehen. Dieses Bedürfnis kommt in den
Initiationsriten der Naturvölker am klarsten zum Ausdruck,
und es ist frappant, wieviel parallele Motive es zwischen ihnen
und den Konfirmationsbräuchen des protestantischen Volkes
gibt.

«Als Initiation im strengeren Sinne bezeichnet man heute
in der Ethnologie den Komplex der Riten, durch deren
Ausführung die Unmündigen zu vollwertigen Stammesangehörigen
werden.» 5 Zu diesem Komplex gehört folgendes: «Die echte
Initiation ist niemals nur die Angelegenheit eines Einzelnen,
sondern stets von Bedeutung für den ganzen Stamm. Auch wird

6 KristinBühler, Die Initiation: Ciba-Zeitschrift 9,102 (1946), S. 3690 ff.



in Geschichte und Praxis der Konfirmation 285

selten ein einzelner junger Mann die Zeremonien durchlaufen,
sondern man wartet mit der Feier, bis eine genügende Anzahl
von Kindern das vorgeschriebene Alter erreicht haben.» Dieser
ethnologischen Feststellung entspricht der Charakter unserer
Konfirmationsfeiern, an denen ein ganzes Dorf und in städtischen

Siedlungen die Verwandten und Bekannten desselben
Jahrganges in einem Quartier Anteil nehmen. Das lutherische
Privatverhör (die sog. Exploratio), in welchem sich die
Katechismusschüler einzeln über ihre Kenntnisse auszuweisen hatten

6, hat sich gegenüber der öffentlichen Feier, die einen ganzen

Jahrgang erfaßt, nicht durchsetzen können.
Ein weiteres Wesensmerkmal der Initiation sind die

vorbereitenden Zeremonien mit der Seklusion. «Die Männer des

Dorfes, oft in schreckenerregender Maskierung, treiben die
Knaben zusammen und führen sie an einen entfernten
Aufenthaltsort, wo sie einige Wochen oder Monate, manchmal
sogar Jahre bleiben Mit der Entführung vollzieht sich im
Lehen der Knaben eine tiefe Änderung. Während sie beispielsweise

bis dahin ungehindert bei den Frauen und Mädchen des
Stammes ein- und ausgehen durften, beginnt jetzt die Zeit der
strengen Frauenmeidung Die Australier z. B. verbinden mit
der Seklusion ausdrücklich die Absicht, ,die Knaben schamhaft
zu machen'.» 7 Für die Seklusionszeit gelten dann eine Reihe
von Verhaltensregeln und Nahrungsvorschriften. Aber der
eigentliche Zweck dieser Absonderung ist der, die Knaben
ungestört in die Geheimnisse des Stammes einzuweihen und sie
in allem Wissenswerten, besonders über das Sexualleben und
über ihre Verpflichtungen für den Kult, zu unterrichten.

Die Motivparallelen zu volkstümlichen Anschauungen über
die Vorbereitungszeit auf die Konfirmation sind auch hier
unverkennbar: Man mutet den Konfirmanden allerlei Verzichte
auf Vergnügungen zu, die man weder vor Beginn des
Unterrichtes und erst recht nicht nach der Konfirmation von ihnen
verlangt. Johanna Von der Mühll, eine Kennerin der Sitten des
alten Basel, erzählt: «Im letzten halben Jahr dieser Vorbereitungszeit

durften sie weder Theater noch Konzerte besuchen.
Sie gingen in keine Visite und nahmen nur noch an den Fami-

6 Doerne (Anm. 4), S. 19.
7 Bühler (Anm. 5), ebd.



286 XV. Neidhart, Nichttheologische Faktoren

lientagen teil.» 8 Noch heute wird in Basel der Besuch der
Tanzstunde und das Mitmachen an der Fasnacht den Kindern
im allgemeinen nach der Konfirmation und oft auch zwei Jahre
vor der Konfirmation gestattet, nicht aber im «Seklusionswin-
ter». Dieser Maßnahme wird gerade der ernsthafte Pfarrer
zustimmen, weil er seine Konfirmanden vor allzuviel Zerstreuung

bewahren möchte. Er tritt jedoch mit solchen Forderungen
zur Enthaltsamkeit von bestimmten Lustbarkeiten für einige
Wochen ausschließlich an Fünfzehnjährige heran und mutet
nie erwachsenen Gemeindegliedern solche Zeiten der inneren
Sammlung zu. Als nur einmal im Leben geübte Regel der
Askese ist aber ein solches Tanzverbot, ohne daß der Pfarrer
sich dessen bewußt ist, mit der Seklusion verwandt. Sie stellt
dem Initianden ebenfalls harte Forderungen, denen er sich nachher

als Erwachsener nie mehr unterziehen wird.
Im Naturvolk wird dann die Seklusion mit einem großen

Fest abgeschlossen 0, «das zugleich Höhepunkt und Ende der
Initiation ist. Für die Initianden sind diese Tage meist mit
schweren Prüfungen verbunden. Das ganze Volk beobachtet
die Wirkung, die die Seklusionszeit auf sie ausgeübt hat; ob

ihr Haar lang und kräftig, der Bart dick geworden ist, ob sie
sich als geschmeidig und stark, als unerschrocken, tapfer und
geschickt erweisen.» Wir vergleichen mit diesem Bild aus der
Völkerkunde unsere Konfirmationsfeiern, machen uns die Rolle
der Haartracht bei den Mädchen, die Sorge der Mütter um das
Aussehen ihrer Kinder und den Stolz der Väter über die
Stattlichkeit ihrer Söhne klar, ihre Freude, die beim opulenten Mahl
zum Ausdruck kommt; dann hören wir, wie beide Male
dasselbe Thema erklingt, dort in der Südsee, wo die Pubertätsriten

vorläufig noch ungebrochen geübt werden, und hier in
evangelischen Gemeinden, wo sie sich, teilweise christlich
umgedeutet und gemäßigt, ebenfalls bemerkbar machen.

Unsere Konfirmanden werden von Kopf bis zu Fuß neu
eingekleidet. Die Initianden in Kambrambo am Sepik (Neuguinea)

besteigen, wie Felix Speiser 10 einmal beschrieben hat, den

8 Johanna Von der Miihll, Basler Sitten (1944), S. 143.
9 Bühler (Anm. 5), ebd.

19 F. Speiser, Eine Initiationszeremonie in Kambrambo am Sepik: Eth-
nol. Anz. 4, 4 (1937), S. 153 ff.



in Geschichte und Praxis der Konfirmation 287

Rachen eines großen Krokodilmodells. Der Knabe verschwindet

unter Kaubewegungen des Modells und kommt nachher
durch eine Öffnung auf dem Rücken desselben wieder zum
Vorschein. Beides, die Neueinkleidung und das Verschlungenwerden

von einem künstlichen Tier, sind uralte Zeremonien, die
bekanntlich schon in den antiken Mysterien vorkommen und
das menschliche Neuwerden symbolisieren. Der Reifevorgang
wird im Volksbewußtsein als so tiefer Einschnitt empfunden,
daß der Jugendliche, der ihn an sich erfahren hat, als neuer
Mensch angesehen und gefeiert wird.

Das Neuwerden des heiratsfähig gewordenen jungen
Menschen wird hei verschiedenen Naturvölkern auch durch einen
besondern Kopfschmuck, z. B. röhrenförmige Kopfaufsätze,
oder durch besondere Haartracht dargestellt.11 Dem entspricht,
daß in Zeiten, in denen bei uns die Sitte noch verbindlicher
war, auch der Kopfschmuck der Konfirmanden fest geregelt
war. Eduard Strübin 12 weiß, daß im Baselbiet um 1835 die
Buben den Zylinder des Vaters oder des Großvaters trugen;
nach Johanna Von der Mühll war für Basel-Stadt der erste
Melonenhut die Kopfbedeckung des Konfirmanden. Die Mädchen

hatten nach alter Sitte das Haar mit einer Tüllhaube mit
langen weißen Bändern bedeckt. Lukas Vischer 13 vermutet,
daß bei diesen Schleiern der Konfirmandinnen der Gedanke
mitspiele, daß diese Mädchen als «Bräute Christi vor den Altar
treten sollen». Da diese Erklärung, die man etwa hört, jedoch
für die entsprechende Kopfbedeckung der Knaben nicht brauchbar

ist, dürfte sie eine sekundäre erbauliche Umdeutung sein.
Primär, für das unbewußte Volksempfinden, handelt es sich
wohl um eine Anspielung auf den irdischen Brautschleier, den
diese Mädchen (hoffentlich) einmal tragen werden, wie ja auch
Zylinder oder Melonenhut im Brauchtum jener Zeit Attribute
des Bräutigams sind.

Nach der Initiation ist der Knabe im Naturvolk Mitglied
der Männergemeinschaft. Er fürchtet sich nicht mehr vor den

Maskentänzern, die er als Knabe noch, ohne daran zu zweifeln,
für böse Geister gehalten hatte. Die Geheimnisse des Stammes

11 Bühler (Anm. 5), ebd.
12 E. Strübin, Baselbieter Volksleben (1952).
13 Vischer (Anm. 2), S. 127.



288 W. Neidhart, Nichttheologische Faktoren

kennt er jetzt und weiß Bescheid über das unheimliche Singen
der Schwirrhölzer. Darum macht ihm vieles, was Frauen und
Kindern heiligen Schrecken einflößt, keinen Eindruck mehr.
Auch der Konfirmand des Kulturvolkes zählt sich zu den
Erwachsenen. Im letzten Jahrhundert und in ländlichen Gemeinden,

wo urtümliche Bräuche sich erhalten konnten, wurde der
Knabe nach dieser Feier in die Knabenschaft aufgenommen.
«In den Knabenschaften, welchen alle unverheirateten männlichen

Dorfbewohner vom vollendeten Kindesalter an zugehören,

hat sich in einzelnen Gegenden unseres Landes die in
primitiven Gesellschaftsformen nachzuweisende Institution der
Männerbünde erhalten», schreibt Richard Weiß.14 Die von Ed.
Strübin darüber berichteten Einzelheiten 15 zeigen, daß für das
Yolksbewußtsein mit der Konfirmation die (Jahre dauernde)
Zeit der Brautwerbung angebrochen ist: «In Rothenfluh ist es

geheiligtes Gesetz', daß an diesem Tag zum erstenmal die Söhne
auf der Landstraße spazieren und in einiger Entfernung die
Töchter... Am Sonntag nach Ostern gehen die konfirmierten
Burschen und Mädchen in den Bauerndörfern wohl noch durchwegs

zum erstenmal zum Tanz. Es ist der erste Tanzsonntag
nach dem Konfirmationsfest... Mit der Konfirmation begann
(noch vor wenigen Jahrzehnten) für die Knaben das Recht,
,auf die Gasse zu gehen'. Ein Bube hätte sich nach dem Bet-
zeitläuten nicht blicken lassen dürfen. Die konfirmierten Knaben

machten strenge Polizei...»
In der Stadt sind solche Reste archaischer Ordnung weniger

sichtbar, sie sind aber doch noch, gerade bei entkirchlich-
ten Familien, festzustellen. Wer kennt nicht aus der Praxis
jenen snobistischen Frischkonfirmierten, der jetzt «Bescheid
weiß über die heiligen Dinge». Zusammen mit dem Vater, der
seit seiner eigenen Konfirmation nicht mehr zum Abendmahl
gegangen ist, hat er das Brot und den Kelch in der Kirche
empfangen, wohl mit etwas Herzklopfen, weil alle Leute so
ernst dabei waren, aber er glaubt dann, gemerkt zu haben,
daß nichts Besonderes dahinter stecke. Der fromme Schauer
verflog bei ihm wie bei einem Initianden, der hinter der
unheimlichen Maske des Tänzers zum erstenmal das menschliche

14 E.Weiß, Volkskunde der Schweiz (1946), S. 176.
15 Strübin (Anm. 12), S. 138 f.



in Geschichte und Praxis der Konfirmation 289

Gesicht eines Mitgliedes aus dem Männerbund gesehen hat. Er
fühlt sich darum als Konfirmierter nicht verpflichtet, weiterhin

zum Abendmahl zu kommen, ja er übernimmt die kirchlich

indifferente Haltung seines Vaters. Dennoch ist weder
ihm noch seinem Vater vorher der Gedanke gekommen, daß

es eigentlich mit dieser Einstellung besser wäre, auf die
Konfirmation zu verzichten. Auf Fragen, die der Pfarrer in dieser
Richtung stellt, bekommt er regelmäßig die entrüstete Antwort,
Konfirmation gehöre sich doch einfach. Die kirchliche Feier
erscheint dem entkirchlichten Jugendlichen begehrenswert, nicht
nur wegen des Drum und Dran und nicht nur, weil sie als das
Tor zur Freiheit für die Genüsse der Erwachsenenwelt
angesehen wird, sondern auch weil sie zu diesem Lebensübergang
der Geschlechtsreife gehört.

Solche krassen Fälle aus der Praxis zeigen, warum auch
die unkirchlichen Schichten in unserem Volk an der Konfirmation

festhalten. Sie bestätigen den Zusammenhang zwischen
Pubertätsritus und Konfirmationsbrauchtum.

Damit soll nicht irgend eine Abhängigkeit unserer Sitten
von den Ordnungen der Naturvölker behauptet oder der gewaltige

Unterschied zwischen dem, was sich dort abspielt, mit
Beschneidungszeremonien an beiderlei Geschlecht, Zähnefeilen
oder sexuellen Tänzen, und den Gewohnheiten in unseren
Gemeinden geleugnet werden. Die Parallelen sind vielmehr durch
dasselbe psychische Bedürfnis zu erklären, das sich dort und
hier Befriedigung schafft, dort in ungebrochen naturhafter
Religion, hier gehemmt und gezügelt, aber nicht völlig verwandelt
durch das, was die Theologen zum Aufbau der christlichen
Gemeinde erstreben.

Der Volkskundler beurteilt diese Nähe der Konfirmation
zum Initiationsritus durchaus positiv. «Die Kirche hat es
offenkundig mit der Konfirmationsfeier den Leuten ,getroffen'. Sie
hat an einem wichtigen Übergang des Menschenlebens eine
eindrückliche gottesdienstliche Handlung eingefügt und, sicher
unbewußt, einer uralten menschlichen Tradition einen neuen Sinn
gegeben.» 16

16 Strübin (Anm. 12), S. 238. Ähnlich schon H. Schurtz, Altersklassen
und Männerbünde (1902), S. 54.

19



290 W. Neidhart, Nichttheologische Faktoren

2.

Wir können als christliche Theologen eine Verbindung von
Gottesdienst und Wortverkündigung mit einer dem menschlichen

Bedürfnis entgegenkommenden Feier einer Grenzsituation

des Lebens nicht von vorneherein ablehnen. Hochzeit und
kirchliche Bestattung sind ebensolche Gelegenheiten, bei denen
die Kirche das Evangelium im Blick auf eine Lebenswende
predigt und wo auch unkirchliche Menschen vielleicht, weil
sie in einer solchen Grenzsituation empfänglicher sind als
sonst, von der biblischen Botschaft getroffen werden können.
Wenn Max Thurian die bei uns übliche Konfirmation abschaffen,

an ihrer Stelle, sobald das Kind «den Leib des Herrn
unterscheiden kann», die Kinderkommunion einführen, Begriff
und Sache der Konfirmation aber für eine feierliche Laien-
ordination von über 20jährigen Gemeindegliedern reservieren
will, dann wird bei diesem Plan die Gelegenheit der
Wortverkündigung bei einem wichtigen Lehensabschnitt preisgegeben.
Es ist zu prüfen, ob dieser Verlust um einer besseren Sache
willen in Kauf zu nehmen ist.

Die Verkündigung muß allerdings, das sei hier nebenbei
bemerkt, konkret auf die Situation des Jugendlichen und
seiner Eltern ausgerichtet sein, sonst trifft sie den Hörer nicht.
Sie muß den Unterschied zwischen der Lage des heutigen
Jugendlichen und der des jungen Menschen in einem geschlossenen

Kulturkreis kennen und mit den Problemen der Akzeleration

vertraut sein. Dann wird sie alle Phrasen vom Schritt
hinein in die Erwachsenenwelt und vom Mündigwerden, das
in unserer Zivilisation eben nicht mit den körperlichen Beife-
vorgängen zusammenfällt, vermeiden und den Jugendlichen
positiv zur Einsicht in den allmählichen Übergang von der Kindheit

zum Erwachsenenalter zu gewinnen suchen und ihm den
Trugschluß aufdecken, daß seine Freiheit nach der Konfirmation

anders beschaffen sei als vorher.
Wäre die Konfirmation nur ein Gottesdienst zum Abschluß

der Schulzeit, um den sich allerhand Bräuche zur
Versinnbildlichung der Geschlechtsreife ranken, so wäre ihre
Problematik nicht größer als die einer kirchlichen Trauung oder
einer Bestattung. Die eigentliche Fragwürdigkeit beginnt erst



in Geschichte und Praxis der Konfirmation 291

damit, daß sich mit den Initiationsriten eine theologische
Sinndeutung verbindet, die mit ihr überhaupt nichts zu tun hat.
Was haben Admission der Jugend zum Abendmahl, Prüfung
ihrer im Unterricht erlangten Kenntnisse, Treueversprechen
gegenüber den kirchlichen Ordnungen oder subjektives
Bekenntnis, das den objektiven Taufakt ergänzen soll, mit den

geschlechtlichen Reifevorgängen gemeinsam? Warum soll die
Kirche gerade die zum Tisch des Herrn zulassen, die in das

(bei hochzivilisierten Völkern prolongierte) Alter der
Brautwerbung treten? Die Schwierigkeit des Konfirmationsproblems
ist in dieser Verquickung von theologischen und nichttheologischen

Faktoren begründet. Die theologischen Gedanken, die
zur Einführung dieser Feier drängten, waren nur realisierbar
durch die Koppelung mit dem Bedürfnis nach religiöser Weihe
eines Lebensübergangs, und gerade die Koppelung führte zur
Problematisierung der theologischen Begründung.

Diese Problematik wurde natürlich in den Jahrhunderten,
in denen die Einheit von Gesellschaft und christlicher Kirche
unreflektiert galt, nicht empfunden.17 Sie kam erst im 19.
Jahrhundert zum Vorschein, als diese Einheit sich allmählich als
Fiktion entpuppte. Die Polemik der Gegner der Konfirmation
richtete sich denn auch gegen die Nahtstelle, an der die
theologische Sinngebung der Feier mit dem Corpus christianum
verknüpft war: gegen Bekenntnis und Gelübde, welche die
Konfirmanden abzulegen hatten. Die Argumente, die dagegen
angeführt werden, bewegen sich auf psychologischer und auf
ethischer Ebene und stellen die Frage nach der seelischen Reife
des Konfirmanden und nach der Möglichkeit der subjektiven
Wahrhaftigkeit hei diesem Bekenntnis. Ihnen gegenüber werden

theologische Gründe zur Beibehaltung eines Bekenntnis-

17 Wie wenig die Problematik empfunden wurde, zeigt Harms
(Anm. 3), S. 42, der zu den fünf Hauptstücken des Katechismus noch eines
über die Konfirmation hinzutun möchte mit folgender Sinngebung:
«[Konfirmation deutet auf den Übergang aus dem kindlichen Leben in das männliche

und auf den Übergang aus dem häuslichen Leben ins öffentliche,
damit dieser doppelte Übergang unter einem heiligen Geist geschehe,
nämlich zugleich mit dem Übergang aus dem geistlichen Tod ins geistliche
Leben, als mit welchem Leben gegeben wird und genommen alles, was die
Seelen sicherstellt wider die jetzt kommenden neuen Versuchungen.» Eine
klassische Theologie der Initiationsriten!



292 W. Neidhart, Nichttheologische Faktoren

ses an der Konfirmation geltend gemacht. Sie wollen nicht
von der Frage ausgehen, was möglich ist, sondern von der,
was in der Kirche zu fordern ist.18 Da das Gespräch auf diese
Weise von verschiedenen Denkebenen aus geführt wird, ist
eine Einigung nicht möglich. Das zeigt Otto Haendler's «Grundriß

der praktischen Theologie» 19, der ausdrücklich beide
Möglichkeiten gelten lassen will, die Konfirmation mit und die ohne
Gelübde.

Daß die Argumente gegen ein Bekenntnis oder ein
Treueversprechen der Konfirmanden auf der andern Seite allerdings
teilweise doch beherzigt wurden, zeigt ein Vergleich von
gegenwärtig gebrauchten Konfirmationsformularen mit ihren
Vorgängern aus früheren Jahrhunderten. Es wurde doch im Lauf
der Zeit viel Wasser in den Wein geschüttet.

Der Basler Reformationskatechismus 20 beginnt:
F: Bist du ein Christ?
A: Ja. Gott sye lob.
F: Wilt du ein Christ beleihen?
A: Ja, mit der gnad Gottes.
F: Wenn man aber die Christen wurde vertryben / fahen / töden / und

verbrennen / wiltu dennocht ein Christ blyben?
A: Ja / mit der gnad Gottes.

Das erste eigentliche Konfirmationsformular der
Universitätsbibliothek, das ich in den Ausgaben der Basler Agenden
seit der Reformationszeit gefunden habe, lautet auf einer
handgeschriebenen Einlage der Ausgabe von 1701:

(Die Konfirmanden sprechen:) Wir bestätigen und bekräftigen unser
Taufgelübde, wir sagen dem Teufel und seinen Werken, der Welt und ihrer
Pracht, dem Fleisch und seinen Lüsten gäntzlich ab. Wir versprechen in
dem Christlichen Glauben zu leben und zu sterben, und die Gebote Gottes
unsere ganze Lebenszeit zu halten.

Die heutige Aargauer Liturgie (1950) verzichtet in Formular

I auf das Versprechen eines christlichen Lebenswandels,
verlangt aber von ihren Jugendlichen immerhin das im Chor
gesprochene Bekenntnis zum trinitarischen Gott:21

18 So J. Schweizer, Zur Neuordnung der Konfirmation in den
reformierten Kirchen der Schweiz (1938).

19 0. Haendler, Grundriß der praktischen Theologie (1957), S. 287 ff.
20 Basler Agend-Buch (1572).
21 Liturgie für die Evangelisch-reformierte Landeskirche des Kantons

Aargau, 2 (1950), S. 113.



in Geschichte und Praxis der Konfirmation 293

Glaubet ihr an Gott, den allmächtigen Schöpfer und Vater, so sprechet:
Ja, wir glauben an ihn.

K.: Ja, wir glauben an ihn.
So ehret und liebet ihn über alles, und gehorchet seinem heiligen

Willen alle Tage eures Lebens. Gott stärke euch!
Glaubet ihr an Jesus Christus, den Erlöser der Welt und euren

Heiland, so sprechet: Ja, wir glauben an ihn.
K. : Ja, wir glauben an ihn.
(Entsprechende Frage über den dritten Artikel.)

Man hat den Eindruck, daß hier psychologische Einwände
gegen das Bekenntnis bis zur Hälfte berücksichtigt werden
sollen, indem die Verpflichtung zum Gehorsam durch die
Ermahnung und die Bitte zu einem christlichen Lehenswandel
ersetzt ist. Aber gerade diese Halbheit ist weder psychologisch
noch theologisch befriedigend, weil es Fünfzehnjährige gibt,
die trotz Unterricht auch subjektiv lügen müssen, wenn sie
dieses «Ja, wir glauben an ihn» nachsprechen sollen, und weil
nach biblischem Verständnis des Glaubens nicht die Meinung
aufkommen darf, es sei leichter, zu sagen: «Ich glaube an Jesus
Christus, den Erlöser der Welt und unseren Heiland», als zu
versprechen: «Ich will ihm mein Leben lang nachfolgen.»

Was dieselbe Liturgie in Formular III vorschlägt, befriedigt

ebensowenig. Die Konfirmanden werden u. a. gefragt: 22

Wollt auch ihr euch dazu (sc. zur Gemeinde) bekennen, in der Kraft,
die der himmlische Vater durch Jesus Christus darbietet allen, die ihn
suchen von ganzem Herzen, so antwortet: Ja, mit Gottes Hilfe.

K.: Ja, mit Gottes Hilfe.
Wollt ihr den Herrn suchen in der Schrift und im Gebet, in der Predigt

und im heiligen Abendmahl, und wollt ihr in unserer Kirche nach
dem Evangelium leben und sterben, so antwortet: Ja, mit Gottes Hilfe.

Hier will man es dem Jugendlichen aus psychologischen
Überlegungen leicht machen und erschwert es ihm dadurch
gerade. Man verlangt nicht die Absage an den Teufel und seine
Werke und das Ja zur Nachfolge, wohl aber das Versprechen
der Treue zur Gemeinde, zu Bibel, Predigt und Abendmahl,
und gerade das sind Bindungen, gegen die einzelne unserer
Konfirmanden sich bereits während des Unterrichts bewußt
auflehnen, während andere erst später, wenn sich allerlei in
ihrem Leben verändert hat, Predigtbesuch und Bibellesen auf-

22 Ebd., S. 123.



294 W. Neidhart, Nichttheologische Faktoren

geben. Man wird also auch mit einem abgeschwächten Gelübde
der Problematik gerade dieses Stückes der Konfirmation nicht
entgehen.23

3.

Die Diskussion über die Frage des subjektiven Beitrages
der Konfirmanden an diese Feier müßte, um vorwärts zu kommen,

einen weiteren nichttheologischen Faktor in die
Untersuchung miteinbeziehen, der bisher noch kaum berücksichtigt
wurde, der aber, wie mir scheint, bei dieser ganzen Veranstaltung

der Kirche eine nicht unbedeutende Rolle spielt: das
Verhältnis des Individuums zu der Gruppe, in der es sich befindet.
Der Mensch ist ja so sehr ein auf die Gemeinschaft hin
angelegtes Wesen, daß er, sobald er in eine Gruppe gestellt ist, positiv

(evtl. negativ) von ihr beeinflußt ist. Die Erforschung der
«Gruppendynamik» in den letzten dreißig Jahren hat darüber
manches zu Tage gefördert, was für unser Thema wichtig sein
könnte.24

So ist die Gemeinde, die zur feierlichen Konfirmation ihrer
Jugend zusammenkommt, als Groß-Gruppe anzusprechen, die,
je geschlossener sie diesen Akt bejaht, einen desto stärkeren
Einfluß auf die jungen Glieder in ihrer Mitte ausübt. Darum
waren auch die Bekenntnisse, die man in den ersten Jahrhunderten

nach der Reformation von den Kindern verlangte, keine
Überforderung. Wenn der christliche Glaube in einer bestimmten

dogmatischen Form von allen anerkannt ist, ja wenn der,
welcher ihn auch nur teilweise anzweifelt, mit den Gerichten
in Konflikt kommt, dann kann man selbstverständlich auch
vierzehnjährige Kinder vor versammelter Gemeinde ein
Bekenntnis rezitieren lassen und sie feierlich auf dessen Inhalt
verpflichten. Nur ist das dann nicht ein Bekenntnis zu Jesus
Christus im Vollsinn, der diesem Wort in Matth. 10, 32
zukommt. Denn nach Matth. 10 steht der Einzelne mit seinem

23 Das bedeutet nicht, daß eine Konfirmation ohne Bekenntnis oder
Gelübde der Konfirmanden nicht in anderer Hinsicht ebenfalls fragwürdig
wäre. Die Schwierigkeiten liegen tiefer, als daß sie mit der Abschaffung
des Gelübdes behoben wären.

21 P. Hofstätter, Gruppendynamik (1957), mit zahlreichen Literaturangaben.



in Geschichte und Praxis der Konfirmation 295

Bekenntnis zu Jesus Christus (wohl im Zusammenhang mit
der Gemeinde Christi, die für ihn psychologisch als Gruppe
wirkt) gegen die öffentliche Meinung. Das Kind aber, das im
17. Jahrhundert an der Konfirmandenprüfung die
Katechismusantworten hersagte, bekannte sich zu der «religio», die
in der «regio», in der es lebte, offiziell anerkannt, staatlich
geschützt und polizeilich garantiert war. Um als Mensch des
20. Jahrhunderts den Gemütswert eines solchen von Kindern
gesprochenen Glaubensbekenntnisses oder eines Treueversprechens

zu erfassen, denke man sich einen Satz, der der großen
Mehrheit unserer Zeitgenossen als selbstverständliche Wahrheit

gilt (z. B. ein antikommunistisches Bekenntnis in der

Schweiz), und stelle sich vor, daß sich die Schulentlassenen
eines ganzen Wohnbezirkes zur Treue gegenüber einer solchen
Lehre verpflichten müßten.

Wenn wir uns die Gruppenwirkung der öffentlichen
Meinung in Glaubensdingen bewußt machen, unter der das Kind im
16. und 17. Jahrhundert aufwuchs, ist damit nicht übersehen,
daß es damals auch eine Fülle von Märtyrern gab, die das, was
sie einst als Kinder lernten, später mit dem eigenen Blut
bezeugten. Es wird auch Menschen geben, die bereit sind, ihr
Leben für die Ideale einzusetzen, die heute von der öffentlichen
Meinung anerkannt sind. Wir machen uns mit diesem Hinweis
auf die Rolle der öffentlichen Meinung für die kirchliche
Erziehung nur klar, wie ganz anders das Klima ist, in welchem
die Jugend heute den kirchlichen Unterricht empfängt und
konfirmiert wird. Die Wahrheit, die sie im Katechismus gelehrt
wird, hat ihre äußeren Stützen verloren: die staatliche Garantie

ihres äußeren Bestandes und die gesellschaftliche Anerkennung

ihrer inneren Geltung und ihrer Einzigartigkeit. Das
Abendmahl, zu dem die Konfirmanden admittiert werden, ist
nicht mehr das selbstverständliche Zeichen der Zugehörigkeit
zur Kirche, und die Kirche, auf deren Ordnungen die
Konfirmanden verpflichtet werden, ist nicht mehr identisch mit der
Versammlung der rechtschaffenen Bürger und Menschen. Die
Konfirmanden wissen es, weil sie es ständig vor Augen haben,
daß man ein anständiger und von allen geehrter Mensch sein
kann, ohne aktiv zur Kirche zu gehören, ja daß es auch ein
anscheinend christlich geführtes Leben gibt ohne den Gang



296 W. Neidhart, Nichttheologische Faktoren

zum Abendmahl. Ein Glaubensbekenntnis, das von ihnen
verlangt wird, muß darum gegen die öffentliche Meinung abgelegt
werden. Ein Treuegelöbnis zur Kirche bedeutet für sie im
Grunde ein Versprechen, daß sie gegen den Strom schwimmen

werden.
Das wird ihnen allerdings in der Regel nicht bewußt. Denn

die Konfirmation selber wird ja in der Sinndeutung, die ihr
das Empfinden des Volkes gibt, von der öffentlichen Meinung
noch durchaus bejaht. Es gehört nicht mehr zum guten Ton,
regelmäßig zum Abendmahl zu gehen, ja es gibt sogar Kreise,
in denen der sonntägliche Kirchgang eines Mannes für seine
Arbeitskollegen ein Grund ist, von ihm vorläufig Distanz zu
halten. Aber es gilt im allgemeinen in der protestantischen
Schweiz noch durchaus als Sitte, sich konfirmieren zu lassen.
Wer aus irgendwelchen Gründen nicht konfirmiert wurde,
fühlt sich als gesellschaftlicher Außenseiter und wird oft auch
als solcher angesehen. Besonders unter seinen Altersgenossen
hat er das Gefühl einer Benachteiligung. Darum steht der
Jugendliche während der Konfirmation noch durchaus unter dem
Einfluß der öffentlichen Meinung, die diesen Akt als
obligatorisch für das gesellschaftliche Comment ansieht, und er wird
sich im allgemeinen ohne Widerspruch dem unterziehen, was
der Pfarrer bei dieser Zeremonie von ihm verlangt, mit
Einschluß eines nicht allzu kraß formulierten Bekenntnisses und
eines einmaligen Ganges zum Abendmahl. Nur der intellektuell
wache und nach Ehrlichkeit drängende Konfirmand wird gegen
den geistigen Druck, der auf ihn ausgeübt wird, protestieren
und vielleicht dadurch gerade zur Opposition gegen den
Unterrichtsstoff getrieben.

Es ist darum nur theoretisch richtig, wenn gefordert wird,
daß der Konfirmand, der sich dagegen sperrt, das Gelübde des

treuen Hörens auf Gottes Wort, der regelmäßigen Teilnahme
am Sakrament und des bewußten Sich-Haltens zur Kirche
abzulegen, von der Konfirmation auszuschließen sei.25 Damit
bestraft man einen aufgeweckten, vielleicht redlichen, vielleicht
sturen Jugendlichen mit einer Maßnahme, die er zum mindesten

eine Zeitlang als gesellschaftliche Degradierung empfindet

(ganz abgesehen davon, daß er dadurch auch noch weniger
25 Schweizer (Anm. 18), S. 37, 65.



in Geschichte und Praxis der Konfirmation 297

Konfirmandengeschenke erhält), und wir belohnen den, der bei
innerlich gleicher Einstellung solche Verluste vermeiden will
und darum das Gelübde subjektiv unehrlich mitspricht.

Hans Ehrenberg26 fordert in seiner Schrift «Entwirrung
der Konfirmation» (nomen non est omen!) die Abkehr von der
Überbewertung der Bewußtheit, wie sie im Protestantismus der
letzten drei Jahrhunderte zu beobachten sei. Er glaubt, daß
durch Handauflegung und Gelübde bei der Konfirmation das
unbewußte Hinzugehörenwollen und das Gefühl der Geborgenheit

in der mütterlichen Kirche vertieft und daß durch den

Abendmahlsgang der Konfirmanden die schon versammelte
Gemeinde aufgebaut und der Leib des Herrn formiert werde. —
Darauf ist zu entgegnen: Ehen weil die unbewußten Kräfte in
der Untersuchung des Problems nicht vernachlässigt werden
dürfen, müssen die Gruppenwirkungen erkannt werden: der
Einfluß, den die öffentliche Meinung und die hei der Konfirmation

versammelte Gemeinde auf den das Gelübde sprechenden

Jugendlichen ausüben, und die Macht, welche von der
Gesellschaft, der Werkgruppe in der Fabrik, von den
Vorgesetzten und Mitarbeitern im Büro mit ihrer Einstellung zu
Evangelium und Kirche auf die Konfirmierten später ausgeht.
Gerade darum darf ihnen nicht in einem Moment, in dem sie
uns noch sozusagen wehrlos ausgeliefert sind, ein Versprechen

abgelistet werden, das sie zunächst vielfach ehrlich zu
halten bemüht sind, dem sie aber später ebenso oft untreu
werden, weil die unbewußten Kräfte stärker waren als ihr
bewußter Wille.

Natürlich gibt es auch die Gruppenwirkungen im entgegengesetzten

Sinn. Wenn es z. B. gelingt, den jungen Menschen
in einer Klein-Gruppe einzuwurzeln, deren Glieder ein positives

Verhältnis zum christlichen Glauben haben (kirchliche
Jugendgruppe), findet er in dieser Gemeinschaft für seinen
Glauben Schutz und Halt. Die Unterrichtsklasse kann aber
nicht für eine solche Klein-Gruppe eintreten, da in ihr das
Institutionelle notwendigerweise überwiegt, während das
Element der Freiheit, das der heutige Jugendliche für seine
Gemeinschaften braucht, im Unterrichtsbetrieb fehlt. Bei der
Unterrichtsklasse als ganzem muß darum auch mit den Wirkun-

28 H. Ehrenberg, Entwirrung der Konfirmation (1951), S. 28 e. p.



298 W. Neidhart, Nichttheologische Faktoren

gen gerechnet werden, die von andern Gruppen auf diese jungen
Menschen ausgehen. Dann vergeht es uns aber, die Feier so
zu gestalten, als ob in irgendeinem Sinne die ganze Konfirmandenklasse

sich zum christlichen Glauben bekannt oder ihre
Treue zu den kirchlichen Ordnungen gelobt hätte.

Die beiden nichttheologischen Faktoren, von denen hier die
Rede war, die Deutung der Konfirmation als Initiationsritus
und der Einfluß der öffentlichen Meinung auf den einzelnen
Konfirmanden, verändern eben (ob wir es wissen oder nicht)
den Sinn, den wir Theologen dieser kirchlichen Veranstaltung
geben, in verschiedener Hinsicht. Die Lösungen, die zur
Behebung der Konfirmationsnot vorgeschlagen werden, müssen
auch daraufhin geprüft werden, wie sich die nichttheologischen
Faktoren auf sie auswirken werden. Das im einzelnen
durchzuführen, würde den Rahmen dieses Aufsatzes sprengen. Es
sei nur noch angedeutet, daß jedenfalls von der Kirche aus
alle Anklänge an die Initiationsriten zu vermeiden sind (Seklu-
sionsvorschriften, «Mutprobe» beim Empfang des
Konfirmandenspruches u.a.), daß aber andererseits gerade durch eine
Annäherung der Konfirmation an den Sinn der Kasualien, die
Verkündigung des Wortes in einer menschlichen Grenzsituation,

eine gewisse Auflockerung eintreten könnte. Da unsere
Frage aufs engste mit dem Problem der Volkskirche und ihrer
(positiven und negativen) Beziehung zur Ekklesia des Neuen
Testamentes zusammenhängt, kann sie auch gar nicht für sich
allein gelöst werden.

Basel. Walter Neidhart.


	Nichttheologische Faktoren in Geschichte und Praxis der Konfirmation

