Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 14 (1958)

Heft: 4

Artikel: Eschenmayer und Blumhardt

Autor: Schulze, Wilhelm August

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878934

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878934
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eschenmayer und Blumhardt.

Joh. Chr. Blumhardt schreibt in seinem <«Entwicklungs-
gang»: ' «Besonders zogen mich die Schriften von Hr. Prof.
Eschenmayer an, dessen Vorlesungen ich auch neben anderen
besuchte.» Der Satz bezieht sich auf das 2. Studienjahr des
Tiibinger Stiftlers, d. h. 1825/26. Es handelt sich um Adam Karl
August Eschenmayer (1768—1852), ab 1811 a. o., ab 1818 ord.
Professor der praktischen Philosophie in Tiibingen 2, der (wie
die spiteren Philosophen FFechner, Hellpach und Jaspers) ur-
spriinglich Mediziner war.

Das Urteil iiber Eschenmayer als Denker ist wesentlich
durch seinen «abgefalleneny Schiiler David Friedrich Straul}
gepriagt worden. So wirft ihm Theobald Ziegler in einem Arti-
kel iiber Straull «denkfaulen Mystizismus, der spiter zum toll-
sten Aberglauben ausartetes vor?®; und die dhnlich scharfen
Urteile des Hegelianers Erdmann* sind in die Darstellungen
von Uberweg-Heinze ® und von da aus in die iibrige philoso-
phische und theologische Literatur iibergegangen. Auch das
von E. G. Riisch in seinem Aufsatz: «Bemerkungen zum theo-
logischen Studiengang Joh. Chr. Blumhardts» ® angezogene
Zitat aus Ricarda Huchs zweitem Band der «Romantiky 7 ver-
lauft in diesen zur Tradition gewordenen Bahnen.

Die Einsichtnahme in die Schriften Eschenmayers, die vor
1826 erschienen sind, ergibt ein ganz anderes Urteil. Sie zeich-
nen sich durch grofle Niichternheit aus, die ja auch fiir Blum-
hardt typisch ist. Ich fiithre an: Die «Sitze zur Metaphysik der
Natury (1797), welche Eschenmayer als praktischer Arzt in
Kirchheim/Teck herausgab, nachdem er 1794 zum Dr. med. pro-
moviert hatte; das gegen Schelling gerichtete Werk «Philoso-
phie in ihrem Ubergang zur Nichtphilosophiey (1803); «Ver-

1 J. C. Blumhardt, Ausgewihlte Schriften, ed. O.Bruder, 1 (1947),
S. XIX—XXIII.

2 Hiberling-Hubéotter-Vierordt, Lexikon hervorragender Arzte, 2
(1930), S. 432 1.

3 Th. Ziegler, D. F. Straul}, Realenz. 19 (1907), S. 78.

4+ J. E. Erdmann, Grundrifl d. Gesch. d. Philos., 2 (1878), S. 502 f.

5 F.Uberweg und M. Heinze, Grundrif} d. Gesch. d. Philos., 4 (1923),S. 44,

¢ Theol. Zeitschr. 13 (1957), S. 102—108.

7 R. Huch, Ausbreitung und Verfall der Romantik (1920), S. 284 f.



262 W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt

such, die scheinbare Magie des thierischen Magnetismus aus
physiologischen und psychischen Gesetzen zu erklireny (1816);
«Psychologie» (1817) und vor allem seine dreiteilige Religions-
philosophie: 1. Rationalismus (1818); 2. Mystizismus (1822);
3. Supernaturalismus (1824).

1.

Allen diesen Schriften Eschenmayers ist gemeinsam eine
sehr scharfe Frontstellung gegen den Rationalismus der Auf-
kldrung. Typisch ist die Aullerung im Thier. Magnetismus nach
einer sehr scharfen Polemik gegen «den kalten, in den Zeitgeist
versunkenen Verstand»: «Ich behaupte, dafl ich in meinen S&t-
zen ebenso niichtern und behutsam verfahre, als jene in ihren
Beobachtungen, Urteilen und Schliissen und ich méchte sagen
noch niichterner, weil ich nicht vom erbarmlichen (!) Zeitgeist
bestochen bin» (S. 89). Parapsychologische Phianomene miissen
natiirlich erkldrt und diirfen nicht kurzerhand in die Kapitel
Magie und Dimonomanie verwiesen werden, das Erste wire zu
frech, das Zweite zu abgeschmackt (S. 101). Sicher bestehe die
Gefahr der Tduschung, aber deswegen diirfe man nicht alles
auf diesem Gebiet fiir Betrug und Schwindel halten. Das sei
genau so falsch, als wenn man, wenn sich unter 20 Eiden einer
als falsch erweise, auch die restlichen 19 zu Meineiden dekla-
rieren wiirde. ®

Eschenmayers Religionsphilosophieist eigentlich Theologie.’
Vor allem gilt das von Band 111 der Rel.Phil., der eigentlich
kurze Meditationen ** zu einzelnen Bibelstellen bringt, die in
heilsgeschichtlicher Manier, wie es der Bengelschen Tradition
entspricht, von der Erschaffung der Erde bis zu Christi Himmel-

8 Ahnlich urteilt H. Driesch, Parapsychologie, ed. Hans Bender (1952),
S.51 Anm.

9 So urteilen iiber Schelling K. Jaspers, Schelling (1955), S.63. 103.
186 u. 6., und P. Tillich, der in einem Stuttgarter Festvortrag Schellings
Denkarbeit eine philosophische Theologie und eine theologische Philosophie
nannte, die aber weder Philosophie noch Theologie sei, Zeitschr. f. philos.
Forsch.9 (1955), S.208. Bei Eschenmayer ist dieses Schillern nicht vor-
handen.

10 Figchenmayer nennt sie «Reflexionen».



W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt 263

fahrt aufgereiht werden. Philosophie soll ja nach Eschenmayer
in Nichtphilosophie, d. h. in Theologie aufgehen.

Die Urteile der Rationalisten iiber Gott sind vermessen: «Wie
der Wurm nicht iiber den Menschen, so kann der Mensch nicht
iiber Gott urteilen, denn jeder bringt nur seinen Mafstab fiir
sich selbst mit, der nicht auf das Héhere palits (I, S. 108). «Die
Gewillheit liegt im Glauben, der das gottliche Licht ohne Trii-
bung empfingt. Aller Irrtum liegt in der Intelligenz, in den
Begriffen, Urteilen und Schliisseny (I, 168). «Ich bestreite dem
Rationalismus, welcher er auch sey, sein Rechty (I, 428). Der
Rationalismus ist zutiefst inkonsequent: « Wenn es der Vernunft
nicht gemél ist, an eine Offenbarung zu glauben, weil sie nichts
Unbegreifliches fiir wahr halten darf, so ist es der Vernunft
eben so wenig gemil, an Gottes Seyn, Wesen und Wirken zu
glauben, denn dieses ist schlechthin unbegreiflichy (I, 430). L.
vergleicht einmal das Christentum mit einem Baum: «Die frem-
den eingepfropften Reiser sind die Dialektiker, Distinktionen-
Macher, Schismatiker und Akkomodateurs» (11, 222). Die Ratio-
nalisten erscheinen ferner als «Diebe, die den Baum der schon-
sten Friichte des Glaubens beraubens (ibid.). Die Rationalisten
blasen ihrem Gott vorher ihre Weisheit ein und lassen ihn nach
dieser seine Schopfung hervorbringen (I1,300). Das ist geradeso
unsinnig, wie wenn man behaupten wollte, dall der Blasebalg
die Choréle, Hymnen und Symphonien hervorbringe, die ein
Orgelkiinstler spielt. «Der Rationalist wihnt, er hitte den Him-
mel offen gesehen und wahrgenommen, wie Gott als der abso-
lute Begriff in das Seyn umgeschlagen hittes (II, 301). Hier
liegt bereits eine Invektive gegen Hegel vor, den, wie wir noch
sehen werden, Eschenmayer durchaus als Rationalisten wertet.
Gegen den Kultus der natiirlichen Religion wendet Eschen-
mayer ein: «Die natiirliche Religion verhélt sich zur geoffen-
barten, wie der bleiche Mondenschein zum strahlenden Licht
der Sonney (III,25). Im gleichen Sinne heillt es etwas spéter:
«Jahrtausende schon starren die Heiden den gestirnten Him-
mel (!) an, Jahrtausende sehen sie die Wunder der Natur um
sich her... herrlicher Stoff zu einer natiirlichen Religion —
warum finden sie nicht den wahren lebendigen Gott darin?»
(S. 58). Er weill sich von den Rationalisten durch einen breiten
FluBl getrennt, dessen Briicke abgebrochen ist: «Sie wiinschen



264 W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt

nicht zu mir heriiber, weil sie ein ebenes genufireiches Land
innehaben und an einer vielbetretenen Heerstralle wohnen und
weil sie den Umweg scheueny (III, IX). Er vergleicht Salomos
schone Sitten-Spriiche mit seinem sittenlosen Leben und meint:
«Es zeigt sich hier im schonsten Lichte, wie weit die Weisheit
noch hat, um Frommigkeit zu werden und wie wenig inneren
Gehalt selbst der Glaube hat, wenn er in dem rationalistischen
Kostiime auftritts (111, 71). Die Sadduzéder charakterisiert er
als jiidische Rationalisten (III,79). Er spricht immer wieder
von der Diirftigkeit des rationalistischen Gottes (III, 71, 87, 138
u. 6.). Er kann ausrufen: «Méchten doch diejenigen, welche an
dem Evangelium so viel kritisieren und akkomodieren, beden-
ken, wie sehr ein Tropfchen Gift die Lebenskraft desselben zu
zerstoren drohty (II1,173).Die Geschichte der griechischen Phi-
losophie beweise, dal} der rationalistische Optimismus, daf die
Vernunft auch ohne den Anstofl und die Veranlassung einer
Offenbarung ihre Wahrheit hétte finden koénnen, verfehlt ist
(I1I, 175). Keine Vernunftformel, auch nicht die des spekula-
tiven Wahren, vermag den géttlichen Plan zu ergriinden (111,
252). Der Logos im Prolog des Joh. ist nicht die Vernunft,
wie die Rationalisten und auch Fichte meinen (III,277). Sehr
oft nennt er auch die Rationalisten «neuere Scholastiker>».
Er wendet sich gegen ihren Versuch, die Weltreiche mit
dem Reich Gottes zusammenzuziehen (111, 352). Von hier aus
kann Eschenmayer sich sehr «staatsfeindlichy dullern. Alte pie-
tistische Affekte gegen das Staatskirchentum, Erfahrungen mit
Napoleon und dem absolutistisch gesinnten ersten wiirttember-
gischen Konig ** mogen mitschwingen, wenn es heilit: «Nichts
wirkt feindlicher auf die Religion als die politische Kunst,
welche ein Volk moralisch verderbt, um besser regieren zu
konneny (III,103). Sehr pessimistisch klingt auch das Urteil:
«Politische Grole ist die Pest fiir die Frommigkeit und den
Gottesdiensty (III,73). Die Tyrannen sind noch fiir Eschen-

11 Bekanntlich reagierte dieser auf das Auswanderungsbegehren der
Pietisten, die das aufoktroyierte rationalistische Gesangbuch ablehnten und
nach Amerika (der «Ripple», vgl. Th. HeulB, Schattenbeschworung, 1954,
S.85—97) oder nach SiidruBland (auf Betreiben der Frau von Kriidener)
auswandern wollten, mit den sarkastischen Worten: «Laflt das Gesindel
laufen!s



W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt 265

mayer hervorgegangen aus den unkeuschen Vermischungen
der Kinder Gottes mit den Menschentéchtern, Gen. 6 (111, 36).
Die «Hyder der Politiky miisse iiberwunden werden (III, 377,
467, 510, 515, 545, 634, 651).

Der Weg vom Verstand zum Herzen und vom Wissen zum
Glauben ist falsch (III, 339). Die Erweckung des Lazarus war
nicht die eines Scheintoten (I1I1I, 343). Den Widerstand der
Schriftgelehrten gegen Jesu Verkiindigung umschreibt er mit
den galligen Worten: «Der Jude von Nazareth sollte sich beu-
gen der Schulweisheit und billig dafiir danken, daf} die Meister
der Schule sich Miihe gaben, in das Unpalliche seines Evange-
liums einen verniinftigen Sinn hinein zu akkomodiereny (111,
346). «Die Philosophen sind im Irrtum, wenn sie wihnen, die
Idee Gottes sei von der Vernunft erschlossens (III, 164). Denn
die Gottesidee ist immer ein Produkt des Offenbarungselements
im Glauben (III, 167). Eschenmayer bekennt sich zum Irratio-
nalismus des Glaubens: «St6ft die Vernunft auf Offenbarungs-
sétze, die mit ihren einheimischen Wahrheiten unvertréiglich
scheinen, so mul} sie sich bescheiden» (ibid.). Darum ist der
Widerwille der Rationalisten gegen das Wunder unberechtigt
(111,109 u. 6.).

Nach Pierre Bayle hat Spinoza zugestanden, dafl, wenn er
die Auferweckung des Lazarus hétte glauben konnen, er sein
ganzes System in Stiicke zerbrochen und den Christenglauben
angenommen hétte. Der Rationalismus ist also jiidischen Ur-
sprungs (III, 525). Eschenmayer denkt dabei wahrscheinlich
auch an Moses Mendelsohns Schrift «Jerusalem oder die Macht
des Judentums» und an den Briefwechsel mit Lavater.* Wer
im 4. Evangelium den Geist der Erdichtung und Unechtheit
suche, miisse selber von ihm besessen sein (III, 525). Der Kul-
tus der Vernunft ist Gétzendienst. Wenn der Mensch seine im
Transzendenten leer gewordenen Vernunftformeln auf Gott als
Malstab anlegt, wenn er die géttliche Natur herabzieht vor das
Forum seiner Begriffe, dann will er den Glauben abschwatzen
und das Evangelium dem Wissen und seinen Akkomodationen
unterordnen (II, 182). Christus ist nicht nur deswegen auf die

12 A, Schlatter, Die philosophische Arbeit seit Cartesius (1923), S. 223;
W. Hoch, Das Glaubensgesprich zwischen J.C.Lavater und M. Mendels-
sohn: Judaica 3 (1947), S. 44—84. 89—122.



266 W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt

Erde gekommen, um die Menschen eine bessere Moral zu leh-
ren (II,184). Wenn so viele Sekten aufkommen, so liegt das
an der «rationalistischen Erkiltungsmethode, welche ein vor-
nehmes und gelehrtes Wissen an die Stelle des Glaubens setzt
und das Herz nicht befriedigts (II, 250). Der Rationalist will
sich seinen Gott aus Vernunftformeln konstruieren (II,301).
Es ist ein rationalistischer Irrtum, aus der Seltenheit heutiger
Wunder zu schlielen, dafl sie auch in biblischer Zeit kaum
vorkamen (III, 109). Derjenige Rationalismus, der nur vom
Wissen und Begriffe ausgeht, mufl ewig einseitig bleiben (III,
141). Der absolute Begriff ist das Steckenpferd, auf dem sich
die neueren Scholastiker auBler Atem reiten (III, 143). Der
Kampf der Schulen war noétig, damit die Schéarfe des Schwer-
tes, womit von jeher der Rationalismus das Evangelium ent-
zwei teilen wollte, auf dem felsenfesten Grunde (des Evange-
liums) stumpf werden konnte (III,196). Aller Rationalismus
fingt mit der Vernichtung der géttlichen Macht- und Wahlvoll-
kommenheits-Priadikate an (I1I, 200). Uber den Versuch, die
Periodizitat der Bethesda-Quelle (Joh. 5, 4) «chemisch» zu er-
kldaren, kann E. nur spotten (II1I,335). Alle Versuche, das Hei-
lige in Begriffe zu fassen, sind von vornherein aussichtslos,
denn es ist zu voll fiir den Begriff. Eschenmayer fdahrt fort:
«Das Bild hingegen wird Symbol und Mythe und 140t die hohe-
ren Strahlen durch das irdische Gewand hindurchschimmern»
(111, 349). Hier vertritt er &hnliche Gedanken wie Schelling in
seiner «Philosophie der Mythologie». Auch die Sadduzier wa-
ren scharfsinnige Kritiker und Skeptiker, sie hiitten jeden Be-
trug Jesu und der Apostel sofort bekannt gemacht, darum ist
die nachtrigliche Priifung der evangelischen Berichte an aller-
lei psychischen und physischen Hypothesen durch die Auf-
klarer iiberfliissig (IIL, 415). Das ganze Siegesgefiihl der Er-
weckungshewegung kommt zum Ausdruck in den Worten: «Das
gittliche Reich ist der bestédndige Regulator der Weltreiche.
Wenn diese recht tief versunken sind, der Miflbrauch der Frei-
heit aufs hochste steigt, Willkiir statt Gesetz, Unrecht statt
Recht ©® auf den Vé6lkern lastet, dann kommt der unsichtbare
Beschiitzer mit dem Geschick, das er in seiner Hand héalt, und

13 Hier liegt wohl eine Anspielung auf die vormirzliche Metternichsche
Ara vor.



W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt 267

bringt wieder Licht in die Finsternis und der Tag wird dann
heller als er vorher war» (111, 510).

An der Spitze der Rationalisten steht fiir Eschenmayer Kant
(11, 10). Kants Religionsphilosophie wird in Band I (S. 195 bis
237) ausfiihrlich entwickelt im Anschlufl an die Vorlesungen
iiber philosophische Religionslehre und Religion innerhalb der
Grenzen der blofen Vernunft. Ilschenmayer bejaht durchaus
Kants Kritik an den Gottesbeweisen (I, 30 ff., 88, 110, 119, 170).
Aber Eschenmayer wendet nun die Kritik auch auf Kants mo-
ralischen Gottesbeweis an. Uber die Idee eines moralischen
Gesetzgebers fiithrt er nicht hinaus (I, 198). Zudem ist dieser
Schlull durch den Glauben vermittelt, fiir die Vernunft ist auch
dieser Beweis indemonstrabel, da sie nie aus ihrem idealen
Kreise hinaustreten kann (III, 163). Er wirft Kant doppelte
Buchfiihrung vor, wenn er zwar die Notwendigkeit einer Hei-
ligen Schrift fiir den Kirchenglauben und fiir den katecheti-
schen Unterricht zugebe, aber den Glauben an die HI. Schrift
als nicht zur Seligkeit erforderlich ansehe (111, 158). Auch der
Kirchenglaube als solcher sei nach Kant nicht zur Seligkeit er-
forderlich (I11I,171). Kant wolle sich «mit dem ganzen Schweif
seiner Anhingery nur auf Moral beschrianken (111, 186). Nicht
Autonomie der Moral, sondern die Gerechtigkeit und Giite Got-
tes ist die Grundlage der Moral (III, 326). Von der Demut und
der Selbsterniedrigung, die das Evangelium verlangt, wollen die
Selbstgesetzgebungslehrer nichts wissen (111, 434). Der Mensch
mul sich mit freiem Gehorsam den Geboten Gottes unterwerfen,
bildet sich aber die unvollkommene menschliche Vernunft aus
ihrem Formeln-Vorrat Gesetze, so kommt es nicht zu einem
rechten Gebrauch der Freiheit (I1I,496). Kant habe zwar Je-
sum als das siindlose Ideal der Menschheit erklart, trotzdem
habe er sich hinreillen lassen, seine eigenen reflektierten Wahr-
heiten iiber Jesu Offenbarungen zu stellen (III, 505). Die Liebe
ist des Gesetzes Erfiillung und nicht das Vernunft-Gesetz, wie
unsere (kantischen) Moralphilosophen wollen (III, 547).*

14 Damit protestiert Eschenmayer gegen den Rigorismus der Kan-
tischen Ethik, #hnlich wie Schiller in seinem bekannten Distichon: «Gerne
dien ich den Freunden, doch tu ich es leider mit Neigung, und so wurmt es
mich oft, daBl ich nicht tugendhaft bin. Da ist kein anderer Rat, du mufit
suchen, sie zu verachten, und mit Abscheu alsdann tun, wie die Pflicht dir
gebeut.»



268 W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt

Kants Lehre von der praktischen Vernunft hat grofien Mikl-
verstand veranlafit (I, 362). Kant lehnt die Gnade ab (I, 218).
Ebenso ist in seinen Augen das Gebet ein bloBer Lippendienst
(I, 227; 111, 172). ** Kant setze jeden Menschen zum Heros ein
(I, 228). Er deute die Christologie um (I, 234).% Aber wenn
Christus wirklich ein Ideal im kantischen Sinne war, dann ist
auch die Echtheit jener Wahrheiten, die unsere Vernunft nicht
ergriindet, von gleicher Glaubwiirdigkeit mit jenen, die unsere
Vernunft begreifen kann (I, 237).

Eschenmayer schliefit seine Kantkritik ab mit der Auffor-
derung: «Wir wollen den Glauben an die Wunder, an die Ge-
heimnisse und an die Gnadenwirkungen fiir keinen Wahnglau-
ben halten, wie Kant meint, sondern das Heilige, das himmel-
weit iiber dem menschlichen Tugendbegriff steht und das nur
in Jenem wohnt, tief verehreny (I, 237).

2.

Eschenmayer begriifit es, wenn Fichte (wie auch Schelling)
von einer intellektuellen Anschauung redet (I, 147). Ferner
lobt er Fichte, wenn dieser, iiber Kant hinausgehend, die Liebe
héher einschitzt als die Vernunft, ja als die Quelle der Wahr-
heit bezeichnet (I, 315). Trotzdem ist unser Religionsphilosoph
der Meinung, dafl Fichte nicht iiber die Sphéiire von Kants mo-
ralischem und historisch-philosophischem Gottesbeweis hinaus-
komme (I,241). Das sei besonders in den religionsphilosophi-
schen Partien der «Bestimmung des Menscheny, drittes Buch,
der Fall (1,259). In der «Anweisung zum seligen Lebeny be-
stehe der Fortschritt in der Anerkenntnis der Liebe, aber es
sei doch zu fragen, ob der Mensch iiberhaupt von sich aus zu
solcher Liebe fihig sei, ob sie ihm nicht von oben gegeben
werden miisse (I, 263). Eschenmayer beanstandet scharf die
Fichtesche Identititsphilosophie, wonach das gittliche Wissen
identisch ist mit dem des Menschen: «Und insofern sind wir das

15 Vgl. meine Miszelle: Kant und das Gebet: Theol. Zeitschr. 13 (1957),
S.61 ff. Ich fand inzwischen iiberraschende Parallelen im Urteil Franz
Baaders, Werke I, 19 Anm., 294, 298; II, 346 f., 500, 512, 514, 516 u. o.

16 K. Barth, Die protest. Theol. im 19. Jahrh. (1952), S. 257 ff.; H. Vogel
in Evang. Theol. 14 (1954), S. 399—413.



W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt 269

gottliche Daseyn selbst und es kann daher auch in uns keine
Verénderung, keine Trennung und Mannigfaltiges stattfindeny
(I, 265). Gott ist fiir Eschenmayer mehr als das «Seyn an sich»,
die «hochste Idee unserer Seeley (I, 265), ob wir an der Un-
wandelbarkeit der goéttlichen Natur teilnehmen, das ist kein
Gegenstand des Wissens, sondern des Glaubens (I,267). Hat
Eschenmayer schon bei Kant beanstandet, dafl er aus dem Men-
schen einen Heros mache, so lehnt er natiirlich erst recht die
Fichteschen Formeln, daB das reine Denken selbst das gott-
liche Daseyn sei, und daf nur die Philosophen das Reich Got-
tes besitzen, ab (I,268). Dall das Seyn an sich und das Da-
seyn identisch seien, ist nach Eschenmayer unméglich (I, 271),
es ist das eine Tduschung (I, 272). Dafl das wahrhafte Leben
zugleich das gottliche sei, ist wieder Glaubens- und nicht Wis-
senssatz. Darum liegt in Fichtes Ausdeutung des Johannes-
evangeliums «nicht Rationalistik» vor, wie Fichte angibt, son-
dern Mystik (I, 279). Reines Denken und reine Liebe sind
gewaltig unterschieden (I,278). Fichte 148t Schépfer und Ge-
schopf, Gott und Mensch in Eins verschmelzen (I,279). Nicht
durch Spekulationen, sondern durch Offenbarung, also von
oben her, wird der Mensch Gottes inne (I, 279). Darum sind
diese Spekulationen unniitz und somit ist klar, «wie die Philo-
sophie sich in der Religion immer selbst zernichtety (I, 281).
Wie Kant will Fichte das Wunder nicht gelten lassen, weil der
‘Wunderglaube leicht zu Schwérmereien fiihre (I, 281). Wenn
man schon annimmt, daf Gott der Natur Gesetze und Normen
angewiesen habe, dann mufl man auch annehmen, dall Gott
dieselben durch einen Zwischenakt unterbrechen und, sofern
sie verwirrt worden sind, durch auflerordentliche Anstalten —
ndmlich Wunder — wieder ins rechte Gleis zuriickfiihren kénne
(I, 282).

Eschenmayers Verhiltnis zu Schelling stellt in vielem eine
Parallele dar zu der «schwibischen Gigantomachie» Schelling-
Paulus und Schelling-Hegel. ** Gleichaltrig mit Schleiermacher,
2 Jahre dlter als Hegel und Hélderlin und 7 Jahre dlter als
Schelling, diirfte Eschenmayer schon in Tiibingen den friihrei-
fen Schelling kennengelernt haben. Von 1799-1812 ist der Brief-
wechsel zwischen beiden sehr rege (Briefw. ed. Plitt, I, 261, 294,

17 E. Benz, Schelling. Werden und Wirken (1955), S. 57.



270 W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt

312, 318, 319, 330, 336 ff.; 11, 13, 14, 24, 45, 57, 60, 64, 303, 287).
Am bemerkenswertesten ist darin die Aufforderung Schellings
an Kschenmayer, Nachfolger des nach Berlin gegangenen gro-
BRen Mediziners Hufeland zu werden (8. Mai 1801). Doch Eschen-
mayer lehnt ab, er lebe in Kirchheim/Teck in den besten fami-
lidren Verhiltnissen, und zudem habe er «kein System» (I, 336
bis 343). Am 24. 2. 1812 gratuliert dann Schelling zur Tibinger
Professur (I, 279). Mit der Kritik Eschenmayers an Schelling
vom 21. Juli 1801 (I, 336—343) und der uns nicht mehr erhal-
tenen Antwort Schellings war nur die erste Runde der «Giganto-
machiey Schelling-Eschenmayer beendet. Die zweite Runde be-
gann mit Eschenmayers «Philosophie im Ubergang zur Nicht-
philosophie». Die Kritik Eschenmayers an Schelling, die darin
enthalten ist, nennt der Schweizer Philosoph Walter Robert
Corti «bedeutendy. ** Schellings Gegenantwort ist «Philosophie
und Religiony (1804; Werke VI, 13—64). Dann erfolgt ein sehr
freundschaftlich gehaltenes Schreiben an Schelling vom 18. 10.
1810 (Werke VIII, 145—160). Eschenmayer iibt darin Kritik an
Schellings Lehre vom werdenden Gott. Das Ewige, wendet er
ein, kénne doch nicht der Zeit fréonen (VIII, 153, 171). Schel-
ling antwortet im April 1812 (VIII, 161—189). Die Schelling-
Kritik in Rel. Phil. I (S.283—352) kénnen wir als Eschenmayers
Gegenantwort auffassen, der dann Schelling 1819 eine weitere
folgen lieB. Schlieflich erscheint in vielem die Schellingsche
«Philosophie der Offenbarungy als eine Widerlegung der
Eschenmayerschen gesamten Religionsphilosophie. So mul}
man von mindestens 5 Runden im Geisteskampf der beiden
feindlichen Briider ** sprechen.

Die Kritik in der Rel. Phil. I legt wesentlich die Schelling-
sche Freiheitslehre von 1809 2 zugrunde. E. zeigte sehr schién
den Fortschritt Schellings von Fichte weg auf. Doch Schelling
gebe Gott einen Anfang, das streite gegen Gottes Ewigkeit (I,
300), das Werden Gottes gegen Gottes Unwandelbarkeit (I,300).

18 W, R. Corti in Studia philosophica 14 (1954), S. 269. Auflerdem ders.,
Mythopoese des Werdenden Gottes (1953), S.5 u. d.

19 Es sind jedoch auch sehr grofe Gemeinsamkeiten vorhanden. Schon
Hegel hat behauptet, die Schellingsche Potenzenlehre stamme von Eschen-
mayer (Werke 19, 649. 682). In Wirklichkeit sind aber beide von Otinger

abhingig: Benz, Schellings theologische Geistesahnen (1955), 47—55.
20 Schelling, Werke VII, 333—416.



W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt 271

Die Priadikate, die Schelling Gott beilegt, wie Sehnsucht, Selbst-
gebirung, Verstand und Wille, sind anthropomorphistische
Pradikate (I, 302). Aus ihnen ldfBt sich keine Konstruktion
fiir Gott formieren (ibid.). Auch das Pridikat Leben ist fiir
Gott noch nicht umfassend genug (I, 305). Geburt, Werden,
Sehnsucht in Gott widerspricht der géttlichen Vollkommenheit
(I, 305). Wenn die Philosophie nicht mehr zu bieten hitte als
diesen Gott, dann miilliten wir sie, wie ein unheiliges Gefal,
zerbrechen (I, 308). Da Schelling von einem dunklen Grunde
in Gott spricht, aus dem dann das Bose hervorkommt, setzt er
gleichsam neben den Tempel des Allerhéchsten die Kapelle des
Teufels (I, 313). Nicht in Gott ist die Sehnsucht, sich zu offen-
baren, sondern in der Kreatur ist die Sehnsucht nach géttlicher
Offenbarung (I,314). Hoffnung und Glaube sind Auffangorgane
fiir die Lichtstrahlen der gottlichen Offenbarung (I, 316). Schel-
lings Theorie vom «Urgrund» wird von Eschenmayer sehr
gelobt, trotzdem hat Schelling iibersehen, dafl dieses Dunkel
nur fiir das profane Auge existiert, denn «was dem Wissen
dunkel ist, das erhellt sich dem Glauben» (I, 318). Jede Kon-
struktion Gottes ist verfehlt (I, 322): «Der auf den Triimmern
des Wissens erbaute Thron des Glaubens ist allein die echte
und unverfilschte Religion» (ibid.). Die héchste Philosophie,
wenn sie sich recht versteht, mull zuriickkehren zum kindlichen
Glauben (I, 324). Schelling habe so wenig wie Kant und Fichte
einen Supranaturalismus, wohl aber unternehme Schelling den
Versuch eines umgekehrten Supranaturalismus (I,326). Alle
Analogien der Zeugung und des Sich-Emporringens aus dem
Dunkel zum Licht gelten fiir die Kreatur, nicht aber fiir Gott,
denn es gibt keinen geborenen und sich selbst gebédrenden Schop-
fer (I, 331).

Auf Schellings weitere Schriften der Friihzeit, wie Bruno,
Philosophie und Religion, Methode des akademischen Studiums,
seine Verdffentlichungen in den medizinischen Jahrbiichern
usw., geht Eschenmayer in Rel. Phil. I, 331—352 ein. Gerade als
Mediziner begriilit es Eschenmayer, dafl Schelling kein Geniige
fand an einer lediglich experimentierenden Naturphilosophie,
daB er sie spekulativ zu durchdringen suchte. ?* Aber die An-

2t ischenmayer lobt also gerade die Seite der Schellingschen Natur-
philosophie, welche die positivistisch eingestellte Naturwissenschaft des



272 W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt

wendung dieser Prinzipien auf Gott will Eschenmayer nicht
anerkennen (I, 332). Denn Gott und Natur sind so wenig iden-
tisch miteinander als der T'6pfer und sein Topf (I, 332). Wieder
verweist Kschenmayer auf die Schelling-Kritik des Tiibinger
Theologen Siiskind, was ihm Schelling sehr verdacht hatte
(VIIL, 172 Anm.). Das Bose ist fiir Eschenmayer nicht gleich
ewig mit dem Guten (I, 337). Das Wissens-Absolute darf nicht
mit dem Glaubens-Absoluten verwechselt werden (I, 340). Nur
wo diese Verwechslung erfolgt, kann sich der Mensch erkiih-
nen, das Gottliche selbst in die Konstruktion zu nehmen. Das
mull schnurstracks zum Atheismus fiihren (I, 341), eine Vor-
ahnung der Feuerbachschen Lehren durch Eschenmayer. Der
Schellingsche Gott in seiner Indifferenz, seiner Selbstaffirma-
tion und Evolution, ist nichts anderes als sein eigenes reflek-
tiertes Ich (I, 342). Schellings Lehre, dafl die Menschwerdung
Gottes eine Menschwerdung in Ewigkeit sei, ist unbiblisch (I,
350). Der Logos kommt von oben ?* und mufl durch den Glau-
ben angenommen werden (I, 359). Alles in allem ist die Posi-
tion Eschenmayers nicht sehr weit entfernt von der Jacobis,
den ja auch Schelling sehr scharf attackiert hat (Werke VIII,
1—136; X, 1656—192). Wir verstehen von hier aus sehr gut, wenn
Blumhardt auch Jacobis Schriften unter den von ihm gelesenen
philosophischen Werken anfiihrt.

Auf Hegel nimmt die Rel. Phil. sehr selten Bezug. Das ist
auch verstindlich, da Hegel erst nach seinem Amtsantritt in
Berlin (1818) in weiteren Kreisen bekannter wurde. Eschen-
mayer bezeichnet auch Hegel als einen Rationalisten (111, 201).
Wenn es richtig sei, daB der absolute Begriff notwendig in das
Seyn umschlage — dann miisse man die Frage stellen, wer hat
denn den absoluten Begriff und die notwendige Folge des Seins
in die Vernunft gesetzt? (III, 200). Auch bei Hegel wird be-
anstandet, dafl bei ihm das innerste Wesen des Menschen mit
dem absolut ewigen Gott identisch sei (111, 139). Schelling hat
19. Jahrhunderts so sehr getadelt hat. Vgl. K. Vorlédnder, Gesch. d. Philo-
sophie, 3 (1927), S. 29 ff.

22 Vgl. dazu die Bemerkung von H. 'uhrmanns: «Christus kommt nicht
vom Himmel, sondern steigt empor aus den Griinden der Welt, darin er als
Logos spermatikos immer schon wirksam war», F.W.J. Schelling, Das

‘Wesen der menschlichen Freiheit, neu hrsg. von H. Fuhrmanns (1950),
S. 100.



W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt 273

Eschenmayer bezeichnenderweise einmal vorgeworfen, er wiir-
dige den Menschen herab (VIII, 183). Die Rede von der Iden.
titdt von gottlichem und menschlichem Geist muf} einen Chri-
sten durch Mark und Bein erschauern lassen, sie erinnert un-
willkiirlich an das eritis sicut deus (III, 144). Das Heilige darf
nicht herabgezogen werden in die menschliche Natur, um dann
den gottlichen und menschlichen Geist identisch zu setzen, wie
das in dem absoluten Begriff der neueren Scholastiker der Fall
ist (III, 159).*

Auffallend ist, dal Eschenmayer sich nur sehr wenig ab-
hingig zeigt von der schwabischen Theosophie der Otinger-
schen Schule. Zwar ist seine Darstellung Jakob Bohmes, die
er in Rel. Phil. IT (8. 264—271) gibt, ganz die Otingers (11, 264) ;
und die Swedenborgs ist es nicht minder (II, 252—264), wie
jeder Kenner von Otingers «Irdischer und himmlischer Philo-
sophie» zugeben wird. Aber den Mythos vom Androgynen tiiber-
nimmt Eschenmayer nicht, seine «Reflexioneny iiber die bibli-
sche Urgeschichte am Anfang der Rel. Phil. III enthalten kei-
nerlei Hinweise dafiir. Aus einer Bemerkung in III, 380 ergibt
sich aber, dafl er mit Bohme, Ottinger und Schelling die Lehre
von der Creatio ex nihilo ablehnt **, und in I1I, 642 ff. versucht
er, mit Hilfe theosophischer Spekulationen Aussagen zu machen
iiber den Leib des Auferstandenen in den 40 Tagen zwischen
Ostern und Himmelfahrt.

3.

Man wird also wohl sagen diirfen, dal Blumhardt durch
Eschenmayer eine gute Ausriistung in philosophischer Hin-
sicht erhalten hat, da er hier eine Kritik an der zeitgendssi-
schen Philosophie erlebte, die von einer bewulit biblischen, also
theologischen, Warte aus erfolgte. Der Philosoph Eschenmayer

23 Tn den «Reflexionen» von 1835 ist der Antihegelianismus noch deut-
licher. So polemisiert Eschenmayer S.260 gegen Hegels beriihmt-beriich-
tigtes Wort: «Was verniinftig ist, das ist wirklich.» Vgl. auch S.234: «<Wie
arm steht die ganze Hegelsche Philosophie neben einer verklirten Som-
nambiile.» Nach dem Erscheinen von Straul’ «Leben Jesu» wird die Pole-
mik gegen die «Hegelianer» noch schérfer.

22 Vgl. meine Aufsatzreihe «Schelling und die Kabbala» Judaica 13
(1957).

18



274 W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt

lehrte bestimmt biblischer als mancher Theologe, dessen Werke
Blumhardt las.

Auch fiir seinen groflen Kampf in Méttlingen ist Blumhardt
gerade von dem Mediziner Eschenmayer besser ausgeriistet
worden als von seinen theologischen Lehrern. Unsere Dar-
stellung wird ergeben, dafl die hiufige, auch von Riisch ver-
tretene Meinung, dall Blumhardt in Méttlingen zu neuen Kr-
kenntnissen gefiihrt wurde *, eben nicht zutrifft. Im Gegenteil,
er fand hier die Anschauungen seines Lehrers durch die Wirk-
lichkeit voll und ganz bestétigt. Als Psychiater hatte es Eschen-
mayer Ofters mit parapsychologischen Erscheinungen zu tun.
Seine Freunde Justinus Kerner und der Hofmedikus Schelling,
wohl ein Onkel des Philosophen, machten ihn mit weiteren Fél-
len aus ihrer Praxis bekannt. Selbstverstindlich ist ihm Swe-
denborg sowohl durch Otinger wie durch Kants «Triume eines
Geistersehersy (Rel. Phil. II, 262) bekannt. Ferner kennt er
sehr wohl Mesmer (Thier. Magn. S. 31, 97 u. 6.; Psych. S. 228)
und vor allem Gafliner (Rel. Phil. III, 406; Psych. 250 ff.; Refle-
xionen von 1835, S. 147—157). Nach der Lektiire des Thier. Ma-
gnetismus (1816)*¢, der Psychologie (1817, ich benutzte die 2.

25 Riisch (Anm. 6), S. 108.

26 Auch J. G. Fichte hat ein «Tagebuch iiber den animalischen Magne-
tismusy gefithrt (1813, vgl. SSW. XI, 295—344). Jung-Stilling verfallte eine
«Geisterkunde» (1808) sowie eine «Apologie der Theorie der Geisterkunde»
(1809). Auch F.X. von Baader behandelte parapsychologische Probleme
hiufig im Sinne Jacob Bshmes und St. Martins; vgl. vor allem den IV.Bd.
der von Franz Hoffmann edierten Werke. Er stand in persénlichen Be-
ziehungen zu Schubert (Hamberger in Realencykl., 17, S.782), er zitierte
ofter (z. B. IV, 36 ff., 427) Schuberts «Geschichte der Seele». Baader bevor-
wortete Schuberts Ubersetzung von St. Martins «De l'esprit des choses»
(I, 57—69) und korrespondierte mit Justinus Kerner (XV, 481f, 489,
531). Er arbeitete mit an den «Bldttern von Prevorsty (IV, 243—256, 303 bis
320, 361, 380, 423—432; X1V, 358—366). Ebenso stand er im Briefwechsel mit
Jung-Stilling (XV, 272, 299) und Eschenmayer (XV, 321—323, 336, 421).
Nach Mitteilung von F.Hoffmann sind zudem viele Briefe von und an
Eschenmayer verlorengegangen. Eschenmayers «Reflexionen» von 1835
werden von Baader sehr geriihmt (I, 253 f.). Baader beruft sich hiufig auf
Eschenmayer (III, 390; IV, 11—16, 26 f., 253, 145). Er nennt Eschenmayer
seinen «verehrten Mitarbeiter in der tieferen Begriindung (sic!) einer
religivsen Philosophie» (VII, 273). Er widmet Eschenmayer die <«Vor-
lesungen {iiber eine kiinftige Theorie des Opfers oder des Kultus», 1836
(VII, 271 f1.).



W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt 275

Aufl. 1822) und der Rel. Phil. ITI, 215 erscheint es sehr fraglich,
dafl man «zu dieser Zeit drztlicherseits seelische Erkrankun-
gen nicht beeinflussen konntey, wie Walter Schulte ?” annimmt.

Eschenmayer beschreibt den Vorgang des Hypnotisierens
(er sagt «Magnetisiereny) immer wieder (Thier. Magn. S. 38
. 6.). Den dadurch herbeigefiihrten Zustand nennt er «magne-
tischen Schlafy (Thier. Magn. S. 35; Psych. S. 231 ff.; Rel. Phil.
II, 196 f.). Er erortert schon die Frage, ob die Hypnose zu
Heilzwecken verwendet werden diirfe (Psych. S. 244—248). Er
weill bereits, dafl abrupte Authebung der Hypnose zu schwe-
ren Gesundheitsschidigungen bei der Versuchsperson fithren
kann (Thier. Magn. 155 £.; 162). Er beschreibt die Hysterie ge-
nau (Thier. Magn. 59; 135). Er weill sehr wohl, dal hysterische
Frauen sehr oft liigen und simulieren (Refl. S. 145; 176 {.). Die
Vorsicht Blumhardts ist auch von hier aus sehr wohl begriin-
det. *® Eschenmayer weill, daf bei weiblichen Paranormalen
Pubertdt und Menstruation sehr groflen Einflull auf parapsy-
chologische Phinomene haben (Thier. Magn. 37 ff.; 146 ff.). >
Er bejaht die Volksmeinung vom «Verseheny Gravider (Thier.
Magn. 166). Er spricht ganz im Sinne der heutigen Tiefenpsy-
chologie vom «dunklen Grunde der Seele» (Thier. Magn. S. 63)
oder vom «Schatten der Seeles. Er spricht wie Schubert und
lange vor Fechner von einer «Tag- und Nachtseitey der Welt
und der Seele (S. 63 ff.). Er bringt wohlverbiirgte Beispiele von
televisiondren Ungliicksfdllen und Verwundungen anléBlich des
RuBlandkrieges von 1812 (S. 16, 19 ff., 76 ff.), von eingetroffe-
nen Prophetien (S. 78 f.) *°, von richtigen Diagnosen ** und
Ordinationen im Trancezustand, ohne dall von medizinischen
Kenntnissen die Rede sein konnte (Thier. Magn. S. 67, 93). Er
bespricht fremdsprachliche Auflerungen von Versuchspersonen
im Trancezustand und fiihrt sie auf das Unterbewulitsein zu-

27 'W. Schulte, Evang. Theol. 9 (1949), S. 167.

28 Blumhardt mufte ja vom behandelnden Arzt Dr. Spath fast zum Ein-
greifen gezwungen werden, er nahm immer seine Altesten mit.

29 Vgl. Schultes (Anm. 27) Hinweis auf das erotische Moment bei der
Gottliebin, S. 156.

30 Parallelen bei Driesch (Anm. 8), S.82 u. &.

31 Driesch (Anm. 8), S. 62.



276 W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt

riick, genau so wie das Hans Driesch ** nachgewiesen hat (S. 62
ff.). Er berichtet von der Konstruktion einer im Trancezustand
geschauten Maschine, die in allen Mallverhiltnissen haarge-
nau stimmte (S. 20 ff.). Er beschreibt das Phéinomen der Kopf-
uhr (S.90 ff.). Versuchspersonen beschreiben das Innere von
menschlichen Gliedern und Organen mit gréfiter anatomischer
Genauigkeit, ohne dafl anatomische Kenntnisse vorhanden ge-
wesen wiren (Thier. Magn. S. 50 ff., 138 ff.). Bei verbundenen
Augen werden Gegenstinde genau beschrieben, wird der Inhalt
von geschlossenen Geldborsen angegeben einschlieBlich der
Stiickelung in verschiedene Miinzsorten (S. 54, 140). Eschen-
mayer meint, die Magengrube oder ein Finger, ja jedes Gan-
glion konne hier zum Auge werden. Alle diese paranormalen
Fiahigkeiten finden sich dann bei Frau Friederike Hauffe, der
Seherin von Prevorst, gehduft wieder.

Eschenmayer mochte diese Phiinomene weder in die Magie
noch in die Ddmonomanie verweisen (Thier. Magn. S. 101).
Aber sie sind ihm wichtige Argumente gegen den «kalten in
den Zeitgeist versunkenen Verstandy und gegen die «Frivolitit
des Materialismusy (S.89). Eine Ansicht, die auch noch Hans
Driesch ** #uflert und die auch fiir ihn ein wichtiges Motiv
zur Beschéftigung mit der Parapsychologie war. Eschenmayer
kommt zu dem Ergebnis: «Der thierische Magnetismus ist ein
unleugbares Faktum, und seine Aufgabe ist nicht anders zu
16sen, als dall wir allen Materialismus und Formalismus von
Grund aus zerstéren und mit ihm eine Menge Theorien, die
auf ihre Basis sich stiitzen» (S.169). Mdgen die meisten phy-
siologischen Argumente, mit welchen er diese paranormalen
Phinomene zu erkliren sucht, heute vollig iiberholt sein, seine
psychologischen kénnen auch vor der heutigen Tiefenpsycho-
logie durchaus bestehen. **

Wie aber alle Philosophie nach Eschenmayer iibergehen

32 Driesch (Anm. 8), S. 42 («nie gelerntes Hindustanisch — aber hindu-
stanisch sprechende Ahmahy).

33 Driesch (Anm. 8), S. 89 u. 6.

32 Trotzdem erwihnt M. Dessoir in seiner Geschichte der neuern
deutschen Psychologie (1902) Eschenmayer mit keinem Wort, auch nicht
im Kapitel «Okkultismus», S.486—499. Dabei war Eschenmayer von 1817

bis 1822 Mitherausgeber des Archivs fiir thierischen Magnetismus, an
welchem auch Baader mitgearbeitet hat.



W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt 277

mull in Nichtphilosophie, alles Wissen in Glauben, so steht
iiber diesen paranormalen Erscheinungen, die immer noch der
Natur angehéren, die Ubernatur und dahinter auch die Un-
natur. Die Ubernatur, d.h. wesentlich die Angelologie, behandelt
er in Rel. Phil. 11, 164—176, die Unnatur, d. h. die Satanologie
und Démonologie in Rel. Phil. II, 176—190. ** Der Rationalist
leugnet beides: «Iir 140t seine Seele sich ins All auflésen, d. h.
er gibt sie dem Nichts zuriick, womit er sich auch hier schon
beschéftigtey (II,176). Spricht man mit ihm vom Satan oder
den Ddmonen, so wird es ihm innerlich ganz unwohl, und dufler-
lich verbeillit er es durch ein Lécheln und spricht von mysti-
schem Wortkram (II,189). Die H&éufigkeit von Ddmonenaus-
treibungen und die Sicherheit in der Beurteilung und Erwéh-
nung durch die HI. Schrift konnen nur unter Annahme der
Wahrheit und Wirklichkeit richtig beurteilt werden. ** Eschen-
mayer ist also biblischer Realist auch in diesen Dingen. Ebenso
bekennt er sich durchaus zur biblischen Gebetsheilung (II,
197 £t.).

Kant habe zwar ein radikal Boses anerkannt, aber sein
Rationalismus verhinderte ihn, die rechte Konsequenz daraus
zu ziehen (11, 218). Franz von Baader sah hier klarer. Es wer-
den Ausziige aus einem Schreiben Baaders an Kschenmayer
mitgeteilt (II, 206). Das Gebiet der Zauberei fertigt die Auf-
klirung auch ab mit der Behauptung: Es gibt keine (II, 205).
Aber es gilt an den biblischen Aussagen festzuhalten, auch
gegen das Anathem der Rationalisten (II, 223). Luther und Me-
lanchthon haben das getan und die Realitit von «Besitzungen»
anerkannt (II, 243). Ein romantisches Moment schwingt mit,

35 Von hier aus ergibt sich die ganze Abwegigkeit des Urteils von
‘Wiinsche, Eschenmayer habe seine Satanologie im Anschlufl an Schellings
Philosophie der Offenbarung II, 256 entwickelt, Realencykl. 19, S.574.

36 Auch hier liegt eine Gemeinsamkeit mit Schelling vor. Vgl. dessen
Ausfithrungen in den Stuttgarter Privatvorlesungen: «Wie es eine Philo-
sophie der Natur gibt, so auch eine Philosophie der Geisterwelts (Werke
VII, 478 11.). Oder: «Jeder einzelne Mensch, je nachdem entweder das Gute
oder das Bése in ihm zu hoherer Reinheit gekommen ist, steht in Be-
ziehung entweder mit der guten oder bésen Geisterwelty (VII, 481). Justi-
nus Kerner hat in seiner «Seherin von Prevorsty den berithmten Kondo-
lenzbrief Schellings an den Stuttgarter Juristen Georgii (Plitt 1T, 248 ff.)
im Auszug abgedruckt.



278 W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt

wenn Eschenmayer erklirt: «Die Volkssagen sind nie ganz aus
der Luft gegriffeny (II, 213). Ebenso sind die Berufungen auf
Troxler, Gorres, Steffens, Schelling, Oken hé#ufig (Psych.
S. 330).

Die biblischen Stellen, die vom Satan und von didmonischer
Besessenheit reden, sind zu héufig, als dal man sie iibergehen
konnte (III, 201). Man darf auch nicht mit den «Akkomoda-
teurs» (!) die Besessenen des N.T. lediglich zu Geisteskranken
deklarieren (I1I, 215). Denn dann hitte ihre Heilung nicht mehr
Aufsehen erregt als andere Heilungen von organisch Kranken.
Jesus redet selber von leiblichen «Besitzungeny und von wirk-
lichen Didmonenaustreibungen (III,216). Sollte er sich geirrt
haben, damit die Rationalisten der Gegenwart recht behalten?
Es geht nicht an, dem Evangelium im allgemeinen Beifall zu
zollen, diese Bestandteile des Evangeliums aber fiir Schwér-
merei und Aberglauben zu erkliren (III, 217). Die Existenz
der widergottlichen Macht ist so sicher wie die Existenz Got-
tes selber (III, 218).%

Das war wohl der Stand des Problems, als Blumhardt fiir
seinen Eintritt ins theologische Liehramt des Basler Missions-
hauses seinen <Entwicklungsgang» verfalite. Aber nun war am
6. August 1829 die «Seherin von Prevorsty 28jihrig verschie-
den. Justinus Kerner, der sie «mehr als 3000 Maly besucht
hatte, veroffentlichte noch 1829 sein bekanntes Werk iiber sie. 3
Er hatte frither schon Eschenmayer auf diese Supranormale
aufmerksam gemacht, und dieser hatte sie «iiber die Weihnachts-
feiertage» besucht. Gesprichsthema waren die von Frau Hauffe
gezeichneten «Lebenskreise», die als Tafeln dem Kernerschen
Werk beigegeben sind. Uber diese Gespriche fertigte Kschen-
mayer eine Niederschrift, die er der «Seheriny zuschickte. Sie
billigte und lobte dieselbe sehr. Darauf wurde sie dem Kerner-
schen Werk eingefiigt. *® Die theosophischen Bestandteile des
Eschenmayerschen Denkens sind im Prevorst-Bericht deutli-

37 Blumhardt folgt der Ausdrucksweise Eschenmayers oft wortlich;
vgl. Schulte (Anm. 27), S. 163.

38 J. Kerner, Die Seherin von Prevorst (1829). Mir war nur die 4. Aufl.
(1846) zugiinglich. Das Werk ist Schubert gewidmet, der schon 1808 <An-
sichten von der Nachtseite der Naturwissenschafty versffentlicht hatte.

39 S, 241—266.



W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt 279

cher sichtbar als in der Religions-Philosophie. So beschreibt
er hier sehr genau «das Rad des Lebensy, wie es B6hme, Otin-
ger und Schelling im Anschlufl an Jak. 3, 6 auffaliten (S. 246).
Ebenso sind seine Ausfiihrungen iiber die «Natursprache» nur
im Sinne der schwébischen theosophischen Tradition zu ver-
stehen (S.249f.). Das Schauen ins Zentrum des Geisterreiches
(S. 256) ist identisch mit der «Centralschauy Jacob Bthmes,
Otingers und Michael Hahns. Daf} die Sterne Wohnungen der
Seligen sind, ist eine aufkldrerische Ansicht, die lischenmayer
mit seiner Zeit und mit der Seherin von Prevorst und mit vie-
len Versuchspersonen seines Thier. Magnetismus teilt. Sonst
aber wird in der iiblichen Weise die Aufklarung attackiert und
die Demiitigung der menschlichen Weisheit vor dem Evange-
lium als «die einzig echte Methode der Wahrheit» (S. 266) emp-
fohlen. Typisch ist die Aussage: «Nur von derjenigen Philo-
sophie, welche nichts fiir sich sein will, sondern alle Krifte
aufbietet und alle Kenntnisse sammelt, um dem Evangelium
zu dienen, kann man sagen, dal} sie die Liebe zur Wahrheit
angenommen habey (S. 263).

Die Anhiinger der Aufkldrung, unter ihnen auch Geistliche,
verhohnten die Leichtgldubigkeit der Freunde durch Artikel-
serien im Cottaschen Morgenblatt. Eschenmayer antwortete auf
diese Angriffe in der Schrift: «<Mysterium des inneren Lebens,
erlautert aus der Geschichte der Seherin von Prevorsty (1830 *°;
im selben Jahr lief E. auch einen «Grundriff der Psychiatrie»
erscheinen). Auf erneute Angriffe von aufkldrerischer Seite hin
verfaliten die Freunde ein weiteres gemeinsames Werk: «Ge-
schichte Besessener neuerer Zeity (1834).%* XKerner zéhlt zu-
néchst eine Menge von Bibelstellen zum Thema auf, gibt dann
patristische, Swedenborgsche und kabbalistische Beispiele, um
dann zu Fallen meist aus wiirttembergischen Orten {iiberzu-
gehen (S.20—117). Daran schlieft Eschenmayer «Einige Re-
flexioneny an (S.120—192). Sie sollen der Theoriebildung die-
nen und stellen eine Zusammenfassung der uns schon bekann-
ten Ansichten des Autors dar. Auch hier ist eine zustimmende
Zuschrift Franz von Baaders eingefiigt (S.231—239), ebenso

20 Tn Ausziigen enthalten in der «Geschichte Besessener neuerer Zeit»,
2. Aufl. (1835), S. 171, 326, 339, 391, 466—470.
41 Mir war nur die vorstehend genannte 2. Aufl. zuginglich.



280 W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt

eine solche Eschenmayers mit heftigen Invektiven gegen den
Rationalisten Semler (S. 234). Kritiker waren nimlich einge-
laden worden, sich die «Seherin von Prevorsty anzusehen. Sie
kamen aber nicht, so wie Semler seinerzeit es unterlassen hatte,
sich die Kuren Gafners selber zu besehen (S. 153, innerhalb
der «Reflexioneny). Ein Semler deswegen sehr tadelnder Brief
Lavaters wird im Exzerpt mitgeteilt (S. 154 f.). Eschenmayer
interpretiert die von Kerner geschilderten Félle im Sinne sei-
ner oben skizzierten Theorie. Wer damit den Bericht Blum-
hardts an seine Kirchenbehorde iiber die Vorginge um die
Gottliebin Dittus vergleicht *2, der kann fiir nahezu alle Einzel-
heiten Parallelen aus dieser oben angegebenen Literatur nach-
weisen. Ich kann auf Grund dieser Tatbestéinde den Versuch
von KEdgar Michaelis, den Blumhardtschen Bericht mit Hilfe
der Carusschen und Jungschen Psychologie zu kommentie-
ren **, nicht fiir gliicklich halten. Einen besseren Kommentar
als die einschligigen Schriften Eschenmayers und Kerners
kann es gar nicht geben, da sie den Ereignissen in Méttlingen
unmittelbar vorangehen. Da Michaelis Neu-Herausgeber der
Vorlesungen von C. G. Carus iiber Psychologie ist, erscheint
sein Versuch zwar verstindlich, aber sachgemifl ist er nicht.
Auch die Tendenz, da, wo die Theorien von Carus versagen,
die modernen Gedankenginge von C. G. Jung einzuschalten *,
deutet auf einen methodischen Fehler hin. Blumhardt ist kei-
neswegs «den animistischen Gedankengiéingen seiner Umgebung
erlegeny, wie Michaelis meint **, sofern er dabei die Méttlinger
béduerliche Umgebung meint. Nein, er brachte alle diese Ge-
dankenginge von der Universitit her schon mit. Es ist zudem
anzunehmen, dal} er auch in Basel Eschenmayers weitere Ver-
offentlichungen gelesen, iiberhaupt den ganzen Streit um die
Seherin von Prevorst von dort aus sehr genau verfolgt hat.

Blumhardt hielt sich peinlich an die Anweisungen seines

42 Hrsg. von Prof. Koller, Erlangen, im Verlag der Plakatmission
Stuttgart-Waiblingen, ohne Jahr, unter dem Titel: Blumhardts Kampf.
Neue Ausgabe: J.C. Blumhardt, Krankheitsgeschichte der Gottliebin Dit-
tus. Ausfiihrlicher Originalbericht, neu hrsg. von E. Zuber (1942).

43 . Michaelis, Geisterreich und Geistesmacht (1949). Vgl. dazu
E. Wolf in Evang. Theol. 10 (1950), S. 480 Anm.

4 Michaelis (Anm, 43), S. 86 ff.
45 Michaelis (Anm. 43), S. 101.



W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt 281

Lehrers, der immer wieder bei Fillen von dimonischer Beses-
senheit die Anrufung des Namens Jesu gefordert hat (Rel. Phil.
11, 197 ff.; Reflexionen S. 184). Auch der von Blumhardt an-
gewandte Exorzismus entspricht sehr genau den Weisungen
Eschenmayers, der nicht nur Galners Kuren als erfolgreiche
Exorzismen ansah, sondern auch den lutherischen Pfarrer
Hartmann von Doéffingen (vgl. seinen Bericht von 1714, Ge-
schichte Besessener, S.104—112) als erfolgreichen Exorzisten
darstellt (S.160). Von hier aus gesehen verlieren diese Exor-
zismen das Grausame, das Walter Schulte ** meint in ihnen
sehen zu miissen.

Allerdings darin ist Schulte durchaus recht zu geben, daf}
er von einem «Nidhrboden und Klima in Blumhardts Umwelt» **
spricht, so sehr das auch Otto Brudeur beanstandet *®, da er
seine These von der unbedingten Originalitit Blumhardts mit
Recht damit bedroht glaubt. Sie ist auch in der Tat nicht zu
halten. * Von hier aus miissen sehr viele Urteile iiber Blum-
hardt revidiert werden. Seiner Gréfle als Mann des Glaubens
tut das aber keinerlei Eintrag. Vielmehr entspricht dieses Er-
gebnis durchaus der von ihm immer wieder bezeugten Demut
und der Schlichtheit seines Glaubens.

Freiburgi. Br. Wilhelm August Schulze.

46 Schulte (Anm. 27), S.164. Vgl. dazu K. Barth, Die kirchliche Dog-
matik, ITI, 4 (1951), S. 421 {.

47 Schulte (Anm. 27), S. 168.

48 Q. Bruder, Ev. Theol. 10 (1950), S. 478.

4 Tch stimme K. Gaugler unbedingt zu, wenn er hervorhebt, dall Blum-
hardt durchaus nichts Neues vorzubringen meinte, Joh. Chr. Blumhardt
(1945), S. 36.



	Eschenmayer und Blumhardt

