
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 14 (1958)

Heft: 4

Artikel: Eschenmayer und Blumhardt

Autor: Schulze, Wilhelm August

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878934

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878934
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Esehenmayer und Blumhardt.

Joh. Chr. Blumhardt schreibt in seinem «Entwicklungsgang»:
1 «Besonders zogen mich die Schriften von Hr. Prof.

Eschenmayer an, dessen Vorlesungen ich auch neben anderen
besuchte.» Der Satz bezieht sich auf das 2. Studienjahr des

Tübinger Stiftlers, d. h. 1825/26. Es handelt sich um Adam Karl
August Eschenmayer (1768—1852), ab 1811 a. o., ab 1818 ord.
Professor der praktischen Philosophie in Tübingen 2, der (wie
die späteren Philosophen Fechner, Hellpach und Jaspers)
ursprünglich Mediziner war.

Das Urteil über Eschenmayer als Denker ist wesentlich
durch seinen «abgefallenen» Schüler David Friedrich Strauß
geprägt worden. So wirft ihm Theohaid Ziegler in einem Artikel

über Strauß «denkfaulen Mystizismus, der später zum
tollsten Aberglauben ausartete» vor 3; und die ähnlich scharfen
Urteile des Hegelianers Erdmann 4 sind in die Darstellungen
von Überweg-Heinze 5 und von da aus in die übrige philosophische

und theologische Literatur übergegangen. Auch das

von E. G. Rüsch in seinem Aufsatz: «Bemerkungen zum
theologischen Studiengang Joh. Chr. Blumhardts»6 angezogene
Zitat aus Ricarda Huchs zweitem Band der «Romantik» 7

verläuft in diesen zur Tradition gewordenen Bahnen.
Die Einsichtnahme in die Schriften Eschenmayers, die vor

1826 erschienen sind, ergibt ein ganz anderes Urteil. Sie zeichnen

sich durch große Nüchternheit aus, die ja auch für Blumhardt

typisch ist. Ich führe an: Die «Sätze zur Metaphysik der
Natur» (1797), welche Eschenmayer als praktischer Arzt in
Kirchheim/Teck herausgab, nachdem er 1794 zum Dr. med.
promoviert hatte; das gegen Schelling gerichtete Werk «Philosophie

in ihrem Ubergang zur Nichtphilosophie» (1808) ; «Ver-

1 J. C. Bhimhardt, Ausgewählte Schriften, ed. 0. Bruder, 1 (1947),
S. XIX—XXIII.

2 Häberling-Hubötter-Vierordt, Lexikon hervorragender Ärzte, 2

(1930), S. 432 f.
3 Th. Ziegler, D. F. Strauß, Realenz. 19 (1907), S. 78.
4 J. E. Erdmann, Grundriß d. Gesch. d. Philos., 2 (1878), S. 502 f.
5 F. Überweg und M. Heinze, Grundriß d. Gesch. d. Philos., 4 (1923), S. 44.
8 Theol. Zeitschr. 13 (1957), S. 102—108.
7 R. Huch, Ausbreitung und Verfall der Romantik (1920), S. 284 f.



262 IV. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt

such, die scheinbare Magie des thierischen Magnetismus aus
physiologischen und psychischen Gesetzen zu erklären» (1816) ;

«Psychologie» (1817) und vor allem seine dreiteilige
Religionsphilosophie: 1. Rationalismus (1818); 2. Mystizismus (1822);
3. Supernaturalismus (1824).

1.

Allen diesen Schriften Eschenmayers ist gemeinsam eine
sehr scharfe Frontstellung gegen den Rationalismus der
Aufklärung. Typisch ist die Äußerung im Thier. Magnetismus nach
einer sehr scharfen Polemik gegen «den kalten, in den Zeitgeist
versunkenen Verstand»: «Ich behaupte, daß ich in meinen Sätzen

ebenso nüchtern und behutsam verfahre, als jene in ihren
Beobachtungen, Urteilen und Schlüssen und ich möchte sagen
noch nüchterner, weil ich nicht vom erbärmlichen Zeitgeist
bestochen bin» (S. 89). Parapsychologische Phänomene müssen
natürlich erklärt und dürfen nicht kurzerhand in die Kapitel
Magie und Dämonomanie verwiesen werden, das Erste wäre zu
frech, das Zweite zu abgeschmackt (S. 101). Sicher bestehe die
Gefahr der Täuschung, aber deswegen dürfe man nicht alles
auf diesem Gebiet für Betrug und Schwindel halten. Das sei

genau so falsch, als wenn man, wenn sich unter 20 Eiden einer
als falsch erweise, auch die restlichen 19 zu Meineiden
deklarieren würde.8

Eschenmayers Religionsphilosophie ist eigentlich Theologie.0
Vor allem gilt das von Band III der Rel.Phil., der eigentlich
kurze Meditationen 10 zu einzelnen Bibelstellen bringt, die in
heilsgeschichtlicher Manier, wie es der Bengelschen Tradition
entspricht, von der Erschaffung der Erde bis zu Christi Himmel-

8 Ähnlich urteilt H.Driesch, Parapsychologie, ed. Hans Bender (1952),
S. 51 Anm.

9 So urteilen über Schelling K.Jaspers, Schelling (1955), S. 63. 103.

186 u. ö., und P. Tillich, der in einem Stuttgarter Festvortrag Schellings
Denkarbeit eine philosophische Theologie und eine theologische Philosophie
nannte, die aber weder Philosophie noch Theologie sei, Zeitschr. f. philos.
Forsch. 9 (1955), S. 208. Bei Eschenmayer ist dieses Schillern nicht
vorhanden.

10 Eschenmayer nennt sie «Reflexionen».



W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt 263

fahrt aufgereiht werden. Philosophie soll ja nach Eschenmayer
in Nichtphilosophie, d. h. in Theologie aufgehen.

Die Urteile der Rationalisten über Gott sind vermessen: «Wie
der Wurm nicht über den Menschen, so kann der Mensch nicht
über Gott urteilen, denn jeder bringt nur seinen Maßstab für
sich selbst mit, der nicht auf das Höhere paßt» (I, S. 108). «Die
Gewißheit liegt im Glauben, der das göttliche Licht ohne
Trübung empfängt. Aller Irrtum liegt in der Intelligenz, in den

Begriffen, Urteilen und Schlüssen» (1,168). «Ich bestreite dem

Rationalismus, welcher er auch sey, sein Recht» (I, 428). Der
Rationalismus ist zutiefst inkonsequent: «Wenn es der Vernunft
nicht gemäß ist, an eine Offenbarung zu glauben, weil sie nichts
Unbegreifliches für wahr halten darf, so ist es der Vernunft
eben so wenig gemäß, an Gottes Seyn, Wesen und Wirken zu
glauben, denn dieses ist schlechthin unbegreiflich» (I, 480). E.
vergleicht einmal das Christentum mit einem Baum: «Die fremden

eingepfropften Reiser sind die Dialektiker, Distinktionen-
Macher, Schismatiker und Akkomodateurs» (II, 222). Die
Rationalisten erscheinen ferner als «Diebe, die den Baum der schönsten

Früchte des Glaubens berauben» (ibid.). Die Rationalisten
blasen ihrem Gott vorher ihre Weisheit ein und lassen ihn nach
dieser seine Schöpfung hervorbringen (II, 800). Das ist geradeso
unsinnig, wie wenn man behaupten wollte, daß der Blasebalg
die Choräle, Hymnen und Symphonien hervorbringe, die ein
Orgelkünstler spielt. «Der Rationalist wähnt, er hätte den Himmel

offen gesehen und wahrgenommen, wie Gott als der absolute

Begriff in das Seyn umgeschlagen hätte» (11,301). Hier
liegt bereits eine Invektive gegen Hegel vor, den, wie wir noch
sehen werden, Eschenmayer durchaus als Rationalisten wertet.
Gegen den Kultus der natürlichen Religion wendet Eschenmayer

ein: «Die natürliche Religion verhält sich zur geoffenbarten,

wie der bleiche Mondenschein zum strahlenden Licht
der Sonne» (III, 25). Im gleichen Sinne heißt es etwas später:
«Jahrtausende schon starren die Heiden den gestirnten Himmel

an, Jahrtausende sehen sie die Wunder der Natur um
sich her herrlicher Stoff zu einer natürlichen Religion —
warum finden sie nicht den wahren lebendigen Gott darin?»
(S. 58). Er weiß sich von den Rationalisten durch einen breiten
Fluß getrennt, dessen Brücke abgebrochen ist: «Sie wünschen



264 W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt

nicht zu mir herüber, weil sie ein ebenes genußreiches Land
innehaben und an einer vielbetretenen Heerstraße wohnen und
weil sie den Umweg scheuen» (III, IX). Er vergleicht Salomos
schöne Sitten-Sprüche mit seinem sittenlosen Leben und meint:
«Es zeigt sich hier im schönsten Lichte, wie weit die Weisheit
noch hat, um Frömmigkeit zu werden und wie wenig inneren
Gehalt selbst der Glaube hat, wenn er in dem rationalistischen
Kostüme auftritt» (111,71). Die Sadduzäer charakterisiert er
als jüdische Rationalisten (III, 79). Er spricht immer wieder
von der Dürftigkeit des rationalistischen Gottes (III, 71, 87,138
u. ö.). Er kann ausrufen: «Möchten doch diejenigen, welche an
dem Evangelium so viel kritisieren und akkomodieren, bedenken,

wie sehr ein Tröpfchen Gift die Lebenskraft desselben zu
zerstören droht» (III, 173). Die Geschichte der griechischen
Philosophie beweise, daß der rationalistische Optimismus, daß die
Vernunft auch ohne den Anstoß und die Veranlassung einer
Offenbarung ihre Wahrheit hätte finden können, verfehlt ist
(III, 175). Keine Vernunftformel, auch nicht die des spekulativen

Wahren, vermag den göttlichen Plan zu ergründen (III,
252). Der Logos im Prolog des Joh. ist nicht die Vernunft,
wie die Rationalisten und auch Fichte meinen (III, 277). Sehr
oft nennt er auch die Rationalisten «neuere Scholastiker».

Er wendet sich gegen ihren Versuch, die Weltreiche mit
dem Reich Gottes zusammenzuziehen (111,352). Von hier aus
kann Eschenmayer sich sehr «staatsfeindlich» äußern. Alte
pietistische Affekte gegen das Staatskirchentum, Erfahrungen mit
Napoleon und dem absolutistisch gesinnten ersten württembergischen

König11 mögen mitschwingen, wenn es heißt: «Nichts
wirkt feindlicher auf die Religion als die politische Kunst,
welche ein Volk moralisch verderbt, um besser regieren zu
können» (III, 103). Sehr pessimistisch klingt auch das Urteil:
«Politische Größe ist die Pest für die Frömmigkeit und den
Gottesdienst» (111,73). Die Tyrannen sind noch für Eschen-

11 Bekanntlich reagierte dieser auf das Auswanderungsbegehren der
Pietisten, die das aufoktroyierte rationalistische Gesangbuch ablehnten und
nach Amerika (der «Rapple», vgl. Th. Heuß, Schattenbeschwörung, 1954,
S. 85—97) oder nach Südrußland (auf Betreiben der Frau von Krüdener)
auswandern wollten, mit den sarkastischen Worten: «Laßt das Gesindel
laufen!»



W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt 265

mayer hervorgegangen aus den unkeuschen Vermischungen
der Kinder Gottes mit den Menschentöchtern, Gen. 6 (III, 36).
Die «Hyder der Politik» müsse überwunden werden (III, 377,
467, 510, 515, 545, 634, 651).

Der Weg vom Verstand zum Herzen und vom Wissen zum
Glauben ist falsch (III, 339). Die Erweckung des Lazarus war
nicht die eines Scheintoten (III, 343). Den Widerstand der
Schriftgelehrten gegen Jesu Verkündigung umschreibt er mit
den galligen Worten: «Der Jude von Nazareth sollte sich beugen

der Schulweisheit und billig dafür danken, daß die Meister
der Schule sich Mühe gaben, in das Unpäßliche seines Evangeliums

einen vernünftigen Sinn hinein zu akkomodieren» (III,
346). «Die Philosophen sind im Irrtum, wenn sie wähnen, die
Idee Gottes sei von der Vernunft erschlossen» (III, 164). Denn
die Gottesidee ist immer ein Produkt des Offenbarungselements
im Glauben (III, 167). Eschenmayer bekennt sich zum
Irrationalismus des Glaubens: «Stößt die Vernunft auf Offenbarungssätze,

die mit ihren einheimischen Wahrheiten unverträglich
scheinen, so muß sie sich bescheiden» (ibid.). Darum ist der
Widerwille der Rationalisten gegen das Wunder unberechtigt
(III, 109 u. ö.).

Nach Pierre Bayle hat Spinoza zugestanden, daß, wenn er
die Auferweckung des Lazarus hätte glauben können, er sein
ganzes System in Stücke zerbrochen und den Christenglauben
angenommen hätte. Der Rationalismus ist also jüdischen
Ursprungs (III, 525). Eschenmayer denkt dabei wahrscheinlich
auch an Moses Mendelsohns Schrift «Jerusalem oder die Macht
des Judentums» und an den Briefwechsel mit Lavater.12 Wer
im 4. Evangelium den Geist der Erdichtung und Unechtheit
suche, müsse selber von ihm besessen sein (III, 525). Der Kultus

der Vernunft ist Götzendienst. Wenn der Mensch seine im
Transzendenten leer gewordenen Vernunftformeln auf Gott als
Maßstab anlegt, wenn er die göttliche Natur herabzieht vor das
Forum seiner Begriffe, dann will er den Glauben abschwatzen
und das Evangelium dem Wissen und seinen Akkomodationen
unterordnen (II, 182). Christus ist nicht nur deswegen auf die

12 A. Schlatter, Die philosophische Arbeit seit Cartesius (1923), S. 223;
W. Hoch, Das Glaubensgespräch zwischen J. C. Lavater und M. Mendelssohn:

Judaica 3 (1947), S. 44—84. 89—122.



266 W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt

Erde gekommen, um die Menschen eine bessere Moral zu lehren

(11,184). Wenn so viele Sekten aufkommen, so liegt das
an der «rationalistischen Erkältungsmethode, welche ein
vornehmes und gelehrtes Wissen an die Stelle des Glaubens setzt
und das Herz nicht befriedigt» (11,250). Der Rationalist will
sich seinen Gott aus Vernunftformeln konstruieren (11,301).
Es ist ein rationalistischer Irrtum, aus der Seltenheit heutiger
Wunder zu schließen, daß sie auch in biblischer Zeit kaum
vorkamen (III, 109). Derjenige Rationalismus, der nur vom
Wissen und Begriffe ausgeht, muß ewig einseitig bleiben (III,
141). Der absolute Begriff ist das Steckenpferd, auf dem sich
die neueren Scholastiker außer Atem reiten (III, 143). Der
Kampf der Schulen war nötig, damit die Schärfe des Schwertes,

womit von jeher der Rationalismus das Evangelium
entzwei teilen wollte, auf dem felsenfesten Grunde (des Evangeliums)

stumpf werden konnte (111,196). Aller Rationalismus
fängt mit der Vernichtung der göttlichen Macht- und Wahlvoll-
kommenheits-Prädikate an (III, 200). Über den Versuch, die
Periodizität der Bethesda-Quelle (Joh. 5, 4) «chemisch» zu
erklären, kann E. nur spotten (III, 335). Alle Versuche, das Heilige

in Begriffe zu fassen, sind von vornherein aussichtslos,
denn es ist zu voll für den Begriff. Eschenmayer fährt fort:
«Das Bild hingegen wird Symbol und Mythe und läßt die höheren

Strahlen durch das irdische Gewand hindurchschimmern»
(III, 349). Hier vertritt er ähnliche Gedanken wie Schelling in
seiner «Philosophie der Mythologie». Auch die Sadduzäer waren

scharfsinnige Kritiker und Skeptiker, sie hätten jeden
Betrug Jesu und der Apostel sofort bekannt gemacht, darum ist
die nachträgliche Prüfung der evangelischen Berichte an allerlei

psychischen und physischen Hypothesen durch die
Aufklärer überflüssig (III, 415). Das ganze Siegesgefühl der Er-
weckungshewegung kommt zum Ausdruck in den Worten: «Das
göttliche Reich ist der beständige Regulator der Weltreiche.
Wenn diese recht tief versunken sind, der Mißbrauch der Freiheit

aufs höchste steigt, Willkür statt Gesetz, Unrecht statt
Recht13 auf den Völkern lastet, dann kommt der unsichtbare
Beschützer mit dem Geschick, das er in seiner Hand hält, und

13 Hier liegt wohl eine Anspielung auf die vormärzliche Metternichsche
Ära vor.



W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt 267

bringt wieder Licht in die Finsternis und der Tag wird dann
heller als er vorher war» (111,510).

An der Spitze der Rationalisten steht für Eschenmayer Kant
(II, 10). Kants Religionsphilosophie wird in Band I (S. 195 bis
287) ausführlich entwickelt im Anschluß an die Vorlesungen
üher philosophische Religionslehre und Religion innerhalb der
Grenzen der bloßen Vernunft. Eschenmayer bejaht durchaus
Kants Kritik an den Gottesbeweisen (I, 30 ff., 88,110, 119, 170).
Aber Eschenmayer wendet nun die Kritik auch auf Kants
moralischen Gottesbeweis an. Über die Idee eines moralischen
Gesetzgebers führt er nicht hinaus (1,198). Zudem ist dieser
Schluß durch den Glauben vermittelt, für die Vernunft ist auch
dieser Beweis indemonstrabel, da sie nie aus ihrem idealen
Kreise hinaustreten kann (III, 163). Er wirft Kant doppelte
Buchführung vor, wenn er zwar die Notwendigkeit einer
Heiligen Schrift für den Kirchenglauhen und für den katechetischen

Unterricht zugebe, aber den Glauben an die Hl. Schrift
als nicht zur Seligkeit erforderlich ansehe (III, 158). Auch der
Kirchenglaube als solcher sei nach Kant nicht zur Seligkeit
erforderlich (III, 171). Kant wolle sich «mit dem ganzen Schweif
seiner Anhänger» nur auf Moral beschränken (III, 186). Nicht
Autonomie der Moral, sondern die Gerechtigkeit und Güte Gottes

ist die Grundlage der Moral (III, 326). Von der Demut und
der Selbsterniedrigung, die das Evangelium verlangt, wollen die

Selbstgesetzgebungslehrer nichts wissen (III, 434). Der Mensch
muß sich mit freiem Gehorsam den Geboten Gottes unterwerfen,
bildet sich aber die unvollkommene menschliche Vernunft aus
ihrem Formeln-Vorrat Gesetze, so kommt es nicht zu einem
rechten Gebrauch der Freiheit (111,496). Kant habe zwar Je-

sum als das sündlose Ideal der Menschheit erklärt, trotzdem
habe er sich hinreißen lassen, seine eigenen reflektierten Wahrheiten

über Jesu Offenbarungen zu stellen (III, 505). Die Liebe
ist des Gesetzes Erfüllung und nicht das Vernunft-Gesetz, wie
unsere (kantischen) Moralphilosophen wollen (III, 547)."

14 Damit protestiert Eschenmayer gegen den Rigorismus der Kan-
tisehen Ethik, ähnlich wie Schiller in seinem bekannten Distichon : «Gerne
dien ich den Freunden, doch tu ich es leider mit Neigung, und so wurmt es

mich oft, daß ich nicht tugendhaft bin. Da ist kein anderer Rat, du mußt
suchen, sie zu verachten, und mit Abscheu alsdann tun, wie die Pflicht dir
gebeut.»



268 W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt

Kants Lehre von der praktischen Vernunft hat großen
Mißverstand veranlaßt (1,362). Kant lehnt die Gnade ab (1,218).
Ebenso ist in seinen Augen das Gebet ein bloßer Lippendienst
(I, 227; III, 172).15 Kant setze jeden Menschen zum Heros ein
(1,228). Er deute die Christologie um (1,234).16 Aber wenn
Christus wirklich ein Ideal im kantischen Sinne war, dann ist
auch die Echtheit jener Wahrheiten, die unsere Vernunft nicht
ergründet, von gleicher Glaubwürdigkeit mit jenen, die unsere
Vernunft hegreifen kann (1,237).

Eschenmayer schließt seine Kantkritik ab mit der
Aufforderung: «Wir wollen den Glauben an die Wunder, an die
Geheimnisse und an die Gnadenwirkungen für keinen Wahnglauben

halten, wie Kant meint, sondern das Heilige, das himmelweit

über dem menschlichen Tugendbegriff steht und das nur
in Jenem wohnt, tief verehren» (I, 237).

2.

Eschenmayer begrüßt es, wenn Fichte (wie auch Schelling)
von einer intellektuellen Anschauung redet (I, 147). Ferner
lobt er Fichte, wenn dieser, über Kant hinausgehend, die Liebe
höher einschätzt als die Vernunft, ja als die Quelle der Wahrheit

bezeichnet (I, 315). Trotzdem ist unser Religionsphilosoph
der Meinung, daß Fichte nicht über die Sphäre von Kants
moralischem und historisch-philosophischem Gottesbeweis hinauskomme

(1,241). Das sei besonders in den religionsphilosophischen
Partien der «Bestimmung des Menschen», drittes Buch,

der Fall (1,259). In der «Anweisung zum seligen Leben»
bestehe der Fortschritt in der Anerkenntnis der Liebe, aber es
sei doch zu fragen, ob der Mensch überhaupt von sich aus zu
solcher Liebe fähig sei, ob sie ihm nicht von oben gegeben
werden müsse (I, 263). Eschenmayer beanstandet scharf die
Fichtesche Identitätsphilosophie, wonach das göttliche Wissen
identisch ist mit dem des Menschen: «Und insofern sind wir das

15 Vgl. meine Miszelle: Kant und das Gebet: Theol. Zeitschr. 13 (19Ö7),
S. 61 ff. Ich fand inzwischen überraschende Parallelen im Urteil Franz
Baaders, Werke I, 19 Anm., 294, 298; II, 346 f., 500, 512, 514, 516 u. ö.

16 K. Barth, Die protest. Theol. im 19. Jahrh. (1952), S. 257 ff.; H. Vogel
in Evang. Theol. 14 (1954), S. 399—413.



W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt 269

göttliche Daseyn selbst und es kann daher auch in uns keine
Veränderung, keine Trennung und Mannigfaltiges stattfinden»
(I, 265). Gott ist für Eschenmayer mehr als das «Seyn an sich»,
die «höchste Idee unserer Seele» (I, 265), ob wir an der
Unwandelbarkeit der göttlichen Natur teilnehmen, das ist kein
Gegenstand des Wissens, sondern des Glaubens (1,267). Hat
Eschenmayer schon bei Kant beanstandet, daß er aus dem
Menschen einen Heros mache, so lehnt er natürlich erst recht die
Fichteschen Formeln, daß das reine Denken selbst das
göttliche Daseyn sei, und daß nur die Philosophen das Reich Gottes

besitzen, ab (1,268). Daß das Seyn an sich und das
Daseyn identisch seien, ist nach Eschenmayer unmöglich (I, 271),
es ist das eine Täuschung (1,272). Daß das wahrhafte Leben
zugleich das göttliche sei, ist wieder Glaubens- und nicht
Wissenssatz. Darum liegt in Fichtes Ausdeutung des

Johannesevangeliums «nicht Rationalistik» vor, wie Fichte angibt,
sondern Mystik (I, 279). Reines Denken und reine Liebe sind
gewaltig unterschieden (1,278). Fichte läßt Schöpfer und
Geschöpf, Gott und Mensch in Eins verschmelzen (1,279). Nicht
durch Spekulationen, sondern durch Offenbarung, also von
oben her, wird der Mensch Gottes inné (I, 279). Darum sind
diese Spekulationen unnütz und somit ist klar, «wie die
Philosophie sich in der Religion immer selbst zernichtet» (1,281).
Wie Kant will Fichte das Wunder nicht gelten lassen, weil der
Wunderglaube leicht zu Schwärmereien führe (1,281). Wenn
man schon annimmt, daß Gott der Natur Gesetze und Normen
angewiesen habe, dann muß man auch annehmen, daß Gott
dieselben durch einen Zwischenakt unterbrechen und, sofern
sie verwirrt worden sind, durch außerordentliche Anstalten —
nämlich Wunder — wieder ins rechte Gleis zurückführen könne
(I, 282).

Eschenmayers Verhältnis zu Schelling stellt in vielem eine
Parallele dar zu der «schwäbischen Gigantomachie» Schelling-
Paulus und Schelling-Hegel.17 Gleichaltrig mit Schleiermacher,
2 Jahre älter als Hegel und Hölderlin und 7 Jahre älter als
Schelling, dürfte Eschenmayer schon in Tübingen den frühreifen

Schelling kennengelernt haben. Von 1799-1812 ist der
Briefwechsel zwischen beiden sehr rege (Briefw. ed. Plitt, I, 261, 294,

17 E.Benz, Schelling. Werden und Wirken (1955), S. 57.



270 W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt

312, 318, 319, 330, 336 ff.; II, 13, 14, 24, 45, 57, 60, 64, 303, 287).
Am bemerkenswertesten ist darin die Aufforderung Sehellings
an Eschenmayer, Nachfolger des nach Berlin gegangenen großen

Mediziners Hufeland zu werden (8. Mai 1801). Doch Eschenmayer

lehnt ab, er lebe in Kirchheim/Teck in den besten
familiären Verhältnissen, und zudem habe er «kein System» (I, 336
bis 343). Am 24. 2.1812 gratuliert dann Schelling zur Tübinger
Professur (II, 279). Mit der Kritik Eschenmayers an Schelling
vom 21. Juli 1801 (I, 336—343) und der uns nicht mehr erhaltenen

Antwort Sehellings war nur die erste Runde der «Giganto-
machie» Schelling-Eschenmayer beendet. Die zweite Runde
begann mit Eschenmayers «Philosophie im Übergang zur Nicht-
philosophie». Die Kritik Eschenmayers an Schelling, die darin
enthalten ist, nennt der Schweizer Philosoph Walter Robert
Corti «bedeutend».18 Sehellings Gegenantwort ist «Philosophie
und Religion» (1804; Werke VI, 13—64). Dann erfolgt ein sehr
freundschaftlich gehaltenes Schreiben an Schelling vom 18.10.
1810 (Werke VIII, 145—160). Eschenmayer übt darin Kritik an
Sehellings Lehre vom werdenden Gott. Das Ewige, wendet er
ein, könne doch nicht der Zeit frönen (VIII, 153, 171). Schelling

antwortet im April 1812 (VIII, 161—189). Die Schelling-
Kritik in Rel. Phil. I (S. 283—352) können wir als Eschenmayers
Gegenantwort auffassen, der dann Schelling 1819 eine weitere
folgen ließ. Schließlich erscheint in vielem die Schellingsche
«Philosophie der Offenbarung» als eine Widerlegung der
Eschenmayerschen gesamten Religionsphilosophie. So muß

man von mindestens 5 Runden im Geisteskampf der beiden
feindlichen Brüder 19 sprechen.

Die Kritik in der Rel. Phil. I legt wesentlich die Schellingsche

Freiheitslehre von 1809 20 zugrunde. E. zeigte sehr schön
den Fortschritt Sehellings von Fichte weg auf. Doch Schelling
gebe Gott einen Anfang, das streite gegen Gottes Ewigkeit (I,
300), das Werden Gottes gegen Gottes Unwandelbarkeit (1,300).

18 W. R. Corti in Studia philosophica 14 (1954), 8. 269. Außerdem ders.,

Mythopoese des Werdenden Gottes (1953), S. 5 u. ö.

19 Es sind jedoch auch sehr große Gemeinsamkeiten vorhanden. Schon

Hegel hat behauptet, die Schellingsche Potenzenlehre stamme von Eschenmayer

(Werke 19, 649. 682). In Wirklichkeit sind aber beide von ötinger
abhängig: Benz, Sehellings theologische Geistesahnen (1955), 47—55.

20 Schelling, Werke VII, 333—416.



W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt 271

Die Prädikate, die Schelling Gott beilegt, wie Sehnsucht, Selbst-
gebärung, Verstand und Wille, sind anthropomorphistische
Prädikate (I, 302). Aus ihnen läßt sich keine Konstruktion
für Gott formieren (ibid.). Auch das Prädikat Leben ist für
Gott noch nicht umfassend genug (I, 305). Geburt, Werden,
Sehnsucht in Gott widerspricht der göttlichen Vollkommenheit
(I, 305). Wenn die Philosophie nicht mehr zu bieten hätte als
diesen Gott, dann müßten wir sie, wie ein unheiliges Gefäß,
zerbrechen (1,308). Da Schelling von einem dunklen Grunde
in Gott spricht, aus dem dann das Böse hervorkommt, setzt er
gleichsam neben den Tempel des Allerhöchsten die Kapelle des
Teufels (I, 313). Nicht in Gott ist die Sehnsucht, sich zu
offenbaren, sondern in der Kreatur ist die Sehnsucht nach göttlicher
Offenbarung (1,314). Hoffnung und Glaube sind Auffangorgane
für die Lichtstrahlen der göttlichen Offenbarung (I, 316). Schel-

lings Theorie vom «Urgrund» wird von Eschenmayer sehr
gelobt, trotzdem hat Schelling übersehen, daß dieses Dunkel
nur für das profane Auge existiert, denn «was dem Wissen
dunkel ist, das erhellt sich dem Glauben» (I, 318). Jede
Konstruktion Gottes ist verfehlt (I, 322) : «Der auf den Trümmern
des Wissens erbaute Thron des Glaubens ist allein die echte
und unverfälschte Religion» (ibid.). Die höchste Philosophie,
wenn sie sich recht versteht, muß zurückkehren zum kindlichen
Glauben (I, 324). Schelling habe so wenig wie Kant und Fichte
einen Supranaturalismus, wohl aber unternehme Schelling den
Versuch eines umgekehrten Supranaturalismus (1,326). Alle
Analogien der Zeugung und des Sich-Emporringens aus dem
Dunkel zum Licht gelten für die Kreatur, nicht aber für Gott,
denn es gibt keinen geborenen und sich selbst gebärenden Schöpfer

(1,331).
Auf Schellings weitere Schriften der Frühzeit, wie Bruno,

Philosophie und Religion, Methode des akademischen Studiums,
seine Veröffentlichungen in den medizinischen Jahrbüchern
usw., geht Eschenmayer in Reh Phil. I, 331—352 ein. Gerade als
Mediziner begrüßt es Eschenmayer, daß Schelling kein Genüge
fand an einer lediglich experimentierenden Naturphilosophie,
daß er sie spekulativ zu durchdringen suchte.21 Aber die An-

21 Esehenmayer lobt also gerade die Seite der Schellingschen
Naturphilosophie, welche die positivistisch eingestellte Naturwissenschaft des



272 W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt

Wendung dieser Prinzipien auf Gott will Eschenmayer nicht
anerkennen (I, 332). Denn Gott und Natur sind so wenig
identisch miteinander als der Töpfer und sein Topf (I, 332). Wieder
verweist Eschenmayer auf die Schelling-Kritik des Tübinger
Theologen Süskind, was ihm Schelling sehr verdacht hatte
(VIII, 172 Anm.). Das Böse ist für Eschenmayer nicht gleich
ewig mit dem Guten (I, 337). Das Wissens-Absolute darf nicht
mit dem Glaubens-Absoluten verwechselt werden (1,340). Nur
wo diese Verwechslung erfolgt, kann sich der Mensch erkühnen,

das Göttliche selbst in die Konstruktion zu nehmen. Das
muß schnurstracks zum Atheismus führen (1,341), eine
Vorahnung der Feuerbachschen Lehren durch Eschenmayer. Der
Schellingsche Gott in seiner Indifferenz, seiner Selbstaffirmation

und Evolution, ist nichts anderes als sein eigenes reflektiertes

Ich (1,342). Schellings Lehre, daß die Menschwerdung
Gottes eine Menschwerdung in Ewigkeit sei, ist unbiblisch (I,
350). Der Logos kommt von oben 22 und muß durch den Glauben

angenommen werden (1,359). Alles in allem ist die Position

Eschenmayers nicht sehr weit entfernt von der Jacohis,
den ja auch Schelling sehr scharf attackiert hat (Werke VIII,
1—136; X, 165—192). Wir verstehen von hier aus sehr gut, wenn
Blumhardt auch Jacohis Schriften unter den von ihm gelesenen
philosophischen Werken anführt.

Auf Hegel nimmt die Rel. Phil, sehr selten Bezug. Das ist
auch verständlich, da Hegel erst nach seinem Amtsantritt in
Berlin (1818) in weiteren Kreisen bekannter wurde. Eschenmayer

bezeichnet auch Hegel als einen Rationalisten (III, 201).
Wenn es richtig sei, daß der absolute Begriff notwendig in das
Seyn umschlage — dann müsse man die Frage stellen, wer hat
denn den absoluten Begriff und die notwendige Folge des Seins
in die Vernunft gesetzt? (III, 200). Auch bei Hegel wird
beanstandet, daß bei ihm das innerste Wesen des Menschen mit
dem absolut ewigen Gott identisch sei (III, 139). Schelling hat
19. Jahrhunderts so sehr getadelt hat. Vgl. K. Vorländer, Gesch. d.

Philosophie, 3 (1927), S. 29«.
22 Vgl. dazu die Bemerkung von H. Fuhrmanns: «Christus kommt nicht

vom Himmel, sondern steigt empor aus den Gründen der Welt, darin er als
Logos spermatikos immer schon wirksam war», F. W. J. Schelling, Das
Wesen der menschlichen Freiheit, neu hrsg. von H.Fuhrmanns (1950),
S. 100.



W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt 273

Eschenmayer bezeichnenderweise einmal vorgeworfen, er würdige

den Menschen herab (VIII, 183). Die Rede von der Identität

von göttlichem und menschlichem Geist muß einen Christen

durch Mark und Bein erschauern lassen, sie erinnert
unwillkürlich an das eritis sicut deus (III, 144). Das Heilige darf
nicht herabgezogen werden in die menschliche Natur, um dann
den göttlichen und menschlichen Geist identisch zu setzen, wie
das in dem absoluten Begriff der neueren Scholastiker der Fall
ist (III, 159).23

Auffallend ist, daß Eschenmayer sich nur sehr wenig
abhängig zeigt von der schwäbischen Theosophie der Ötinger-
schen Schule. Zwar ist seine Darstellung Jakob Böhmes, die
er in Rel. Phil. II (S. 264—271) gibt, ganz die Ötingers (II, 264) ;

und die Swedenborgs ist es nicht minder (II, 252—264), wie
jeder Kenner von Ötingers «Irdischer und himmlischer
Philosophie» zugeben wird. Aber den Mythos vom Androgynen
übernimmt Eschenmayer nicht, seine «Reflexionen» über die biblische

Urgeschichte am Anfang der Rel. Phil. III enthalten
keinerlei Hinweise dafür. Aus einer Bemerkung in III, 380 ergibt
sich aber, daß er mit Böhme, Öttinger und Schelling die Lehre
von der Creatio ex nihilo ablehnt24, und in III, 642 ff. versucht
er, mit Hilfe theosophischer Spekulationen Aussagen zu machen
über den Leib des Auferstandenen in den 40 Tagen zwischen
Ostern und Himmelfahrt.

3.

Man wird also wohl sagen dürfen, daß Blumhardt durch
Eschenmayer eine gute Ausrüstung in philosophischer
Hinsicht erhalten hat, da er hier eine Kritik an der zeitgenössischen

Philosophie erlebte, die von einer bewußt biblischen, also
theologischen, Warte aus erfolgte. Der Philosoph Eschenmayer

23 In den «Reflexionen» von 1835 ist der Antihegelianismus noch
deutlicher. So polemisiert Eschenmayer S. 260 gegen Hegels berühmt-berüchtigtes

Wort: «Was vernünftig ist, das ist wirklich.» Vgl. auch S. 234: «Wie
arm steht die ganze Hegeische Philosophie neben einer verklärten Som-

nambüle.» Nach dem Erscheinen von Strauß' «Leben Jesu» wird die Polemik

gegen die «Hegelianer» noch schärfer.
24 Vgl. meine Aufsatzreihe «Schelling und die Kabbala»: Judaica 13

(1957).

18



274 W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt

lehrte bestimmt biblischer als mancher Theologe, dessen Werke
Blumhardt las.

Auch für seinen großen Kampf in Möttlingen ist Blumhardt
gerade von dem Mediziner Eschenmayer besser ausgerüstet
worden als von seinen theologischen Lehrern. Unsere
Darstellung wird ergeben, daß die häufige, auch von Rüsch
vertretene Meinung, daß Blumhardt in Möttlingen zu neuen
Erkenntnissen geführt wurde 25, eben nicht zutrifft. Im Gegenteil,
er fand hier die Anschauungen seines Lehrers durch die
Wirklichkeit voll und ganz bestätigt. Als Psychiater hatte es Eschenmayer

öfters mit parapsychologischen Erscheinungen zu tun.
Seine Freunde Justinus Kerner und der Hofmedikus Schelling,
wohl ein Onkel des Philosophen, machten ihn mit weiteren Fällen

aus ihrer Praxis bekannt. Selbstverständlich ist ihm
Swedenborg sowohl durch Ötinger wie durch Kants «Träume eines
Geistersehers» (Rel. Phil. II, 262) bekannt. Ferner kennt er
sehr wohl Mesmer (Thier. Magn. S. 31, 97 u. ö.; Psych. S. 228)
und vor allem Gaßner (Rel. Phil. III, 406; Psych. 250 ff.;
Reflexionen von 1835, S. 147—157). Nach der Lektüre des Thier.
Magnetismus (1816)26, der Psychologie (1817, ich benutzte die 2.

25 Rüsch (Anm. 6), S. 108.
26 Auch J. G. Fichte hat ein «Tagebuch über den animalischen

Magnetismus» geführt (1813, vgl. S.W. XI, 295—344). Jung-Stilling verfaßte eine
«Geisterkunde» (1808) sowie eine «Apologie der Theorie der Geisterkunde»
(1809). Auch F. X. von Baader behandelte parapsychologische Probleme
häufig im Sinne Jacob Böhmes und St. Martins; vgl. vor allem den IV. Bd.

der von Franz Hoffmann edierten Werke. Er stand in persönlichen
Beziehungen zu Schubert (Hamberger in Realencykl., 17, S. 782), er zitierte
öfter (z. B. IV, 36 ff., 427) Schuberts «Geschichte der Seele». Baader bevor-
wortete Schuberts Übersetzung von St. Martins «De l'esprit des choses»

(I, 57—69) und korrespondierte mit Justinus Kerner (XV, 481 f., 489,

531). Er arbeitete mit an den «Blättern von Prevorst» (IV, 243—256, 303 bis
320, 361, 380, 423—432; XIV, 358—366). Ebenso stand er im Briefwechsel mit
Jung-Stilling (XV, 272, 299) und Eschenmayer (XV, 321—323, 336, 421).
Nach Mitteilung von F. Hoffmann sind zudem viele Briefe von und an
Eschenmayer verlorengegangen. Eschenmayers «Reflexionen» von 1835

werden von Baader sehr gerühmt (I, 253 f.). Baader beruft sich häufig auf
Eschenmayer (III, 390; IV, 11—16, 26 f., 253, 145). Er nennt Eschenmayer
seinen «verehrten Mitarbeiter in der tieferen Begründung (sie!) einer
religiösen Philosophie» (VII, 273). Er widmet Eschenmayer die
«Vorlesungen über eine künftige Theorie des Opfers oder des Kultus», 1836

(VII, 271 ff.).



W. A. Schulze, Eschenmager und Blumhardt 275

Aufl. 1822) und der Rel. Phil. III, 215 erscheint es sehr fraglich,
daß man «zu dieser Zeit ärztlicherseits seelische Erkrankungen

nicht beeinflussen konnte», wie Walter Schulte 27 annimmt.
Eschenmayer beschreibt den Vorgang des Hypnotisierens

(er sagt «Magnetisieren») immer wieder (Thier. Magn. S. 38

u. ö.). Den dadurch herbeigeführten Zustand nennt er «magnetischen

Schlaf» (Thier. Magn. S. 35; Psych. S. 231 ff.; Rel. Phil.
II, 196 f.). Er erörtert schon die Frage, ob die Hypnose zu
Heilzwecken verwendet werden dürfe (Psych. S. 244—248). Er
weiß bereits, daß abrupte Aufhebung der Hypnose zu schweren

Gesundheitsschädigungen bei der Versuchsperson führen
kann (Thier. Magn. 155 f.; 162). Er beschreibt die Hysterie
genau (Thier. Magn. 59; 135). Er weiß sehr wohl, daß hysterische
Frauen sehr oft lügen und simulieren (Refl. S. 145; 176 f.). Die
Vorsicht Blumhardts ist auch von hier aus sehr wohl begründet.

28 Eschenmayer weiß, daß bei weiblichen Paranormalen
Pubertät und Menstruation sehr großen Einfluß auf
parapsychologische Phänomene haben (Thier. Magn. 37 ff.; 146 ff.).29
Er bejaht die Volksmeinung vom «Versehen» Gravider (Thier.
Magn. 166). Er spricht ganz im Sinne der heutigen Tiefenpsychologie

vom «dunklen Grunde der Seele» (Thier. Magn. S. 63)
oder vom «Schatten der Seele». Er spricht wie Schubert und
lange vor Fechner von einer «Tag- und Nachtseite» der Welt
und der Seele (S. 63 ff.). Er bringt wohlverbürgte Beispiele von
televisionären Unglücksfällen und Verwundungen anläßlich des

Rußlandkrieges von 1812 (S. 16, 19 ff., 76 ff.), von eingetroffenen

Prophetien (S. 78 f.) 80, von richtigen Diagnosen81 und
Ordinationen im Trancezustand, ohne daß von medizinischen
Kenntnissen die Rede sein konnte (Thier. Magn. S. 67, 93). Er
bespricht fremdsprachliche Äußerungen von Versuchspersonen
im Trancezustand und führt sie auf das Unterbewußtsein zu-

22 W. Schulte, Evang. Theol. 9 (1949), S. 167.

28 Blumhardt mußte ja vom behandelnden Arzt Dr. Späth fast zum

Eingreifen gezwungen werden, er nahm immer seine Ältesten mit.
20 Vgl. Schultes (Anm. 27) Hinweis auf das erotische Moment bei der

Gottliebin, S. 156.

30 Parallelen bei Driesch (Anm. 8), S. 82 u. ö.

31 Driesch (Anm. 8), S. 62.



276 W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt

rück, genau so wie das Hans Driesch 32 nachgewiesen hat (S. 62

ff.). Er berichtet von der Konstruktion einer im Trancezustand
geschauten Maschine, die in allen Maßverhältnissen haargenau

stimmte (S. 20 ff.). Er beschreiht das Phänomen der Kopfuhr

(S. 90 ff.). Versuchspersonen beschreiben das Innere von
menschlichen Gliedern und Organen mit größter anatomischer
Genauigkeit, ohne daß anatomische Kenntnisse vorhanden
gewesen wären (Thier. Magn. S. 50 ff., 138 ff.). Bei verbundenen
Augen werden Gegenstände genau beschrieben, wird der Inhalt
von geschlossenen Geldbörsen angegeben einschließlich der
Stückelung in verschiedene Münzsorten (S. 54, 140). Eschenmayer

meint, die Magengrube oder ein Finger, ja jedes
Ganglion könne hier zum Auge werden. Alle diese paranormalen
Fähigkeiten finden sich dann bei Frau Friederike Hauffe, der
Seherin von Prevorst, gehäuft wieder.

Eschenmayer möchte diese Phänomene weder in die Magie
noch in die Dämonomanie verweisen (Thier. Magn. S. 101).
Aber sie sind ihm wichtige Argumente gegen den «kalten in
den Zeitgeist versunkenen Verstand» und gegen die «Frivolität
des Materialismus» (S. 89). Eine Ansicht, die auch noch Hans
Driesch33 äußert und die auch für ihn ein wichtiges Motiv
zur Beschäftigung mit der Parapsychologie war. Eschenmayer
kommt zu dem Ergebnis: «Der thierische Magnetismus ist ein
unleugbares Faktum, und seine Aufgabe ist nicht anders zu
lösen, als daß wir allen Materialismus und Formalismus von
Grund aus zerstören und mit ihm eine Menge Theorien, die
auf ihre Basis sich stützen» (S. 169). Mögen die meisten
physiologischen Argumente, mit welchen er diese paranormalen
Phänomene zu erklären sucht, heute völlig überholt sein, seine
psychologischen können auch vor der heutigen Tiefenpsychologie

durchaus bestehen.34
Wie aber alle Philosophie nach Eschenmayer übergehen
32 Driesch (Anm. 8), S. 42 («nie gelerntes Hindustanisch — aber hindu-

stanisch sprechende Ahmah»),
33 Driesch (Anm. 8), S. 89 u. ö.
34 Trotzdem erwähnt M. Dessoir in seiner Geschichte der neuern

deutschen Psychologie (1902) Eschenmayer mit keinem Wort, auch nicht
im Kapitel «Okkultismus», S. 486—499. Dabei war Eschenmayer von 1817

bis 1822 Mitherausgeber des Archivs für thierischen Magnetismus, an
welchem auch Baader mitgearbeitet hat.



W. A. Schulze, Eschenmager und Blumhardt 277

muß in Nichtphilosophie, alles Wissen in Glauben, so steht
über diesen paranormalen Erscheinungen, die immer noch der
Natur angehören, die Übernatur und dahinter auch die
Unnatur. Die Übernatur, d. h. wesentlich die Angelologie, behandelt
er in Rel. Phil. II, 164—176, die Unnatur, d. h. die Satanologie
und Dämonologie in Rel. Phil. II, 176—190.35 Der Rationalist
leugnet beides: «Er läßt seine Seele sich ins All auflösen, d. h.

er gibt sie dem Nichts zurück, womit er sich auch hier schon
beschäftigte» (11,176). Spricht man mit ihm vom Satan oder
den Dämonen, so wird es ihm innerlich ganz unwohl, und äußerlich

verbeißt er es durch ein Lächeln und spricht von
mystischem Wortkram (11,189). Die Häufigkeit von Dämonenaustreibungen

und die Sicherheit in der Beurteilung und Erwähnung

durch die Hl. Schrift können nur unter Annahme der
Wahrheit und Wirklichkeit richtig beurteilt werden.36 Eschenmayer

ist also biblischer Realist auch in diesen Dingen. Ebenso
bekennt er sich durchaus zur biblischen Gebetsheilung (II,
197 ff.).

Kant habe zwar ein radikal Böses anerkannt, aber sein
Rationalismus verhinderte ihn, die rechte Konsequenz daraus
zu ziehen (II, 218). Franz von Baader sah hier klarer. Es werden

Auszüge aus einem Schreiben Baaders an Eschenmayer
mitgeteilt (II, 206). Das Gebiet der Zauberei fertigt die
Aufklärung auch ab mit der Behauptung: Es gibt keine (11,205).
Aber es gilt an den biblischen Aussagen festzuhalten, auch
gegen das Anathem der Rationalisten (II, 223). Luther und Me-
lanchthon haben das getan und die Realität von «Besitzungen»
anerkannt (II, 243). Ein romantisches Moment schwingt mit,

35 Von hier aus ergibt sich die ganze Abwegigkeit des Urteils von
Wünsche, Eschenmayer habe seine Satanologie im Anschluß an Schellings
Philosophie der Offenbarung II, 256 entwickelt, Realencykl. 19, S. 574.

36 Auch hier liegt eine Gemeinsamkeit mit Schelling vor. Vgl. dessen

Ausführungen in den Stuttgarter Privatvorlesungen: «Wie es eine
Philosophie der Natur gibt, so auch eine Philosophie der Geisterwelt» (Werke
VII, 478 ff.). Oder: «Jeder einzelne Mensch, je nachdem entweder das Gute
oder das Böse in ihm zu höherer Reinheit gekommen ist, steht in
Beziehung entweder mit der guten oder bösen Geisterwelt» (VII, 481). Justi-
nus Kerner hat in seiner «Seherin von Prevorst» den berühmten
Kondolenzbrief Schellings an den Stuttgarter Juristen Georgii (Plitt II, 248 ff.)
im Auszug abgedruckt.



278 W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt

wenn Eschenmayer erklärt: «Die Yolkssagen sind nie ganz aus
der Luft gegriffen» (11,213). Ebenso sind die Berufungen auf
Troxler, Görres, Steffens, Schelling, Oken häufig (Psych.
5. 330).

Die biblischen Stellen, die vom Satan und von dämonischer
Besessenheit reden, sind zu häufig, als daß man sie übergehen
könnte (III, 201). Man darf auch nicht mit den «Akkomoda-
teurs» die Besessenen des N.T. lediglich zu Geisteskranken
deklarieren (III, 215). Denn dann hätte ihre Heilung nicht mehr
Aufsehen erregt als andere Heilungen von organisch Kranken.
Jesus redet selber von leiblichen «Besitzungen» und von
wirklichen Dämonenaustreihungen (III, 216). Sollte er sich geirrt
haben, damit die Rationalisten der Gegenwart recht behalten?
Es geht nicht an, dem Evangelium im allgemeinen Beifall zu
zollen, diese Bestandteile des Evangeliums aber für Schwärmerei

und Aberglauben zu erklären (III, 217). Die Existenz
der widergöttlichen Macht ist so sicher wie die Existenz Gottes

selber (III, 218).37
Das war wohl der Stand des Problems, als Blumhardt für

seinen Eintritt ins theologische Lehramt des Basler Missionshauses

seinen «Entwicklungsgang» verfaßte. Aber nun war am
6. August 1829 die «Seherin von Prevorst» 28jährig verschieden.

Justinus Kerner, der sie «mehr als 3000 Mal» besucht
hatte, veröffentlichte noch 1829 sein bekanntes Werk über sie.38

Er hatte früher schon Eschenmayer auf diese Supranormale
aufmerksam gemacht, und dieser hatte sie «über die Weihnachtsfeiertage»

besucht. Gesprächsthema waren die von Frau Hauffe
gezeichneten «Lebenskreise», die als Tafeln dem Kernerschen
Werk beigegehen sind. Über diese Gespräche fertigte Eschenmayer

eine Niederschrift, die er der «Seherin» zuschickte. Sie

billigte und lobte dieselbe sehr. Darauf wurde sie dem Kernerschen

Werk eingefügt.39 Die theosophischen Bestandteile des

Eschenmayerschen Denkens sind im Prevorst-Bericht deutli-

37 Blumhardt folgt der Ausdrucksweise Eschenmayers oft wörtlich;
vgl. Schulte (Anm. 27), S. 163.

38 J. Kerner, Die Seherin von Prevorst (1829). Mir war nur die 4. Aufl.
(1846) zugänglich. Das Werk ist Schubert gewidmet, der schon 1808
«Ansichten von der Nachtseite der Naturwissenschaft» veröffentlicht hatte.

39 S. 241—266.



IV. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt 279

eher sichtbar als in der Religions-Philosophie. So beschreibt
er hier sehr genau «das Rad des Lebens», wie es Böhme, Ötin-
ger und Schelling im Anschluß an Jak. 3, 6 auffaßten (S. 246).
Ebenso sind seine Ausführungen über die «Natursprache» nur
im Sinne der schwäbischen theosophischen Tradition zu
verstehen (S. 249 f.). Das Schauen ins Zentrum des Geisterreiches
(S. 256) ist identisch mit der «Centraischau» Jacob Böhmes,
Ötingers und Michael Hahns. Daß die Sterne Wohnungen der
Seligen sind, ist eine aufklärerische Ansicht, die Eschenmayer
mit seiner Zeit und mit der Seherin von Prevorst und mit vielen

Versuchspersonen seines Thier. Magnetismus teilt. Sonst
aber wird in der üblichen Weise die Aufklärung attackiert und
die Demütigung der menschlichen Weisheit vor dem Evangelium

als «die einzig echte Methode der Wahrheit» (S. 266)
empfohlen. Typisch ist die Aussage: «Nur von derjenigen
Philosophie, welche nichts für sich sein will, sondern alle Kräfte
aufbietet und alle Kenntnisse sammelt, um dem Evangelium
zu dienen, kann man sagen, daß sie die Liebe zur Wahrheit
angenommen habe» (S. 263).

Die Anhänger der Aufklärung, unter ihnen auch Geistliche,
verhöhnten die Leichtgläubigkeit der Freunde durch Artikelserien

im Cottaschen Morgenblatt. Eschenmayer antwortete auf
diese Angriffe in der Schrift: «Mysterium des inneren Lebens,
erläutert aus der Geschichte der Seherin von Prevorst» (1830 40;

im selben Jahr ließ E. auch einen «Grundriß der Psychiatrie»
erscheinen). Auf erneute Angriffe von aufklärerischer Seite hin
verfaßten die Freunde ein weiteres gemeinsames Werk:
«Geschichte Besessener neuerer Zeit» (1834).41 Kerner zählt
zunächst eine Menge von Bibelstellen zum Thema auf, gibt dann
patristische, Swedenborgsche und kabbalistische Beispiele, um
dann zu Fällen meist aus württembergischen Orten überzugehen

(S. 20—117). Daran schließt Eschenmayer «Einige
Reflexionen» an (S. 120—192). Sie sollen der Theoriebildung
dienen und stellen eine Zusammenfassung der uns schon bekannten

Ansichten des Autors dar. Auch hier ist eine zustimmende
Zuschrift Franz von Baaders eingefügt (S. 231—239), ebenso

40 In Auszügen enthalten in der «Geschichte Besessener neuerer Zeit»,
2. Aufl. (1835), S. 171, 326, 339, 391, 466—470.

41 Mir war nur die vorstehend genannte 2. Aufl. zugänglich.



280 W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt

eine solche Eschenmayers mit heftigen Invektiven gegen den
Rationalisten Semler (S. 234). Kritiker waren nämlich eingeladen

worden, sich die «Seherin von Prevorst» anzusehen. Sie
kamen aber nicht, so wie Semler seinerzeit es unterlassen hatte,
sich die Kuren Gaßners selber zu besehen (S. 153, innerhalb
der «Reflexionen»), Ein Semler deswegen sehr tadelnder Brief
Lavaters wird im Exzerpt mitgeteilt (S. 154 f.). Eschenmayer
interpretiert die von Kerner geschilderten Fälle im Sinne
seiner oben skizzierten Theorie. Wer damit den Bericht
Blumhardts an seine Kirchenhehörde über die Vorgänge um die
Gottliebin Dittus vergleicht42, der kann für nahezu alle Einzelheiten

Parallelen aus dieser oben angegebenen Literatur
nachweisen. Ich kann auf Grund dieser Tatbestände den Versuch
von Edgar Michaelis, den Blumhardtschen Bericht mit Hilfe
der Carusschen und Jungschen Psychologie zu kommentieren

4S, nicht für glücklich halten. Einen besseren Kommentar
als die einschlägigen Schriften Eschenmayers und Kerners
kann es gar nicht geben, da sie den Ereignissen in Möttlingen
unmittelbar vorangehen. Da Michaelis Neu-Herausgeber der
Vorlesungen von C. G. Carus über Psychologie ist, erscheint
sein Versuch zwar verständlich, aber sachgemäß ist er nicht.
Auch die Tendenz, da, wo die Theorien von Carus versagen,
die modernen Gedankengänge von C. G. Jung einzuschalten 44,

deutet auf einen methodischen Fehler hin. Blumhärdt ist
keineswegs «den animistischen Gedankengängen seiner Umgebung
erlegen», wie Michaelis meint45, sofern er dabei die Möttlinger
bäuerliche Umgebung meint. Nein, er brachte alle diese
Gedankengänge von der Universität her schon mit. Es ist zudem
anzunehmen, daß er auch in Basel Eschenmayers weitere
Veröffentlichungen gelesen, überhaupt den ganzen Streit um die
Seherin von Prevorst von dort aus sehr genau verfolgt hat.

Blumhardt hielt sich peinlich an die Anweisungen seines
42 Hrsg. von Prof. Koller, Erlangen, im Verlag der Plakatmission

Stuttgart-Waiblingen, ohne Jahr, unter dem Titel: Blumhardts Kampf.
Neue Ausgabe : J. C. Blumhardt, Krankheitsgeschichte der Gottliebin Dittus.

Ausführlicher Originalbericht, neu hrsg. von E. Zuber (1942).
43 E. Michaelis, Geisterreich und Geistesmacht (1949). Vgl. dazu

E. Wolf in Evang. Theol. 10 (1950), S. 480 Anm.
44 Michaelis (Anm. 43), S. 86 ff.
45 Michaelis (Anm. 43), S. 101.



W. A. Schulze, Eschenmayer und Blumhardt 281

Lehrers, der immer wieder bei Fällen von dämonischer
Besessenheit die Anrufung des Namens Jesu gefordert hat (Rel. Phil.
II, 197 ff.; Reflexionen S. 184). Auch der von Blumhardt
angewandte Exorzismus entspricht sehr genau den Weisungen
Eschenmayers, der nicht nur Gaßners Kuren als erfolgreiche
Exorzismen ansah, sondern auch den lutherischen Pfarrer
Hartmann von Döffingen (vgl. seinen Bericht von 1714,
Geschichte Besessener, S. 104—112) als erfolgreichen Exorzisten
darstellt (S. 160). Von hier aus gesehen verlieren diese
Exorzismen das Grausame, das Walter Schulte 40 meint in ihnen
sehen zu müssen.

Allerdings darin ist Schulte durchaus recht zu geben, daß

er von einem «Nährboden und Klima in Blumhardts Umwelt» 47

spricht, so sehr das auch Otto Brudeur beanstandet48, da er
seine These von der unbedingten Originalität Blumhardts mit
Recht damit bedroht glaubt. Sie ist auch in der Tat nicht zu
halten.40 Von hier aus müssen sehr viele Urteile über Blumhardt

revidiert werden. Seiner Größe als Mann des Glaubens
tut das aber keinerlei Eintrag. Vielmehr entspricht dieses
Ergebnis durchaus der von ihm immer wieder bezeugten Demut
und der Schlichtheit seines Glaubens.

Freiburg i. Br. iWilhelm August Schulze.

48 Schulte (Anm. 27), S. 164. Vgl. dazu K.Barth, Die kirchliche Dog-
matik, III, 4 (1951), S. 421 f.

47 Schulte (Anm. 27), S. 168.
48 0. Bruder, Ev. Theol. 10 (1950), S. 478.
49 Ich stimme E. Gaugier unbedingt zu, wenn er hervorhebt, daß Blumhardt

durchaus nichts Neues vorzubringen meinte, Joh. Chr. Blumhardt
(1945), S. 36.


	Eschenmayer und Blumhardt

