
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 14 (1958)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen.
William Reuben Farmer, Maccabees, Zealots, and Josephus. An Inquiry into

Jewish Nationalism in the Greco-Roman Period. New York, Columbia
University Press, 1956. XIV + 239 S. $4.50.

Der Verfasser will zeigen, daß es eine geschichtliche Verbindung
zwischen den Makkabäern des zweiten vorchristlichen und den Zeloten des ersten
christlichen Jahrhunderts gibt. Trotz der zeitlichen Entfernung der beiden
Komponenten scheint diese These nicht unbegründet zu sein.

Man muß sich aber klarmachen, worin die Verbindung hat bestehen
können. Es gibt drei Möglichkeiten, die auseinandergehalten werden sollten:
1. Die makkabäische Bewegung setzte sich durch wirkliche Sukzession in
die zelotische fort. 2. Die Makkabäer bildeten nur ideell ein Vorbild für die
Zeloten. 3. Es handelt sich einfach um Analogien, die auf dem gemeinsamen
Nationalismus beruhen.

Zu diesen Alternativen möchten wir folgendes bemerken. 1. Für die
erste Annahme hätte man einen Beweis, wenn sich darlegen ließe, daß die
Qumranbewegung nicht nur gewissermaßen auf die makkabäische Erhebung
zurückgeht, was vielen Kennern wahrscheinlich erscheint, sondern auch
ihrerseits den Hintergrund des Zelotismus bildet, was trotz der in der
letzten Zeit gemachten Behauptungen einiger Qumranforscher vorläufig
ganz unsicher bleibt. Natürlich könnte die Kriegsrolle von Qumran ein
verbindendes Glied ausmachen, aber man müßte dabei zuerst beweisen, daß
sie mit einem wirklichen Krieg zu tun hat, und das ist noch nicht
geschehen, auch nicht bei Farmer. 2. Was die zweite Annahme betrifft, ist
besonders die Verehrung der Makkabäer im letzten vorchristlichen und
ersten christlichen Jahrhundert zu berücksichtigen. Zu diesem Thema bringt
Farmer wertvolles Material herbei, indem er die auf die Makkabäer
bezogenen Feste behandelt (S. 132—158). Er hat aber weder das 4. Makk., das
sich in 1, 10; 3, 19; 17, 7—10 als eine Gedächtnisfestrede über makkabäische
Märtyrer darstellt, noch die späteren makkabäischen Märtyrerüberlieferungen

untersucht. 3. Mit der Bestätigung der dritten von den oben erwähnten
Annahmen ist der Verfasser ausführlich beschäftigt, und auch da hat er
wertvolle Beobachtungen machen können. Vieles ist gewiß für die jüdischen
und christlichen Fachleute, denen sich die Untersuchung eigentlich
zuwendet, überflüssig und mehr für Laien von Interesse. Aber es ist wertvoll,
daß ein weiterer Kreis auf die hier berührten Probleme aufmerksam
gemacht werden kann.

Basel. Bo Reiche.

G. Molin, Das Lob Gottes aus der Wüste. Lieder und Gebete aus den
Handschriften vom Toten Meer. Übersetzt und eingeleitet. Freiburg & München,
Verlag Karl Albert, 1957. 66 S. DM 6.20.

J. T. Milik, Dix ans de découvertes dans le désert de Juda. Préface de R. de
Vaux. Paris, Les Editions du Cerf, 1957. 122 S., 35 Phot.

Diese beiden Schriften zeigt man mit großer Freude an und möchte sie
einem weiten Publikum empfehlen. Das um so mehr, als beide Autoren sich



Rezensionen 223

auf dem Gebiete der Texte vom Toten Meer bereits einen guten Namen
gemacht haben.

In einem kleinen, schmucken Bändchen legt G. Molin neben einer guten
Einleitung in die Texte und ihre Probleme die Übersetzung der nicht zu
sehr beschädigten Teile der Loblieder, der hymnischen Stücke der Sekten-
und der Kriegsrolle, dazu der Segenssprüche (lQSb) vor. In allen diesen
Texten erklingt das Lob Gottes. Und dieses Lob läßt Molin in einer
ausgesprochen schönen (metrischen) Übersetzung ertönen. Daß sie an manchen

Stellen etwas ungesichert zu sein scheint, nimmt man in Erwartung
der kritischen Bearbeitung der Hodajoth durch Molin gerne in Kauf.

Daß den vielen, allgemein orientierenden Werken über die Funde vom
Toten Meer nun auch J. T. Milik eine eigene Darstellung hinzufügt,
empfindet der, der dieses handliche Büchlein gelesen hat, keineswegs als Luxus.
Ist doch Milik seit Jahren an der Bearbeitung der Funde in Jerusalem tätig
und überblickt wie sonst kaum einer das gesamte Material (auch der Funde
vom Wadi Murabba'at und dem Kloster Mird). — Der gottlose Priester des

Hab.-Kommentars ist nach ihm der Makkabäer Jonathan (160—142 v. Chr.).
Den in letzter Zeit viel diskutierten Demetrius hält er für Demetrius I.
Soter (162—150). Weiter findet er in den Texten Antiochus IV., Alexander
Jannäus und Alexandra genannt. Die «Kittim» erkennt er — auch in der
dem 1. nachchristlichen Jahrhundert zugewiesenen Kriegsrolle —- als die
Römer. Schon diese wenigen Hinweise zeigen den weiten Blick Miliks in
seiner Darstellung. In klarer Kürze erfahren wir alles über die Geschichte
der Entdeckungen, den Inhalt der Höhlen (von denen nur I und IV
Gemeindebibliotheken, die übrigen jedoch privaten Besitz einzelner Anacho-
reten enthalten sollen), die Geschichte und Lehre der Essener wie auch
über die Bedeutung der Funde für alle in Frage kommenden
Wissenschaftszweige.

Natürlich möchte man da und dort doch Fragezeichen setzen, z. B. ob

für die Beschreibung des Lehrers der Gemeinde die Hodajoth nicht mit
mehr Zurückhaltung benutzt werden müßten. Und ist mit der Annahme
einer gleichzeitigen Auswanderung der Gemeinde nach Qumran und nach
Damaskus die Frage des Verhältnisses der «Gemeinde von Damaskus» zur
Siedlung in Qumran besser gelöst? Was ist die Qumrangemeinde ohne den
Lehrer der Gerechtigkeit, wenn dieser mit nach Damaskus gezogen sein
sollte?

Zwei Kartenskizzen, ein Plan über die Ausgrabungen in Qumran, dazu
die 35 dem Textteil angeschlossenen Photos und eine chronologische Tabelle
erhöhen den Wert dieses praktischen Büchleins und machen es zu einem
sehr empfehlenswerten Hilfsmittel.

Basel. Hanswalter Huppenbauer.

Joseph Staudinger, Die Bergpredigt. Wien, Verlag Herder, 1957. 360 Seiten.
DM 22.—.

This is a systematic verse by verse commentary and interpretation
of the passages Matt. 5-7 and Luke 6. 20-38. Particularly fruitful are the
author's patristic comparisons, and his concern to relate the passages to



224 Rezensionen

other aspects of the N.T. There is, however, a tendency to ignore questions
of Jewish background or Rabbinic parallels, or regard them as secondary.

From the point of view of N.T. scholarship, the most interesting part
of Staudinger's book is the Anhang of 81 pages. Here one finds a summary
of the Austrian Jesuit's thesis that Luke depends upon the witness of James
the Lord's brother, who was an apostle (pp. 248-51), a comparison of the
Lukan travel-narrative sections with their Matthean parallels (pp. 253-61),
and discussions of, for example, "the poor in spirit" (pp. 266-9), Christ and
Satan (pp. 269-72), divorce (pp. 283-8), the "synoptic question" (pp. 312-7),
the practicability of the commands (pp. 318-22), and "Entmythologisierung"
(pp. 322-9). Staudinger considers that the Matthean version of the sermon
must be allowed as original, and that the Lukan differences are due to a

different occasion; neither are "doublets" or "compositions". The views of
Protestant scholars are constantly mentioned, but the author disapproves
of most of them, especially Bultmann's, when they contradict the traditional
position. Particularly is this the case with regard to the primacy and
reliability of Matthew.

Indeed, one may wonder occasionally whether the copious footnotes and
critical discussions have been added to give the apparel of scholastic
respectability to the otherwise dogmatic and frequently excellent commentary
on the meaning of the Sermon within the early Church. The Fathers are
rebuked for interpreting "daily bread" in the Lord's prayer as the eucharistie

bread (pp. 292-5), but their words are often cited uncritically as if
they were the obvious and natural interpretation of the Synoptic passages.
This is a pity, for Staudinger's book is easily the most detailed and systematic

study of the Sermon on the Mount for many years, and no student
of the subject will be able to ignore what he has written, if only for the
exhaustive references (and some had to be omitted, he says). The great
achievement of the book is to present a positive interpretation of the
Sermon as "the preaching of the Kingdom of God and the laying of its
foundation-stone". It is to be regretted that the manner of presentation of this
thesis will probably preclude it from having the constructive and beneficial
effect upon the "critical" scholarship which the author often justly
condemns.

For a work of such magnitude, there seem to be surprisingly few
errors. Printing slips crept in on p. 253, lines 6 and 46, and p. 261, line 33.

Str. B. Ill, 593 on page 214 does not seem right.
Manchester. John J. Vincent.

James M. Robinson, Das Geschichtsverständnis des Markus-Evangeliums. —

Abhandlungen z. Theol. d. Alten und Neuen Testaments, 30. Zürich,
Zwingli-Verlag, 1956. 112 S. Fr. 14.50.

Robinson hat mit seiner überaus anregenden Studie nicht eigentlich
einen Beitrag zur «Redaktionsgeschichte» (Marxsen) des Mark.-Ev. liefern
wollen. Und doch liegt ihr besonderer Wert gerade darin, daß hier tatsächlich

so etwas wie eine Theologie des ältesten Evangelisten in ihren
Umrissen sichtbar wird. Für den Verfasser war der Ausgangspunkt der Unter-



Rezensionen 225

suchung freilich ein anderer: um zur aktuellen theologischen Diskussion
über Geschichte und Geschichtlichkeit beizutragen, stellt er die Frage: wie
versteht der Evangelist, der Aufzeichner dieses Evangeliums, Geschichte —
jene Geschichte, die er erzählt, aber auch Geschichte im allgemeinen, seine
eigene Geschichte? Die Antwort scheint den Verfasser von vornherein auf
eine theologische Schulrichtung festzulegen: es handle sich beim Mark, um
ein «eschatologisches» Geschichtsverständnis. Aber er geht wie auch sonst
in seinem Buche durchaus eigene Wege. «Eschatologisch» meint nicht nur
die Beziehung auf eine heilsgeschichtliche Zukunft und von daher auf die
Gegenwart, sondern ist grundlegend an der heilsgeschichtlichen Vergangenheit

orientiert. Markus weiß, daß mit dem Auftreten Jesu «eine neue Form
von Geschichte auf höherer Ebene» (S. 85 f.), eine Geschichte von
kosmischen Ausmaßen ihren Anfang genommen hat — freilich nicht als ein
neuer status in einem metaphysischen Weltsystem, sondern als neuer actus
im umfassenden kosmischen Drama. Daran ist R. ganz besonders gelegen:
an der aktiven, dramatisch-dynamischen Struktur dieses «eschatologischen»
Geschichtsverständnisses. Geschichte heißt für Markus stets Kampf,
Auseinandersetzung, Aufbrechen von verborgenen Alternativen, Sieg und
Niederlage. Das ist der Aspekt, unter dem nach R. bereits die Geschichte Jesu
dargestellt erscheint. Ihr Kennzeichen ist der auf dem Boden menschlicher
Geschichte ausgefochtene kosmische Kampf, das Ringen zweier Mächte
(Geist-Satan), das mit der Versuchung Jesu anhebt und am Kreuz seinen
Höhepunkt erreicht. Die ersten drei Kapitel der Studie entfalten diese These
an Hand einer sorgfältigen Exegese. Überraschendes Licht fällt dabei
besonders auf die Dämonenaustreibungen (Kap. II), die nach der stärker von
kosmischer Terminologie geprägten Einleitung des Evangeliums (Kap. I)
den Übergang zu einer mehr «immanenten» Darstellungsweise des
kosmischen Kampfes bilden (Debatten, Wundergeschichten, Passionserzählung:

Kap. III). Aber auch die «Geschichte seit dem Jahre 30» (Kap. IV) —
und damit lenkt der Verfasser zur Ausgangsfrage zurück —- ist für das
Mark, durch diesen Kampf charakterisiert: Markus hält das an der
Geschichte Jesu gewonnene «eschatologische» Geschichtsverständnis auch für
seine Zeit, für die Zeit der Kirche, fest. Sein Ruf zur Teilnahme am Kampf
auf der Seite des Siegers gilt für alle christlichen Generationen. Für R. ist
demnach auch Markus bereits ein Zeuge jenes heilsgeschichtlichen
Denkens, an dessen Ausbau Lukas so stark beteiligt erscheint. Man darf dem
Verfasser für seine kühne und inspirierende These (es ist nicht die eines
Lutheraners!) außerordentlich dankbar sein und wird die mannigfaltigen
Anregungen seines Buches gern aufnehmen.

Basel. Karlfried Fröhlich.

Fritz Tschirch, 1200 Jahre deutsche Sprache. Die Entfaltung der deutschen
Sprachgestalt in ausgewählten Stücken der Bibelübersetzung vom Ausgang
des 8. Jahrhunderts bis in die Gegenwart. Ein Lese- und Arbeitsbuch. Berlin,
Walter de Gruyter & Co., 1955. xxiii + 127 S. DM30.—.

Während sich die Sprachhistoriker früher beinahe nur mit dem
Lautwandel und der Veränderung der Wortformen beschäftigten, wendet man

15



226 Rezensionen

sich heute größeren Einheiten zu: dem Wortschatz, dem Satzbau. Tschirch
meint, die Entwicklung dieser Erscheinungen lasse sich besonders gut an
Bibelübersetzungen verfolgen, weil die Übersetzer hier wie sonst nirgends
an den grundlegenden Text gebunden seien. Das angeführte Buch, das eine
Synopse mit Auszügen aus 5—7 deutschen Bibelübersetzungen vom Mittelalter

bis zur Neuzeit bildet, soll also für diesen Zeitraum die Entwicklung
des Wortschatzes und der Syntax im Deutschen beleuchten. An der Spitze
steht der Vulgata-Text (mit Varianten der «Vetus Latina»), beim N.T. auch
der griechische Text von Nestle (dieser ist allerdings nicht am Platze, weil
von den angeführten Übersetzern nur H. Menge den Nestle-Text benutzt
hat; da wäre der Text des Erasmus historisch richtiger gewesen). Obwohl
das Buch eigentlich für Philologen gemeint ist, kann es auch für Theologen
von Interesse sein. Man muß aber beachten, daß die Verschiedenheiten der
Übersetzungen nicht immer auf der Sprachentwicklung, sondern bisweilen
auf einer abweichenden Form oder Deutung des Grundtextes beruhen.

Basel. Bo Reiche.

Friedrich Wilhelm Ivantzenbach, Das Ringen um die Einheit der Kirche im
Jahrhundert der Reformation. Vertreter, Quellen und Motive des
«ökumenischen» Gedankens von Erasmus von Rotterdam bis Georg Calixt. Stuttgart,
Evangelisches Verlagswerk, 1957. 260 S. DM 11.50.

Kantzenbachs Untersuchungen zur ökumenischen Frage zeitigen zwei
Ergebnisse. Sie stellen einmal die Bemühungen einiger der bedeutendsten
Theologen und Kirchenmänner um die Einheit der Kirche im Reformationsjahrhundert

historisch dar. In den Kreis der Betrachtung sind einbezogen:
Luther, Erasmus, Melanchthon, Martin Butzer, einige kleinere katholische
Polemiker und Erasmianer neben namhafteren Katholiken, wie Witzel und
Cassander, dann als Abschluß Georg Calixt. Es sind die Männer, die zum
Teil schon zu Beginn der Reformation, vor allem aber in den Jahren der
Symbolbildung und der großen Religionsgespräche im Reich das Problem
der Kircheneinheit aufgegriffen und zu lösen versucht haben. Jeder
Abschnitt bietet infolge der großen Belesenheit des Autors einen in sich
geschlossenen lehrreichen Überblick über die Anschauungen der Theologen
des Zeitalters. Da und dort hätte man sich mehr typische Zitate und
weniger Allgemeinheiten gewünscht.

Das zweite Ergebnis ist systematischer Natur. Das Ringen um die Einheit

der Kirche im Jahrhundert der Reformation soll die grundlegenden
und bleibenden Motive des ökumenischen Denkens für die Gegenwart klären.

Kantzenbach unterscheidet zwischen ökumenischen Charismatikern, wie
Kardinal Contarini, Graf Zinzendorf oder Bischof Sailer, und ökumenischen
Theoretikern, wie Erasmus, Witzel, Cassander, Grotius. Wie er selbst
bemerkt, gehen tatsächlich beide Typen ökumenischer Theologen ineinander
über oder berühren sich doch sehr stark. So ist es gerade sein Anliegen,
auch bei den polemischen katholischen Theoretikern das existentielle
Betroffensein von der Not der Kirchenspaltung aufzuzeigen und Verständnis
für sie zu wecken. Im Verlaufe der Darstellung treten alle wichtigen
grundsätzlichen Gesichtspunkte der ökumenischen Frage in ihrer reichen Ver-



Rezensionen 227

schiedenartigkeit auf: der Versuch einer Vereinigung durch Herausstellen
der «necessaria», der «articuli fundamentales», das Verschleiern der Gegensätze,

der Ruf zur einfachen Unterwerfung unter eine Autorität, der Rückzug

auf einen verklärten Idealzustand der alten Kirche, der ersten fünf
Jahrhunderte. Kantzenbach weist überall kritisch auf die Brüchigkeit
solcher Unternehmen der theoretischen Ökumeniker hin. Den eigenen Standpunkt

umreißt er zum Schluß wie folgt: «Der Weg interkonfessioneller
Auseinandersetzung führt nicht zuerst über den Wortlaut von Symbolen,
sondern in die Heilige Schrift. Jede Zeit ist neu zur Heiligen Schrift. Sie
darf in der Bindung an das von den Vätern ererbte Traditionsgut (sei es

nun der lutherische oder der Heidelberger Katechismus) prüfen, was der
Heilige Geist uns in der Begegnung mit dem Worte der Heiligen Schrift
als Wahrheit aufgehen läßt. Dankbar wird jede Tradition begrüßt, die sich
mit dem Geist der Aussagen der Heiligen Schrift deckt... Die entscheidende

Frage an die Kirchen der Welt ist die, ob sie ihr Selbstverständnis
allein auf die Heilige Schrift gründen, oder aber auf außerhalb der Schrift
stehende Größen wie das Amt oder die Tradition. Eine an die Heilige Schrift
gebundene Kirche empfängt in Demut die Gaben der Geschichte; auch das
Amt und die Tradition gehören dazu. Es ist aber entscheidend, worauf das

Schwergewicht gelegt wird oder werden soll» (S. 245—246). Der Verfasser
erweist sich damit bei aller Aufgeschlossenheit für die andern Konfessionen

als reformatorischer Schrifttheologe. Es ist klar, daß der römische
Katholizismus sich nicht unter einen so verstandenen ökumenischen
Gedanken subsumieren ließe.

Sehr zu bedauern ist es, daß ein Buch über das Ringen um die Einheit
der Kirche im Jahrhundert der Reformation vollständig an der reformierten
Theologie vorbeigeht. Calvin und die Schweizer werden nur ganz am Rande
und nur im Blickfeld anderer Theologen erwähnt. Wieviel wäre gerade bei
ihnen, bei Zwingli und Bullinger zum Thema zu holen gewesen! Gewiß lag
in der getroffenen Auswahl eine weise Beschränkung; aber es hätte sowohl
in der Fassung des Titels als auch in der Durchführung viel deutlicher
werden sollen, daß es sich bei allem reichen Material nur um den recht
engen Ausschnitt «Katholizismus und Luthertum» handelt. Insofern ist das
Buch leider gerade nicht ökumenisch, sondern ganz einseitig lutherisch
aufgebaut.

St. Margrethen, Kt. St. Gallen. Ernst Gerhard Rüsch.

Jean Calvin, Institution de la religion chrestienne, livre premier. Edition
critique publiée par Jean-Daniel Benoit. (Bibliothèque des textes
philosophiques.) Paris, Librairie philosophique J. Vrin, 1957. 266 S.

Eine kritische Ausgabe der «Institution», d. h. der von Calvin selber
besorgten französischen Fassung der Institutio, war schon länger fällig. In
ihrer letzten Gestalt vom Jahre 1560 war sie seit 1888 nicht mehr ediert
worden. So kommt die vorliegende, von J.-D. Benoit in Straßburg besorgte
édition critique einem dringlichen Bedürfnis entgegen. Sie genügt allen
Ansprüchen, die an eine wissenschaftliche Betreuung des Grundwerks der
reformierten Kirche französischer Zunge gestellt werden können. Zum



228 Rezensionen

erstenmal sind nun die verschiedenen Bestandteile des Textes nach ihrem
ersten Erscheinen gekennzeichnet. Bedeutsame Abweichungen von der
lateinischen Grundfassung sind sorgfältig vermerkt. Die Varianten aus
früheren Ausgaben sind in weitestem Umfang beigegeben. So wird die
Institution dem Calvin-Forscher und -Liebhaber in einer Gestalt zugänglich,

in der er sie nach ihrer inneren Geschichte wie nach ihrem Gehalt
unmittelbar fassen und verwerten kann.

Jean Calvin, Institution de la religion chrétienne, livre premier. Edition
nouvelle publiée par la Société calviniste de France. Genève, Labor et Fides,
1955. XXXVIII + 189 S.

Im Unterschied zur vorigen dient diese Ausgabe der Institution den
Bedürfnissen einer breiteren Lesergemeinde. Sie verzichtet darum auf den
kritischen Apparat und erlaubt sich, den ursprünglichen Text nach Stil und
Orthographie zu modernisieren. Sie läßt dabei, soweit wir sehen, durchaus
den Takt walten, zu dem die Ehrfurcht gegenüber dem Autor verpflichtet.
Das Werk hat ursprünglich einem Leserkreis gedient, «qui ne redoutait pas
la nourriture fortex Möge es diesen Dienst auch an modernen Christen tun,
die solcher starken Speise dringlicher bedürfen, als ihnen vielfach bewußt
ist.

Benken, Kt. Baselland. Eduard Bueß.

J.F.Gerhard Goeters, Ludwig Hätzer (ca. 1500 bis 1529), Spiritualist und
Antitrinitarier. Eine Randfigur der frühen Täuferbewegung. Quellen und
Forschungen zur Reformationsgeschichte, 25. Gütersloh, C.Bertelsmann
Verlag, 1957. 162 S.

Ludwig Hätzer, geboren um 1500 in Bischofszell (Thurgau), hingerichtet
in Konstanz im Jahre 1529, war beteiligt am Durchbruch der Reformation

in Zürich, an den Anfängen der Täuferbewegung, am frühen
Abendmahlsstreit und am Aufblühen des Spiritualismus. Seine Gestalt ist umstritten.

War er ein Märtyrer des Täuferglaubens?, ein Irrlehrer?, ein Immora-
list? Es ist dankenswert, daß J. F. Gerhard Goeters, der jüngste Sohn des
verstorbenen Bonner Kirchenhistorikers, es unternommen hat, diese Fragen

auf Grund der Quellen zu beantworten.
Die einzigen wissenschaftlichen Arbeiten über Hätzer stammen von

Th. Keim (1856), Chr. Neff (1931) und dem Amerikaner F. L. Weis (1930).
Keim kommt zu einem negativen Gesamturteil, während Neff und Weis
Hätzer von den gegen ihn erhobenen Vorwürfen reinzuwaschen suchen.
Von diesem Forschungsstande war also auszugehen.

Es gelang Goeters, die Grundlage seiner Untersuchungen durch die
Entdeckung neuer Quellen zu verbreitern. Der Einschub in die zweite Auflage

der Schrift zur Judenbekehrung, das Briefbruchstück an Hubmaier
und Wirbens Schrift gegen die Baruchausgabe sind der Forschung bisher
unbekannt gewesen. Was die Wormser Prophetenübersetzung von 1527

betrifft, so wurde bisher Hans Denck als der eigentliche Übersetzer bezeichnet.

Goeters zeigt, daß der Löwenanteil der Übersetzung auf Hätzers Konto
fällt und daß Denck nur der Mitarbeiter Hätzers war.



Rezensionen 229

Laut Einleitung hat sich Goeters vor allem drei Aufgaben gestellt,
nämlich die Schilderung von Hätzers äußerem Lebenslauf, die Darstellung
von Hätzers theologischer Entwicklung, die Lösung der Frage nach der
Zugehörigkeit Hätzers zur Täufergemeinschaft.

Hätzers äußeres Leben. Das bereits bekannte Bild ist nicht grundsätzlich,

aber in vielen Einzelheiten geändert worden, so besonders für das
Basler Studium, für die letzten Wanderwege und für die Problematik des

Konstanzer Prozesses. Die Fortschritte waren möglich, weil Goeters die

ganze Zeitgeschichte in breitestem Umfang heranzog und von hier aus
Hätzers eigene Angaben neu beleuchtete.

Theologische Entwicklung. Statt vom Waldensertum (L. Keller, Weis)
oder von der Mystik (Keim) kommt Hätzer vom Basler Humanismus her
und schreitet von dort, durch die Reformation beeinflußt, zu einem
radikalen Biblizismus fort. So wird er 1523 Gefolgsmann Zwingiis und 1524/25
Glied des Zürcher Kreises um Konrad Grebel. Im Abendmahlsstreit steht
er bei Zwingli und Oekolampad, wobei erste spiritualisierende Neigungen
(Gegensatz von Geist und Sakrament) sichtbar werden. Unter der Einwirkung

Dencks und der Theologia Deutsch wird Hätzer zum extremen Spiri-
tualisten und weiterhin zum Antitrinitarier. Diese Entwicklungslinie hat
Goeters zum erstenmal aufgewiesen und zugleich gezeigt, daß sie mit einer
inneren Folgerichtigkeit abläuft.

Hätzer und das Täufertum. Hätzer, eine «Randfigur der frühen
Täuferbewegung:», lautet die (neue) Hauptthese der Goetersschen Arbeit. Was ist
damit gesagt? Goeters denkt dabei an das älteste schweizerische Täufertum
(der zwanziger Jahre des 16. Jahrhunderts), wie es in den «Schleitheimer
Artikeln» verkörpert ist. An dieser ältesten Stufe der Täuferbewegung
gemessen, ist Hätzer nur eine Randfigur. Er hat mit den Täufern in Zürich,
Augsburg und an anderen Orten enge Fühlung gehabt, ja sogar selber einmal

Erwachsenentaufen vorgenommen. Aber an sich selber hat er, soviel
wir wissen, nie die Wiedertaufe vollziehen lassen. Das bedeutet aber, daß

er nie ein echter Wiedertäufer gewesen ist. Offenbar war sein Grundgedanke

der, daß man die Wahl des Zeitpunktes der Taufe dem Ermessen
jedes Einzelnen überlassen sollte. Im Zusammenhang der Erörterungen
über Hätzers Verhältnis zur Täuferkirche hat Goeters sehr wertvolle
Gesichtspunkte zur Entstehung des Täufertums in Zürich, zur Vorgeschichte
der Augsburger Täufergemeinde und besonders zur Augsburger Märtyrersynode

von 1528 beigesteuert.
Das Ergebnis des Buches von G. Goeters läßt sich etwa folgendermaßen

zusammenfassen: Hätzer war Publizist, der Schriften über die religiösen
Tagesfragen veröffentlichte, und Ubersetzer. Aber seine Prophetenübersetzung

wurde verdrängt; seine Schriften wurden z. T. vernichtet. So kam
es, daß er eine erkennbare geschichtliehe Wirkung nicht geübt hat. Wohl
nur die Konstanzer Hinrichtung (wegen Ehebruchs) und seine literarische
Geschäftigkeit als solche haben Hätzers Andenken erhalten. Ein selbständiger

Geist war er nicht. Er lebte von den Gedanken anderer, die er aber
z. T. radikal weiterdachte. Schließlich geriet er (wie nach ihm Sebastian



230 Rezensionen

Franck) zu allen Religionsparteien in Gegensatz, und in diesem
Alleingängerschicksal liegt sein Eigenstes und Persönlichstes.

Das Studium der Arbeit von J. F. G. Goeters war für mich ein Genuß.
Einmal wegen der geistigen Haltung des Verfassers. Goeters, der selbst
in der reformierten Tradition steht, hält sich bewußt von jeder Ketzer-
richterei fern. Er ist, ohne den eigenen Standort zu verleugnen, doch in
bezug auf moralische und dogmatische Wertung vorsichtig. Alles ist in
vornehmem Geist gestaltet, wobei ich auch an die edle, ausgeglichene
Darstellungsweise denke. Hinsichtlich der Methode ist ein Dreifaches
hervorzuheben. Einmal die für einen jungen Forscher bewundernswerte Kenntnis
der Reformationsgeschichte. Die entlegensten Nachrichten werden
herangezogen. Dann die Kombinationskraft, besser: die historische Phantasie,
mit der aus der Fülle von personellen, landschaftlichen und örtlichen
Hinweisen ein Ganzes geschaffen wird, Schließlich die dxpißia, die einen
nirgends im Stiche läßt. Die Untersuchung von J. F. G. Goeters ist völlig
selbständig aus den Quellen aufgebaut und stellt ein Beispiel von
«Erforschung:» dar, wie es heute selten zu finden ist.

Zürich. Fritz Blanke.

H. G. Ilubbeling, Natuur en genade bij Emil Brunner. Een beoordeling van het
conflict Barth — Brunner. Philosphia religionis, 7. Assen, Van Gorcum,
1956. 163 S.

Die vorliegende holländische Arbeit über «Natur und Gnade bei Emil
Brunner» beschränkt sich keineswegs auf dessen kleine, aber überaus klare
und sachliche Schrift «Natur und Gnade» (1934; 2. Aufl 1935), sondern sie
setzt sich mit dem gesamten Werk des Züricher Theologen auseinander.
Zugleich will sie, wie es im Untertitel heißt, «eine Beurteilung des
Konfliktes Barth—Brunner» geben, also einen eigenen systematischen Beitrag
liefern.

Nach dem Hinweis auf einige zentrale Gedanken der Theologie Brunners

(Offenbarung, Glaube, Jesus Christus) gibt der Verfasser eine kurze
Übersicht über die theologische Entwicklung Brunners, wobei er sechs
verschiedene Perioden unterscheidet. Mit Recht stellt der Verfasser fest,
daß Brunner in erster Linie Schrifttheologe ist und seine stärksten Impulse
von den Reformatoren her empfangen hat. Hier gilt jedoch, daß Brunner
«mehr Lutheraner als Calvinist ist, was aber nicht hindert, daß er gelegentlich

Calvin über Luther stellt» (S. 12). Auf diese einleitenden Abschnitte,
die auch Brunners Stil und Methode behandeln, folgen eine Reihe von
Kurzreferaten, in denen u. a. Brunners Auffassung von der imago Dei, der
analogia entis, der Schöpfungsoffenbarung und natürlichen Theologie sowie
des Verhältnisses von Gesetz und Evangelium wiedergegeben wird. Brunners

Position wird in diesen Referaten im großen und ganzen korrekt
dargestellt und auch mit Erfolg gegenüber einigen Mißdeutungen verteidigt,
aber nur selten eingehender analysiert.

Bereits auf S. 49 beginnt mit dem zweiten Teil des Buches die
«Beurteilung», deren Kriterium die biblische Botschaft sein soll. Hier werden



Rezensionen 231

nahezu alle der im ersten Teil behandelten Themata noch einmal
aufgenommen und Brunners Position mit den von Barth vorgebrachten
Einwänden und der Exegese des Verfassers konfrontiert. In Auseinandersetzung

mit Brunner und Barth sucht der Verfasser einen eigenen Standort
zu gewinnen, der jedoch, aufs Ganze gesehen, wesentlich näher bei Brunner
als bei Barth liegt. So hat der Verfasser zwar Bedenken gegenüber Brunners

Distinktion von formaler und materialer imago Dei, rechnet aber wie
dieser mit einer durch die Sünde nicht verlorengegangenen Gottebenbildlichkeit

des Menschen (S. 65). Ferner erklärt der Verfasser, daß die ana-
logia entis im Sinne einer «Sprung-Analogie» — diese Begriffsbildung
scheint mir nicht sehr glücklich! — gelehrt werden dürfe (S. 72 ff.), daß es

eine «relativ selbständige» Schöpfungsoffenbarung und eine aus ihr zu
gewinnende Gotteserkenntnis gebe (S. 83 f.), daß von einem «Anknüpfungspunkt»

als dem «Durchbruchsort» des christlichen Glaubens gesprochen
werden könne (S. 97 f.), daß es «Hinweise» auf Gottes Existenz gebe, aber
keine exakten Gottesbeweise geführt werden könnten (S. 105). Gegen Brunner

wird eingewandt, daß er zwar der Gnade prinzipiell den Vorrang vor
der Natur gebe, hinsichtlich des ordo salutis aber bei ihm die Natur den

Vorrang besitze, «wodurch er den überwältigenden Charakter der Gnade

beeinträchtige» (S. 112).
Ich kann dieser Kritik nicht zustimmen, da sie mir von der falschen

Voraussetzung auszugehen scheint, daß der Primat der Erlösungsgnade
notwendig auch ihre zeitliche Prioriät bedeute. Überdies hat der Verfasser
selbst seine Kritik an Brunner dadurch eingeschränkt, daß er gerade
hinsichtlich des ordo salutis die Reihenfolge Gesetz — Evangelium als Möglichkeit

bestehen läßt (S. 94). So richtig es ist, daß wir erst im Angesichte
Christi unsere Sünde im vollen Umfange «erkennen», so erkennen wir doch
nur etwas, was eine ganz unabhängig von unserer Erkenntnis oder
NichtErkenntnis zuvor bestehende Wirklichkeit gewesen ist. Als Sünder stehen
wir unter dem Gesetz, das uns stets anklagt und verurteilt, während wir in
Christus begnadigt werden und von der Verurteilung frei sind (Rom. 6, 14:
«denn ihr seid nicht mehr unter dem Gesetz, sondern unter der Gnade»; vgl.
ferner 8, 1; Gal. 3, 23 ff. ; Joh. 1, 17). Sowohl die Priorität des Gesetzes vor
dem Evangelium als auch der Gegensatz von Gesetz und Evangelium sind
schriftgemäß. An dem Gegensatz muß auch deshalb festgehalten werden,
damit das Evangelium nichts von seiner befreienden Kraft einbüßt. Da, wie
der Verfasser mit Recht betont, auch das Christenleben unter dem Gebot
der Gottes- und Nächstenliebe steht, möchte ich vorschlagen, mit W. Joest
und P. Althaus1 zwischen dem aufgehobenen Gesetz und dem geltenden
Gebot zu unterscheiden und die Reihenfolge Gesetz, Evangelium und Gebot
anzuerkennen.

Man darf diese holländische Studie begrüßen, weil sie sich äußerst
wichtigen theologischen Problemen zuwendet. Einige derselben bedürfen
freilich einer gründlicheren Bearbeitung, als sie der Rahmen der vorliegen-

1 W. Joest, Gesetz und Freiheit (1951); P. Althaus, Gesetz und Gebot
(1952).



232 Rezensionen

den Untersuchung gestattete. Der Verfasser hat mit seiner Arbeit die Hoffnung

verbunden, das Gespräch zwischen Barth und Brunner möge wieder
in Gang kommen. Die Aussichten hierzu scheinen allerdings gering.

In den deutschen Zitaten und der deutschsprachigen «Zusammenfassung:»

(S. 158—163) finden sich einige Druckfehler. Es muß heißen:
Glaubensspannung (S. 6), latent enthaltene Erkenntnis (statt: erhaltene Erk.,
S. 8), «Ganz Andere» (S. 71), neuplatonische Lehre (S. 159), einen flachen
Kompromiß (S. 161), das Opfer ihrer; bringt sie (S. 162).

Lund. Gottfried Hornig.

Libertas Christiana. Festschrift für Friedrich Delekat, hrsg. von E. Wolf und
W. Matthias. Beiträge zur evangelischen Theologie. Theologische
Abhandlungen, hrsg. von E. Wolf. München, Ch. Kaiser Verlag, 1957. 248 S.

Fr. 14.10.

Zum 65. Geburtstag von Friedrich Delekat sind 15 Beiträge und eine
151 Nummern umfassende Bibliographie von A. Dietzel vereinigt worden.
Das A.T. wird vertreten durch Friedrich Horst, Die Notiz vom Anfang des

Jahwekultes in Genesis 4, 26. Über das N.T. schreiben Herbert Braun, Das
«Stirb und Werde» in der Antike und im Neuen Testament; Ernst Käsemann,
Aufbau und Anliegen des Johanneischen Prologs; Eduard Lolise, Imago Dei
bei Paulus; und Eduard Schweizer, Jesus Christus, Herr über Kirche und
Welt. Aus der Kirchengeschichte stammen die Beiträge von Wilhelm Loew,
«Grundlage zur wissenschaftlichen Betrachtung», Ein Kapitel aus Schleiermachers

Erziehungslehre; Herbert Schönebaum, Die Begegnung Pestalozzis
mit Joseph Friedrich Grammont; Fedor Stepun, Das ökumenische Problem
in der Geschichtsphilosophie Wladimir Solowjews; und Ernst Wolf, Die
Verlegenheit der Theologie, David Friedrich Strauß und die Bibelkritik.
Die systematische Theologie und die Ethik vertreten Hellmut
Gollwitzer, Bürger und Untertan; Oskar Hammelsbeck, Die Würde des
Menschen; Walter Kreck, Was heißt Bekenntnisbindung?; Walter Mathias,
Imputative und sanative Rechtfertigung, Systematische Erwägungen zu
Luthers Rechtfertigungslehre; Heinz-Horst Schrey, Der marxistische
Atheismus; und Werner Wiesner, Zur Grundlegung des Rechts.

Die gebotene Kürze erlaubt nicht das Eingehen auf alle Beiträge.
Leitend bei der Auswahl soll die Frage nach neuen Gesichtspunkten in der
Forschung sein.

Friedrich Horst führt «Die Notiz vom Anfang des Jahwekultes in
Genesis 4, 26» zurück auf den Urheberglauben, den das A.T. umprägt. Der
Urheber dient mehr der Welterklärung, als daß er eine praktisch-religiöse
Größe ist, der ein Kult zukommt. Das A.T. vereinigt Urheber und Kultgott
zu einem Gott. Das sie Unterscheidende wird von der Seite der Gottheit auf
die der Menschen verlegt: im A.T. sind die Urheber menschlicher Erfindungen

nicht Götter, sondern Menschen. Adam und Enosch stehen einander
gegenüber als Geschöpfmensch, zu Gott in der Beziehung des Bewirkten
zu seinem Urheber, und als Geschichtsmensch, der zur Gottheit das eigentlich

religiöse Verhältnis findet: «indem ihm ihr Name bekannt wird und
er diesen Namen ruft...» (S. 72). Um zu vermeiden, daß nun der Mensch



Rezensionen 233

zum Erfinder der Religion wird, verwendet der masoretische Text
passivische Konstruktion: «damals wurde begonnen». Mit dieser interessanten
und m. W. neuartigen These wird sich die alttestamentliche Wissenschaft
noch auseinandersetzen müssen.

Neue Ergebnisse in der Analyse und Interpretation von «Aufbau und
Anliegen des Johanneischen Prologs» liefert Ernst Käsemann. Diese
Ergebnisse unterscheiden sich wesentlich von denen der Arbeiten Bultmanns,
mit dem sich der Autor vorwiegend auseinandersetzt. Von Bultmann wird
eigentlich nur noch die formale Gliederung des Prologs übernommen : v. 1

bis 4 das vorgeschichtliche Sein des Logos, v. 5—18 der Logos als Offenbarer

in der Geschichte. Auch daß ein Hymnus zugrunde liegt und in die
v. 6—8 eingefügt ist, anerkennt Käsemann. Aber sein vorchristlicher
Charakter sei mehr als problematisch. K. schlägt im ganzen folgende Lösung
vor: v. 14—18 sind ein Nachwort zu einem vom Evangelisten vorgefundenen

(bereits christlichen) Hymnus, v. 14 selber markiert den Übergang mit
der «Betonung der Inkarnation als des Mediums der Offenbarung» (S. 85).
Aus dieser Nahtstelle ergibt sich die Absicht des Prologs: Die Fleischwer-
dung Gottes ist Epiphanie des Schöpfers auf Erden. «Das Thema, das mit
diesem Übergangssatz vorbereitet wird, steht in 14 c: ,Wir sahen seine
Herrlichkeit.' Dieses Thema ist zugleich das des gesamten Evangeliums,
in welchem es durchweg und allein um die Praesentia dei in Christus geht»
(S. 94).

Eduard Schweizer stellt die Frage, inwiefern ist «Jesus Christus Herr
über Kirche und Welt»? Herr über die Kirche ist er auf Grund personaler
Begegnung. Die Aussagen des N.T. über die Beherrschung der Mächte sind
ebenfalls nur eine Funktion seiner Herrschaft über die Gemeinde. Zur
Aussage, Christus ist Herr über die Welt kommt es dann durch die Erkenntnis
der Gemeinde, daß «das Herrsein Christi, sein Handeln an ihr nicht erst
beginnt, nachdem sie die Bedingung des Glaubens erfüllt hat» (S. 184).
Diese These wird vor allem hermeneutisch zu diskutieren sein.

Anhand von Aufzeichnungen Pestalozzis versucht Herbert Schönebaum
«Die Begegnung Pestalozzis mit Joseph Friedrich Grammont» zu erhellen.
Wie weit die vorgenommene Aufteilung der Äußerungen der beiden stimmt,
ist fraglich, da sie mit schallanalytischer Prüfung durchgeführt wurde.

Walter Kreck versteht unter Bekenntnisbindung des Predigers, «sich
in seinem Dienst durch das dort (sc. in den Bekenntnissen) erklingende
Zeugnis der Väter zu rechtem Plören der Schrift anleiten zu lassen» (S. 110).
Im Blick auf die Abweichungen in der Abendmahlslehre auf lutherischer
und reformierter Seite heißt das, daß möglicherweise die Exegese im N.T.
selber größere Spannweiten aufzeigen wird, als die Väter glaubten. Eine
Möglichkeit, die gerade im Blick auf die erfreulichen exegetischen Beiträge
in vorliegender Festschrift recht verheißungsvoll ist.

Diese kleine Auswahl von Beiträgen muß genügen. Die andern bringen
weniger neue Gesichtspunkte, als daß sie mehr bereits Bekanntes oft recht
gut und hilfreich zusammenfassen und gerade dadurch die Probleme in
neuem Licht erscheinen lassen.

Goldiwil, Kt. Bern. Hans Bieri.



234 Rezensionen

Emil Ilrunner, Fraumiinsterpredigten. 2. Aufl. Zürich, Zwingli-Verlag, 1955.
156 S. Fr. 9.—.

Die Predigt als Gespräch verstanden mißt dem Hörer besondere
Relevanz zu. Schon der Predigt-Anfang setzt häufig beim Hörer ein
(S. 14. 28. 44. 58. 74. 105. 144). Einwände und Fragen des Gesprächspartners
werden immer wieder zitiert, um Mißverständnisse abzuwehren. Einer
These folgt sogleich die Gegenthese. Immer führt der Prediger Gespräch,
apologetisches Gespräch. Kennzeichnend dafür ist eine Predigt über Apg.
4, 8—12, welche eine Diskussion mit indischen Universitätsprofessoren
reproduziert (87 ff.). Auch der seelsorgerliche Ratschlag fehlt nicht.
Einmal wird z. B. den Hörern empfohlen, sich in der nächsten stillen
Stunde auf ein Blatt Papier aufzunotieren, wo sie dem Laster des
Selbstmitleids frönen (S. 70). Ein andermal wird Anweisung zum geistlichen
Gebrauch der Ferien gegeben (S. 116).

Brunners Gespräch zielt auf den Text hin oder geht diskutierend vom
Text aus. Jesus Christus, die Botschaft von Sünde und Vergebung stehen
im Zentrum dieser Predigten.

Die Predigtweise des Verfassers hat den Vorteil, daß der Hörer sich
verstanden weiß und selber versteht. Besonders Randsiedler werden sieh
angesprochen fühlen (vgl. S. 138ff.). — Andrerseits führt die apologetisch-
seelsorgerliche Motivierung leicht zu einer individualistischen Verengung
der Botschaft. So gipfelt eine patriotische Festpredigt über Jer. 31—34

in der Frage: «Hast du diesen Paß und Heimatschein (für den Himmel)?>
(S. 79). — Dieses eine Beispiel mag andeuten, daß die Predigt, als
Gespräch verstanden, nicht nur einen besonderen Vorzug, sondern auch eine
besondere Problematik in sich birgt.

Arlesheim, Kt. Baselland. Rudolf Bohren.

Karl Kampffmeyer, Das teure Predigtamt. Gebete und Weisungen für den
Dienst am Wort aus dem Schatz der Kirche. 2., erweiterte Aufl. (Schule
des Gebets, 6.) Hamburg, Furche-Verlag, 1954. 180 S. DM 7.80.

In dieser Auswahl sind neben einigen wenigen Kirchenvätern
hauptsächlich die Reformatoren, die Bibeltheologen des 19. Jahrhunderts und
aus jüngster Zeit vor allem die Männer der bekennenden Kirche
vertreten.

Das Buch will — wie das Vorwort sagt — «Mut machen, tiefer in die
in den Schriften der Väter enthaltenen Schätze einzudringen. Es will
Ernst und Verheißung des Predigtamtes zeigen. Es will helfen, an den
Gebeten der Väter das Beten zu lernen. Es will uns aufrufen, unser Amt
recht auszurichten.» So ist eine wertvolle Hilfe für den Prediger
entstanden, die zur Seelsorge an der eignen Seele anleitet und zugleich ein
kleines Kompendium der Homiletik bildet.

Einerseits nehmen die Worte über die Anfechtung und die Trostbriefe
den größten Raum ein, andererseits sind die Worte über das Loben und
Beten sowie die Gebete selber von besonderer Prägnanz, was darauf hin-



Rezensionen 235

weist, daß das Predigtamt vor allem von der Anfechtung her verstanden
und vornehmlich als Dienst des Gebets aufgefaßt wird.

Es wäre wünschenswert, wenn in einer 3. Auflage die Gebetssammlung
noch mehr erweitert würde, etwa durch ein Gebet vor dem Hausbesuch
und durch besondere Fürbittegebete für die Gemeinde. Ebenso dürften
die Quellenangaben genauer sein.

Arlesheim, Kt. Baselland. Rudolf Bohren.

W. H. C. Tenhaeff, Außergewöhnliche Heilkräfte. Magnetiseure, Sensitive,
Gesundbeter. Übers, von H. P. Kövari. Ölten & Freiburg i. Br., Walter-Verlag,

1957. 352 S. Fr. 16.80.

Der Direktor des parapsychologischen Institutes der Reichsuniversität
Utrecht legt in diesem Buch die Existenz und Wirksamkeit jener
«außergewöhnlichen Heilkräfte» dar, die sich am Rande oder außerhalb der sog.
Schulmedizin entfalten. Der Zweck seiner Ausführungen ist offenbar der,
eben jene Schulmedizin aufmerksam zu machen auf bisher vernachlässigte
Faktoren als auch Aufklärung zu geben über die Art ihrer Wirkungsweise,
und Warnungen anzubringen über mögliche Fehlerquellen und Gefahren.

Der Verfasser teilt jene Kräfte ein in drei große Kategorien: Bei einer
ersten Gruppe, vertreten durch Somnambule, medial Veranlagte, Psyehosko-
pisten (zu denen er auch Rutengänger und Pendler rechnet), geht es darum,
daß auf geheimnisvollem Wege Kenntnisse erlangt werden können von der
Natur eigener und fremder Krankheit, von wirksamen Heilmitteln,
vergangenen und zukünftigen Ereignissen der Einzel- und Weltgeschichte.
Der Verfasser schwankt, ob er zur Erklärung dieser Phänomene die
Existenz eines «Fluidums» annehmen müsse, das als «Vehikulum» zwischen
dem Unbewußten des Patienten und dem des Praktikers dient, oder ob man
mit einer rein «geistigen» Erklärung auskommt — oder ob gar mit der
Hilfe von «Geisterärzten» und «jenseitigen» Helfern zu rechnen ist. Die
zweite Kategorie betrifft Kräfte, die als «Ausstrahlung» von Magnetiseuren
direkte Heilung bewirken bei Mensch und Tier, oft sogar auf Distanz. Hier
wird die Frage des «Fluidums» noch aktueller, doch ist Tenhaeff auch hier
wieder im Zweifel, ob er sie bejahen oder die Magnetiseure nicht der dritten
Gruppe der Suggestionstherapeuten zurechnen will. In diesem Fall würde
ihre Tätigkeit sich darauf beschränken, die in jedem Menschen schlummernden

«Entelechien» zu wecken und zu aktivieren. Unter die «Suggestionstherapeuten»

rechnet der Verfasser auch Jesus und seine Apostel sowie
moderne «Gebetsheiler» einerseits, und anderseits wünscht er unsern heuti-
tigen Ärzten, daß sie bestrebt sein möchten, etwas von dem Nimbus des

Priesters, des «weisen Vaters» und magischen Heilers anzunehmen, weil
dadurch die psychischen Heilfaktoren in den Patienten stimuliert und der
Heilung größere Chancen geboten werden, als wenn die Krankheit rein
technisch behandelt wird.

Nun liegt tatsächlich eine Not heutiger Krankenbehandlung darin, daß
die Patienten mehr und mehr technisch abgefertigt werden, ohne daß ihre
seelische Verfassung beachtet und ihr Sein als ganzer Mensch in Betracht



236 Rezensionen

gezogen wird. Ob nun aber die einzige Alternative zur technisierten Medizin
darin liegt, daß der Arzt wieder Magier und Priester wird und wir die
Mitarbeit von Psychoskopisten, Somnambulen usw. mit den Ärzten
begrüßen sollen — daran zu zweifeln scheint mir von jener Mitte her
geboten, die uns als Christen und Theologen wichtig ist: von dem Menschenbild

her, das Gott in Jesus Christus vor uns stellt. Tenhaeff beurteilt Schaden

oder Nutzen all jener Praktiken einzig darnach, ob sie zu Heilerfolgen
führen. Was mit dem Menschen, seiner Psyche, seinem Glauben, seiner
Mitmenschlichkeit dabei geschieht, interessiert ihn offenbar nicht. Gerade
darauf aber richtet sich das Plauptinteresse Gottes, so wie wir ihn in Jesus
Christus kennen. Ob ein Mensch gesund oder krank ist, ist weniger wichtig
als der Umstand, ob er mit Gott und seinen Mitmenschen Gemeinschaft und
Frieden hat. Die biblischen Geschichten lehren und die Erfahrung bestätigt
uns, daß dieser Friede mit Gott und den Menschen gefährdet und zerstört
wird überall da, wo der Mensch eigenmächtig sich Güter wie Gesundheit,
Glück usw. ertrotzt, im eigenen oder fremden Leben Schicksal spielen und
selber Führer und Heiland sein will. Das biblische «Idealbild» des Menschen
ist nicht der Magier, der über Kräfte verfügt, die andern verschlossen sind,
sondern der Bruder, der mit den andern und für sie da ist.

Der neue Weg für den heutigen Arzt liegt gerade nicht in der Rückkehr

zum Priesterarzt, sondern in einem Schritt vorwärts zur Demut des

Bruders, der sich von Gott für den Mitbruder brauchen läßt und der, wie
es an einigen Orten bereits der Fall ist, mit Pfarrern und Ältesten der
Gemeinde zusammen den Weg für den Patienten sucht und sich u. U.
hineinnehmen läßt in jenen Dienst, wie er in Jak. 5, 14 beschrieben ist. Dann
werden die «Entelechien» vom Schöpfer selber befreit, und es kommt nicht
zu jener klebrigen Verhaftung zwischen Arzt und Patient, die den letzteren
in ständiger Unfreiheit gefangen hält. Christus hat uns dazu befreit, daß

wir uns nicht mehr in das «knechtische Joch» der Naturmächte fangen
lassen, sondern alles — auch die «außergewöhnlichen Heilkräfte» — von ihm
selber erbitten und empfangen, weil nur bei ihm der Mensch «Leben und
volles Genüge» hat.

So mag es zwar richtig sein, wenn ein parapsychologisches Institut den
außergewöhnlichen Heilkräften nachforscht und vielleicht einige Grenzpfähle

zu verrücken und bisher Unerklärliches zu erklären imstande ist.
Ich rede beileibe nicht so etwas wie einer «christlichen» Parapsychologie
das Wort! Aber es wäre sicher wünschenswert, daß diese Forschung von
Menschen betrieben würde, die auf dem Boden des Evangeliums stehen und
darum wissen, was Gott mit dem Menschen gemeint hat.

Richen bei Basel. Dorothee Hoch.


	Rezensionen

