Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 14 (1958)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen.

William Reuben Farmer, Maccabees, Zealots, and Josephus. An Inquiry into
Jewish Nationalism in the Greco-Roman Period. New York, Columbia Uni-
versity Press, 1956. XIV + 239 S. $4.50.

Der Verfasser will zeigen, dall es eine geschichtliche Verbindung zwi-
schen den Makkabiiern des zweiten vorchristlichen und den Zeloten des ersten
christlichen Jahrhunderts gibt. Trotz der zeitlichen Entfernung der beiden
Komponenten scheint diese These nicht unbegriindet zu sein.

Man muf} sich aber klarmachen, worin die Verbindung hat bestehen
konnen. Es gibt drei Méglichkeiten, die auseinandergehalten werden sollten:
1. Die makkabiische Bewegung setzte sich durch wirkliche Sukzession in
die zelotische fort. 2. Die Makkabider bildeten nur ideell ein Vorbild fiir die
Zeloten. 3. s handelt sich einfach um Analogien, die auf dem gemeinsamen
Nationalismus beruhen.

Zu diesen Alternativen miéchten wir folgendes bemerken. 1. Fiir die
erste Annahme hitte man einen Beweis, wenn sich darlegen lielle, daf} die
Qumranbewegung nicht nur gewissermallen auf die makkabéiische Erhebung
zuriickgeht, was vielen Kennern wahrscheinlich erscheint, sondern auch
ihrerseits den Hintergrund des Zelotismus bildet, was trotz der in der
letzten Zeit gemachten Behauptungen einiger Qumranforscher vorldufig
ganz unsicher bleibt. Natiirlich kénnte die Kriegsrolle von Qumran ein ver-
bindendes Glied ausmachen, aber man miillite dabei zuerst beweisen, dal}
sie mit einem wirklichen Krieg zu tun hat, und das ist noch nicht ge-
schehen, auch nicht bei Farmer. 2. Was die zweite Annahme betrifft, ist
besonders die Verehrung der Makkabder im letzten vorchristlichen und
ersten christlichen Jahrhundert zu beriicksichtigen. Zu diesem Thema bringt
Farmer wertvolles Material herbei, indem er die auf die Makkabier be-
zogenen Feste behandelt (S.132—158). Er hat aber weder das 4. Makk., das
sich in 1, 10; 3, 19; 17, 7—10 als eine Gedichtnisfestrede iiber makkabiiische
Mirtyrer darstellt, noch die spiiteren makkabé#ischen Mirtyreriiberlieferun-
gen untersucht. 3. Mit der Bestitigung der dritten von den oben erwihnten
Annahmen ist der Verfasser ausfiihrlich beschiftigt, und auch da hat er
wertvolle Beobachtungen machen kénnen. Vieles ist gewil} fiir die jiidischen
und christlichen Fachleute, denen sich die Untersuchung eigentlich zu-
wendet, iiberfliissig und mehr fiir Laien von Interesse. Aber es ist wertvoll,
dall ein weiterer Kreis auf die hier beriihrten Probleme aufmerksam ge-
macht werden kann.

Basel. Bo Reicke.

G. Molin, Das Lob Gottes aus der Wiiste. Lieder und Gebete aus den Hand-
schriften vom Toten Meer. Ubersetzt und eingeleitet. Freiburg & Miinchen,
Verlag Karl Albert, 1957. 66 S. DM 6.20.

J.T. Milik, Dix ans de découvertes dans le désert de Juda. Préface de R. de
Vaux. Paris, Les Editions du Cerf, 1957. 122 S., 35 Phot.

Diese beiden Schritten zeigt man mit grofer Freude an und méchte sie
einem weiten Publikum empfehlen. Das um so mehr, als beide Autoren sich



Rezensionen 223

auf dem Gebiete der Texte vom Toten Meer bereits einen guten Namen
gemacht haben.

In einem kleinen, schmucken Biindchen legt G. Molin neben einer guten
Einleitung in die Texte und ihre Probleme die Ubersetzung der nicht zu
sehr beschadigten Teile der Loblieder, der hymnischen Stiicke der Sekten-
und der Kriegsrolle, dazu der Segensspriiche (1QSb) vor. In allen diesen
Texten erklingt das Lob Gottes. Und dieses Lob lifit Molin in einer aus-
gesprochen schénen (metrischen) Ubersetzung erténen. Dal sie an man-
chen Stellen etwas ungesichert zu sein scheint, nimmt man in Erwartung
der kritischen Bearbeitung der Hodajoth durch Molin gerne in Kauf.

Daf} den vielen, allgemein orientierenden Werken iiber die Funde vom
Toten Meer nun auch J.T.Milik eine eigene Darstellung hinzufiigt, emp-
findet der, der dieses handliche Biichlein gelesen hat, keineswegs als Luxus.
Ist doch Milik seit Jahren an der Bearbeitung der Funde in Jerusalem tétig
und iiberblickt wie sonst kaum einer das gesamte Material (auch der Funde
vom Wadi Murabba‘at und dem Kloster Mird). — Der gottlose Priester des
Hab.-Kommentars ist nach ihm der Makkabder Jonathan (160—142 v. Chr.).
Den in letzter Zeit viel diskutierten Demetrius hilt er fiir Demetrius I.
Soter (162—150). Weiter findet er in den Texten Antiochus IV., Alexander
Jannéus und Alexandra genannt. Die «Kittim» erkennt er — auch in der
dem 1. nachchristlichen Jahrhundert zugewiesenen Kriegsrolle — als die
Rémer. Schon diese wenigen Hinweise zeigen den weiten Blick Miliks in
seiner Darstellung. In klarer Kiirze erfahren wir alles iiber die Geschichte
der Entdeckungen, den Inhalt der Hohlen (von denen nur I und IV Ge-
meindebibliotheken, die iibrigen jedoch privaten Besitz einzelner Anacho-
reten enthalten sollen), die Geschichte und Lehre der KEssener wie auch
iiber die Bedeutung der Iunde fiir alle in Frage kommenden Wissen-
schaftszweige.

Natiirlich mochte man da und dort doch Fragezeichen setzen, z. B. ob
fiir die Beschreibung des Lehrers der Gemeinde die Hodajoth nicht mit
mehr Zuriickhaltung benutzt werden miifliten. Und ist mit der Annahme
einer gleichzeitigen Auswanderung der Gemeinde nach Qumran und nach
Damaskus die Frage des Verhiltnisses der «Gemeinde von Damaskuss zur
Siedlung in Qumran besser gelost? Was ist die Qumrangemeinde ohne den
Lehrer der Gerechtigkeit, wenn dieser mit nach Damaskus gezogen sein
sollte?

Zwei Kartenskizzen, ein Plan iiber die Ausgrabungen in Qumran, dazu
die 35 dem Textteil angeschlossenen Photos und eine chronologische Tabelle
erhohen den Wert dieses praktischen Biichleins und machen es zu einem
sehr empfehlenswerten Hilfsmittel.

Basel. Hanswalter Huppenbauer.

Joseph Staudinger, Die Bergpredigt. Wien, Verlag Herder, 1957. 360 Seiten.
DM 22.—.

This is a systematic verse by verse commentary and interpretation

of the passages Matt. 5-7 and Luke 6. 20-38. Particularly fruitful are the

author’s patristic comparisons, and his concern to relate the passages to



224 Rezensionen

other aspects of the N.T. There is, however, a tendency to ignore questions
of Jewish background or Rabbinic parallels, or regard them as secondary.

From the point of view of N.T. scholarship, the most interesting part
of Staudinger’s book is the Anhang of 81 pages. Here one finds a summary
of the Austrian Jesuit’s thesis that Luke depends upon the witness of James
the Lord’s brother, who was an apostle (pp.248-51), a comparison of the
Lukan travel-narrative sections with their Matthean parallels (pp.253-61),
and discussions of, for example, “the poor in spirit” (pp. 266-9), Christ and
Satan (pp. 269-72), divorce (pp.283-8), the “synoptic question” (pp.312-7),
the practicability of the commands (pp.318-22), and “Entmythologisierung”
(pp- 322-9). Staudinger considers that the Matthean version of the sermon
must be allowed as original, and that the Lukan differences are due to a
different occasion; neither are “doublets” or “compositions”. The views of
Protestant scholars are constantly mentioned, but the author disapproves
of most of them, especially Bultmann’s, when they contradict the traditional
position. Particularly is this the case with regard to the primacy and reli-
ability of Matthew.

Indeed, one may wonder occasionally whether the copious footnotes and
critical discussions have been added to give the apparel of scholastic re-
gpectability to the otherwise dogmatic and frequently excellent commentary
on the meaning of the Sermon within the early Church. The Fathers are
rebuked for interpreting “daily bread” in the Lord’s prayer as the euchar-
istic bread (pp.292-5), but their words are often cited uncritically as if
they were the obvious and natural interpretation of the Synoptic passages.
This is a pity, for Staudinger’s book is easily the most detailed and system-
atic study of the Sermon on the Mount for many years, and no student
of the subject will be able to ignore what he has written, if only for the
exhaustive references (and some had to be omitted, he says). The great
achievement of the book is to present a positive interpretation of the Ser-
mon as “the preaching of the Kingdom of God and the laying of its founda-
tion-stone”. It is to be regretted that the manner of presentation of this
thesis will probably preclude it from having the constructive and beneficial
effect upon the “critical” scholarship which the author often justly con-
demns.

For a work of such magnitude, there seem to be surprisingly few
errors. Printing slips crept in on p. 253, lines 6 and 46, and p. 261, line 33.
Str. B. I11, 593 on page 214 does not seem right.

Manchester. John J. Vincent.

James M. Robinson, Das Geschichtsverstdndnis des Markus-Evangeliums. =
Abhandlungen z. Theol. d. Alten und Neuen Testaments, 30. Ziirich,
Zwingli-Verlag, 1956. 112 S. Fr. 14.50.

Robinson hat mit seiner iiberaus anregenden Studie nicht eigentlich
einen Beitrag zur «Redaktionsgeschichtey (Marxsen) des Mark.-Iiv. liefern
wollen. Und doch liegt ihr besonderer Wert gerade darin, dafl hier tatsich-
lich so etwas wie eine Theologie des dltesten Evangelisten in ihren Um-
rissen sichtbar wird. Fiir den Verfasser war der Ausgangspunkt der Unter-



Rezensionen 225

suchung freilich ein anderer: um zur aktuellen theologischen Diskussion
iiber Geschichte und Geschichtlichkeit beizutragen, stellt er die Frage: wie
versteht der Evangelist, der Aufzeichner dieses Evangeliums, Geschichte —
jene Geschichte, die er erzihlt, aber auch Geschichte im allgemeinen, seine
eigene Geschichte? Die Antwort scheint den Verfasser von vornherein auf
eine theologische Schulrichtung festzulegen: es handle sich beim Mark. um
ein «eschatologischesy Geschichtsverstindnis. Aber er geht wie auch sonst
in seinem Buche durchaus eigene Wege. «lschatologisch» meint nicht nur
die Beziehung auf eine heilsgeschichtliche Zukunft und von daher auf die
Gegenwart, sondern ist grundlegend an der heilsgeschichtlichen Vergangen-
heit orientiert. Markus weil}, dafl mit dem Auftreten Jesu «eine neue Form
von Geschichte auf hoherer Ebene» (S.851f.), eine Geschichte von kos-
mischen Ausmallen ihren Anfang genommen hat — freilich nicht als ein
neuer status in einem metaphysischen Weltsystem, sondern als neuer actus
im umfassenden kosmischen Drama. Daran ist R. ganz besonders gelegen:
an der aktiven, dramatisch-dynamischen Struktur dieses «eschatologischen»
Geschichtsverstindnisses. Geschichte heilit fiir Markus stets Kampf, Aus-
einandersetzung, Aufbrechen von verborgenen Alternativen, Sieg und Nie-
derlage. Das ist der Aspekt, unter dem nach R. bereits die Geschichte Jesu
dargestellt erscheint. Ihr Kennzeichen ist der auf dem Boden menschlicher
Geschichte ausgefochtene kosmische Kampf, das Ringen zweier Michte
(Geist-Satan), das mit der Versuchung Jesu anhebt und am Kreuz seinen
Ho6hepunkt erreicht. Die ersten drei Kapitel der Studie entfalten diese These
an Hand einer sorgfiltigen Kxegese. Uberraschendes Licht fillt dabei be-
sonders auf die Diamonenaustreibungen (Kap. IT), die nach der stirker von
kosmischer Terminologie gepriigten Einleitung des Evangeliums (Kap.I)
den Ubergang zu einer mehr «immanenteny Darstellungsweise des kos-
mischen Kampfes bilden (Debatten, Wundergeschichten, Passionserzih-
lung: Kap. I1I). Aber auch die «Geschichte seit dem Jahre 30» (Kap.IV) —
und damit lenkt der Verfasser zur Ausgangsfrage zuriick — ist fiir das
Mark. durch diesen Kampf charakterisiert: Markus hilt das an der Ge-
schichte Jesu gewonnene «eschatologische» Geschichtsverstindnis auch fiir
seine Zeit, fiir die Zeit der Kirche, fest. Sein Ruf zur Teilnahme am Kampf
auf der Seite des Siegers gilt fiir alle christlichen Generationen. Fiir R. ist
demnach auch Markus bereits ein Zeuge jenes heilsgeschichtlichen Den-
kens, an dessen Aushau Lukas so stark beteiligt erscheint. Man darf dem
Verfasser fiir seine kiithne und inspirierende These (es ist nicht die eines
Lutheraners!) aulBlerordentlich dankbar sein und wird die mannigfaltigen
Anregungen seines Buches gern aufnehmen.
Basel. Karlfried Frdéhlich.

Fritz Tschirch, 71200 Jahre deutsche Sprache. Die Entfaltung der deutschen
Sprachgestalt in ausgewdhlten Stiicken der Bibeliibersetzung vom Ausgang
des 8. Jahrhunderts bis in die Gegenwart. Ein Lese- und Arbeitsbuch. Berlin,
Walter de Gruyter & Co., 1955. xxiii + 127 S. DM 30.—.

Wihrend sich die Sprachhistoriker frither beinahe nur mit dem Laut-
wandel und der Verdnderung der Wortformen beschiftigten, wendet man

15



226 Rezensionen

sich heute griéferen Einheiten zu: dem Wortschatz, dem Satzbau. Tschirch
meint, die Entwicklung dieser Erscheinungen lasse sich besonders gut an
Bibeliibersetzungen verfolgen, weil die Ubersetzer hier wie sonst nirgends
an den grundlegenden Text gebunden seien. Das angefiihrte Buch, das eine
Synopse mit Ausziigen aus 5—7 deutschen Bibeliibersetzungen vom Mittel-
alter bis zur Neuzeit bildet, soll also fiir diesen Zeitraum die Entwicklung
des Wortschatzes und der Syntax im Deutschen beleuchten. An der Spitze
steht der Vulgata-Text (mit Varianten der «Vetus Latina»), beim N.T. auch
der griechische Text von Nestle (dieser ist allerdings nicht am Platze, weil
von den angefithrten Ubersetzern nur H. Menge den Nestle-Text benutzt
hat; da wire der Text des Erasmus historisch richtiger gewesen). Obwohl
das Buch eigentlich fiir Philologen gemeint ist, kann es auch fiir Theologen
von Interesse sein. Man mul} aber beachten, dafl die Verschiedenheiten der
Ubersetzungen nicht immer auf der Sprachentwicklung, sondern bisweilen
auf einer abweichenden Form oder Deutung des Grundtextes beruhen.
Basel. Bo Reicke.

Friedrich Wilhelm Kantzenbach, Das Ringen um die Einheit der Kirche im
Jahrhundert der Reformation. Vertreter, Quellen und Motive des «Gkume-
nischen» Gedankens von Erasmus von Rotterdam bis Georg Calixt. Stuttgart,
Evangelisches Verlagswerk, 1957. 260 S. DM 11.50.

Kantzenbachs Untersuchungen zur dkumenischen Frage zeitigen zwei
Ergebnisse. Sie stellen einmal die Bemiihungen einiger der bedeutendsten
Theologen und Kirchenménner um die Einheit der Kirche im Reformations-
jahrhundert historisch dar. In den Kreis der Betrachtung sind einbezogen:
Luther, Erasmus, Melanchthon, Martin Butzer, einige kleinere katholische
Polemiker und Erasmianer neben namhafteren Katholiken, wie Witzel und
Cassander, dann als Abschlufl Georg Calixt. Es sind die Mdnner, die zum
Teil schon zu Beginn der Reformation, vor allem aber in den Jahren der
Symbolbildung und der groflen Religionsgespriche im Reich das Problem
der Kircheneinheit aufgegriffen und zu lésen versucht haben. Jeder Ab-
schnitt bietet infolge der groflen Belesenheit des Autors einen in sich ge-
schlossenen lehrreichen Uberblick iiber die Anschauungen der Theologen
des Zeitalters. Da und dort hédtte man sich mehr typische Zitate und we-
niger Allgemeinheiten gewiinscht.

Das zweite Ergebnis ist systematischer Natur. Das Ringen um die Ein-
heit der Kirche im Jahrhundert der Reformation soll die grundlegenden
und bleibenden Motive des 6kumenischen Denkens fiir die Gegenwart kli-
ren. Kantzenbach unterscheidet zwischen ékumenischen Charismatikern, wie
Kardinal Contarini, Graf Zinzendorf oder Bischof Sailer, und 6kumenischen
Theoretikern, wie Irasmus, Witzel, Cassander, Grotius. Wie er selbst be-
merkt, gehen tatsiichlich beide Typen dkumenischer Theologen ineinander
iiber oder beriihren sich doch sehr stark. So ist es gerade sein Anliegen,
auch bei den polemischen katholischen Theoretikern das existentielle Be-
troffensein von der Not der Kirchenspaltung aufzuzeigen und Verstéindnis
fiir sie zu wecken. Im Verlaufe der Darstellung treten alle wichtigen grund-
sitzlichen Gesichtspunkte der dkumenischen Frage in ihrer reichen Ver-



Rezensionen 227

schiedenartigkeit auf: der Versuch einer Vereinigung durch Herausstellen
der «necessaria», der ¢articuli fundamentalesy, das Verschleiern der Gegen-
siitze, der Ruf zur einfachen Unterwerfung unter eine Autoritiit, der Riick-
zug auf einen verklirten Idealzustand der alten Kirche, der ersten fiinf
Jahrhunderte. Kantzenbach weist iiberall kritisch auf die Briichigkeit sol-
cher Unternehmen der theoretischen Okumeniker hin. Den eigenen Stand-
punkt umreillit er zum Schlufl wie folgt: «<Der Weg interkonfessioneller
Auseinandersetzung fiithrt nicht zuerst iiber den Wortlaut von Symbolen,
sondern in die Heilige Schrift. Jede Zeit ist neu zur Heiligen Schrift. Sie
darf in der Bindung an das von den Vitern ererbte Traditionsgut (sei es
nun der lutherische oder der Heidelberger Katechismus) priifen, was der
Heilige Geist uns in der Begegnung mit dem Worte der Heiligen Schrift
als Wahrheit aufgehen lift. Dankbar wird jede Tradition begriifit, die sich
mit dem Geist der Aussagen der Heiligen Schrift deckt... Die entschei-
dende Frage an die Kirchen der Welt ist die, ob sie ihr Selbstverstdndnis
allein auf die Heilige Schrift griinden, oder aber auf aullerhalb der Schrift
stehende Groflen wie das Amt oder die Tradition. Eine an die Heilige Schrift
gebundene Kirche empfingt in Demut die Gaben der Geschichte; auch das
Amt und die Tradition gehoren dazu. Es ist aber entscheidend, worauf das
Schwergewicht gelegt wird oder werden solly (S.245—246). Der Verfasser
erweist sich damit bei aller Aufgeschlossenheit fiir die andern Konfessio-
nen als reformatorischer Schrifttheologe. Iis ist klar, dal der rémische
Katholizismus sich nicht unter einen so verstandenen tkumenischen Ge-
danken subsumieren liefle.

Sehr zu bedauern ist es, daBl ein Buch iiber das Ringen um die Einheit
der Kirche im Jahrhundert der Reformation vollstindig an der reformierten
Theologie vorbeigeht. Calvin und die Schweizer werden nur ganz am Rande
und nur im Blickfeld anderer Theologen erwihnt. Wieviel wiire gerade bei
ihnen, bei Zwingli und Bullinger zum Thema zu holen gewesen! Gewil} lag
in der getroffenen Auswahl eine weise Beschrinkung; aber es hiitte sowohl
in der Fassung des Titels als auch in der Durchfithrung viel deutlicher
werden sollen, dall es sich bei allem reichen Material nur um den recht
engen Ausschnitt «Katholizismus und Luthertum» handelt. Insofern ist das
Buch leider gerade nicht dkumenisch, sondern ganz einseitig lutherisch
aufgebaut.

St. Margrethen, Kt. St. Gallen. Ernst Gerhard Riisch.

Jean Calvin, Institution de la religion chrestienne, livre premier. Edition cri-
tique publiée par Jean-Daniel Benoit. (Bibliothéque des textes philoso-
phiques.) Paris, Librairie philosophique J. Vrin, 1957. 266 S.

Eine kritische Ausgabe der «Institutions, d.h. der von Calvin selber
besorgten franzosischen Fassung der Institutio, war schon linger fillig. In
ihrer letzten Gestalt vom Jahre 1560 war sie seit 1888 nicht mehr ediert
worden. So kommt die vorliegende, von J.-D. Benoit in Stralburg besorgte
édition critique einem dringlichen Bediirfnis entgegen. Sie geniigt allen
Anspriichen, die an eine wissenschaftliche Betreuung des Grundwerks der
reformierten Kirche franzésischer Zunge gestellt werden kénnen. Zum



228 Rezensionen

erstenmal sind nun die verschiedenen Bestandteile des Textes nach ihrem
ersten Erscheinen gekennzeichnet. Bedeutsame Abweichungen von der
lateinischen Grundfassung sind sorgfiiltig vermerkt. Die Varianten aus
fritheren Ausgaben sind in weitestem Umfang beigegeben. So wird die
Institution dem Calvin-Forscher und -Liebhaber in einer Gestalt zuging-
lich, in der er sie nach ihrer inneren Geschichte wie nach ihrem Gehalt
unmittelbar fassen und verwerten kann.

Jean Calvin, Institution de la religion chrétienne, livre premier. Kdition nou-
velle publiée par la Société calviniste de F'rance. Genéve, Labor et Fides,
1955. XXXVIIT + 189 S.

Im Unterschied zur vorigen dient diese Ausgabe der Institution den
Bediirfnissen einer breiteren Lesergemeinde. Sie verzichtet darum auf den
kritischen Apparat und erlaubt sich, den urspriinglichen Text nach Stil und
Orthographie zu modernisieren. Sie lilt dabei, soweit wir sehen, durchaus
den Takt walten, zu dem die Ehrfurcht gegeniiber dem Autor verpflichtet.
Das Werk hat urspriinglich einem lieserkreis gedient, «qui ne redoutait pas
la nourriture forte». Moge es diesen Dienst auch an modernen Christen tun,
die solcher starken Speise dringlicher bediirfen, als ihnen vielfach bewufit
ist.

Benken, Kt. Baselland. Eduard Buef.

J. F. Gerhard Goeters, Ludwig Hditzer (ca. 1500 bis 1529), Spiritualist und
Antitrinitarier. Eine Randfigur der friihen Tduferbewegung. = Quellen und
FForschungen zur Reformationsgeschichte, 25. Giitersloh, C. Bertelsmann
Verlag, 1957. 162 S,

Ludwig Hitzer, geboren um 1500 in Bischofszell (Thurgau), hingerich-
tet in Konstanz im Jahre 1529, war beteiligt am Durchbruch der Reforma-
tion in Ziirich, an den Anfiingen der Tiuferbewegung, am frithen Abend-
mahlsstreit und am Aufblithen des Spiritualismus. Seine Gestalt ist umstrit-
ten. War er ein Mirtyrer des Téuferglaubens?, ein Irrlehrer?, ein Immora-
list? s ist dankenswert, dafl J. F. Gerhard Goeters, der jiingste Sohn des
verstorbenen Bonner Kirchenhistorikers, es unternommen hat, diese I'ra-
gen auf Grund der Quellen zu beantworten.

Die einzigen wissenschaftlichen Arbeiten iiber Hiitzer stammen von
Th. Keim (1856), Chr. Neff (1931) und dem Amerikaner F. L. Weis (1930).
Keim kommt zu einem negativen Gesamturteil, wihrend Neff und Weis
Hatzer von den gegen ihn erhobenen Vorwiirfen reinzuwaschen suchen.
Von diesem Forschungsstande war also auszugehen.

Es gelang Goeters, die Grundlage seiner Untersuchungen durch die
Entdeckung neuer Quellen zu verbreitern. Der Einschub in die zweite Auf-
lage der Schrift zur Judenbekehrung, das Briefbruchstiick an Hubmaier
und Wirbens Schrift gegen die Baruchausgabe sind der Forschung bisher
unbekannt gewesen. Was die Wormser Propheteniibersetzung von 1527 be-
trifft, so wurde bisher Hans Denck als der eigentliche Ubersetzer bezeich-
net. Goeters zeigt, dah der Lowenanteil der Ubersetzung auf Hitzers Konto
fillt und daB Denck nur der Mitarbeiter Hitzers war.



Rezensionen 229

Laut Einleitung hat sich Goeters vor allem drei Aufgaben gestellt,
nimlich die Schilderung von Hétzers dullerem Lebenslauf, die Darstellung
von Hitzers theologischer Entwicklung, die Lisung der IFrage nach der
Zugehorigkeit Hétzers zur Tdufergemeinschaft.

Hiétzers dulleres Leben. Das bereits bekannte Bild ist nicht grundsiitz-
lich, aber in vielen llinzelheiten geéndert worden, so besonders fiir das
Basler Studium, fiir die letzten Wanderwege und fiir die Problematik des
Konstanzer Prozesses. Die Fortschritte waren méglich, weil Goeters die
ganze Zeitgeschichte in breitestern Umfang heranzog und von hier aus
Hiitzers eigene Angaben neu beleuchtete.

Theologische Entwicklung. Statt vom Waldensertum (L. Keller, Weis)
oder von der Mystik (Keim) kommt Hétzer vom Basler Humanismus her
und schreitet von dort, durch die Reformation beeinfluflt, zu einem radi-
kalen Biblizismus fort. So wird er 1523 Gefolgsmann Zwinglis und 1524/25
Glied des Ziircher Kreises um Konrad Grebel. Im Abendmahlsstreit steht
er bei Zwingli und Oekolampad, wobei erste spiritualisierende Neigungen
(Gegensatz von Geist und Sakrament) sichtbar werden. Unter der Einwir-
kung Dencks und der Theologia Deutsch wird Héatzer zum extremen Spiri-
tualisten und weiterhin zum Antitrinitarier. Diese Intwicklungslinie hat
Goeters zum erstenmal aufgewiesen und zugleich gezeigt, dafl sie mit einer
inneren Folgerichtigkeit abliuft.

Hitzer und das Tidufertum. Hétzer, eine «Randfigur der frithen Taufer-
bewegung», lautet die (neue) Hauptthese der Goetersschen Arbeit. Was ist
damit gesagt? Goeters denkt dabei an das dlteste schweizerische Tdufertum
(der zwanziger Jahre des 16. Jahrhunderts), wie es in den «Schleitheimer
Artikelny verkorpert ist. An dieser dltesten Stufe der Tduferbewegung ge-
messen, ist Hitzer nur eine Randfigur. Kr hat mit den Tédufern in Ziirich,
Augsburg und an anderen Orten enge I'ithlung gehabt, ja sogar selber ein-
mal Erwachsenentaufen vorgenommen. Aber an sich selber hat er, soviel
wir wissen, nie die Wiedertaufe vollziehen lassen. Das bedeutet aber, dal}
er nie ein echter Wiedertdufer gewesen ist. Offenbar war sein Grundge-
danke der, dall man die Wahl des Zeitpunktes der Taufe dem Iirmessen
jedes Kinzelnen iiberlassen sollte. Im Zusammenhang der Erdrterungen
iiber Hitzers Verhiltnis zur Tduferkirche hat Goeters sehr wertvolle Ge-
sichtspunkte zur Entstehung des Tdufertums in Ziirich, zur Vorgeschichte
der Augsburger Tdufergemeinde und besonders zur Augsburger Martyrer-
synode von 1528 heigesteuert.

Das Ergebnis des Buches von G. Goeters 1if}t sich etwa folgendermafien
zusammenfassen: Hitzer war Publizist, der Schriften iiber die religitsen
Tagesfragen verdffentlichte, und Ubersetzer. Aber seine Propheteniiber-
setzung wurde verdringt; seine Schriften wurden z. T. vernichtet. So kam
es, dafl er eine erkennbare geschichtliche Wirkung nicht geiibt hat. Wohl
nur die Konstanzer Hinrichtung (wegen Ehebruchs) und seine literarische
Geschiiftigkeit als solche haben Hétzers Andenken erhalten. Ein selbstéin-
diger Geist war er nicht. Er lebte von den Gedanken anderer, die er aber
z. T. radikal weiterdachte. Schliefilich geriet er (wie nach ihm Sebastian



230 Rezensionen

Franck) zu allen Religionsparteien in Gegensatz, und in diesem Allein-
gingerschicksal liegt sein Eigenstes und Personlichstes.

Das Studium der Arbeit von J. F. G. Goeters war fiir mich ein Genul.
Einmal wegen der geistigen Haltung des Verfassers. Goeters, der selbst
in der reformierten Tradition steht, hilt sich bewult von jeder Ketzer-
richterei fern. Er ist, ohne den eigenen Standort zu verleugnen, doch in
bezug auf moralische und dogmatische Wertung vorsichtig. Alles ist in
vornehmem Geist gestaltet, wobei ich auch an die edle, ausgeglichene Dar-
stellungsweise denke. Hinsichtlich der Methode ist ein Dreifaches hervor-
zuheben. Einmal die fiir einen jungen Forscher bewundernswerte Kenntnis
der Reformationsgeschichte. Die entlegensten Nachrichten werden heran-
gezogen. Dann die Kombinationskraft, besser: die historische Phantasie,
mit der aus der Kiille von personellen, landschaftlichen und ortlichen Hin-
weisen ein Ganzes geschaffen wird, Schlieilich die dxpipia, die einen nir-
gends im Stiche 1408t. Die Untersuchung von J. F. G. Goeters ist vollig selb-
stindig aus den Quellen aufgebaut und stellt ein Beispiel von <«Urfor-
schung» dar, wie es heute selten zu finden ist.

Ziirich. Fritz Blanke.

H. G. Hubbeling, Natuur en genade bij Emil Brunner. Een beoordeling van het

conflict Barth — Brunner. = Philosphia religionis, 7. Assen, Van Gorcum,
1956. 163 S.

Die vorliegende holliindische Arbeit iiber «Natur und Gnade bei Emil
Brunner» beschrinkt sich keineswegs auf dessen kleine, aber iiberaus klare
und sachliche Schrift «Natur und Gnades (1934; 2. Aufl 1935), sondern sie
setzt sich mit dem gesamten Werk des Ziiricher Theologen auseinander.
Zugleich will sie, wie es im Untertitel heilit, «eine Beurteilung des Kon-
fliktes Barth—Brunner» geben, also einen eigenen systematischen Beitrag
liefern.

Nach dem Hinweis auf einige zentrale Gedanken der Theologie Brun-
ners (Offenbarung, Glaube, Jesus Christus) gibt der Verfasser eine kurze
Ubersicht iiber die theologische Entwicklung Brunners, wobei er sechs
verschiedene Perioden unterscheidet. Mit Recht stellt der Verfasser fest,
dal Brunner in erster Linie Schrifttheologe ist und seine stéirksten Impulse
von den Reformatoren her empfangen hat. Hier gilt jedoch, dafl Brunner
«mehr Lutheraner als Calvinist ist, was aber nicht hindert, daf} er gelegent-
lich Calvin iiber Luther stellty (S.12). Auf diese einleitenden Abschnitte,
die auch Brunners Stil und Methode behandeln, folgen eine Reihe von Kurz-
referaten, in denen wu.a. Brunners Auffassung von der imago Dei, der
analogia entis, der Schépfungsoffenbarung und natiirlichen Theologie sowie
des Verhiiltnisses von Gesetz und Evangelium wiedergegeben wird. Brun-
ners Position wird in diesen Referaten im groflen und ganzen korrekt dar-
gestellt und auch mit Erfolg gegeniiber einigen Mifldeutungen verteidigt,
aber nur selten eingehender analysiert.

Bereits auf S.49 beginnt mit dem zweiten Teil des Buches die «Be-
urteilung», deren Kriterium die biblische Botschaft sein soll. Hier werden



Rezensionen 231

nahezu alle der im ersten Teil behandelten Themata noch einmal auf-
genommen und Brunners Position mit den von Barth vorgebrachten Ein-
winden und der Exegese des Verfassers konfrontiert. In Auseinander-
setzung mit Brunner und Barth sucht der Verfasser einen eigenen Standort
zu gewinnen, der jedoch, aufs Ganze gesehen, wesentlich niher bei Brunner
als bei Barth liegt. So hat der Verfasser zwar Bedenken gegeniiber Brun-
ners Distinktion von formaler und materialer imago Dei, rechnet aber wie
dieser mit einer durch die Siinde nicht verlorengegangenen Gottebenbild-
lichkeit des Menschen (S.65). Ferner erkldart der Verfasser, dall die ana-
logia entis im Sinne einer «Sprung-Analogie» — diese Begriffsbildung
scheint mir nicht sehr gliicklich! — gelehrt werden diirfe (S. 72 ff.), dall es
eine «relativ selbstindige» Schipfungsoffenbarung und eine aus ihr zu
gewinnende Gotteserkenntnis gebe (S.831.), dall von einem «Ankniipfungs-
punkts als dem <«Durchbruchsort» des christlichen Glaubens gesprochen
werden konne (S.971.), dall es «<Hinweise» auf Gottes Existenz gebe, aber
keine exakten Gottesbeweise gefiihrt werden kénnten (S. 105). Gegen Brun-
ner wird eingewandt, dafl er zwar der Gnade prinzipiell den Vorrang vor
der Natur gebe, hinsichtlich des ordo salutis aber bei ihm die Natur den
Vorrang besitze, ¢«<wodurch er den iiberwiltigenden Charakter der Gnade
beeintrichtiges (S.112).

Ich kann dieser Kritik nicht zustimmen, da sie mir von der falschen
Voraussetzung auszugehen scheint, dal der Primat der Krlisungsgnade
notwendig auch ihre zeitliche Prioriit bedeute. Uberdies hat der Verfasser
selbst seine Kritik an Brunner dadurch eingeschrinkt, dall er gerade hin-
sichtlich des ordo salutis die Reihenfolge Gesetz — Evangelium als Moglich-
keit bestehen lalt (S.94). So richtig es ist, dal wir erst im Angesichte
Christi unsere Siinde im vollen Umfange <erkennen», so erkennen wir doch
nur etwas, was eine ganz unabhéngig von unserer IKrkenntnis oder Nicht-
Erkenntnis zuvor bestehende Wirklichkeit gewesen ist. Als Siinder stehen
wir unter dem Gesetz, das uns stets anklagt und verurteilt, wihrend wir in
Christus begnadigt werden und von der Verurteilung frei sind (Rom. 6, 14:
«denn ihr seid nicht mehr unter dem Gesetz, sondern unter der Gnades; vgl.
ferner 8, 1; Gal. 3, 23 ff.; Joh. 1, 17). Sowohl die Prioritit des Gesetzes vor
dem Evangelium als auch der Gegensatz von Gesetz und Evangelium sind
schriftgemdB. An dem Gegensatz mull auch deshalb festgehalten werden,
damit das Evangelium nichts von seiner befreienden Kraft einbiifit. Da, wie
der Verfasser mit Recht betont, auch das Christenleben unter dem Gebot
der Gottes- und Nichstenliebe steht, méchte ich vorschlagen, mit W. Joest
und P. Althaus! zwischen dem aufgehobenen Gesetz und dem geltenden
Gebot zu unterscheiden und die Reihenfolge Gesetz, Evangelium und Gebot
anzuerkennen.

Man darf diese hollindische Studie begriilen, weil sie sich #uBerst
wichtigen theologischen Problemen zuwendet. Einige derselben bediirfen
freilich einer griindlicheren Bearbeitung, als sie der Rahmen der vorliegen-

1 W. Joest, Gesetz und Freiheit (1951); P. Althaus, Gesetz und Gebot
(1952).



232 Rezensionen

den Untersuchung gestattete. Der Verfasser hat mit seiner Arbheit die Hoff-
nung verbunden, das Gesprich zwischen Barth und Brunner moge wieder
in Gang kommen. Die Aussichten hierzu scheinen allerdings gering.

In den deutschen Zitaten und der deutschsprachigen «Zusammenfas-
sung» (S.158—163) finden sich einige Druckfehler. Es muf} heillen: Glau-
bensspannung (S.6), latent enthaltene Erkenntnis (statt: erhaltene Erk.,
S.8), «Ganz Anderes (S.71), neuplatonische Lehre (S.159), einen flachen
Kompromill (S.161), das Opfer ihrer; bringt sie (S. 162).

Lund. Gottfried Hornig.

Libertas christiana. Festschrift fiir Friedrich Delekat, hrsg. von E. Wolf und
‘W. Matthias. = Beitrige zur evangelischen Theologie. Theologische Ab-
handlungen, hrsg. von E. Wolf. Miinchen, Ch. Kaiser Verlag, 1957. 248 S.
Fr. 14.10.

Zum 65. Geburtstag von Friedrich Delekat sind 15 Beitriige und eine
151 Nummern umfassende Bibliographie von A. Dietzel vereinigt worden.
Das A.T. wird vertreten durch Friedrich Horst, Die Notiz vom Anfang des
Jahwekultes in Genesis 4, 26. Uber das N.T. schreiben Herbert Braun, Das
«Stirb und Werde» in der Antike und im Neuen Testament; Ernst Kiisemann,
Aufbau und Anliegen des Johanneischen Prologs; duard Lohse, Imago Dei
bei Paulus; und Eduard Schweizer, Jesus Christus, Herr iiber Kirche und
Welt. Aus der Kirchengeschichte stammen die Beitrige von Wilhelm Loew,
«Grundlage zur wissenschaftlichen Betrachtungy, Kin Kapitel aus Schleier-
machers Erziehungslehre; Herbert Schonebaum, Die Begegnung Pestalozzis
mit Joseph Friedrich Grammont; Fedor Stepun, Das é6kumenische Problem
in der Geschichtsphilosophie Wladimir Solowjews; und Ernst Wolf, Die
Verlegenheit der Theologie, David Friedrich Straufl und die Bibelkritik.
Die systematische Theologie und die Ethik vertreten Hellmut Goll-
witzer, Biirger und Untertan; Oskar Hammelsbheck, Die Wiirde des Men-
schen; Walter Kreck, Was heilt Bekenntnisbindung?; Walter Mathias,
Imputative und sanative Rechtfertigung, Systematische Erwigungen zu
Luthers Rechtfertigungslehre; Heinz-Horst Schrey, Der marxistische Athe-
ismus; und Werner Wiesner, Zur Grundlegung des Rechts.

Die gebotene Kiirze erlaubt nicht das Eingehen auf alle Beitrige. Lei-
tend bei der Auswahl soll die Frage nach neuen Gesichtspunkten in der
Forschung sein.

Friedrich Horst fithrt «<Die Notiz vom Anfang des Jahwekultes in Ge-
nesis 4, 26» zuriick auf den Urheberglauben, den das A.T. umprigt. Der Ur-
heber dient mehr der Welterklirung, als dall er eine praktisch-religitse
Grole ist, der ein Kult zukommt. Das A.T. vereinigt Urheber und Kultgott
zu einem Gott. Das sie Unterscheidende wird von der Seite der Gottheit auf
die der Menschen verlegt: im A.T. sind die Urheber menschlicher Erfindun-
gen nicht Gotter, sondern Menschen. Adam und Enosch stehen einander
gegeniiber als Geschdépfmensch, zu Gott in der Beziehung des Bewirkten
zu seinem Urheber, und als Geschichtsmensch, der zur Gottheit das eigent-
lich religiose Verhiltnis findet: «indem ihm ihr Name bekannt wird und
er diesen Namen ruft...» (S.72). Um zu vermeiden, dafl nun der Mensch



Rezensionen 233

zum Erfinder der Religion wird, verwendet der masoretische Text passi-
vische Konstruktion: «damals wurde bhegonnen». Mit dieser interessanten
und m. W. neuartigen These wird sich die alttestamentliche Wissenschaft
noch auseinandersetzen miissen.

Neue Ergebnisse in der Analyse und Interpretation von «Aufbau und
Anliegen des Johanneischen Prologs» liefert Ernst Kisemann. Diese Er-
gebnisse unterscheiden sich wesentlich von denen der Arbeiten Bultmanns,
mit dem sich der Autor vorwiegend auseinandersetzt. Von Bultmann wird
eigentlich nur noch die formale Gliederung des Prologs iibernommen: v.1
bis 4 das vorgeschichtliche Sein des Logos, v.5—18 der Logos als Offen-
barer in der Geschichte. Auch dal} ein Hymnus zugrunde liegt und in die
v. 6—8 eingefiigt ist, anerkennt Kisemann. Aber sein vorchristlicher Cha-
rakter sei mehr als problematisch. K. schldgt im ganzen folgende Losung
vor: v.14—18 sind ein Nachwort zu einem vom KEvangelisten vorgefunde-
nen (bereits christlichen) Hymnus. v. 14 selber markiert den Ubergang mit
der «Betonung der Inkarnation als des Mediums der Offenbarung» (S.85).
Aus dieser Nahtstelle ergibt sich die Absicht des Prologs: Die Fleischwer-
dung Gottes ist Kpiphanie des Schopfers auf Erden. «Das Thema, das mit
diesem Ubergangssatz vorbereitet wird, steht in 14c¢: ,Wir sahen seine
Herrlichkeit.” Dieses Thema ist zugleich das des gesamten Evangeliums,
in welchem es durchweg und allein um die Praesentia dei in Christus geht»
(S.94).

Eduard Schweizer stellt die Frage, inwiefern ist «Jesus Christus Herr
iiber Kirche und Welt>? Herr iiber die Kirche ist er auf Grund personaler
Begegnung. Die Aussagen des N.T. iiber die Beherrschung der Méchte sind
ebenfalls nur eine ['unktion seiner Herrschaft iiber die Gemeinde. Zur Aus-
sage, Christus ist Herr iiber die Welt kommt es dann durch die Erkenntnis
der Gemeinde, dafl «das Herrsein Christi, sein Handeln an ihr nicht erst
beginnt, nachdem sie die Bedingung des Glaubens erfiillt hat» (S.184).
Diese These wird vor allem hermeneutisch zu diskutieren sein.

Anhand von Aufzeichnungen Pestalozzis versucht Herbert Schénebaum
«Die Begegnung Pestalozzis mit Joseph Friedrich Grammont» zu erhellen.
Wie weit die vorgenommene Aufteilung der Aullerungen der beiden stimmt,
ist fraglich, da sie mit schallanalytischer Priifung durchgefiihrt wurde.

Walter Kreck versteht unter Bekenntnisbindung des Predigers, «sich
in seinem Dienst durch das dort (sc. in den Bekenntnissen) erklingende
Zeugnis der Viter zu rechtem Héren der Schrift anleiten zu lassens (S.110).
Im Blick auf die Abweichungen in der Abendmahlslehre auf lutherischer
und reformierter Seite heillit das, dall moglicherweise die Kxegese im N.T.
selber griollere Spannweiten aufzeigen wird, als die Viter glaubten. Eine
Mbglichkeit, die gerade im Blick auf die erfreulichen exegetischen Beitrige
in vorliegender Festschrift recht verheillungsvoll ist.

Diese kleine Auswahl von Beitrigen mul} geniigen. Die andern bringen
weniger neue Gesichtspunkte, als dafl sie mehr bereits Bekanntes oft recht
gut und hilfreich zusammenfassen und gerade dadurch die Probleme in
neuem Licht erscheinen lassen.

Goldiwil, Kt. Bern. Hans Bieri.



234 Rezensionen

Emil Brunner, Fraumiinsterpredigten. 2. Aufl. Ziirich, Zwingli-Verlag, 1955.
156 S. Fr.9.—.

Die Predigt als Gesprich verstanden mifit dem Hobrer besondere
Relevanz zu. Schon der Predigt-Anfang setzt h#ufig beim Hérer ein
(S. 14. 28, 44, 58. 74. 105. 144). Einwiinde und Fragen des Gespriichspartners
werden immer wieder zitiert, um Millverstindnisse abzuwehren. Einer
These folgt sogleich die Gegenthese. Immer fithrt der Prediger Gesprich,
apologetisches Gespridch. Kennzeichnend dafiir ist eine Predigt iiber Apg.
4, 812, welche eine Diskussion mit indischen Universititsprofessoren
reproduziert (87 ff.). Auch der seelsorgerliche Ratschlag fehlt nicht.
Einmal wird z. B. den Ho6rern empfohlen, sich in der niichsten stillen
Stunde auf ein Blatt Papier aufzunotieren, wo sie dem Laster des Selbst-
mitleids fronen (S.70). Ein andermal wird Anweisung zum geistlichen
Gebrauch der Ferien gegeben (S.116).

Brunners Gesprich zielt auf den Text hin oder geht diskutierend vom
Text aus. Jesus Christus, die Botschaft von Siinde und Vergebung stehen
im Zentrum dieser Predigten.

Die Predigtweise des Verfassers hat den Vorteil, dall der Hérer sich
verstanden weill und selber versteht. Besonders Randsiedler werden sich
angesprochen fithlen (vgl.S.138ff.). — Andrerseits fithrt die apologetisch-
geelsorgerliche Motivierung leicht zu einer individualistischen Verengung
der Botschaft. So gipfelt eine patriotische Festpredigt iiber Jer.31—34
in der Frage: «Ilast du diesen Pal und Heimatschein (fiir den Himmel) ?»
(S.79). — Dieses eine Beispiel mag andeuten, daB die Predigt, als Ge-
sprich verstanden, nicht nur einen besonderen Vorzug, sondern auch eine
besondere Problematik in sich birgt.

Arlesheim, Kt. Baselland. Rudolf Bohren.

Karl Kampffmeyer, Das teure Predigtamt. Gebete und Weisungen f[iir den
Dienst am Wort aus dem Schatz der Kirche. 2., erweiterte Aufl. (Schule
des Gebets, 6.) Hamburg, Furche-Verlag, 1954, 180 S. DM 7.80.

In dieser Auswahl sind neben einigen wenigen Kirchenvitern haupt-
sdchlich die Reformatoren, die Bibeltheologen des 19. Jahrhunderts und
aus jungster Zeit vor allem die Minner der bekennenden Kirche ver-
treten.

Das Buch will — wie das Vorwort sagt — «Mut machen, tiefer in die
in den Schriften der Viter enthaltenen Schiitze einzudringen. Es will
Ernst und VerheiBung des Predigtamtes zeigen. Es will helfen, an den
Gebeten der Viter das Beten zu lernen. Es will uns aufrufen, unser Amt
recht auszurichten.» So ist eine wertvolle Hilfe fiir den Prediger ent-
standen, die zur Seelsorge an der eignen Seele anleitet und zugleich ein
kleines Kompendium der Homiletik bildet.

Einerseits nehmen die Worte iiber die Anfechtung und die Trostbriefe
den grofiten Raum ein, andererseits sind die Worte iiber das Loben und
Beten sowie die Gebete selber von besonderer Prignanz, was darauf hin-



Rezensionen 235

weist, dafl das Predigtamt vor allem von der Anfechtung her verstanden
und vornehmlich als Dienst des Gebets aufgefalit wird.

Ils wiare wiinschenswert, wenn in einer 3. Auflage die Gebetssammlung
noch mehr erweitert wiirde, etwa durch ein Gebet vor dem Hausbesuch
und durch besondere Fiirbittegebete fiir die Gemeinde. Ebenso diirften
die Quellenangaben genauer sein.

Arlesheim, Kt. Baselland. Rudolf Bohren.

W. H. C. Tenhaeff, Auflergewéhnliche Heilkrdifte. Magnetiseure, Sensitive, Ge-
sundbeter. Ubers. von H. P. Kévari. Olten & Freiburg i. Br., Walter-Ver-
lag, 1957. 352 S. F'r. 16.80.

Der Direktor des parapsychologischen Institutes der Reichsuniversitit
Utrecht legt in diesem Buch die Existenz und Wirksamkeit jener «auBer-
gewohnlichen Ieilkriftes dar, die sich am Rande oder auBerhalb der sog.
Schulmedizin entfalten. Der Zweck seiner Ausfithrungen ist offenbar der,
eben jene Schulmedizin aufmerksam zu machen auf bisher vernachlissigte
Faktoren als auch Aufklirung zu geben {iber die Art ihrer Wirkungsweise,
und Warnungen anzubringen iiber mégliche Fehlerquellen und Gefahren.

Der Verfasser teilt jene Krifte ein in drei grofle Kategorien: Bei einer
ersten Gruppe, vertreten durch Somnambule, medial Veranlagte, Psychosko-
pisten (zu denen er auch Rutenginger und Pendler rechnet), geht es darum,
dafl auf geheimnisvollem Wege Kenntnisse erlangt werden kiénnen von der
Natur eigener und fremder Krankheit, von wirksamen Heilmitteln, ver-
gangenen und zukiinftigen Ereignissen der Kinzel- und Weltgeschichte.
Der Verfasser schwankt, ob er zur Erklirung dieser Phinomene die Iixi-
stenz eines «Fluidums» annehmen miisse, das als «Vehikulum» zwischen
dem Unbewuliten des Patienten und dem des Praktikers dient, oder ob man
mit einer rein «geistigeny Erkldrung auskommt — oder ob gar mit der
Hilfe von «Geisteridrzten» und <jenseitigen» Helfern zu rechnen ist. Die
zweite Kategorie betrifft Krifte, die als «Ausstrahlung» von Magnetiseuren
direkte Heilung bewirken bei Mensch und Tier, oft sogar auf Distanz. Hier
wird die Frage des «Fluidums» noch aktueller, doch ist Tenhaeff auch hier
wieder im Zweifel, ob er sie bejahen oder die Magnetiseure nicht der dritten
Gruppe der Suggestionstherapeuten zurechnen will. In diesem Fall wiirde
ihre Tétigkeit sich darauf beschrinken, die in jedem Menschen schlummern-
den «Entelechieny zu wecken und zu aktivieren. Unter die «Suggestions-
therapeuten» rechnet der Verfasser auch Jesus und seine Apostel sowie
moderne «Gebetsheilery einerseits, und anderseits wiinscht er unsern heuti-
tigen Arzten, dall sie bestrebt sein mochten, etwas von dem Nimbus des
Priesters, des «weisen Vaters» und magischen Heilers anzunehmen, weil
dadurch die psychischen Heilfaktoren in den Patienten stimuliert und der
Heilung gr6Bere Chancen geboten werden, als wenn die Krankheit rein
technisch behandelt wird.

Nun liegt tatséichlich eine Not heutiger Krankenbehandlung darin, dal
die Patienten mehr und mehr technisch abgefertigt werden, ohne dall ihre
seelische Verfassung beachtet und ihr Sein als ganzer Mensch in Betracht



236 Rezensionen

gezogen wird. Ob nun aber die einzige Alternative zur technisierten Medizin
darin liegt, dall der Arzt wieder Magier und Priester wird und wir die
Mitarbeit von Psychoskopisten, Somnambulen usw. mit den Arzten be-
griiflen sollen — daran zu zweifeln scheint mir von jener Mitte her ge-
boten, die uns als Christen und Theologen wichtig ist: von dem Menschen-
bild her, das Gott in Jesus Christus vor uns stellt. Tenhaeff beurteilt Scha-
den oder Nutzen all jener Praktiken einzig darnach, ob sie zu Heilerfolgen
fithren. Was mit dem Menschen, seiner Psyche, seinem Glauben, seiner
Mitmenschlichkeit dabei geschieht, interessiert ihn offenbar nicht. Gerade
darauf aber richtet sich das Hauptinteresse Gottes, so wie wir ihn in Jesus
Christus kennen. Ob ein Mensch gesund oder krank ist, ist weniger wichtig
als der Umstand, ob er mit Gott und seinen Mitmenschen Gemeinschaft und
Frieden hat. Die biblischen Geschichten lehren und die Erfahrung bestitigt
uns, dall dieser Friede mit Gott und den Menschen gefihrdet und zerstért
wird iiberall da, wo der Mensch eigenmiichtig sich Giiter wie Gesundheit,
Gliick usw. ertrotzt, im eigenen oder fremden Leben Schicksal spielen und
selber Fiihrer und Ieiland sein will. Das biblische «Idealbild» des Menschen
ist nicht der Magier, der iiber Kriifte verfiigt, die andern verschlossen sind,
sondern der Bruder, der mit den andern und fiir sie da ist.

Der neue Weg fiir den heutigen Arzt liegt gerade nicht in der Riick-
kehr zum Priesterarzt, sondern in einem Schritt vorwirts zur Demut des
Bruders, der sich von Gott fiir den Mitbruder brauchen lillit und der, wie
es an einigen Orten bereits der Fall ist, mit Pfarrern und Altesten der Ge-
meinde zusammen den Weg fiir den Patienten sucht und sich u. U. hinein-
nehmen liflt in jenen Dienst, wie er in Jak. 5, 14 beschrieben ist. Dann
werden die «Entelechien» vom Schépfer selber befreit, und es kommt nicht
zu jener klebrigen Verhaftung zwischen Arzt und Patient, die den letzteren
in stindiger Unfreiheit gefangen hiilt. Christus hat uns dazu befreit, dal}
wir uns nicht mehr in das «<knechtische Joch» der Naturmiichte fangen las-
sen, sondern alles — auch die «aulBergewéhnlichen Heilkriftes — von ihm
selber erbitten und empfangen, weil nur bei ihm der Mensch «Leben und
volles Gentiige» hat.

So mag es zwar richtig sein, wenn ein parapsychologisches Institut den
aullergewohnlichen Heilkrédften nachforscht und vielleicht einige Grenz-
pfihle zu verriicken und bisher Unerklédrliches zu erkliren imstande ist.
Ich rede beileibe nicht so etwas wie einer «christlichen» Parapsychologie
das Wort! Aber es wiire sicher wiinschenswert, dafl diese FForschung von
Menschen betrieben wiirde, die auf dem Boden des Evangeliums stehen und
darum wissen, was Gott mit dem Menschen gemeint hat.

Riehen bei Basel. Dorothee Hoch.



	Rezensionen

