
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 14 (1958)

Heft: 3

Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszelle.

Der Charakter Alexanders VI.

Neuerdings ist für eine der meistdiskutierten, düstersten Gestalten der
europäischen Vergangenheit, den Borja-Papst Alexander VI., ein neuer
Apologet auf den Plan getreten, der italo-kubanische Diplomat Orestes
Ferrara.1 Sein aus dem Spanischen übersetztes umfangreiches Buch will
aus dem Papst, den die nüchternste, ernsteste Forschung in seiner uns
hier einzig interessierenden geschichtlichen Wirklichkeit umrissen, wie
andererseits von unbewiesenen, für seine Charakteristik auch gänzlich
belanglosen Schauerlegenden befreit hat, eine Lichtgestalt weiten
Ausmaßes, eine Art Kirchenvater und einen Staatsmann von ungeahnter Weisheit

machen.
Die Forderung Ludwig v. Pastors: «Der Historiker darf sich nie

durch apologetische Zwecke leiten lassen — sein einziges Ziel soll die
Ergründung der Wahrheit sein», scheint Ferrara wenig zu verpflichten.
Aber auch die Tatsache, daß Pastor, der größte Historiker deutscher Zunge
nach Ranke und Burckhardt, fast ein halbes Jahrhundert in engster
Vertrautheit mit päpstlichen Dokumentarien gelebt und mit beispielhaftem
Scharfblick Echtes von Unechtem zu unterscheiden vermochte, hält Ferrara
nicht davon ab, als Hauptbeweggrund von Pastors Darstellung
altjüngferlich-katholische Prüderie zu bezeichnen (S. 501 f.).

Hauptkronzeugen Ferraras sind vielmehr ausschließlich Borja-Apolo-
geten, wie Leonetti2, de Roo 3 und jener Baron Corvo 4, dessen Buch Pastor
zu Recht «eine populärapologetische Darstellung in teilweise geschmacklosen

Formen» nennt. Von Pastor ist, wie sich bald erweist, nicht einmal
die Ausgabe letzter Hand von 1924 benutzt5, in dem, neben vielen neuen
Funden, zum ersten Male die Pastor zur ausschließlichen Verwendung zur
Verfügung gestellten Privatkorrespondenzen Alexanders VI. ausgewertet
und teilweise veröffentlicht worden sind; ihre Kenntnis allein bringt
bereits das apologetische Kartenhaus Ferraras bedenklich ins Wanken. Auch
der durch eine Fülle unedierten Materials ausgezeichnete Band der (zuerst
durch ihre Forschungen über die Gonzaga bekannt gewordenen) römischen
Historikerin Maria Bellonci ist so wenig ausgewertet worden6 wie eine
ganze Reihe wichtiger Publikationen, die allesamt der Apologie im Wege
stehen. Gregorovius, dessen seit etwa 60 Jahren nachgewiesene Irrtümer
Ferrara beibehält, wird nur an unverfänglichen Stellen zitiert, niemals da,

1 0. Ferrara, Alexander VI. Borgia (1957).
2 Papa Alessandro VI, 1—3 (1880).
3 Material for a History of Pope Alexander VI., 1—5 (1924).
4 Chronicles of the House of Borja (1901).
6 L. von Pastor, Geschichte der Päpste, 3, 1—2' (1924).
6 Maria Bellonci, Lucrezia Borgia, 9. Aufl. (1952).



Miszelle 215

wo Dokumente eine allzu deutliche Sprache reden und wo unsere Kritik
zunächst einzusetzen hat.7

Schon bei der Charakterisierung Alexanders VI. verwickelt sich der
Autor in bedenkliche Widersprüche: «Er war ein Priester im reinsten
Sinne des Wortes» (S. 9) ; «keinen Grund zu der Annahme, Alexander VI.
sei ein Leben lang keusch geblieben» (S. 157) ; «tiefgläubig» (S. 275) ; «daß

Borgia das Keuschheitsgelübde nicht unbedingt für sakrosankt hielt»
(S. 158) ; «ein moralisch einwandfreier Mensch» (S. 67) ; «als ein Realist
kaum geneigt zu glauben, die Tugend sei mit unnötiger Entsagung
gleichzusetzen» (S. 158), usf. Welche Vorstellungen verbindet der Autor nun
eigentlich mit dem «Priester im reinsten Sinne des Wortes»? Merkwürdig
ist nun, daß er trotz seiner Auffassung vom «Realismus» des Borja
bestreitet, daß dieser je Kinder gehabt hat, deren die Geschichte bis heute
neun nachgewiesen hat — Nachweise, die für Ferrara völlig gleichgültig
sind. Durch sein ganzes Buch hindurch ist zu verfolgen, wie seine eigenen
Hypothesen sich bald darauf in historische Gewißheiten verwandeln, während

gesicherte Dokumente, Ereignisse und Verhältnisse zu Fälschungen
erklärt, bestritten und umgedeutet werden. Ferrara erweist sich ebenso wie
die von ihm kompilierten Apologeten als ein Meister der steinerweichenden
«Deutung», die zur völligen Verdrehung wird. Hierzu nur drei Beispiele.
Der berühmte, ausnahmsweise sogar von Ferrara als echt anerkannte
vorwurfsvolle Brief, den der große Pius II. 1460 schrieb, als ihm Einzelheiten
über eine üble Orgie des damals 30jährigen Kardinals de Borja im nahen
Siena zu Ohren kamen, wird von Ferrara so lange geknetet, bis die
Behauptung herauskommt, so könne doch nur an einen sittlich hochstehenden
Menschen geschrieben werden. Und weiter: Ferrara will «nachweisen», daß
die früh verstorbene Girolama Borja-Gesarini keine Bastardin de Borjas
war (S. 185 ff.), obwohl in dem von Gregorovius veröffentlichten Ehekontrakt

mit aller wünschenswerten Deutlichkeit zu lesen ist: «filiam reco-
gnoscere et tractare» 8, wobei jeder Sextaner weiß, daß recognoscere
anerkennen und nicht «betrachten» heißt; diese «Deutung» benötigt Ferrara
aber hier, um Alexanders angebliche Nächstenliebe armen Waisenkindern
gegenüber zu illustrieren.

Völlig undurchdringlich wird das Gestrüpp der «Deutung» (S. 151 bis
165), wenn es sich für Ferrara darum handelt, de Borjas berühmteste
Maitresse, Vannozza Catanei, die Mutter seiner berühmten Kinder Cesare,
Juan, Lucrezia und Jofré, zu einer Spanierin namens Violante, ihre vier
Kinder zu in Spanien geborenen Borjas zu machen; die etymologische
Unmöglichkeit der Konstruktion Violante-Vannozza, über die wir eigens mit
dem Hispanologen einer Schweizer Universität korrspondierten, sei nur
am Rande erwähnt. Bestreitet Ferrara wohl auch angesichts der drei von
Pastor veröffentlichten Briefe Vannozzas deren wilde Ehe mit de Borja9,
wenn er schon in einem Verfahren, das sich von selber richtet, die Legi-

7 F. Gregorovius, Lucrezia Borgia (1874; 6. Aufl. 1920).
8 Gregorovius (Anm. 7), S. 303.
9 Pastor (Anm. 5), S. 1110 f.



216 Miszelle

timationsbullen vom 19. 9.1493 10, in denen sich der Papst als Vater Cesares
und Juans bekennt, für Fälschungen erklärt?

Alexander VI. war durchaus nicht zimperlich in der Anerkennung seiner

reichen Nachkommenschaft, die ihn mit Stolz erfüllte, wenn er auch

ganz offen Zweifel hinsichtlich der Vaterschaft Jofrés äußerte und meinte,
Vannozza habe ihn möglicherweise mit ihrem Ehemann hintergangen.11

Ferrara vorenthält uns, sicher aus guten Gründen, die eingehende
Behandlung des Ehekontraktes zwischen Lucrezia und Don Cherubino Juan
de Centelles, der schon bald durch einen anderen ersetzt werden sollte und
den Gregorovius gefunden und herausgegeben hat.12 Hier ist nämlich nicht
weniger als viermal von Lucrezia als leiblicher (carnale) Tochter, einmal
von Kardinal de Borja als leiblichem Vater die Rede. Im nächsten
Ehekontrakt hingegen, in welchem sich Lucrezia dem Don Gasparo da Procida
verloben mußte, redet de Borja von ihr als seiner «natürlichen Tochter»;
auch diese Notariatsurkunde fand Gregorovius.13 «Carnale» heißt leiblich,
es heißt aber ebenso fleischlich, sinnlich, wollüstig, den sinnlichen Freuden

ergeben. Wer es wagt, diese feststehende Vokabel als das zu nennen,
was sie heißt, wird von Ferrara formell als «boshaft» bezeichnet (S. 511,

A. 192). Daß Lucrezia und Cesare nicht in Spanien geboren sind, sondern
in Subiaco in den Abruzzen, einer der zahllosen reichen Pfründen de Borjas,
weist Maria Bellonci anhand der Storia Sublacense von Alessandro Tum-
molini nach, dem überdies heute verlorene Dokumentarien zur Verfügung
standen; Maria Bellonci stellt die ganze Beweiskette übersichtlich zusammen.

14

Noch peinlicher erscheint das Kapitel, das der Autor der Giulia Far-
nese widmet, der zweiten berühmten, für ihn natürlich nur angeblichen
Maitresse des päpstlichen «Realisten». Sie war die schönste Frau Roms,
Gattin des Orsino Orsini, eines Sohnes der päpstlichen Obersthofmarschallin
Adriana Mila-Orsini, einer Kusine Alexanders VI., die dem Vetter stets
gefälligen Vorschub leistete. Lassen wir Ferrara bei seinen Verdächtigungen

«von allen neueren Historikern». Für das in ganz Europa bekannte,
uns hier moralisch gar nicht, historisch um so mehr interessierende
Liebesverhältnis Giulias und des Papstes sind die beiden selber die besten Zeugen.

Ferrara hätte nur die von Pastor erstmals edierten Briefe zu lesen
brauchen.15 Ob dann von der Apologie noch etwas übrig geblieben wäre,
wagen wir zu bezweifeln. Aber ein Buch wie das von Ferrara beweist die
dringende Notwendigkeit, die gesamte Privatkorrespondenz Alexanders VI.
endlich im Original mit Faksimiles und Kommentaren herauszugeben,
damit ein Ende sei mit dem uns aufgetischten Ammenmärchen vom harmlosen

Borja-Papst.

10 Lateinischer Urtext bei H. Woodward, Cesare Borgia (1913), S. 406 f.
11 A. Luzio, Isabella d'Esté e i Borgia (1915), Dokumente S. 238 u. 241.
12 Gregorovius (Anm. 7), S. 307.
13 Ebd., S. 313.
14 Bellonci (Anm. 6), S. 659—667.
15 Pastor (Anm. 5), S. 1087—1111; s. auch Pastors Tagebücher (1950).



Miszelle 217

Giulias Bruder, Kardinal Alessandro Farnese, als Papst Paul III. der
erste Papst der Gegenreformation, erinnerte sieh später, als ein moralisch
von Grund auf Gewandelter, nicht mehr gerne der Zeit, als er den Purpur
der Liebschaft seiner Schwester verdankte; als er vom Volk «cardinale
della gonnella» und noch Schlimmeres, d. h. Weiberrockkardinal genannt
wurde (wir verzichten auf eine Beschäftigung mit Ferraras «Deutung»
dieses Begriffes); als der «also Verleumdete» Kinder zeugte16, allen voran
den furchtbaren Pier Luigi Farnese, den letzten Renaissancebastard im
Stile Cesare Borjas und ersten Herzog von Parma. Solche, natürlich nicht
erwähnten Tatsachen heißen bei Ferrara «aus einem frechen Wortspiel
zweideutige Wahrheiten herauslesen».

Lediglich gestützt auf die beiden Apologeten de Roo und Corvo leugnet
Ferrara die beiden jüngsten Bastarde, die Alexander VI. noch als Papst
zeugte: Juan oder Giovanni, genannt Infante Romano, geboren 1498, und
Rodrigo, geboren vermutlich 1502. Die kritischen Ausführungen Pastors
werden nicht einmal erwähnt; die beiden von Gregorovius in Modena
aufgefundenen authentischen Bullen vom 1. 9.1501, deren erste, offizielle, den
Infante späterer Erbansprüche wegen als Sohn Cesares bezeichnet, während
sich Alexander VI. in der zweiten, geheimen, selber als glücklichen Vater
bekennt — es ist das gleiche Verfahren wie bei der Legitimierung Cesares

von 1493 —, werden in der nun schon gewohnten Weise auf Grund der
«technischen Überlegungen» de Roos einfach für Fälschungen erklärt,
obwohl Pastor beide Bullen auch in den offiziellen Regestenbänden des Ponti-
fikates aufgefunden hat, was Ferrara nicht weiß oder nicht wissen will.
Er verläßt vielmehr den Boden der Wirklichkeit völlig und äußert eine
Vermutung, die «besticht durch ihre Wahrscheinlichkeit», wie kühn für
alle, von vornherein als urteilslos erklärten Leser vorausgesetzt wird. Ein
«skrupelloser Anwalt» habe die beiden Modeneser Bullen hergestellt, um
dem Infante das einst von seinem päpstlichen Vater ihm verliehene Herzogtum

Nepi zurückzugewinnen; in Wirklichkeit prozessierte der Infante
nicht um Nepi, sondern um das ihm gleichfalls verliehene Camerino, und
auch nicht 1535, sondern 1529. Die beiden Bullen kamen übrigens aus einem
sehr einfachen Grunde nach Modena: 1502, bei ihrer Heirat mit Alfonso I.
d'Esté, mußte Lucrezia sie nach Ferrara mitnehmen, von wo sie dann 1599

nach Erlöschen der Hauptlinie der Este in die Archive der neuen herzoglichen

Nebenlinie von Modena-Reggio gelangten.
Es wäre von Ferrara korrekt gewesen, das von Pastor publizierte

offizielle Aktenstück vom 19.1. 1518 zu zitieren 17, das den Infante als «.frater
ill. dorn. Lucretiae» bezeichnet, und an ein Schreiben bei Gregorovius vom
2.12.1517 zu erinnern ls, das den Infante gleichfalls als Bruder der
Herzogin von Ferrara bezeichnet. Am 8. 7.1519 kondolierte der Infante seinem
Schwager Alfonso I. auf spanisch zum Tode seiner Schwester Lucrezia,
«de la muerte de la sennora duquesa mi ermana», wie gleichfalls bei Grego-

16 Pastor, Geschichte der Päpste, 5 (1925), S. 16 ff.
17 Pastor (Anm. 5), S. 565.
18 Gregorovius (Anm. 7), S. 277.



218 Miszeüe

rovius zu lesen ist.19 Am ausführlichsten hat Maria Bellonci den
Fragenkomplex behandelt20 und u.a. dargetan, wann und warum man sich in
Ferrara, wo der Infante längere Zeit am Hofe seiner Schwester lebte, auf
die zweite Bulle Alexanders VI. berief.21

In der Weise des Verschweigens windet sich Ferrara auch durch die
Frage des kleinen Rodrigo und ersetzt die Würdigung von Original-Dokumenten

durch den Ton oberflächlicher scheinbarer Objektivität. Leo X.
legitimierte den Bastard 1515, schrieb aber keineswegs «Kind eines Papstes»
(«was cuiusdam heißen müßte), sondern Kind des Papstes (de Romano
Pontifice genitus»), Maria Bellonci veröffentlicht erstmalig drei der vier
diesen Bastard betreffenden Dokumente und gibt damit Gelegenheit, zu
lesen: «Don Rodrigo fratello de vostra excellentia» (Bruder Ew. Exzellenz),
nämlich Lucrezias, die zeitlebens eine liebevolle Sorge für den Halbbruder
an den Tag gelegt hat. Ihren Namen jedoch hier zu nennen, wäre für die
Apologie allerdings sehr gefährlich gewesen, denn Ferrara unterschiebt
den Bastard ohne übermäßige Skrupel dem heiligmäßigen Pius III. —
keinem «Realisten» wie Alexander VI. — oder Julius II., der aus bewegter
Jugendzeit drei Töchter hatte. Lucrezia dürfte sich aber kaum für Bastarde
ihres Erzfeindes Julius II. interessiert haben. Auch der von Gregorovius
zitierte Brief von 1535, der von «Don Rodrigo Borgia figliuolo che fu di
Papa Alessandro» (Don R. B., Sohn des verstorbenen Papstes Alexander)
spricht22, wird dem Leser vorenthalten. Rodrigo war Priester, und Lucrezia

ermahnt ihren Beauftragten, dafür zu sorgen, daß ihr Bruder pünktlich
die Messe lese23; Ferrara aber behauptet ohne weiteres: «obwohl er gar
nicht dem geistlichen Stand angehörte».

Unter dem Vorwand der Impotenz ließ Alexander VT. die Ehe Lucrezias
mit Giovanni Sforza von Pesaro gewaltsam scheiden, denn seine Tochter
war nichts als die politische Handelsware der Dynastie Bor ja. Diese infame
Lüge hätte Ferrara (S. 282 f.) im Sinne der Wahrheit ohne weiteres
entkräften können mit dem Hinweis, daß Sforzas erste Gemahlin, Maddalena
Gonzaga, im Wochenbett gestorben war und auch seine dritte Gemahlin, die
Dichterin Ginevra Tiepolo-Loredano, Kinder von ihm hatte. Er sagt auch
nicht, daß der verzweifelte Sforza versucht habe, seine Ehe und seine von
den Borja zertretene Ehre zu retten, sondern er sagt, Sforza habe alles
versucht, die Scheidung zu «hintertreiben».

Auch wenn es Ferrara in einer der abwegigsten «Beweisführungen»
seines Buches bestreitet: Lucrezias zweiter Gemahl, Herzog Alfonso d'Ara-
gona di Bisceglie, wurde doch auf Befehl Cesares ermordet. Die
diplomatischen Berichte aus den Tagen der Tragödie, das kluge, überzeugende

19 Ebd., S. 369.
20 Bellonci (Anm. 6), S. 254 ff.
21 Wir vermissen bei Ferrara überdies eine Auswertung von A. Ron-

chini, Documenti borgiani dell'Archivio di Stato in Parma (1877).
22 Gregorovius (Anm. 7), S. 274.
23 Bellonci (Anm. 6), S. 704 f.



Miszelle 219

und ausführliche Abwägen Pastors und Maria Belloncis24 finden bei Ferrara
ebensowenig Beachtung wie das die Apologie ins Wanken bringende
Hauptdokument zu der Untat Cesares, der Brief des Raffaele Brandolini Lippo25,
des berühmten Redners, heiligmäßigen Priesters und über alle Zweifel
erhabenen Erziehers des Ermordeten. Das ist ein Brief, aus dem mehr denn
deutlich hervorgeht, daß er nach der mündlichen Darstellung Lucrezias und
Sanzia d'Aragonas, der Schwester Alfonsos, abgefaßt ist. Beide hatten den

wenige Tage zuvor bei dem ersten Attentat Cesares schwer Verwundeten
bis zu seiner letzten Stunde persönlich aus Angst vor Gift gepflegt, bis
zum Augenblick, da Michelotto, Cesares Privathenker — für Ferrara ist
dieser in ganz Italien berüchtigte Würger logischerweise ein «zeit seines
Lebens geachteter Mann» — hereinkam und die Prinzessinnen hinauswies,
um seinen Mord zu vollbringen. Die nebensächliche Anmerkung eines
Florentiner Chronisten hingegen, fast 70 Jahre nach der Untat, die von
Sterben statt von Ermorden schrieb, ist für Ferrara, der sonst grundsätzlich
alle Notizen aus späterer Zeit für unglaubwürdig erklärt, plötzlich die
einzige unumstößliche Quelle, mit deren Hilfe er ein Verbrechen Cesares in
einen natürlichen Tod umwandelt. Und wie überall, so spricht Ferrara auch
hier dem wichtigsten Quellenwerk, dem zeitgenössischen Liber notarum des

geradezu skrupulös exakten und gewissenhaften päpstlichen Zeremonienmeisters

Johannes Burckardus, insofern die Glaubwürdigkeit ab, als er
in völliger paläographischer Schimmerlosigkeit alles die Apologie
Beeinträchtigende für spätere Einschiebsel erklärt, obwohl eine ganze Literatur

die Echtheit der Burckardus-Codices bezeugt hat.26

Wir hätten nicht vermutet, in einem Buch, in dem es sich lohnen würde,
einmal zusammenzuzählen, wie oft das Wort «Fälschung» vorkommt,
folgendes zu finden: Cesare sagte zu Macchiavelli, er habe beim Tode seines
Vaters («morendo il padre», Principe, 7. Kapitel) an alles, nur nicht an
seine eigene Krankheit gedacht. Da Cesare aber für Ferrara nicht Papstsohn

sein darf, setzt er für das Textwort Macchiavellis unverblümt «Papst»
ein, statt «Vater» zu sagen (S. 478). Noch ein Beispiel: Astorre Manfredi,
eine strahlende Gestalt, neben Herzog Guidobaldo v. Urbino der einzige
von seinen Untertanen geliebte Herrscher Italiens, der seine kleine wichtige

Stadt Faenza mit hoffnungslosem Mut gegen Cesare verteidigte, wurde
nach der Kapitulation mit seinem Bruder wortbrüchig gefangengenommen,
in der Engelsburg eingekerkert und schließlich erwürgt im Tiber aufgefunden.

«Vielleicht waren sie der Staatsraison zum Opfer gefallen», so lautet
der zynische Kommentar Ferraras, der die Verantwortung Cesares an dem
Mord leugnet. Wer anders als Cesare Borja vertrat im Jahre 1501 in Rom

24 Pastor (Anm. 5), S. 537—540.1074; Bellonci (Anm. 6), S. 208—219.
25 Rom. Quartalschr. 2 (1888, S. 190—194) ; in einem demnächst erscheinenden

Buche erstmalig übersetzt.
26 Die kritische Ausgabe in zwei monumentalen Bänden mit reichem

Anmerkungsapparat stammt von E. Celani (1910—11), während die sehr
fehlerhafte dreibändige Ausgabe von L. Thuasne (1883—85) als überholt
zu gelten hat.



220 Miszelle

die «Staatsraison», für die Ferrara eine so unverhohlene Vorliebe an den

Tag legt? Um seine Apologie zu retten, wird auch hier eine authentische
Textstelle falsch wiedergegeben und gesagt, «die Manfredi sind nach Piom-
bino mitgenommen worden». Bei Pastor ist der echte italienische Text zu
finden, der übersetzt lautet: «Der Herr von Faenza und sein Bruder sind
aus der Engelsburg fortgebracht worden, und keiner weiß, wo sie sind: man
nimmt an, Michelotto habe sie nach Piombino gebracht.»27 Der Bericht
stammt vom Tage nach der Auffindung der Leichen, und wohin Michelotto
die Menschen «brachte», sahen wir bereits.

Es versteht sich fast von selber, daß Ferrara keine Gelegenheit
vorübergehen läßt, Julius II., den genialen Nachfolger Alexanders VI.,
herabzusetzen und sich schließlich zu einem kindischen Satze wie diesem zu
versteigen: «Julius II., der seinen historischen Ruhm einzig seinem ungezügelten

Temperament verdankt» (S. 212). Historischer Ruhm als Folge
cholerischer Veranlagung! Julius II. als — trotz Ferrara — Wiederhersteller
des Kirchenstaates, als der Papst, der Michelangelo, Bramante und Raffael
zu den erhabensten Schöpfungen ihres Genies anregte, ist für den Autor
uninteressant. Ja, um ihn weiter herabzusetzen, wird sein Reformkonzil
(1512, nicht 1511) zeitlich «beschränkt» genannt, anstatt daß die historische
Wahrheit gesagt wird: das von Julius II. einberufene Konzil dauerte fast
fünf Jahre unter zwei Päpsten und ist das zweitlängste der
Kirchengeschichte. Anstatt dies zuzugeben, macht Ferrara Alexander VI. am Schluß

sogar noch zum Ahnherrn des Tridentiner Konzils. An dieser Stelle
überlassen wir den zweifellos erstaunten Kirchenhistorikern das Wort.

Aus der Menge des notorisch Falschen nur noch einige Beispiele:
Warum wird erklärt, Don Pedro Luis, Herzog v. Gandia, der früh

verstorbene, für Ferrara nur angebliche älteste Sohn Alexanders VI., sei in
Spanien geboren und gestorben, obwohl Tatsache ist, daß er 1488 nach Rom
zurückkehrte, hier bald starb, in Santa Maria del Popolo begraben wurde,
um später von Julius II., zusammen mit seinem ermordeten Halbbruder
Juan, nach Spanien überführt zu werden? Warum werden bei der Behandlung

der Tragödie Lucrezias und Perottos — die als Ganzes natürlich
geleugnet wird — neben anderen Ungenauigkeiten zwei authentische
Nachrichten durcheinandergeworfen? Warum wird eine «Tochter des angesehenen

Herzogs von Ferrara» einfach erfunden und zur Frau Cesares gemacht?
Warum wird der Raubzug der Borja zur Eroberung der Romagna, der
Anfang zur Errichtung eines Reiches für Cesare, im Widerspruch zur
historischen Wahrheit dargestellt, die herauszukristallisieren eine überreiche
Fülle von Dokumenten vorhanden ist? 28 Warum wird der simonistische
Schacher von 1492, der Alexander VI. auf den Thron brachte, mit einer
Unbedenklichkeit ohnegleichen in sein Gegenteil verkehrt? Warum wird
der Leser statt dessen mit einer bis ins letzte verkrampften «Deutung» des

Begriffes Simonie bedacht, der für alle, außer für Ferrara, seit anderthalb

27 Pastor (Anm. 5), S. 543.
28 U. a. das entscheidende Werk von R. de La Sizeranne, César Borgia

et le duc d'Urbino (1924).



Miszelle 221

Jahrtausenden feststeht? Warum klaubt Ferrara mühselig Stellen zusammen,

wo Cesare, der Thronfolger des Hauses Borja, als Neffe oder Nepot,
Lucrezia als Nichte oder Nepotin bezeichnet wird, obwohl ein alter Satz der
Kirche lautet: «filii presbyterorum nepotes vocantur» — Kinder von
Priestern werden Neffen (Nepoten) genannt, und obwohl er wissen müßte, daß
diese Bezeichnung bei den Borjakindern gar nichts besagt, sondern ganz
einfach in offiziellen Ansprachen, unmittelbaren Amtsschreiben und Adressen

zum Staats- und Hofprotokoll gehörte? Aber auch dieses Mittel ist ihm
recht, seinen Heros von allen Verdächten zu reinigen.

Baummangel zwingt uns, auf die Betrachtung der rein politischen
Vorgänge in der Sicht Ferraras zu verzichten und an dieser Stelle dem
kritischen Leser das Schlußurteil zu überlassen.

Berg, lit. Thurgau. Hans Kühner.


	Miszelle

