Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 14 (1958)

Heft: 3

Artikel: Origenes und die Apokatastasis
Autor: Muller, Gotthold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878931

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878931
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Origenes und die Apokatastasis.

Unter den Hunderten von Monographien und Aufsiitzen, die
iiber Origenes vorliegen, findet sich fast kein Beitrag, der sich
eingehend mit der Eschatologie des groflen Alexandriners be-
fafit.* Ja unseres Wissens gibt es nicht eine einzige Darstel-
lung, in der speziell der origenistischen Sonderlehre von der
dmokatdoTaoig TWv mavtwy nachgegangen wird * Und doch gilt Ori-
genes seit dem Ende des 4. Jahrhunderts beinahe unumstritten
als der geistige Stammvater jener «nicht gerade illustren Ah-
nenreihe der Apokatastasislehrer»?, die sich bis in unsere Tage
fortpflanzte * und die nach wie vor unter dem kirchlichen Ana-
thema steht. * Es diirfte somit begriindet sein, die Apokatastasis-
lehre des Origenes etwas néher zu untersuchen. ®

1. Die Apokatastasis in der vororigenistischen Zeit.

Vor Origenes wurde das Wort drokardotaoig im klassischen
Griechisch und in der Koine als terminus technicus fiir die

1 Die besten Ausfithrungen iiber die Eschatologie bei Origenes stehen
nach wie vor in der alten Monographie von L. Atzberger, Geschichte der
christlichen Eschatologie in der vornicéinischen Zeit (1896), S. 409 ff.

2 Die eingehende Untersuchung von W. Michaelis, Verséhnung des Alls
(1950), ist vorwiegend exegetisch orientiert. Sie wurde iibrigens durch ein
verlagstechnisches Versehen nicht gebiihrend bekannt und fand unter den
Systematikern keinen entsprechenden Widerhall.

3 E. Brunner, Dogmatik 1, 2. Aufl. (1953), S. 376.

4 W. Kiinneth, Theologie der Auferstehung, 4. Aufl. (1951), S. 252 ff.

5 Irwihnenswerte Ausnahmen bilden lediglich: in der mittelalterlichen
Kirche Germanus von Konstantinopel, der die Apokatastasis-Stellen bei Ori-
genes (und Gregor von Nyssa) fiir spitere Interpolationen hielt (vgl. Pho-
tius, cod. 233 = MPG CIII, 1106 f.), und in neuerer Zeit der rémische Theologe
Aloisius Vincenzi, der in seinem Werk Sancti Gregorii et Origenis de aeter-
nitate poenarum in vita futura omnimoda cum dogmate catholica concordia
(1864) den untauglichen Versuch unternimmt, Origenes zum Rechtglidubigen
zu stempeln, S.278: «. .. ideoque nihil ipsam commune habere cum futura
daemonum ac reproborum hominum restauratione ad meliorem sortem post
judicium extremum, quae numquam erit.»

¢ Alle Clemens- und Origeneszitate werden unten nach «Die griech.
christl. Schriftst. d. erst. drei Jahrh.» (GCS) angefiihrt (Band-, Seiten- und
Zeilenzahl). Die Commentaria in Epistolam ad Romanos werden nach «Pa-
trologiae cursus completusy Ser. gr. (MPG), XVI, zitiert, und zwar ohne
Bandangabe. — Abkiirzungen: Stromata: Str.; De principiis: DP; Comm. in
Ev. Joa.: CEJ; Comm. in Ep. ad Rom.: CER; Contra Celsum: C.C.



G. Miiller, Origenes und die Apokatastasis 175

Wiederherstellung eines voriibergehend veridnderten oder auf-
gehobenen Zustandes verwendet. So z. B. in der Astronomie,
in deren Bereich das Substantiv urspriinglich gebildet sein
diirfte 7, fiir das Wiedereintreffen einer bestimmten planetari-
schen Konstellation.

In dieser Bedeutung findet sich Apokatastasis innerhalb
des Neuen Testamentes als hapax legomenon in einer Petrus-
rede, Apg. 3, 21, wo es die endzeitliche Erfiilllung der Verhei-
Bungen des Alten Bundes bezeichnet und sachlich in keinerlei
Verbindung mit dem steht, was Origenes spéter lehrte. ® Dieser
allgemeine Gebrauch von Apokatastasis begegnet uns bis ins
zweite und dritte Jahrhundert. *°

Origenes selbst verwendet das Wort in demselben Sinn,
wenn er etwa die Riickfithrung der Juden aus dem babyloni-
schen Exil eine «Apokatastasis des Volkes aus der Gefangen-
schafty nennt. **

Der durch Origenes in die Dogmengeschichte eingefiihrte
Begriff damokardotaoig tdv mavrwy aber meint etwas vollig ande-
res. Iir bezeichnet die endzeitliche Beseitigung alles Bdsen
und — damit verbunden — die vollkommene Wiederherstellung
der Schépfung in ihren urspriinglichen Zustand **, was fiir ihn
konsequenterweise auch die Beseligung der Verdammten, des
Teufels und seiner Engel mit einschlieft und die vollendete
Harmonie aller Dinge am Ende der Zeit zur Folge hat.

Bevor wir jedoch die Aullerungen des Origenes zur Apo-
katastasis untersuchen, sei darauf hingewiesen, dafl die Vor-
stellung von einer definitiven und restlosen Austilgung des
Bosen und der damit verbundenen Beseligung aller geschaffe-
nen Wesen bereits vor Origenes gedacht und niedergeschrie-
ben wurde, und zwar seltsamerweise in dem religiésen System,

7 Vgl. dazu H. Brandes, Abhandiungen zur Geschichte des Orients im
Alterthum (1874), S. 123.

8 Uber weitere Bedeutungen siehe Theol. Wort. z. N.T. 1 (1933), S. 388 ff.

? Dariiber zuletzt Michaelis (Anm. 2), S. 18 ff.

10 Vgl. den Registerband zu Clemens Alexandrinus in den GCS s.v.
ATOKOTATTAOIG.

u CEJ X, 26: 10, 219, 29.

12 Die Frage, ob Origenes nur an eine Wiederherstellung der ersten
Schopfung gedacht hat oder ob er in der Apokatastasis eine Uberhthung,
bzw. Vollendung derselben sah, werden wir spéter beantworten.



176 G. Miiller, Origenes und die Apokatastasis

dem man einen absoluten Dualismus nachsagt: im Parsismus.
Der in den frithen avestischen Gathas bis zur letzten Schérfe
durchgefiihrte Gegensatz von Gut und Bose erlag in spiteren
Jahrhunderten seiner eigenen Dynamik und entwickelte sich
in der jiingeren altpersischen Philosophie zu der Ansicht von
einem endlichen Sieg des Guten und einer vélligen Erneuerung
der ganzen Welt. In einem Umschmelzungsprozell wird das All
erneuert und ewig unsterblich gemacht (Bundahiin XXX, 32).*

Auch die Stoiker sprachen von einer Apokatastasis, und
zwar in der Weise, dal nach dem groflen Weltenbrand ein
neuver Kosmos entstehen wird, der dem alten bis in die klein-
sten Einzelheiten gleicht.

Ist diese Form der Apokatastasis auch gédnzlich ohne jeden
soteriologischen Bezug, so zeigt sie uns doch, daf} es in der
griechischen Geisteswelt Vorstellungen gab, die — auf wel-
chem Wege auch immer — eine umfassende Erneuerung des
Kosmos ** erwarteten. *

Diese wenigen Hinweise, die sich leicht durch weitere er-
ginzen lieflen, mégen geniigen, um zu zeigen, dall schon in vor-
christlicher Zeit das Problem der Apokatastasis im Sinne des
Origenes bekannt war und wenigstens im Raum des jlingeren
Parsismus eine der origenistischen dhnliche Liésung gefunden
hatte. Alle Wahrscheinlichkeit spricht dafiir, dafl sich im alten
Persien das eschatologisch-lineare Denken des Westens mit
dem zyklischen Denken des Ostens traf und in Form der Wie-
derbringungslehre zu einer Iinheit verschmolz. *¢

13 Vgl. N. Soderblom, La vie future d’aprés le Mazdéisme (1901), S. 235.

14 Kine Art dmokatdotaoic v mpayudtwy. Zur Stoa vgl. H. v. Arnim,
Stoicorum veterum fragmenta, 2 (1902), Fragm. 625. Die Lehre der Stoa
geht ihrerseits auf orientalische Vorbilder zuriick, u. a. auf das Berossia-
nische Weltenjahr — W. Bousset und H. Grefmann, Die Religion des Juden-
tums im spithellenistischen Zeitalter, 3. Aufl. (1926), S. 502 — und auf die
Sage von dem aus seiner Asche wiedererstehenden Vogel Phénix, M. Schen-
kel, Heidnische und jiidische Sagen iiber Weltuntergang und Welterneue-
rung: Jahrb. f. d. Theol. 14 (1869), S. 679, Anm. 2.

15 Vel. das ausfiihrliche Referat des Origenes iiber die stoische Apo-
katastasis-Lehre in C.C. V, 20: 3, 21, 23 ff. und VIII, 72: 3, 288, 21 ff.

16 Fine Apokatastasis-L.ehre bei Ramakrishna vorauszusetzen, wie dies
J. N. Farquhar, Modern Religious Movements in India (1915), S. 188 ff. tut,
diirfte verfehlt sein, da das indische Denken keinerlei eschatologische Zen-
trifugalkraft besitzt, sondern ausschlieBlich in zyklischen Bahnen verlduft.



G. Miiller, Origenes und die Apokatastasis 177

Zu den angefiihrten aullerbiblischen Erwartungen trat in-
nerhalb des Judentums neben die alte prophetische Verkiindi-
gung vom paradiesischen Friedensreich der Endzeit (Jes. 11,
6 f.; 65, 25; Hab. 2, 14 u. a.) in der Theologie der Synagoge
(unter persischem Einflul}?) eine doppelte Erweichung der
strengen friihisraelitischen Gerichtsvorstellung: 1. Man glaubte
an die endliche Rettung aller Glieder des Bundesvolkes, «da
kein Beschnittener verlorengehen kanny.*” 2, Selbst den Ver-
dammten in der Hoélle billigte man mit der Zeit (fiir die Dauer
des Sabbat) eine wenigstens voriibergehende KErlosung von
ihren Qualen zu und nahm damit dem Dogma von der erbar-
mungslosen Héllenpein seine schirfste Spitze. *®

Zuletzt darf in diesem Zusammenhang Clemens, der Vor-
giinger des Origenes in der Leitung der alexandrinischen Kat-
echetenschule, nicht unerwihnt bleiben, denn er hat in der
Tat nicht wenige Steine zu jenem gewaltigen theologischen
Bauwerk bereitgestellt, das sein berithmter Nachfolger errich-
tete. Man kann mit gutem Gewissen Kugéne de Faye zustim-
men, wenn er die Abhingigkeit des Origenes von Clemens in
den Satz faBt: «Clemens lui avait ouvert la route.» *°

Das theologische Denken des Clemens Alexandrinus beruht
nicht nur hinsichtlich seiner Ethik *°, sondern auch heilsge-
schichtlich auf dem Prinzip des Fortschrittes und Aufstieges. *

Sein Mittelpunkt ist — dhnlich wie spiter bei Origenes —
der Liogos. In ihm und durch ihn hat Gott nicht nur die Welt
erschaffen, sondern fiihrt sie auch ihrer Vollendung entgegen.
Der Logos ist, wie Gott-Vater selbst, von sorgender und erls-
sender Liebe zu den Menschen erfiillt. Clemens nennt ihn «phil-

Den Hinweis darauf, dall die Apokatastasis im System Ramakrishnas un-
moglich ist, verdanke ich H. v. Glasenapp (brieflich).

17 F. Weber, System der altsynagogalen palidstinischen Theologie (1830),
S. 327.

18 Vgl. dazu I. Lévi, Le repos sabbatique des 4mes damnées: Rev. des
ét. juiv. 25 (1892), S.1 ff.

19 I, de Faye, Origéne. Sa vie, son ecuvre, sa pensée, 3 (1927), S. 247.
Ahnliches schon friither bei M. J. Denis, De la philosophie d’Origéne (1884),
S. 344.

20 Vgl. dariiber die umfangreiche Arbeit von Walter Vilker, Der wahre
Gnostiker nach Clemens Alexandrinus (1952).

21 Ders., Gregor von Nyssa als Mystiker (1955), S. 23.

12



178 G. Miiller, Origenes und die Apokatastasis

anthropon organon Gottes». Der Kyrios «erbarmt sich, erzieht,
ermuntert, ermahnt, errettet, bewahrty 2> und will nichts als
die Rettung der Menschen: «sein einziges Werk ist: den Men-
schen erldseny. *

Als theios paidagogos erzieht er das Menschengeschlecht
zu dem ihm von Gott gesteckten Ziel: «Dieser Lehrer erzieht
auf dem Weg iiber die Mysterien den Gmostiker, durch die Hoff-
nung (zukiinftiger) Giiter den Glaubenden und durch zurecht-
bringende Zucht vermittelst spiirbarer Kraft den Verhirte-
ten.» ** Dabei iiberwindet er auch die Widerstrebenden: «und
durch das fortwidhrende Gericht werden auch die weiterhin
Irrenden zur Umkehr gezwungeny.

Das gottliche Erlosungswerk kann daher kein partielles
Krgebnis zeitigen. Gott wird ndmlich seinen Geschépfen in alle
Ewigkeit Gutes tun («der auf besondere Weise Gutes tut, ein
wahrhafter Gott und guter Vater, dessen Sein und Tun sich
in unaufhoérlichen Wohltaten kundtut. In dieser giitigen Hal-
tung verbleibt er unbeweglich» *°) und durch den Logos seinen
Heilswillen von Ewigkeit zu Ewigkeit ausfithren («von Aion
zu Aion erlést er durch den Sohn» *7). Am Ende wird allen Hilfe
und Heilung widerfahren («denn zum Heil des Ganzen und
aller ist ihm als dem Kyrios alles zugeordnet, sowohl im all-
gemeinen als auch im einzelnen» **).

Clemens weill deutlich um das kommende Gericht. Gott wird
die Siinder am Jiingsten Tag dem hollischen Feuer preis-
geben *, aber dieses Feuer verzehrt sie nicht, sondern dient
ihnen zur endlichen Reinigung und Wiederherstellung:

Wir behaupten, dal das Feuer nicht den Leib (das Fleisch) reinige
(heilige), sondern die Seelen der Siinder, nicht ein allverzehrendes und
gewdohnliches Feuer, sondern ein verniinftiges, das durch die Seele hin-
durchdringt, die durchs Feuer geht. 30

22 Clem. Protr. I, 6, 2: 12, 6, 30 ff.
23 Thid. IX, 87, 3: 12, 65, 12 f.

24 Clem. Str. VII, 6, 1: 17, 6, 8 ff.
25 Tbid. VII, 12, 5: 17, 10, 4 £.

28 Thid. VI, 104, 3: 15, 484, 25 ff.
27 Tbid. VII, 12, 1: 17, 9, 25 1.

28 Tbid. VII, 12, 2: 17, 9, 26 ff.

29 Tbid. VII, 12, 5: 17, 10, 4.

30 Tbid. VII, 34, 4: 17, 27, 5 If.



G. Miiller, Origenes und die Apokatastasis 179

Wie die wiederhergestellte Schopfung aussehen wird, wagt
Clemens nur anzudeuten. Er hialt dafiir, daB die fritheren Siin-
den insofern weiterwirken, als es verschiedene Grade der Selig-
keit geben wird. Ob Gott sein Erlésungswerk einst auch iiber
diesen Zustand hinausfiihrt? Diese Frage will Clemens um
Seiner Geheimnisse willen weder stellen noch beantworten. Die
Eschatologie findet fiir ihn ihren Abschlufl in dem Satz: «Im
iibrigen schweige ich und verherrliche dadurch den Kyrios.» *

I1. Origenes als <Ahnherr> der Apolkatastasislehrer.

H. U.von Balthasar hat darauf aufmerksam gemacht, daf}
Karl Barth mit seiner Theologie hinter jene Klammer gerift,
«die sich bei Augustinus schliefit und iiber die ganze offizielle
Theologie der Folge hin bis zu Calvin und zum Jansenismus
reichty, und er damit «unversehens im Raum der voraugusti-
nischen Patristik auftaucht und in eine Konfrontation mit ih-
rem kraftvollsten theologischen Denker tritt, der wie kein ande-
rer durch seinen Universalismus die Umwelt und Nachwelt
bestimmt haty. «Wer nicht von hundert Vorurteilen belastet
und nicht mit Schlagworten (z. B. ‘Apokatastasis’) an den gro-
Ben Alexandriner herantritt, wer die evidenten Unterschiede
und Abstidnde der Jahrtausende in Kauf nehmend vergleicht,
wird sogleich von der auffallenden Verwandtschaft frappiert.»*

Diese Verwandtschaft sieht v. Balthasar vor allem in der
Origenes und Barth gemeinsamen Dialektik, die sich in der Es-
chatologie in der Spannung zwischen Gericht und Gnade aus-
prigt und die beide — im Gegensatz zu der fast liickenlosen
abendléindischen Tradition seit Augustin — nicht absolut set-
zen (praedestinatio gemina), aber auch nicht vorschnell auf-
heben (durch eine billige «Allverséhnungslehre»).

Es nimmt uns bei dieser Sachlage nicht wunder, wenn Emil
Brunner seine Beurteilung der Barthschen Erwiahlungslehre
im Hinblick auf die Apokatastasis und die Gemeinsamkeiten
zwischen Origenes und Barth in den Satz zusammenfalit: < Was
Barth lehrt, ist auch nicht das, was Origenes und seine Nach-
folger lehrten. Vielmehr geht Barth viel weiter als sie alle.» **
st Ihid. VII, 13, 1: 17, 10, 6.

32 H. U. von Balthasar, in Antwort (1956), S. 241.
33 Brunner (Anm. 3), S. 376.



180 G. Miiller, Origenes und die Apokatastasis

Wir wollen hier nicht die Frage diskutieren, wieweit Brun-
ner mit seinem Urteil iiber Barth im Recht ist oder nicht. Sie
wird bei einer anderen Gelegenheit ausfiihrlich untersucht
werden, Zuerst einmal gilt es zu kliren, was Origenes nun
wirklich beziiglich der Apokatastasis gelehrt hat. Dieser Auf-
gabe wenden wir uns im folgenden zu.

Im Zentrum der origenistischen Heilsgeschichte steht weder
ein kosmisches Entwicklungs- oder Einheitsprinzip, obwohl
gerade letzteres bei ihm durch den Einflull des Neuplatonismus
eine nicht unerhebliche Rolle spielt **, noch die Symbolik der
Geichungen «Anfang — Ende, Ende = Anfang» 5, sondern der
schopferische Wille Goltes:

Hanc ergo beatam et dpyiknyv, id est principatum omnium gerentem dici-
mus trinitatem. Hic est bonus deus et benignus omnium pater ..., id est bene

faciendi virtus et creandi ac providendi... Et ideo nullum prorsus momen-
tum sentiri potest, quo non virtus illa benefica bene fecerit. 38

Gott hat die Welt um seiner selbst willen geschaffen:

Hic cum ‘in principio crearet’ ea, quae creare voluit, id est rationabiles
naturas, nullam habuit aliam creandi causam, nisi se ipsum, id est bonitatem
suam. 37

Alle Dinge nahmen von Gott ihren Ausgang und kehren
einst auch wieder zu ihm zuriick:

Unus Deus Pater ex quo omnia... et finis in ipso (se. Christo) erit tunc
cum erit Deus omnia in omnibus. 38

Gottes urspriinglicher Schopferwille wurde durch den Fall
der Geister nicht aufgehoben, sondern nur gehemmt, ohne sein
Ziel dadurch zu verfehlen, denn Gott bleibt auch nach dem
Siindenfall der Vater seiner Geschdépfe, die er nie verlifit:

Ein Engel, der eine frohe Botschaft brachte, kiindete allem Volk von
dem guten Vater, der die nicht giéinzlich verlifit, die von ihm abgefallen
sind. 3¢

M Vel. DP 1,6, 1: 22,79, 3 {f.

35 Eine Symbolik, die Origenes freilich auch kennt, wie DP I, 6, 1: 22,
79, 22 ff. zeigt.

3 DP T, 4, 3: 22, 65, 3 ff.

3 DP 11, 9, 6: 22, 169, 22 {f.

38 CER VIII, 13: 1202 B.

% CEJ I, XIV: 10, 18, 29 ff.



G. Miiller, Origenes und die Apokatastasis 181

Gott hat keine Freude an ihrem Untergang: «neque laetatur in
perditione vivorums» *°, sondern seine Liebe ist so grof}, dal} er
alles zu sich zieht: «tanta charitas vis est, ut ad se omnia tra-
hat».

Er wird Mensch, um sich der gefallenen Welt anzunehmen:

Gott steiget herab aus seiner eigenen Erhabenheit und Héhe, um sich
der Menschen, der schlechten in erster Linie, anzunehmen 42,

ja, seine Menschwerdung steht ganz im Zeichen der Hingabe
Jesu Christi zum Heil fiir den gesamten Kosmos:

Von Jesus und zu ihm, der zum Heil unseres Geschlechtes fiir den ganzen
Kosmos dahingegeben ist. 48

In Jesus von Nazareth nahm die (Wiederver-)Einigung der
gottlichen und menschlichen Natur ihren Anfang und geht nun
durch die Zeitalter weiter:

(Die Jiinger) sahen, dafl in ihm die Vereinigung der gottlichen und
menschlichen Natur ihren Anfang nahm. 44

Am Ende wird allen Heil widerfahren, denn Gottes Gnade
iiberragt die Verdammnis bei weitem:
«Multo magis», et «<abundantiam gratiae, et donum justitiae», et «<regna-

bunt per unum Jesum Christumy». Quae omnia utique declarant multo abun-
dantiora esse dona quam damna. %5

An vielen Stellen seiner Schriften fiihrt Origenes die Apo-
katastasis, die nach seiner Meinung bereits den Propheten des
Alten Bundes bekannt war («die prophetischen Schriften spre-
chen nun vielfach in geheimnisvollen Worten von der vollstéin-
digen Aufhebung des Bosen und der Wiederherstellung aller
Seeleny *¢), auf das Werk Christi zuriick.

So, wenn er sie als Frucht des Todes Jesu bezeichnet:

Durch sein Sterben brachte das ‘Weizenkorn’ Jesus ‘viel Fruecht’, und

der Vater trigt immer Sorge fiir die aus dem Tode des (Weizen-) Korns
entstandene, jetzt und auch in Zukunft entstehende Frucht 47,

40 CER VI, 6: 1068 A.

4 CERV, 10: 1054 A.

2 C.C. IV, 12: 2,282, 20 ff.
43 C.C. VIII, 11: 3, 299, 7 ff.
4 C.C.III, 28: 2, 226, 13 £.
% C.C.III, 28: 2, 226, 13 f.
46 C.C. VIII, 72: 3, 289, 11 {.
47 C.C. VIII, 43: 3, 258, 5 ff.



182 G. Miiller, Origenes und die Apokatastasis

oder wenn er in der Kraft des Blutes Jesu ihre alleinige Vor-
aussetzung sieht:

sed tantam esse vim crucis Christi, et mortis hujus, quam in saeculorum
fine suscepit, asserimus, quae ad sanitatem et remedium non solum praesen-
tis et futuri, sed etiam praeteritorum saeculorum, et non solum humano
huic nostrorum ordini, sed etiam coelestibus virtutibus ordinibusque suffi-
ciat 48,

oder wenn er gegeniiber Celsus das Millverstindnis ablehnt,
als habe der Tod Jesu nur eine ethische Bedeutung:

Sein Tod ist nicht nur ein Beispiel fiir das Sterben um der Gottesfurcht
willen, sondern bewirkt zugleich den Anfang und Fortgang der Beseitigung
des Bosen und des Teufels. 20

Die Heilung und Wiederherstellung aller Kreaturen geht
ausschliefilich auf die Kraft und Wirkung des Logos zuriick *°
(solus Christus!), die so stark ist, daf} sie jede Krankheit und
Siinde zu heilen vermag:

Der Logos ist stiirker als alle Ubel der Seele, und die ihm innewohnende
Heilkraft fiihrt eine jede nach dem Wunsch Gottes herzu, so dall das Ende
aller Dinge ist: die Aufhebung der Bosheit. 5

Der Logos erfiillt denn auch die ihm von Gott iibertragene
Aufgabe und unterwirft sich alle Dinge, um sie dem Vater zu
iibergeben:

‘Was also vorher nicht in den Hiinden Jesu war, wurde ihm vom Vater
in seine Hiénde gegeben, und zwar nicht das eine und das andere nicht,
sondern alles... Auch die Feinde Jesu waren ein Teil des Ganzen, von
denen Jesus irgendwie im voraus wullte, dafl sie ihm vom Vater gegeben
waren ... Aber wenn ihm auch der Vater alles in seine Hinde gegeben hat
und in Christus alle lebendig gemacht werden, wird dennoch die Gerechtig-
keit Gottes micht zunichte, sondern jedem nach seiner Wiirdigkeit zu-
geteilt. 52

Welche exegetische Fundierung gibt Origenes seinen syste-
matischen Aussagen?

Den entscheidenden Schriftbeweis fiir seine Lehre von der

48 CER V, 10: 1053 AB.

49 C.C.VII, 17: 3, 169, 1 ff.

5 Vgl. CER IV, 12: 1002 C, wo Origenes deutlich davon spricht, daB
<«non sermo peccatoris inimicitias inter Deum et homines absolvit, sed san-
guis intercessoris».

51 C.C. VIII, 72; 3, 289, 6 ff.

52 CEJ XXXII, 3: 10, 429, 13 ff.



G. Miiller, Origenes und die Apokatastasis 183

einstigen Wiederherstellung aller Dinge findet er in 1. Kor. 15,
26—28:

verum etiam in consummatione saeculi semet ipso completens omnes,
quos subicit patri et qui per eum veniunt ad salutem, cum ipsis et in ipsis
ipse quoque ‘subiectus’ dicitur patri, dum ‘omnia in ipso constant’, ‘et ipse
est caput’ omnium, ‘et in ipso’ est salutem consequentium ‘plenitudo’. Hoe
ergo est quod de eo dicit apostolus: ‘Cum autem omnia ei fuerint subiecta,
tunc et ipse filius subiectus erit ei, qui sibi subdidit omnia, ut sit deus omnia
in omnibus. 33

Per singulos autem ‘omnia’ erit hoc modo, ut quidquid rationabilis mens,
expurgata omni vitiorum faece atque omni penitus abstersa nube malitiae,
vel sentire vel intellegere vel cogitare sentiat, deum cogitet, videat, deum
teneat, omnis motus sui deus modus et mensura sit. 5

Auch bei der Auslegung von Rom. 5, 17 verweilt Origenes
bei dem mévta:

Et ut evidentius ostenderet omnes homines et multos homines idem esse,
addit his: ‘Sicut enim per inobedientiam unius hominis peccatores constituti
sunt multi, ita et per unius obedientiam justi constituentur multi. 35, 3¢

Die beiden letzten Verse des Christushymnus in Phil. 2 be-
stitigen ihm in vollem Umfang seine Interpretation von 1. Kor.
15 und Rom. 5:

Flectet autem genu omnis creatura Deo in nomine Jesu, per quem recon-
ciliata est ei, secundum quod idem apostolus dicit, quia in nomine Jesu omne
genu flectetur coelestium, terrestrium, et infernorum. Flectere sane genu,
et omnem linguam confiteri Deo, de Isaiae prophetae sermonibus assumpsit
apostolus. Sed genu flectere, subiecta esse cuncta, et cultui Dei obedire de-
clarat. 57

Nicht weniger driangt ihn das elg adtév von Rom. 11, 36 zu
der Annahme, daB alles Geschaffene einmal erlost werde, weil
es seinen Zielpunkt in Christus hat:

Unser (Apostel) Paulus schreibt: «<Von ihm und durch ihn und zu ihm
sind alle Dinge», indem er mit den Worten «von ihm» den Anfang des Seins
aller Dinge, mit den Worten «durch ihn» den Zusammenhang und mit den
Worten «zu ihmy ihr Ziel darstellt. 58

53 DP III, 5, 6: 22, 277, 15 1.

54 DP 111, 6, 3: 22, 283, 14 ff.

5% CER V, 1: 1006 C.

56 Vgl. dazu auch DP I, 6, 1: 22, 79, 10 ff.
57 CER IX, 41: 1243 C.

58 C.C. VI, 65: 3, 1385, 12 fi.



184 G. Miiller, Origenes und die Apokatastasis

Damit weist alles in der Eschatologie des Origenes in die
eine Richtung: Christus wird, nachdem sein Heilswerk beendet
ist, die vollig wiederhergestellte Welt seinem Vater iibergeben,
damit Gott alles in allem sei:

Cum autem omnia ei fuerint subiecta, tunc et ipse filius subiectus erit
ei, qui sibi subdidit omunia, ut sit Deus omnia in omnibus. 3%, 60

Die Liebe Gottes hat dann alles vom Fall befreit:

Et ideo merito charitas quae sola omnium major est, omnem creaturam
continebit a lapsu. Tune erit Deus omnia in omnibus ¢!,

wie iiberhaupt das ganze Erlésungswerk fiir Origenes allein
auf die «bonitas Dei per Jesum Christumy * zuriickzufiih-
ren ist.

Neben dieser rein christologischen trigt Origenes mitunter
auch eine ontologische Begriindung fiir die FKrlésung aller
Menschen vor.

Von dem platonischen Gedanken ausgehend, daBl nur dem
Guten wahres Sein eigne, gelangt er zu dem logischen Schluf:

Niemand ist gut, auller Gott, der Vater. Also ist der Gute mit dem Seien-
den eins. Der Gegensatz aber des Guten ist das Schlechte oder das Bése, und

der Gegensatz des Seins das Nicht-Sein. Daraus folgt, dall das Bise und
Schlechte kein (wahres) Sein besitzt. 8

Auch mit der in den spiateren Jahrhunderten vielfach ver-
handelten Frage der Bedeutung des neutestamentlichen Ewig-
keitsbegriffs setzt sich Origenes auseinander.

Dal aidviog in der Schrift verschiedene Bedeutungen haben
kann, erkennt er als geiibter Exeget ohne weiteres an:

De vita autem aeterna quamvis et in aliis locis saepe a nobis dictum sit,
tamen et in praesenti breviter perstringendum est, quod aeternitas in Scrip-
turis aliquando pro eo ponatur ut finem nesciat, aliquando vero ut in prae-
senti quidem saeculo finem non habeat, habeat tamen in futuro.

5 DP III, 5, 6: 22, 277, 19 ff.

% Ch. Bigg, The Christian Platonists of Alexandria (1866), S. 299, meint
treffend: «'God shall be all in all’. These words were never out of Origen’s
mind.»

61 CER YV, 10: 1053 C.

2 PpDPI 6 1:22 79, 3¢

83 CEJ II, 13: 10, 69, 14 ff.

¢4 CER VI, 5: 1066 CD.



G. Miiller, Origenes und die Apokatastasis 185

Im Gegensatz zur Auslegung Augustins («dicere autem
in hoc uno eodemque sensu, vita aeterna sine fine erit, suppli-
cium aeternum finem habebit, multum absurdum est» ), erklért
Origenes Matth. 26, 42 auf folgende originelle Weise:

Aeternum namque aeterno contrarium non erit, sed idem. Nunc autem
certum est mortem vitae esse contrarium; certum est ergo quod si vita
aeterna est, mors esse non possit aeterna. %

Origenes gibt seinem Ewigkeitsbegriff sogar eine christo-
logische Ausrichtung, wenn er im Anschlufl an 1. Thess. 4, 17
formuliert:

Sicut ergo semper cum Domino esse, finem non habet, ita et vita aeterna
nullum finem habenda credenda est... Ego non puto etiam hoc vacuum
esse, quod ad vitam aeternam addit «in Christo Domino nostros; sed quia
fortassis sciri voluit aliud esse vitam aeternam solum, et aliud vitam aeter-
nam in Christo Jesu. %7

«Ewiges Leben» und «ewiges Leben in Christus» sind dem-
nach fiir Origenes zwei qualitativ v6llig verschiedene Begriffe.

Zwn oiviog allein kann ebensowenig <«ewiges Lebeny hei-
Ben wie ddvatog aidviog «<ewiger Tody. «Ewigy ist unser Leben
nur in Christus. ® Einen «ewigen Tod in Christusy aber kennt
die Schrift nirgends. Deshalb kénnen auch die Hoéllenstrafen
nicht «ewig» sein. *

Der Tod, von dem die biblischen Biicher reden, wird darum
kein «ewiger» sein, sondern einst durch Christus aufgehoben
und aus der Schopfung entfernt werden:

Certum est ergo quod si vita aeterna est, mors esse non possit aeterna...
Cum enim mors animae, quae est novissimus inimicus, fuerit destructa,
etiam haec communis mors, quam illius velut umbram esse diximus, neces-
sario abolebitur; et tunc consequenter resurrectioni mortuorum dabitur
locus, ubi regnum mortis pariter cum morte destructum erit. 7

Wie versteht Origenes aber die in der Heiligen Schrift den
Gottlosen angedrohten Strafen? Er leugnet sie jedenfalls nir-
gends.

8 Aug. De civ. Dei lib. XXI, cap. 23: MPL XLI, 735 {.

8 CER V, 7: 1037 A.

87 CER VI, 5: 1067 ABC.

68 Kinen dhnlich qualifizierten Ewigkeitsbegriff hat Michaelis (Anm. 2),
S. 471, vorgetragen.

% QOrigenes spricht von ihnen nur als von dvouaZouévwy aiwviwv (C.C.
II1, 78: 2, 269, 20).

7 CER V, 7: 1037 A.



186 G. Miiller, Origenes und die Apokatastasis

Die gottlose Menge braucht nicht mehr zu wissen, als daf}
Gott einst die Siinder strafen wird:

Denn zu dem, was dariiber hinausgeht, vorzudringen, ist nicht niitzlich,
weil es Menschen gibt, die kaum durch die Furcht vor ewigen Strafen davon
zuriickgehalten werden, sich in das Bdse und die daraus folgende Flut der
Siinde zu stiirzen. 7

Wer nicht glaubt, dall Jesus der Christus ist, wird in seinen Siinden
sterben. 2

Der mit den Geheimnissen des gottlichen Willens vertraute
Gnostiker jedoch weill, dal Gott die Siinder nur straft, um sie
aus ihrer Verflochtenheit mit der Siinde zu befreien. Origenes
umschreibt diesen Prozefl auf dreierlei Weise:

padagogisch:

Denn diese bewegt die Furcht vor den angekiindigten Strafen, sich
dessen zu enthalten, was Strafen zur I'olge hat, und bewegt sie dazu, sich
der christlichen Gottesfurcht hinzugeben 73;

und die Zuhorer veranlasse, mit aller Kraft diejenigen Handlungen zu
unterlassen, welche Strafen verursachen 7;

medizinisch:

das reinigende Feuer an die Welt gelegt wird, natiirlich aber auch an
jeden, welcher der sich durch das Feuer vollziehenden Strafe und Heilung
bedarf 75;

soteriologisch:

Unser Gott ist demnach «ein verzehrendes Feuer» ..., um die verniinf-
tige Natur von dem vielen Blei der Siinde und von vielen anderen unreinen
Stoffen zu reinigen ... In diesem Sinne werden auch «Feuerstrome» vor Gott
erwiahnt, um die Bosheit zu vertilgen, von der unsere ganze Seele erfiillt
iSt. 78’ 77

Gott ist zwar ein verzehrendes Feuer, aber nicht gegen,
sondern fir sein Volk. Seine Liebe erweist sich in Heiligkeit,

7 C.C. VI, 26: 3, 96, 12 ff.

2 CEJ XIX, 23: 10, 325, 2 f.

7 C.C. 111, 78: 2, 269, 16 ff. Siehe auch V, 15: 3, 16, 22 ff.

74 C.C. VIII, 48: 3, 263, 19 ff.

% C.C. V, 15: 3, 16, 6 ff. Siehe auch IV, 69: 2, 339, 5 ff.

% C.C. IV, 13: 2, 283, 19 ff.

77 . R. Redepenning, Origenes (1941), S. 347, geht wohl etwas zu weit,
wenn er behauptet, dall Origenes das Gericht «<nur mit Miihe» in sein System
einfiigen konne.



G. Miiller, Origenes und die Apokatastasis 187

aber die Heiligkeit auch in Liebe. Gerade hier bewihrt sich
die eingangs erwiihnte Dialektik des Origenes aufs beste, in-
dem sie die Gnade Gottes nicht vom Gericht abstrahiert:

Es sagt also (die Schrift), dafl unser Gott «ein verzehrendes Feuer»

sei, dall «Feuerstréme vor ihm herziehen», ja daB er <hingehe wie Feuer
eines Schmelzofens. . .», um sein Volk zu reinigen. 7®

Von der Heilswirkung des Blutes Christi nimmt Origenes
auch den Teufel und die Démonen nicht aus:

In unum sane finem putamus quod bonitas Dei per Christum suum uni-
versam revocet creaturam, subactis ac subditis etiam inimicis. 7®

Alle Feinde Gottes werden zu ihrem Schopfer zuriickkehren:

in welchem es sein Ende erreichen wird — wie ich glaube — in der
sogenannten Apokatastasis, weil dann kein IFeind mehr iibrigbleibt. 8

Man wiirde ein schweres sachliches Unrecht tun, wollte
man nach den bisherigen Ausfiihrungen darauf verzichten, die
in ihrem Kern rein christologisch begriindete Apokatastasis-
Lehre des Origenes nicht auch von dieser ihrer geheimen Mitte
her zu beleuchten und damit deutlich zu machen, daf der grofle
Alexandriner trotz aller hellenistischen und orientalischen Ele-
mente, die seine Theologie mitbestimmt und geprigt haben,
dennoch ein christlicher Theologe gewesen ist, der darum
wullte, dal die Auferstehung Jesu Christi (auf die er ja letzt-
lich die Apokatastasis zuriickfiihrt) das grofite aller Werke
Gottes ist:

... quod multo sit magnificentius in laudibus Dei resuscitasse Jesum
Christum Dominum nostrum a mortuis, quam fecisse coelum et terram,
creasse angelos, et coelestes condidisse virtutes 8,

und dal man auf dem Boden dieser Tatsache von einer Apo-
katastasis sprechen kann, die mehr ist als die bloBe Wiederher-
stellung der urspriinglichen Schopfung, weil sie auf einem
ganz anderen Fundament ruht als diese:

Illud denique jussione, hoc passione perfectum est. 82

® C.C.1V, 13: 2, 282, 32 ff.
®DPI,6 1:22, 79, 3 ff.

80 CEJ I, 16: 10, 20, 11 ff.
81 CER IV, 7: 984 CD.

82 Tbhid. 984 D.



188 G. Miiller, Origenes und die Apokatastasis

Wie kommt es nun aber, dall Origenes iiber dieses «pas-
sione perfectum» hinaus neue Weliperioden, Siindenfélle und
wiederholte Erlosungswerke lehrte?

Die sonst bei ihm allgemein durchgefiihrte Dialektik ent-
faltet sich in seiner Eschatologie am Ende zu einem Dualismus
zwischen gottlicher Liebe und menschlichem Willen. 8 Orige-
nes dringt nirgends zu der Erkenntnis durch, daf Christus
wirklich und definitiv die Einheit von géttlichem Gericht und
gottlicher Gnade reprisentiert, dall er in seiner Person als
Gottmensch nicht nur der souverine Gott ist, sondern auch der
fiir uns dahingegebene Knecht, in dessen freiwilligem Lebens-
opfer ein fiir allemal auch die voluntas des Menschen in die
Gnade Gottes aufgenommen und damit erneuert ist.

Aus diesem Dualismus erwiichst fiir Origenes die Moglich-
keit eines unendlichen Prozesses von Schépfung, Fall und
Wiederherstellung:

Ex quo opinamur, quoniam quidem, sicut frequentius diximus, immorta-
lis est anima et aeterna, quod in multis et sine fine spatiis per immensa et

diversa saecula possibile est, ut vel a summo bono ad infima mala descendat,
vel ab ultimis malis ad summa bona reparetur. 8

Die unbiblische Schopfungslehre des Origenes wirft, wie
es nicht anders sein kann, ihre Schatten auf seine IEschatologie.
Beruht fiir ihn die Wirklichkeit der duleren Schépfung auf
einem lapsus, so darf es nicht als verwunderlich gelten, wenn
auch die Neuschopfung lapsabel bleibt. An dieser Stelle seines
Systems hat Origenes mehr denn je klare biblische Einsichten
preisgegeben und sich neuplatonisch-gnostischen Gedanken-
gingen angeschlossen.

Zwar weill Origenes weit deutlicher als viele altkirchliche
Theologen, dal} Siinde nicht (in erster Linie) ein «naturae de-
lictumy» ist, «sed voluntatisy (Pelagius). Aber er hypertro-
phiert gleichsam die menschliche voluntas und nimmt sie sogar
von der sonst als allméchtig gerithmten Kraft des Blutes Jesu
aus:

8 Vgl J. Daniélou, Origéne. Le génie du Christianisme (1948), S. 282,
wo auf diesen Dualismus besonders akzentuiert hingewiesen wird: <... tout
le systéme d’Origéne se déduisait de deux principes, I'amour de Dieu et la
liberté de I'homme.»

8¢« DP III, 1, 23: 22, 242, 18 ff.



G. Miiller, Origenes und die Apokatastasis 189

Libertas enim arbitrii semper naturae rationabili permanebit. .. 8 Ma-
nere quidem naturae rationabili semper liberum arbitrium non negamus. 8¢

Die Heilsgeschichte wird dadurch zu einem voriibergehenden
und aufhebbaren Vorgang. Das lineare Denken aller biblischen
Eschatologie ist zugunsten eines zyklischen Weltbildes preis-
gegeben.

Der Umstand, dafl Origenes wiederholte Weltlaufe lehrte
und sich damit in krassen Widerspruch zur neutestamentlichen
Heilsgeschichte setzte, deren durchaus kongeniales Verstehen
in seinem «passione perfectum» unbedingt gesichert erschien,
diirfte im wesentlichen der Grund dafiir sein, dafl er bald dem
kirchlichen Anathema verfiel, weil man mit Recht hinter einer
solchen Lehre stoische und orientalische Mythologoumena ver-
mutete.

Diese unsere Annahme wird dadurch bestéitigt, dall Gregor
von Nyssa die Apokatastasis als einmaliges Geschehen lehren
konnte, ohne von der Kirche deswegen verdammt zu werden. *
Jean Daniélou nimmt deshalb nicht unbegriindet an, dafl <Gré-
goire de Nysse a condamné formellement I'apocatastase défor-
mée d’Origéney. **

Fiir ein neues Verstindnis der origenistischen Apokatasta-
sislehre und ihrer bewegten Geschichte wiirden sich aus dieser
Feststellung folgende Fragen ergeben:

a) Ist Origenes etwa nur deshalb rund 150 Jahre nach
seinem Tod zum erstenmal verworfen worden, weil er die
Wiederholbarkeit der Heilsgeschichte gelehrt hatte,
also nicht wegen seiner Apokatastasislehre an sich?

b) Warum nahm man in den vorhergehenden Jahrzehnten
keinen Anstoll an seinem«passione perfecta>» undliel
Gregor von Nyssa wegen der gleichen Lehre unbehelligt?

¢) Wurde urspriinglich etwa gar nicht der Kern
dessen verurteilt, was Origenes mit seiner Apokatastasis eigent-

8 CER V, 10: 1052 C.

8 Jbid. 1053 A.

87 Bigg (Anm. 60), S. 293 ., behauptet sogar «... while Gregor of Nyssa,
one of the most revered leaders of the Church of the fourth century, pro-

claims it more emphatically and absolutely than the Alexandrines.»
88 Daniélou (Anm. 83), S. 282.



190 G. Miiller, Origenes und die Apokatastasis

lich meinte, ndmlich die durch Christus geschehene und ge-
schehende Vers6hnung und Erlésung aller Menschen?

Ks wire immerhin méglich, dall man 399 auf der Synode
von Alexandria mit jener eindeutigen Irrlehre wiederholter
Weltldufe auch ein Anliegen verdammte, dem man eine ge-
wisse biblische Relevanz nicht absprechen kann, zumal es an
der Stelle Kol. 1, 19 heifit, «dall Gott beschlossen habe,
durch seinen Sohn als sein Ebenbild und als den Erstgebore-
nen der ganzen Schopfung ,Alles (té mdvra) mit sich selbst zu
versohnen’s. ® Man sollte sich «durch ihre Parallelen immer-
hin anregen lassen, dariiber nachzudenken, ob der Begriff
(Apokatastasis) vielleicht auch einen guten Sinn ha-
ben konntes. *® Origenes wulite uns Entscheidendes auf diese
Frage zu antworten, obwohl wir im Zentrum seiner Eschato-
logie eine uniiberbriickbare Kluft zu allem christlichen Den-
ken tiiber die letzten Dinge fanden.

Ob sich von den Voraussetzungen Barths aus eine andere
und sachgemiflere Antwort auf das Problem der Apokatastasis
geben 1aB8t? Wir wollen sie. an einem anderen Ort zu geben
versuchen. Das eine diirfte jedoch im voraus sicher sein:
Barths Dialektik in Verbindung mit seiner Christozentrik
wird auch in diesem vielumstrittenen Liehrpunkt der Eschato-
logie neue Perspektiven erdffnen.

Graz. Gotthold Mziiller.

8 K. Barth, Die Menschlichkeit Gottes, = Theol. Stud., 48 (1956), S. 24.
9% Barth, ebd. Sperrung von uns.



	Origenes und die Apokatastasis

