
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 14 (1958)

Heft: 3

Artikel: Origenes und die Apokatastasis

Autor: Müller, Gotthold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878931

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878931
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Origenes und die Apokatastasis.
Unter den Hunderten von Monographien und Aufsätzen, die

über Origenes vorliegen, findet sich fast kein Beitrag, der sich
eingehend mit der Eschatologie des großen Alexandriners
befaßt. 1 Ja unseres Wissens gibt es nicht eine einzige Darstellung,

in der speziell der origenistischen Sonderlehre von der
àîroKaTâcTTacnç tuùv ttcxvtuuv nachgegangen wird 2 Und doch gilt
Origenes seit dem Ende des 4. Jahrhunderts beinahe unumstritten
als der geistige Stammvater jener «nicht gerade illustren
Ahnenreihe der Apokatastasislehrer»3, die sich bis in unsere Tage
fortpflanzte 4 und die nach wie vor unter dem kirchlichen
Anathema steht.5 Es dürfte somit begründet sein, die Apokatastasis-
lehre des Origenes etwas näher zu untersuchen.0

I. Die Apokatastasis in der vororigenistischen Zeit.

Vor Origenes wurde das Wort àTTOKcn-dcrraa'tç im klassischen
Griechisch und in der Koine als terminus technicus für die

1 Die besten Ausführungen über die Eschatologie bei Origenes stehen
nach wie vor in der alten Monographie von L. Atzberger, Geschichte der
christlichen Eschatologie in der vornicänischen Zeit (1896), S. 409 ff.

2 Die eingehende Untersuchung von W. Michaelis, Versöhnung des Alls
(1950), ist vorwiegend exegetisch orientiert. Sie wurde übrigens durch ein
verlagstechnisches Versehen nicht gebührend bekannt und fand unter den

Systematikern keinen entsprechenden Widerhall.
3 E. Brunner, Dogmatik 1, 2. Aufl. (1953), S. 376.
4 W. Künneth, Theologie der Auferstehung, 4. Aufl. (1951), S. 252 ff.
6 Erwähnenswerte Ausnahmen bilden lediglich: in der mittelalterlichen

Kirche Germanus von Konstantinopel, der die Apokatastasis-Stellen bei
Origenes (und Gregor von Nyssa) für spätere Interpolationen hielt (vgl. Pho-
tius, cod. 233 MPG CHI, 1106 f.), und in neuerer Zeit der römische Theologe
Aloisius Vincenzi, der in seinem Werk Sancti Gregorii et Origenis de aeter-
nitate poenarum in vita futura omnimoda cum dogmate catholica concordia
(1864) den untauglichen Versuch unternimmt, Origenes zum Rechtgläubigen
zu stempeln, S. 278: «... ideoque nihil ipsam commune habere cum futura
daemonum ac reproborum hominum restauratione ad meliorem sortem post
judicium extremum, quae numquam erit.»

6 Alle Clemens- und Origeneszitate werden unten nach «Die griech.
christl. Schriftst. d. erst, drei Jahrh.» (GCS) angeführt (Band-, Seiten- und
Zeilenzahl). Die Commentaria in Epistolam ad Romanos werden nach «Pa-
trologiae cursus completus> Ser.gr. (MPG), XVI, zitiert, und zwar ohne
Bandangabe. — Abkürzungen: Stromata: Str.; De principiis: DP; Comm. in
Ev. Joa. : CEJ ; Comm. in Ep. ad Rom.: CER; Contra Celsum: C.C.



G. Müller, Origenes und die Apokatastasis 175

Wiederherstellung eines vorübergehend veränderten oder
aufgehobenen Zustandes verwendet. So z. B. in der Astronomie,
in deren Bereich das Substantiv ursprünglich gebildet sein
dürfte 7, für das Wiedereintreffen einer bestimmten planetarischen

Konstellation.8
In dieser Bedeutung findet sich Apokatastasis innerhalb

des Neuen Testamentes als hapax legomenon in einer Petrusrede,

Apg. 3, 21, wo es die endzeitliche Erfüllung der Verheißungen

des Alten Bundes bezeichnet und sachlich in keinerlei
Verbindung mit dem steht, was Origenes später lehrte.9 Dieser
allgemeine Gebrauch von Apokatastasis begegnet uns bis ins
zweite und dritte Jahrhundert.10

Origenes selbst verwendet das Wort in demselben Sinn,
wenn er etwa die Rückführung der Juden aus dem babylonischen

Exil eine «Apokatastasis des Volkes aus der Gefangenschaft»

nennt.11
Der durch Origenes in die Dogmengeschichte eingeführte

Begriff à-noKoiTâcrTacnç twv rcdvTiuv aber meint etwas völlig anderes.

Er bezeichnet die endzeitliche Beseitigung alles Bösen
und — damit verbunden — die vollkommene Wiederherstellung
der Schöpfung in ihren ursprünglichen Zustand 12, was für ihn
konsequenterweise auch die Beseligung der Verdammten, des
Teufels und seiner Engel mit einschließt und die vollendete
Harmonie aller Dinge am Ende der Zeit zur Folge hat.

Bevor wir jedoch die Äußerungen des Origenes zur
Apokatastasis untersuchen, sei darauf hingewiesen, daß die
Vorstellung von einer definitiven und restlosen Austilgung des
Bösen und der damit verbundenen Beseligung aller geschaffenen

Wesen bereits vor Origenes gedacht und niedergeschrieben

wurde, und zwar seltsamerweise in dem religiösen System,

7 Vgl. dazu H.Brandes, Abhandlungen zur Geschichte des Orients im
Alterthum (1874), S. 123.

8 Über weitere Bedeutungen siehe Theol. Wort. z. N.T. 1 (1933), S. 388 ff.
9 Darüber zuletzt Michaelis (Anm. 2), S. 18 ff.
10 Vgl. den Begisterband zu Clemens Alexandrinus in den GCS s. v.

àuoKaTdaTaaiç.
11 CEJ X, 26: 10, 219, 29.
12 Die Frage, ob Origenes nur an eine Wiederherstellung der ersten

Schöpfung gedacht hat oder ob er in der Apokatastasis eine Überhöhung,
bzw. Vollendung derselben sah, werden wir später beantworten.



176 G. Müller, Origenes und die Apokatastasis

dem man einen absoluten Dualismus nachsagt: im Parsismus.
Der in den frühen avestischen Gathas bis zur letzten Schärfe
durchgeführte Gegensatz von Gut und Böse erlag in späteren
Jahrhunderten seiner eigenen Dynamik und entwickelte sich
in der jüngeren altpersischen Philosophie zu der Ansicht von
einem endlichen Sieg des Guten und einer völligen Erneuerung
der ganzen Welt. In einem Umschmelzungsprozeß wird das All
erneuert und ewig unsterblich gemacht (Bundahisn XXX, 32).13

Auch die Stoiker sprachen von einer Apokatastasis, und
zwar in der Weise, daß nach dem großen Weltenbrand ein
neuer Kosmos entstehen wird, der dem alten bis in die kleinsten

Einzelheiten gleicht.
Ist diese Form der Apokatastasis auch gänzlich ohne jeden

soteriologischen Bezug, so zeigt sie uns doch, daß es in der
griechischen Geisteswelt Vorstellungen gab, die — auf
welchem Wege auch immer — eine umfassende Erneuerung des
Kosmos 14 erwarteten.15

Diese wenigen Hinweise, die sich leicht durch weitere
ergänzen ließen, mögen genügen, um zu zeigen, daß schon in
vorchristlicher Zeit das Problem der Apokatastasis im Sinne des

Origenes bekannt war und wenigstens im Raum des jüngeren
Parsismus eine der origenistischen ähnliche Lösung gefunden
hatte. Alle Wahrscheinlichkeit spricht dafür, daß sich im alten
Persien das eschatologisch-lineare Denken des Westens mit
dem zyklischen Denken des Ostens traf und in Form der
Wiederbringungslehre zu einer Einheit verschmolz.16

13 Vgl. N. Söderblom, La vie future d'après le Mazdéisme (1901), S. 235.
14 Eine Art àTroKardcrtcicnç tûiv TrpaYpctTUJv. Zur Stoa vgl. H. v. Arnim,

Stoicorum veterum fragmenta, 2 (1902), Fragm. 625. Die Lehre der Stoa
geht ihrerseits auf orientalische Vorbilder zurück, u. a. auf das Berossia-
nische Weltenjahr — W. Bousset und H. Greßmann, Die Religion des Judentums

im späthellenistischen Zeitalter, 3. Aufl. (1926), S. 502 — und auf die
Sage von dem aus seiner Asche wiedererstehenden Vogel Phönix, M. Schenkel,

Heidnische und jüdische Sagen über Weltuntergang und Welterneuerung:

Jahrb. f. d. Theol. 14 (1869), S. 679, Anm. 2.
15 Vgl. das ausführliche Referat des Origenes über die stoische Apo-

katastasis-Lehre in C.C. V, 20: 3, 21, 23 ff. und VIII, 72: 3, 288, 21 ff.
16 Eine Apokatastasis-Lehre bei Rämakrishna vorauszusetzen, wie dies

J. N. Farquhar, Modern Religious Movements in India (1915), S. 188 ff. tut,
dürfte verfehlt sein, da das indische Denken keinerlei eschatologische
Zentrifugalkraft besitzt, sondern ausschließlich in zyklischen Bahnen verläuft.



G. Müller, Origen.es und die Apokatastasis 177

Zu den angeführten außerbiblischen Erwartungen trat
innerhalb des Judentums neben die alte prophetische Verkündigung

vom paradiesischen Friedensreich der Endzeit (Jes. 11,
6 f.; 65, 25; Hab. 2, 14 u. a.) in der Theologie der Synagoge
(unter persischem Einfluß?) eine doppelte Erweichung der
strengen frühisraelitischen Gerichtsvorstellung: 1. Man glaubte
an die endliche Rettung aller Glieder des Bundesvolkes, «da
kein Beschnittener verlorengehen kann».17 2. Selbst den
Verdammten in der Hölle billigte man mit der Zeit (für die Dauer
des Sabbat) eine wenigstens vorübergehende Erlösung von
ihren Qualen zu und nahm damit dem Dogma von der
erbarmungslosen Höllenpein seine schärfste Spitze.18

Zuletzt darf in diesem Zusammenhang Clemens, der
Vorgänger des Origenes in der Leitung der alexandrinischen
Katechetenschule, nicht unerwähnt bleiben, denn er hat in der
Tat nicht wenige Steine zu jenem gewaltigen theologischen
Bauwerk bereitgestellt, das sein berühmter Nachfolger errichtete.

Man kann mit gutem Gewissen Eugène de Faye zustimmen,

wenn er die Abhängigkeit des Origenes von Clemens in
den Satz faßt: «Clemens lui avait ouvert la route.» 10

Das theologische Denken des Clemens Alexandrinus beruht
nicht nur hinsichtlich seiner Ethik 20, sondern auch
heilsgeschichtlich auf dem Prinzip des Fortschrittes und Aufstieges.21

Sein Mittelpunkt ist — ähnlich wie später bei Origenes —
der Logos. In ihm und durch ihn hat Gott nicht nur die Welt
erschaffen, sondern führt sie auch ihrer Vollendung entgegen.
Der Logos ist, wie Gott-Vater selbst, von sorgender und
erlösender Liebe zu den Menschen erfüllt. Clemens nennt ihn «phil-

Den Hinweis darauf, daß die Apokatastasis im System Rämakrishnas
unmöglich ist, verdanke ich H. v. Glasenapp (brieflich).

17 F. Weber, System der altsynagogalen palästinischen Theologie (1880),
S. 327.

18 Vgl. dazu I. Lévi, Le repos sabbatique des âmes damnées: Rev. des
ét. juiv. 25 (1892), S. 1 ff.

19 E. de Faye, Origène. Sa vie, son œuvre, sa pensée, 3 (1927), S. 247.

Ähnliches schon früher bei M. J. Denis, De la philosophie d'Origène (1884),
S. 344.

20 Vgl. darüber die umfangreiche Arbeit von Walter Völker, Der wahre
Gnostiker nach Clemens Alexandrinus (1952).

21 Ders., Gregor von Nyssa als Mystiker (1955), S. 23.

12



178 G. Müller, Origenes und die Apokatastasis

anthropon organon Gottes». Der Kyrios «erbarmt sich, erzieht,
ermuntert, ermahnt, errettet, bewahrt» 22 und will nichts als
die Rettung der Menschen: «sein einziges Werk ist: den
Menschen erlösen».23

Als theios paidagogos erzieht er das Menschengeschlecht
zu dem ihm von Gott gesteckten Ziel: «Dieser Lehrer erzieht
auf dem Weg über die Mysterien den Gnostiker, durch die
Hoffnung (zukünftiger) Güter den Glaubenden und durch
zurechtbringende Zucht vermittelst spürbarer Kraft den Verhärte.-
ten.» 24 Dabei überwindet er auch die Widerstrebenden: «und
durch das fortwährende Gericht werden auch die weiterhin
Irrenden zur Umkehr gezwungen».25

Das göttliche Erlösungswerk kann daher kein partielles
Ergebnis zeitigen. Gott wird nämlich seinen Geschöpfen in alle
Ewigkeit Gutes tun («der auf besondere Weise Gutes tut, ein
wahrhafter Gott und guter Vater, dessen Sein und Tun sich
in unaufhörlichen Wohltaten kundtut. In dieser gütigen
Haltung verbleibt er unbeweglich» 26) und durch den Logos seinen
Heilswillen von Ewigkeit zu Ewigkeit ausführen («von Aion
zu Aion erlöst er durch den Sohn»27). Am Ende wird allen Hilfe
und Heilung widerfahren («denn zum Heil des Ganzen und
aller ist ihm als dem Kyrios alles zugeordnet, sowohl im
allgemeinen als auch im einzelnen» 28).

Clemens weiß deutlich um das kommende Gericht. Gott wird
die Sünder am Jüngsten Tag dem höllischen Feuer
preisgeben 29, aber dieses Feuer verzehrt sie nicht, sondern dient
ihnen zur endlichen Reinigung und Wiederherstellung:

Wir behaupten, daß das Feuer nicht den Leib (das Fleisch) reinige
(heilige), sondern die Seelen der Sünder, nicht ein allverzehrendes und
gewöhnliches Feuer, sondern ein vernünftiges, das durch die Seele

hindurchdringt, die durchs Feuer geht.30

22 Clem. Protr. I, 6, 2: 12, 6, 30 ff.
23 Ibid. IX, 87, 3: 12, 65, 12 f.
24 Clem. Str. VII, 6, 1: 17, 6, 8 ff.
25 Ibid. VII, 12, 5: 17, 10, 4 f.
26 Ibid. VI, 104, 3: 15, 484, 25 ff.
27 Ibid. VII, 12, 1: 17, 9, 25 f.
28 Ibid. VII, 12, 2: 17, 9, 26 ff.
29 Ibid. VII, 12, 5: 17, 10, 4.
30 Ibid. VII, 34, 4: 17, 27, 5 ff.



G. Müller, Origenes und die Apokatastasis 179

Wie die wiederhergestellte Schöpfung aussehen wird, wagt
Clemens nur anzudeuten. Er hält dafür, daß die früheren Sünden

insofern weiterwirken, als es verschiedene Grade der Seligkeit

geben wird. Ob Gott sein Erlösungswerk einst auch über
diesen Zustand hinausführt? Diese Frage will Clemens um
Seiner Geheimnisse willen weder stellen noch beantworten. Die
Eschatologie findet für ihn ihren Abschluß in dem Satz: «Im
übrigen schweige ich und verherrliche dadurch den Kyrios.» 31

II. Origenes als «Ahnherr» der Apokatastasislehrer.

H. U. von Balthasar hat darauf aufmerksam gemacht, daß

Karl Barth mit seiner Theologie hinter jene Klammer gerät,
«die sich hei Augustinus schließt und über die ganze offizielle
Theologie der Folge hin bis zu Calvin und zum Jansenismus
reicht», und er damit «unversehens im Raum der voraugusti-
nischen Patristik auftaucht und in eine Konfrontation mit
ihrem kraftvollsten theologischen Denker tritt, der wie kein anderer

durch seinen Universalismus die Umwelt und Nachwelt
bestimmt hat». «Wer nicht von hundert Vorurteilen belastet
und nicht mit Schlagworten (z. B. 'Apokatastasis') an den großen

Alexandriner herantritt, wer die evidenten Unterschiede
und Abstände der Jahrtausende in Kauf nehmend vergleicht,
wird sogleich von der auffallenden Verwandtschaft frappiert.»32

Diese Verwandtschaft sieht v. Balthasar vor allem in der
Origenes und Barth gemeinsamen Dialektik, die sich in der
Eschatologie in der Spannung zwischen Gericht und Gnade
ausprägt und die beide — im Gegensatz zu der fast lückenlosen
abendländischen Tradition seit Augustin — nicht absolut
setzen (praedestinatio gemina), aber auch nicht vorschnell
aufheben (durch eine billige «Allversöhnungslehre»).

Es nimmt uns bei dieser Sachlage nicht wunder, wenn Emil
Brunner seine Beurteilung der Barthschen Erwählungslehre
im Hinblick auf die Apokatastasis und die Gemeinsamkeiten
zwischen Origenes und Barth in den Satz zusammenfaßt: «Was
Barth lehrt, ist auch nicht das, was Origenes und seine
Nachfolger lehrten. Vielmehr geht Barth viel weiter als sie alle.» 33

31 Ibid. VII, 13, 1: 17, 10, 6.
32 H. U. von Balthasar, in Antwort (1956), S. 241.
33 Brunner (Anm. 3), S. 376.



180 G. Müller, Origenes und die Apokatastasis

Wir wollen hier nicht die Frage diskutieren, wieweit Brunner

mit seinem Urteil über Barth im Recht ist oder nicht. Sie
wird bei einer anderen Gelegenheit ausführlich untersucht
werden. Zuerst einmal gilt es zu klären, was Origenes nun
wirklich bezüglich der Apokatastasis gelehrt hat. Dieser
Aufgabe wenden wir uns im folgenden zu.

Im Zentrum der origenistischen Heilsgeschichte steht weder
ein kosmisches Entwicklungs- oder Einheitsprinzip, obwohl
gerade letzteres bei ihm durch den Einfluß des Neuplatonismus
eine nicht unerhebliche Rolle spielt34, noch die Symbolik der
Geichungen «Anfang Ende, Ende Anfang» 35, sondern der
schöpferische Wille Gottes:

Hanc ergo beatam et dpxiKqv, id est principatum omnium gerentem dici-
mus trinitatem. Hic est bonus deus et benignus omnium pater id est bene
faciendi virtus et creandi ac providendi... Et ideo nullum prorsus momentum

sentiri potest, quo non virtus ilia benefica bene fecerit.36

Gott hat die Welt um seiner selbst willen geschaffen:
Hic cum 'in principio crearet' ea, quae creare voluit, id est rationabiles

naturas, nullam habuit aliam creandi causam, nisi se ipsum, id est bonitatem
suam.37

Alle Dinge nahmen von Gott ihren Ausgang und kehren
einst auch wieder zu ihm zurück:

Unus Deus Pater ex quo omnia et finis in ipso (sc. Christo) erit tunc
cum erit Deus omnia in omnibus.38

Gottes ursprünglicher Schöpferwille wurde durch den Fall
der Geister nicht aufgehoben, sondern nur gehemmt, ohne sein
Ziel dadurch zu verfehlen, denn Gott bleibt auch nach dem
Sündenfall der Vater seiner Geschöpfe, die er nie verläßt:

Ein Engel, der eine frohe Botschaft brachte, kündete allem Volk von
dem guten Vater, der die nicht gänzlich verläßt, die von ihm abgefallen
sind.39

34 Vgl. DP I, 6, 1: 22, 79, 3 ff.
35 Eine Symbolik, die Origenes freilich auch kennt, wie DP I, 6, 1: 22,

79, 22 ff. zeigt.
36 DP I, 4, 3: 22, 65, 3 ff.
37 DP II, 9, 6: 22, 169, 22 ff.
38 CER VIII, 13: 1202 B.
39 CEJ I, XIV: 10, 18, 29 ff.



G. Müller, Origenes und die Apokatastasis 181

Gott hat keine Freude an ihrem Untergang: «neque laetatur in
perditione vivorum» 40, sondern seine Liehe ist so groß, daß er
alles zu sich zieht: «tanta Charitas vis est, ut ad se omnia tra-
hat».41

Er wird Mensch, um sich der gefallenen Welt anzunehmen:
Gott steiget herab aus seiner eigenen Erhabenheit und Höhe, um sieh

der Menschen, der schlechten in erster Linie, anzunehmen42,

ja, seine Menschwerdung steht ganz im Zeichen der Hingabe
Jesu Christi zum Heil für den gesamten Kosmos:

Von Jesus und zu ihm, der zum Heil unseres Geschlechtes für den ganzen
Kosmos dahingegeben ist. 43

In Jesus von Nazareth nahm die (Wiederver-) Einigung der
göttlichen und menschlichen Natur ihren Anfang und geht nun
durch die Zeitalter weiter:

(Die Jünger) sahen, daß in ihm die Vereinigung der göttlichen und
menschlichen Natur ihren Anfang nahm.44

Am Ende wird allen Heil widerfahren, denn Gottes Gnade
überragt die Verdammnis bei weitem:

«Multo magis», et «abundantiam gratiae, et donum justitiae», et «regna-
bunt per unum Jesum Christum». Quae omnia utique declarant multo abun-
dantiora esse dona quam damna.45

An vielen Stellen seiner Schriften führt Origenes die
Apokatastasis, die nach seiner Meinung bereits den Propheten des
Alten Bundes bekannt war («die prophetischen Schriften sprechen

nun vielfach in geheimnisvollen Worten von der vollständigen

Aufhebung des Bösen und der Wiederherstellung aller
Seelen»46), auf das Werk Christi zurück.

So, wenn er sie als Frucht des Todes Jesu bezeichnet:
Durch sein Sterben brachte das 'Weizenkorn' Jesus 'viel Frucht', und

der Vater trägt immer Sorge für die aus dem Tode des (Weizen-) Korns
entstandene, jetzt und auch in Zukunft entstehende Frucht47,

40 CER VI, 6: 1068 A.
41 CER V, 10: 1054 A.
42 C.C. IV, 12 : 2, 282, 20 ff.
43 C.C. VIII, 11: 3, 299, 7 ff.
44 C.C.III, 28: 2, 226, 13 f.
45 C.C. III, 28: 2, 226, 13 f.
46 C.C. VIII, 72:3, 289,11 f.
" C.C. VIII, 43:3, 258, 5 ff.



182 G. Müller, Origenes und die Apokatastasis

oder wenn er in der Kraft des Blutes Jesu ihre alleinige
Voraussetzung sieht:

sed tantam esse vim cruris Christi, et mortis hujus, quam in saeculorum
fine suscepit, asserimus, quae ad sanitatem et remedium non solum praesen-
tis et futuri, sed etiam praeteritorum saeculorum, et non solum humano
huic nostrorum ordini, sed etiam coelestibus virtutibus ordinibusque suffi-
ciat4S,

oder wenn er gegenüber Celsus das Mißverständnis ablehnt,
als habe der Tod Jesu nur eine ethische Bedeutung:

Sein Tod ist nicht nur ein Beispiel für das Sterben um der Grottesfurcht
willen, sondern bewirkt zugleich den Anfang und Fortgang der Beseitigung
des Bösen und des Teufels. 49

Die Heilung und Wiederherstellung aller Kreaturen geht
ausschließlich auf die Kraft und Wirkung des Logos zurück 50

(solus Christus!), die so stark ist, daß sie jede Krankheit und
Sünde zu heilen vermag:

Der Logos ist stärker als alle Übel der Seele, und die ihm innewohnende
Heilkraft führt eine jede nach dem Wunsch Gottes herzu, so daß das Ende
aller Dinge ist: die Aufhebung der Bosheit.51

Der Logos erfüllt denn auch die ihm von Gott übertragene
Aufgabe und unterwirft sieh alle Dinge, um sie dem Vater zu
übergeben:

Was also vorher nicht in den Händen Jesu war, wurde ihm vom Vater
in seine Hände gegeben, und zwar nicht das eine und das andere nicht,
sondern alles Auch die Feinde Jesu waren ein Teil des Ganzen, von
denen Jesus irgendwie im voraus wußte, daß sie ihm vom Vater gegeben
waren Aber wenn ihm auch der Vater alles in seine Hände gegeben hat
und in Christus alle lebendig gemacht werden, wird dennoch die Gerechtigkeit

Gottes nicht zunichte, sondern jedem nach seiner Würdigkeit
zugeteilt. 52

Welche exegetische Fundierung gibt Origenes seinen
systematischen Aussagen?

Den entscheidenden Schriftbeweis für seine Lehre von der

48 CER V, 10: 1053 AB.
49 C.C. VII, 17:3,169, Iff.
60 Vgl. CER IV, 12: 1002 C, wo Origenes deutlich davon spricht, daß

«non sermo peccatoris inimicitias inter Deum et homines absolvit, sed
sanguis intercessoris».

51 C.C. VIII, 72: 3, 289, 6 ff.
52 CEJ XXXII, 3: 10, 429, 13 ff.



G. Müller, Origenes und die Apokatastasis 183

einstigen Wiederherstellung aller Dinge findet er in 1. Kor. 15,
26—28:

verum etiam in consummatione saeculi semet ipso completens omnes,
quos subicit patri et qui per eum veniunt ad salutem, cum ipsis et in ipsis
ipse quoque 'subiectus' dicitur patri, dum 'omnia in ipso constant', 'et ipse
est caput' omnium, 'et in ipso' est salutem consequentium 'plenitudo'. Hoc

ergo est quod de eo dicit apostolus: 'Cum autem omnia ei fuerint subiecta,
tune et ipse filius subiectus erit ei, qui sibi subdidit omnia, ut sit deus omnia
in omnibus.53

Per singulos autem 'omnia' erit hoc modo, ut quidquid rationabilis mens,
expurgata omni vitiorum faece atque omni penitus abstersa nube malitiae,
vel sentire vel intellegere vel cogitare sentiat, deum cogitet, videat, deum
teneat, omnis motus sui deus modus et mensura sit.54

Auch hei der Auslegung von Rom. 5,17 verweilt Origenes
bei dem TtâvTa;

Et ut evidentius ostenderet omnes homines et multos homines idem esse,
addit his: 'Sicut enim per inobedientiam unius hominis peccatores constituti
sunt multi, ita et per unius obedientiam justi constituentur multi.55, 56

Die beiden letzten Verse des Christushymnus in Phil. 2

bestätigen ihm in vollem Umfang seine Interpretation von 1. Kor.
15 und Rom. 5:

Flectet autem genu omnis creatura Deo in nomine Jesu, per quem recon-
ciliata est ei, secundum quod idem apostolus dicit, quia in nomine Jesu omne
genu flectetur coelestium, terrestrium, et infernorum. Flectere sane genu,
et omnem linguam confiteri Deo, de Isaiae prophetae sermonibus assumpsit
apostolus. Sed genu flectere, subiecta esse cuncta, et cultui Dei obedire
déclarât. 67

Nicht weniger drängt ihn das eiç aÙTÔv von Rom. 11, 36 zu
der Annahme, daß alles Geschaffene einmal erlöst werde, weil
es seinen Zielpunkt in Christus hat:

Unser (Apostel) Paulus schreibt: «Von ihm und durch ihn und zu ihm
sind alle Dinge>, indem er mit den Worten «von ihm» den Anfang des Seins
aller Dinge, mit den Worten «durch ihn» den Zusammenhang und mit den
Worten «zu ihm» ihr Ziel darstellt.58

53 DP III, 5, 6 : 22, 277, 15 ff.
54 DP III, 6, 3: 22, 283, 14 ff.
55 CER V, 1: 1006 C.
56 Vgl. dazu auch DP I, 6, 1: 22, 79, 10 ff.
57 CER IX, 41: 1243 C.
58 C.C. VI, 65: 3, 135, 12 ff.



184 G. Müller, Origenes und die Apokatastasis

Damit weist alles in der Eschatologie des Origenes in die
eine Richtung: Christus wird, nachdem sein Heilswerk beendet
ist, die völlig wiederhergestellte Welt seinem Vater übergeben,
damit Gott alles in allem sei:

Cum autem omnia ei fuerint subiecta, tune et ipse filius subiectus erit
ei, qui sibi subdidit omnia, ut sit Deus omnia in omnibus.59> 60

Die Liebe Gottes hat dann alles vom Fall befreit:
Et ideo merito Charitas quae sola omnium major est, omnem creaturam

continebit a lapsu. Tunc erit Deus omnia in omnibus 61,

wie überhaupt das ganze Erlösungswerk für Origenes allein
auf die «bonitas Dei per Jesum Christum» 62 zurückzuführen

ist.
Neben dieser rein christologischen trägt Origenes mitunter

auch eine ontologische Begründung für die Erlösung aller
Menschen vor.

Von dem platonischen Gedanken ausgehend, daß nur dem
Guten wahres Sein eigne, gelangt er zu dem logischen Schluß:

Niemand ist gut, außer Gott, der Vater. Also ist der Gute mit dem Seienden

eins. Der Gegensatz aber des Guten ist das Schlechte oder das Böse, und
der Gegensatz des Seins das Nicht-Sein. Daraus folgt, daß das Böse und
Schlechte kein (wahres) Sein besitzt.63

Auch mit der in den späteren Jahrhunderten vielfach
verhandelten Frage der Bedeutung des neutestamentlichen
Ewigkeitsbegriffs setzt sich Origenes auseinander.

Daß aiibvioç in der Schrift verschiedene Bedeutungen haben
kann, erkennt er als geübter Exeget ohne weiteres an:

De vita autem aeterna quamvis et in aliis locis saepe a nobis dictum sit,
tarnen et in praesenti breviter perstringendum est, quod aeternitas in Scrip-
turis aliquando pro eo ponatur ut finem nesciat, aliquando vero ut in praesenti

quidem saeculo finem non habeat, habeat tarnen in futuro.84

59 DP III, 5,6:22, 277, 19 ff.
60 Ch. Bigg, The Christian Platonists of Alexandria (1866), S. 299, meint

treffend: «'God shall be all in all'. These words were never out of Origen's
mind.>

81 CERV, 10: 1053 C.
82 DP I, 6, 1: 22, 79, 3 f.
83 CEJ II, 13: 10, 69, 14 ff.
84 CER VI, 5: 1066 CD.



G. Müller, Origenes und die Apokatastasis 185

Im Gegensatz zur Auslegung Augustins («dicere autem
in hoc uno eodemque sensu, vita aeterna sine fine erit, supplicium

aeternum finem habebit, multum absurdum est» 65), erklärt
Origenes Matth. 26, 42 auf folgende originelle Weise:

Aeternum namque aeterno contrarium non erit, sed idem. Nunc autem
certum est mortem vitae esse contrarium; certum est ergo quod si vita
aeterna est, mors esse non possit aeterna.66

Origenes gibt seinem Ewigkeitsbegriff sogar eine christo-
logische Ausrichtung, wenn er im Anschluß an 1. Thess. 4,17
formuliert:

Sicut ergo semper cum Domino esse, finem non habet, ita et vita aeterna
nullum finem habenda credenda est... Ego non puto etiam hoe vacuum
esse, quod ad vitam aeternam addit «in Christo Domino nostro»; sed quia
fortassis sciri voluit aliud esse vitam aeternam solum, et aliud vitam aeternam

in Christo Jesu. 67

«Ewiges Leben» und «ewiges Leben in Christus» sind
demnach für Origenes zwei qualitativ völlig verschiedene Begriffe.

Zujri aîdmoç allein kann ebensowenig «ewiges Leben» heißen

wie bâvaToç cuiimoç «ewiger Tod». «Ewig» ist unser Leben
nur in Christus.68 Einen «ewigen Tod in Christus» aber kennt
die Schrift nirgends. Deshalb können auch die Höllenstrafen
nicht «ewig» sein.00

Der Tod, von dem die biblischen Bücher reden, wird darum
kein «ewiger» sein, sondern einst durch Christus aufgehoben
und aus der Schöpfung entfernt werden:

Certum est ergo quod si vita aeterna est, mors esse non possit aeterna...
Cum enim mors animae. quae est novissimus inimicus, fuerit destructa,
etiam haec communis mors, quam illius velut umbram esse diximus, neees-
sario abolebitur; et tunc consequenter resurrectioni mortuorum dabitur
locus, ubi regnum mortis pariter cum morte destructum erit.70

Wie versteht Origenes aber die in der Heiligen Schrift den
Gottlosen angedrohten Strafen? Er leugnet sie jedenfalls
nirgends.

65 Aug. De civ. Dei lib. XXI, cap. 23: MPL XLI, 735 f.
68 CER V, 7: 1037 A.
87 CER VI, 5: 1067 ABC.
68 Einen ähnlich qualifizierten Ewigkeitsbegriff hat Michaelis (Anm. 2),

S. 47 f., vorgetragen.
69 Origenes spricht von ihnen nur als von ôvopa£opévwv aiuiviuiv (C.C.

III, 78: 2, 269, 20).
70 CER V, 7: 1037 A.



186 G. Müller, Origenes und die Apokatastasis

Die gottlose Menge braucht nicht mehr zu wissen, als daß
Gott einst die Sünder strafen wird:

Denn zu dem, was darüber hinausgeht, vorzudringen, ist nicht nützlich,
weil es Menschen gibt, die kaum durch die Furcht vor ewigen Strafen davon
zurückgehalten werden, sich in das Böse und die daraus folgende Flut der
Sünde zu stürzen.71

Wer nicht glaubt, daß Jesus der Christus ist, wird in seinen Sünden
sterben.72

Der mit den Geheimnissen des göttlichen Willens vertraute
Gnostiker jedoch weiß, daß Gott die Sünder nur straft, um sie
aus ihrer Verflochtenheit mit der Sünde zu befreien. Origenes
umschreibt diesen Prozeß auf dreierlei Weise:

pädagogisch:
Denn diese bewegt die Furcht vor den angekündigten Strafen, sich

dessen zu enthalten, was Strafen zur Folge hat, und bewegt sie dazu, sich
der christlichen Gottesfurcht hinzugeben73;

und die Zuhörer veranlasse, mit aller Kraft diejenigen Handlungen zu
unterlassen, welche Strafen verursachen 74

;

medizinisch:
das reinigende Feuer an die Welt gelegt wird, natürlich aber auch an

jeden, welcher der sich durch das Feuer vollziehenden Strafe und Heilung
bedarf75;

soteriologisch:
Unser Gott ist demnach «ein verzehrendes Feuer» um die vernünftige

Natur von dem vielen Blei der Sünde und von vielen anderen unreinen
Stoffen zu reinigen In diesem Sinne werden auch «Feuerströme» vor Gott
erwähnt, um die Bosheit zu vertilgen, von der unsere ganze Seele erfüllt
ist.7S, 77

Gott ist zwar ein verzehrendes Feuer, aber nicht gegen,
sondern für sein Volk. Seine Liebe erweist sich in Heiligkeit,

71 C.C. VI, 26: 3, 96, 12 ff.
72 CEJ XIX, 23: 10, 325, 2 f.
73 C.C. III, 78: 2, 269, 16 ff. Siehe auch V, 15: 3, 16, 22 ff.
74 C.C. VIII, 48: 3, 263, 19 ff.
75 C.C. V, 15; 3, 16, 6 ff. Siehe auch IV, 69: 2, 339, 5 ff.
76 C.C. IV, 13: 2, 283, 19 ff.
77 E. R. Redepenning, Origenes (1941), S. 347, geht wohl etwas zu weit,

wenn er behauptet, daß Origenes das Gericht «nur mit Mühe» in sein System
einfügen könne.



G. Müller, Origenes und die Apokatastasis 187

aber die Heiligkeit auch in Liebe. Gerade hier bewährt sich
die eingangs erwähnte Dialektik des Origenes aufs beste,
indem sie die Gnade Gottes nicht vom Gericht abstrahiert:

Es sagt also (die Schrift), daß unser Gott «ein verzehrendos Feuer»
sei, daß «Feuerströme vor ihm herziehen», ja daß er «hingehe wie Feuer
eines Schmelzofens ...», um sein Volk zu reinigen.78

Von der Heilswirkung des Blutes Christi nimmt Origenes
auch den Teufel und die Dämonen nicht aus:

In unum sane finem putamus quod bonitas Dei per Christum suum uni-
versam revocet creaturam, subactis ac subditis etiam inimicis.79

Alle Feinde Gottes werden zu ihrem Schöpfer zurückkehren:
in welchem es sein Ende erreichen wird — wie ich glaube — in der

sogenannten Apokatastasis, weil dann kein Feind mehr übrigbleibt.80

Man würde ein schweres sachliches Unrecht tun, wollte
man nach den bisherigen Ausführungen darauf verzichten, die
in ihrem Kern rein christologisch begründete Apokatastasis-
Lehre des Origenes nicht auch von dieser ihrer geheimen Mitte
her zu beleuchten und damit deutlich zu machen, daß der große
Alexandriner trotz aller hellenistischen und orientalischen
Elemente, die seine Theologie mitbestimmt und geprägt haben,
dennoch ein christlicher Theologe gewesen ist, der darum
wußte, daß die Auferstehung Jesu Christi (auf die er ja letztlich

die Apokatastasis zurückführt) das größte aller Werke
Gottes ist:

quod multo sit magnificentius in laudibus Dei resuscitasse Jesum
Christum Dominum nostrum a mortuis, quam fecisse coelum et terram,
créasse angelos, et coelestes condidisse virtutes 81,

und daß man auf dem Boden dieser Tatsache von einer
Apokatastasis sprechen kann, die mehr ist als die bloße Wiederherstellung

der ursprünglichen Schöpfung, weil sie auf einem

ganz anderen Fundament ruht als diese:

Illud denique jussione, hoc passione perfectum est. 82

78 C.C. IV, 13: 2, 282, 32 ff.
79 DP I, 6, 1: 22, 79, 3 ff.
89 CEJ I, 16: 10, 20, 11 ff.
81 CER IV, 7: 984 CD.
82 Ibid. 984 D.



188 G. Müller, Origenes und die Apokatastasis

Wie kommt es nun aber, daß Origenes über dieses «pas-
sione perfectum» hinaus neue Weltperioden, Sündenfälle und
wiederholte Erlösungswerke lehrte?

Die sonst bei ihm allgemein durchgeführte Dialektik
entfaltet sich in seiner Eschatologie am Ende zu einem Dualismus
zwischen göttlicher Liebe und menschlichem Willen.83 Origenes

dringt nirgends zu der Erkenntnis durch, daß Christus
wirklich und definitiv die Einheit von göttlichem Gericht und
göttlicher Gnade repräsentiert, daß er in seiner Person als
Gottmensch nicht nur der souveräne Gott ist, sondern auch der
für uns dahingegebene Knecht, in dessen freiwilligem Lebensopfer

ein für allemal auch die voluntas des Menschen in die
Gnade Gottes aufgenommen und damit erneuert ist.

Aus diesem Dualismus erwächst für Origenes die Möglichkeit

eines unendlichen Prozesses von Schöpfung, Fall und
W iederherstellung :

Ex quo opinamur, quoniam quidem, sicut frequentius diximus, immorta-
lis est anima et aeterna, quod in multis et sine fine spatiis per immensa et
diversa saeeula possibile est, ut vel a summo bono ad infima mala descendat,
vel ab ultimis malis ad summa bona reparetur. 84

Die unbiblische Schöpfungslehre des Origenes wirft, wie
es nicht anders sein kann, ihre Schatten auf seine Eschatologie.
Beruht für ihn die Wirklichkeit der äußeren Schöpfung auf
einem lapsus, so darf es nicht als verwunderlich gelten, wenn
auch die Neuschöpfung lapsabel bleibt. An dieser Stelle seines
Systems hat Origenes mehr denn je klare biblische Einsichten
preisgegeben und sich neuplatonisch-gnostischen Gedankengängen

angeschlossen.
Zwar weiß Origenes weit deutlicher als viele altkirchliche

Theologen, daß Sünde nicht (in erster Linie) ein «naturae
delictum» ist, «sed voluntatis» (Pelagius). Aber er hypertro-
phiert gleichsam die menschliche voluntas und nimmt sie sogar
von der sonst als allmächtig gerühmten Kraft des Blutes Jesu
aus:

83 Vgl J. Daniélou, Origène. Le génie du Christianisme (1948), S. 282,

wo auf diesen Dualismus besonders akzentuiert hingewiesen wird: «... tout
le système d'Origène se déduisait de deux principes, l'amour de Dieu et la
liberté de l'homme.»

84 DP III, 1, 23: 22, 242, 18 ff.



G. Müller, Origenes und die Apokatastasis 189

Libertas enim arbitrii semper naturae rationabili permanebit...85 Ma-

nere quidem naturae rationabili semper liberum arbitrium non negamus.86

Die Heilsgeschichte wird dadurch zu einem vorübergehenden
und aufhebbaren Vorgang. Das lineare Denken aller biblischen
Eschatologie ist zugunsten eines zyklischen Welthildes
preisgegeben.

Der Umstand, daß Origenes wiederholte Weltläufe lehrte
und sich damit in krassen Widerspruch zur neutestamentlichen
Heilsgeschichte setzte, deren durchaus kongeniales Verstehen
in seinem «passione perfectum» unbedingt gesichert erschien,
dürfte im wesentlichen der Grund dafür sein, daß er bald dem
kirchlichen Anathema verfiel, weil man mit Recht hinter einer
solchen Lehre stoische und orientalische Mythologoumena
vermutete.

Diese unsere Annahme wird dadurch bestätigt, daß Gregor
von Nyssa die Apokatastasis als einmaliges Geschehen lehren
konnte, ohne von der Kirche deswegen verdammt zu werden.87
Jean Daniélou nimmt deshalb nicht unbegründet an, daß «Grégoire

de Nysse a condamné formellement l'apocatastase déformée

d'Origène».88
Für ein neues Verständnis der origenistischen Apokatasta-

sislehre und ihrer bewegten Geschichte würden sich aus dieser
Feststellung folgende Fragen ergeben:

a) Ist Origenes etwa nur deshalb rund 150 Jahre nach
seinem Tod zum erstenmal verworfen worden, weil er die

Wiederholbarkeit der Heilsgeschichte gelehrt hatte,
also nicht wegen seiner Apokatastasislehre an sich?

b) Warum nahm man in den vorhergehenden Jahrzehnten
keinen Anstoß an seinem «passione perfecta» und ließ
Gregor von Nyssa wegen der gleichen Lehre unbehelligt?

c) Wurde ursprünglich etwa gar nicht der Kern
dessen verurteilt, was Origenes mit seiner Apokatastasis eigent-

85 CER V, 10: 1052 C.
88 Ibid. 1053 A.
87 Bigg (Anm. 60), S. 293 f., behauptet sogar «... while Gregor of Nyssa,

one of the most revered leaders of the Church of the fourth century,
proclaims it more emphatically and absolutely than the Alexandrines.»

88 Daniélou (Anm. 83), S. 282.



190 G. Müller, Origenes und die Apokatastasis

lieh meinte, nämlich die durch Christus geschehene und
geschehende Versöhnung und Erlösung aller Menschen?

Es wäre immerhin möglich, daß man 399 auf der Synode
von Alexandria mit jener eindeutigen Irrlehre wiederholter
Weltläufe auch ein Anliegen verdammte, dem man eine
gewisse biblische Relevanz nicht absprechen kann, zumal es an
der Stelle Kol. 1, 19 heißt, «daß Gott beschlossen habe,
durch seinen Sohn als sein Ebenbild und als den Erstgeborenen

der ganzen Schöpfung ,Alles (ta uàvTa) mit sich selbst zu
versöhnen'».80 Man sollte sich «durch ihre Parallelen immerhin

anregen lassen, darüber nachzudenken, ob der Begriff
(Apokatastasis) vielleicht auch einen guten Sinn
haben könnte».00 Origenes wußte uns Entscheidendes auf diese
Frage zu antworten, obwohl wir im Zentrum seiner Eschatologie

eine unüberbrückbare Kluft zu allem christlichen Denken

über die letzten Dinge fanden.
Ob sich von den Voraussetzungen Barths aus eine andere

und sachgemäßere Antwort auf das Problem der Apokatastasis
geben läßt? Wir wollen sie. an einem anderen Ort zu geben
versuchen. Das eine dürfte jedoch im voraus sicher sein:
Barths Dialektik in Verbindung mit seiner Christozentrik
wird auch in diesem vielumstrittenen Lehrpunkt der Eschatologie

neue Perspektiven eröffnen.

Graz. Gotthold Müller.

89 K. Barth, Die Menschlichkeit Gottes, Theol. Stud., 48 (1956), S. 24.
90 Barth, ebd. Sperrung von uns.


	Origenes und die Apokatastasis

