
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 14 (1958)

Heft: 2

Artikel: Theologie als Gebet und als Wissenschaft

Autor: Ott, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878929

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878929
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologie als Gebet und als Wissenschaft.
Habilitationsvorlesung an der Theologischen Fakultät der Universität Basel.

Die Frage, die wir stellen: nach der Wissenschaftlichkeit
der Theologie, ist heute durch zeitgenössische Entwicklungen
auf dem Felde theologischen Denkens eine überaus dringliche
geworden. Die Antwort, die darauf zu gehen sein wird: daß
nämlich Theologie gerade als Wissenschaft im Gehet wurzle,
verweist auf den Grund, der alle rechte Theologie zu allen Zeiten

getragen hat.

1.

Wie ist Theologie als Wissenschaft zu verstehen?
Dabei verstehen wir unter einer Wissenschaft — um hier

absichtlich eine weite Definition zu gebrauchen — die menschliche

Bemühung um möglichst klare und vollständige Erkenntnis

eines bestimmten Gegenstandsbereiches, welche sich in
jedem Augenblick ihres Fortschreitens als ein möglichst
kohärentes Ganzes, ein Gefüge von zusammenhängenden Sätzen,
darstellt. Dieses Gefüge von Sätzen ist nicht autonom, sondern
gründet in einer Grundlage, die ihrerseits nicht mehr aus
wissenschaftlichen Sätzen besteht, und die Wissenschaft bleibt
jederzeit an diese Grundlage gebunden. Sie kann sich von ihr
keinen Augenblick lösen, ohne daß sie aufhörte zu sein, was
sie ist. In den aposteriorischen Wissenschaften bildet die
Erfahrung diese Grundlage, werde sie nun durch Beobachtung,
durch das Experiment oder durch das Studium geschichtlicher
Quellen gewonnen. Das sich entfaltende System von Sätzen dient
dann dazu, diese Grundlage mehr und mehr aufzuhellen. In den

apriorischen Wissenschaften, wie Logik oder Mathematik, liegt
die Grundlage im Apriori der denkenden Vernunft seiher: in
der Notwendigkeit, so und nicht anders zu denken.

Diese Bestimmung der Wissenschaft dürfte weit genug sein,
um auch die Theologie zu umfassen. Nicht daß damit ein
bestimmter allgemeiner oder philosophischer Wissenschaftshegriff

der Theologie aufgenötigt würde. Die Theologie als Rede

von Gott, der Himmel und Erde gemacht hat, läßt sich das
Kriterium ihrer Wissenschaftlichkeit von keiner anderen Wissen-



H. Ott, Theologie als Gebet und als Wissenschaft 121

schaft vorschreiben. Nichtsdestoweniger versteht sie sich selber
auf ihre Weise als strenge Wissenschaft. Und die gegebene
Bestimmung und Beschreibung von Wissenschaft überhaupt trifft
nun faktisch auch auf die Theologie zu. Auch sie stellt sich dar
als ein kohärentes, in sich folgerichtiges Gefüge von Sätzen —•

wobei nach der spezifisch theologischen Weise solcher
Folgerichtigkeit und Kohärenz allererst noch zu fragen wäre. Und
auch sie ist als System nicht autonom, sondern gebunden an
eine Grundlage, die ihrerseits den Charakter der Erfahrung hat.

Von welcher Art ist nun diese der Theologie zugrunde
liegende Erfahrung? Wo fängt die Theologie an?

Handelt es sich vielleicht um die sog. «religiöse Erfahrung»,
die ein Mensch oder eine Menschengemeinschaft machen kann?
Diese Grundlage hat Schleiermacher für seine Glaubenslehre
gewählt und etwa in folgender Formulierung festgehalten: «Christliche

Glaubenssätze sind Auffassungen der christlich frommen
Gemüthszustände in der Rede dargestellt» (Glaubenslehre § 15).
— Nun ist es aber das vielleicht wichtigste Ergebnis der
theologischen Entwicklung in den letzten fünfunddreißig Jahren,
uns endgültig (so sollte man meinen) darüber belehrt zu haben,
daß wir es da, wo wir unsere eigene religiöse Erfahrung als
psychisches Phänomen zur Grundlage machen, immer noch
lediglich mit uns selber und gerade noch nicht wirklich mit Gott
zu tun haben.

Oder soll vielleicht das als Erfahrungsgrundlage der
theologischen Wissenschaft gelten, was in der Heiligen Schrift
geschrieben steht? Greifen wir zur Bibel — was haben wir in der
Hand? Zunächst ein historisches Dokument neben andern, oder
vielmehr eine Sammlung von historischen Dokumenten. So
verstanden kann aber die Bibel gerade nicht Grundlage der Theologie

werden. Denn gehen wir den historischen Dokumenten als
solchen auf den Grund, so gelangen wir höchstens wieder zu
religiösen Erfahrungen und «frommen Gemütszuständen»
vergangener Zeit. Wenn wir indessen meinen, daß in der Bibel
mehr sei als nur dies, daß nämlich durch sie Gottes eigenes
Wort an uns ergehe, dann machen wir eine Voraussetzung, die
dem historischen Dokument als solchem nicht ohne weiteres
inhäriert, sondern über den Bestand dessen, was da «geschrieben

steht», hinausgeht.



122 H. Ott, Theologie als Gebet und als Wissenschaft

Wir vernehmen die Heilige Schrift als Gottes Wort, indem
wir sie betend lesen, d. h. indem uns ihre Zeugnisse im Horizont

unseres Betens, unseres lebendigen Verhältnisses zu Gott,
angehen.

Theologie als Wissenschaft hat ihre Erfahrungsgrundlage
im Gebet. Sie ist ein System von Sätzen, welches eine in der
Erfahrung des Gebetes anwesende Wirklichkeit denkend expliziert

und erhellt.
Theologie ist gerade als Wissenschaft nur möglich auf Grund

eines schon vorausgesetzten lebendigen Verhältnisses zu Gott.
Sie ist nur möglich als die Theo-Logie des betenden Glaubens.

Diese Bestimmung legt einen Begriff des Gebets zugrunde,
der zunächst weiter scheint als der geläufige. «Gehet» meint
hier mehr als nur die zunächst so benannte Verrichtung und
Haltung, sei's der Gemeinde im Gottesdienst, sei's des Einzelnen

in seinem Umgang mit Gott. Aber die größere Weite des

Begriffs ist vielleicht nur das Symptom einer tiefen Einsicht in
das Wesen dessen, was wir in der Liturgie und im Glaubensleben

des Einzelnen als Gebet kennen.
Was ist das Gehet eigentlich? — Es steht in einer eigentümlichen

«Zwischenstellung»:
Gehet — wie es sich seiher versteht — ist menschlicher

Verkehr mit Gott, ist reale Beziehung. Das setzt voraus, daß Gott
seiher redet, daß Er realiter in die Beziehung tritt. Wo und wie
wird aber diese Rede, das Wort Gottes, erfahrbar? Nicht anders
als im Glauben, d. h. dort, wo ich einen Gedanken oder Spruch
nicht als von mir oder sonst von Menschen gedacht oder
gesprochen, sondern primär als Gottes eigene Rede verstehe.
«Ko 'amar JHWH», sagt der Prophet: «So spricht der Herr.»
Und nun hängt alles davon ab, ob die Hörenden die Rede des

Propheten als Gottes eigenen Spruch annehmen.
Anders als auf dem indirekten Wege des Glaubens wird Gottes

Wort nicht vernehmbar — es sei denn vielleicht für den Ek-
statiker, Pneumatiker oder Mystiker, deren außerordentliche
Erfahrung jedoch auf alle Fälle nicht als Normalgrundlage der
Theologie beansprucht werden kann.

Ist nun aber der Glaube sich selber erfahrbar? Das dürfte
seinem Wesen widersprechen. Ich kann nicht durch Erfahrung
dessen gewiß werden, daß etwa ein Seelenzustand, in dem ich



H. Ott, Theologie als Gebet und als Wissenschaft 123

mich befinde, Glaube ist, daß ich also Gottes Wort tatsächlich
vernehme. Glaube ist als solcher durch keine Erfahrung
gesichert. Er bleibt ein Wagnis. Glaubensgewißheit liegt nur im
Akt des Glaubens selber.

Nun aber drängt der Glaube zum Gebet. Genau gesagt: Das
Gebet ist nicht eigentlich ein Zweites neben dem Glauben,
sondern die Ausdrucksform, ohne die der Glaube nicht ist. Im Glauben

das Wort Gottes vernehmend, durch das Gott in die
Beziehung eintritt, gibt der Mensch, indem er im Gebete selber
zum Redenden wird, sich selber in die Beziehung hinein, gibt
er auf Gottes Wort seine diesem Wort entsprechende Antwort.
Glaube ist selber Gebet, gerade indem er Wagnis ist und stets
in der Spannung steht, die in der Gebetsrede zum Ausdruck
kommt: «Ich glaube, Herr, hilf meinem Unglauben!»

Gottes Wort ist nicht erfahrbar, es sei denn im Glauben.
Der Glaube aber ist nicht erfahrbar, es sei denn im Gebet.
Hier, im Gebet, ist er erfahrbar, hier ist auch Gottes Wort
erfahrbar, aber freilich nicht in der Weise der Selbstgewißheit —
so wie ich sonst jeweilen im Augenblicke einer Erfahrung dessen

gewiß bin, daß ich diese Erfahrung mache, sondern in der
Weise der Anrede, der «reinen Beziehung». Das Gebet ist eine
Erfahrung sui generis.

Als menschliches Tun, menschliche Rede, ist es zweifellos
eine Erfahrung, eine «religiöse Erfahrung», um es nun einmal
so zu sagen. Ich erfahre mein Gebet als mein eigenes Bewegtsein

und als meinen eigenen Entschluß. Aber hier zeigt sich
nun die wesenhafte «Zwischenstellung» des Gebetes: Das Gebet

als «religiöse Erfahrung» ist mehr als nur ein «psychisches
Phänomen». Dieses Tun des Menschen ist ganz und gar
ausgerichtet auf Gottes Tun; diese Menschenrede ist ganz und gar
ausgerichtet auf Gottes Rede. Diese menschliche Erfahrung
besteht ganz und gar darin, Anerkennung der göttlichen Wirklichkeit

zu sein, die anders als so schlechterdings unerfahrbar bleibt
— wenn man von allfälligen Ausnahmen absieht, wie sie die
ekstatische, pneumatische oder mystische Gotteserfahrung
darstellen mögen. In dieser Menschenrede macht sich Gottes eigene
Rede vernehmbar.

So hat das Gebet seine «dialektische» Stellung zwischen dem
Erfahrbaren und dem Unerfahrbaren. Als vom Menschen ge-



124 H. Ott, Theologie als Gebet und als Wissenschaft

wollte und gefühlte und also erfahrene Anrede an Gott steigt
das Gebet doch über den Bereich aller Erfahrung hinaus. Das
Gebet ist diejenige Erfahrung, welche wesenhaft Offenheit zum
Unerfahrbaren hin ist.

Vorausgesetzt, daß wir diesen spezifischen, einzigartigen
Modus der im Gebet stattfindenden Erfahrung wohl bedenken,
können wir sagen: Gott ist im Gebete erfahrbar. Daß Gott ist,
ist eine Erfahrungstatsache. Und auf dieser Erfahrung ruht die
Theologie. Sie expliziert als Wissenschaft die hier erfahrene
Wirklichkeit, das heißt aber, sie expliziert die Wirklichkeit der
Gottesbeziehung.

Es ist aber noch mehr zu sagen: Das Gehet bildet nicht nur
die Grundlage, auf der sich Theologie aufbaut, sondern die
Theologie als Wissenschaft hat in ihrem Vollzüge den Charakter

des Gebets. — Gerade so wie jede rechte empirische Wissenschaft

ein sachnahes Denken ist, das seine «Sache» nie «hinter
sich» hat, um sich nun ausschließlich der Konstruktion des
«Systems» zuzuwenden, sondern immer wieder forscht, beobachtet,
experimentiert, zu den Geschichtsquellen zurückkehrt, so hat
auch die Theologie das Gebet nie im Rücken, um nun lediglich
noch über das Gebet zu reden, sondern wird mit Notwendigkeit
immer wieder selbst zum Gebet. Sie verbleibt im Räume ihrer
Erfahrungsgrundlage. Nur so bleibt sie sachgemäß.

Theologie als Erfahrungswissenschaft von einem bestimmten menschlichen

Tun, nämlich dem Gebet, welche als Wissenschaft zugleich selber
dieses Tun ist, hat übrigens unter den Wissenschaften eine eminente Parallele

in der Jurisprudenz. Denn auch die Jurisprudenz als Wissenschaft vom
Tun des rechtssetzenden und rechtsfindenden Subjekts ist als Rechtsfindung
zugleich selber dieses Tun.

So ist denn Theo-Logie als «Rede von Gott» gar nicht anders
möglich denn als «Rede zu Gott». Darin liegt ihre Einzigartigkeit:

daß sie im Unterschiede zu jeder andern Wissenschaft ein
Du zu ihrem «Gegenstande» hat. Und darin wird auch die
Eigengesetzlichkeit ihres Wissenschaftsbegriffs begründet sein.
Wo immer sonst das Du, die Du-Beziehung, zum Gegenstande

wissenschaftlicher Betrachtung gemacht wird, sei's in
der Psychologie oder in existentialer Analyse des Daseins,
verwandelt sich das Du sogleich in ein «Es». Die Theologie
allein läßt das Du, nämlich Gott, als Du bestehen. Sie muß



H. Ott, Theologie als Gebet und als Wissenschaft 125

es stehen lassen und kann darum nie zu einer «objektivierenden»,

vergegenständlichenden Betrachtungsweise im gewöhnlichen

Verstände werden.
Theologische Rede braucht deswegen nicht notwendig in der

zweiten Person zu geschehen. Auch viele Psalmen, hymnische
und doch letztlich auch die Weisheitspsalmen, reden betend von
Gott in der dritten Person. Aber die Er-Form nennt ein
«emphatisches», nicht ein vergegenständlichtes «Er». Das «Er» ist hier
ein latentes «Du», und die emphatische Rede verbleibt im Horizont

der Anrede, die keine Sicherung ihrer Aussage kennt, es

sei denn im Vollzug der Anrede seihst.
Indem so die Theologie im Horizont der Anrede verbleibt, erfüllt sie

einerseits die heute von mancher Seite mit Recht erhobene Forderung strikter

Bezogenheit aller ihrer Aussagen auf die existentielle Situation des

Glaubens. Indem sie aber als Gebet schlicht Offenheit zum Du hin ist und
bleibt, meistert sie gerade in ihrer Situationsbezogenheit die heute
mancherorts bestehende theologische Ratlosigkeit: ob man von Gott überhaupt
noch irgend etwas aussagen könne?

2.

Theologie gründet im Gebet: Wie verhält sich nun dazu
ihre wissenschaftliche, ihre systematische und methodische
Gestalt? Es stellt sich die Aufgabe, von jener Grundaussage her,
Theologie sei wesenhaft Gebet, das Selbstverständnis der Theologie

als einer strengen, nach strenger Regel darzustellenden
Wissenschaft zu erhellen.

Da bieten sich uns in der Theologiegeschichte, ja in der
Bibel selber, Beispiele «theologischen Betens» dar, Fälle, in
denen Theologie faktisch in Gebetsform dargestellt worden ist
oder doch mit dem Gebet in nächster Verbindung und Verwandtschaft

steht.
So sprechen manche Psalmen, wie etwa der 73. oder der 1.,

eine theologisch zu nennende Einsicht betend aus. Zu nennen
wären auch die theologischen Kapitel der Bekenntnisse Augu-
stins, die Hymnen Symeons, des neuen Theologen, oder des

Nikolaus von Kues mystischer Traktat De visione Dei. Calvin
hat seine Vorlesungen mit Gebet begonnen, und der lutherischorthodoxe

Dogmatiker Hollaz schließt die Behandlung jedes
einzelnen dogmatischen Lehrstückes mit einem «suspirium»,
einem «Stoßseufzer» zu Gott.



126 H. Ott, Theologie als Gebet und als Wissenschaft

Das hervorragendste Beispiel ist indessen wohl Anselm von
Canterburys berühmtes «Proslogion». Durch langes betendes
Ringen um klarere Erkenntnis Gottes vorbereitet, verdankt diese
kurze Schrift ihre Entstehung einer plötzlichen überwältigenden

Eingebung des Gedankens, einem jähen Klarwerden dessen,
was der Glaube als Glaube an Gott eigentlich ist. Von Anfang
bis Ende in Gebetsform verfaßt, trägt sie mit Recht ihren Namen
«Proslogion», «Alloquium», Anrede an Gott. Dabei ist sie
mindestens ihrer Intention nach ein Versuch streng wissenschaftlicher

Ableitung und Darstellung.
Ohne auf ihren Inhalt, den viel beredeten Gottesbeweis in

den ersten und die Gotteslehre in den weniger bekannten folgenden

Kapiteln, einzutreten, versuchen wir lediglich eine kurze
Analyse des Gebetscharakters dieser einzigartigen theologischen

Äußerung, in der Annahme, daß die Gebetsform nicht nur
eine willkürlich gewählte, sondern die wahrhaft sachgemäße
Form ihres Inhalts sei.

Die denkerische Bemühung des betenden Theologen Anselm
versteht sich selber als ein Suchen des Angesichtes Gottes. «Die
nunc, totum cor meum, die nunc Deo : Quaero vultum tuum, vul-
tum tuum, domine, requiro» (Ps. 26, 8) : «Sprich nun, all mein
Gemüt, sprich nun zu Gott: Ich suche Dein Angesicht, Dein
Angesicht, Herr, suche ich!» (Cap. I). — Auf diesem Wege des

Gott-Suchens, also der Theologie, weiß sich der Beter getrieben
von Gottessehnsucht und Liebe zu Gott, und die Cognitio Dei,
nach der er strebt, nennt er amor et gaudium (Cap. XXVI).
«Quaeram te desiderando, desiderem quaerendo. Inveniam
amando, amen inveniendo!» «Möchte ich mit Verlangen Dich
suchen und suchend nach Dir verlangen! Möchte meine Liehe
Dich finden und im Finden (erst recht) Dich lieben!» (Cap. I).

In diesen Sätzen kommt das wohl für Anselms Theologie
überhaupt bezeichnende eigentümliche stufenweise Fortschreiten

der theologischen Erkenntnis zum Ausdruck: Das Verlangen

nach Gott veranlaßt die suchende Denkbewegung, und im
Vollzug des Suchens steigert sich das Verlangen nach Gott und
wird, vorwärtsdrängend, zum Anlaß neuen Suchens. Die Liebe
zu Gott dürstet danach, Gott zu finden, und wo sie Ihn findet,
wird sie als Liebe erst recht vollkommen.

Als ein Suchen unter Gottes erleuchtender Führung ist die



H. Ott, Theologie als Gebet und als Wissenschaft 127

betende Theologie unterwegs zu Gott und nähert sich Ihm
stufenweise von Verstehen zu Verstehen, von Klarheit zu immer
größerer Klarheit. Dem Glauben folgt jeweils ein Einsehen des

Geglaubten, das aber niemals endgültige Einsicht ist. «Nam
etsi difficile sit intelligere necessarium tarnen est credere
Si sic est, domine, si sic est, doce me, quomodo est»: «Denn wenn
es auch schwer ist, einzusehen, so ist es doch notwendig, zu
glauben Wenn es so ist, Herr, wenn es so ist (wie ich glaube),

so lehre mich doch, wie es sich damit verhält!» (Cap. IX).
— Der Glaube, der noch nach Erkenntnis strebt, darf hier aber
niemals als ein blindes Akzeptieren eines unpersönlichen
Sachverhalts interpretiert werden. Vielmehr ist er bereits ein echtes
Verstehen im personalen Bezug zu Gott, das aber nach neuem,
tieferem Verstehen, nach fortschreitender vernünftiger
Durchdringung verlangt.

Der Gott suchende Denker weiß um Gottes Nähe, die seine
Liebe und sein Verlangen entzündet; er weiß aber auch um
Gottes Ferne: «Numquam te vidi, domine Deus meus, non novi
faciem tuam»: «Nie habe ich Dich gesehen, Herr mein Gott; ich
kenne Dein Antlitz nicht» (Cap. I). Der Theologe weiß um Gottes
Unverfügbarkeit: «Si vero invenisti (anima mea), quid est, quod
non sentis, quod invenisti? Cur non te sentit, domine Deus,
anima mea, si invenit te?»: «Wenn du es doch gefunden hast,
meine Seele, was ist es, daß du nicht wahrnimmst, was du
gefunden hast? Warum, Herr Gott, nimmt meine Seele Dich nicht
wahr, wenn sie Dich doch gefunden hat?» (Cap. XIV).

Gott, der Gegenstand des betenden Denkens, ist diesem Denken

stets voraus. So ist das Denken selbst ein demütiges Harren
auf Gott. Und so ist der theologische Gedanke als Akt des Gott-
Suchens zugleich Gebet, Bitte an den Gesuchten, sich dem
Suchenden in Seiner Wahrheit zu erschließen: «Doce me quaerere
te, et ostende te quaerenti; quia nec quaerere te possum, nisi tu
doceas, nec invenire, nisi te ostendas»: «Lehre mich Dich suchen
und zeige Dich dem Suchenden; denn ich vermag Dich nicht
einmal zu suchen, wenn Du mich nicht lehrst, noch Dich zu finden,
wenn Du Dich nicht zeigst!» (Cap. I). Der Akt des theologischen
Denkens ist stets zugleich diese Bitte. Es wäre sachlich
ungerechtfertigt, zwischen dieser Bitte und dem eigentlichen Suchen
zu unterscheiden.



128 H. Ott, Theologie als Gebet und als Wissenschaft

Denkend, betend, suchend, findend und von neuem suchend,
schreitet der Theologe, von Gott geführt, in Gottes Wahrheit
hinein. Er findet und findet doch noch nicht; er kommt nicht
zur Ruhe; er versteht und weiß doch, daß sein Ziel, das
vollkommene Finden und Verstehen Gottes, d. h. aber die Visio Dei,
das Gott-Schauen, in dieser Welt nicht erreichbar ist. So erhält
die Theologie bei Anselm letzten Endes eine eschatologische
Ausrichtung, und der Traktat endet mit den Worten: «Möge die
Erkenntnis Deiner hier in mir fortschreiten, dort aber vollkommen

werden! Darum sinne inzwischen mein Geist, darum
rede meine Zunge Es hungere darnach meine Seele, es dürste
mein Fleisch, es sehne sich mein ganzes Sein, bis daß ich
eintrete in meines Herrn Freude, welcher ist der dreieinige Gott,
hochgelobt in Ewigkeit» (Cap. XXVI).

Dieses Gesicht, das die Theologie bei Anselm zeigt, dürfte
der eingangs gegebenen Bestimmung der theologischen
Wissenschaft als Gebet entsprechen, oder vielmehr ist jene Bestimmung

wohl nichts anderes als eine Entfaltung des bei Anselm
begegnenden Selbstverständnisses der Theologie.

Schon aus den wenigen zitierten Sätzen des Proslogion dürfte
erhellen, daß dieses Sprechen ein sehr ursprüngliches und dieses

Denken nicht in dem etwas abgeblaßten Sinne von rein
«intellektueller »Reflexion zu verstehen ist, sondern ursprünglicher
als eine Bewegung des von Gott bewegten Daseins selber. Das
Denken ist hier ein Akt der gläubigen Existenz.

3.

Demnach ist die Theologie eine sehr «existentielle»
Angelegenheit, selber Bekenntnis, selber eine Tat des Glaubens,
selber — im Medium des Gedankens — Begegnung mit Gott. Sie

ist, in jedem ihrer wesentlichen Sätze, Anbetung des Geheimnisses.

Noch die subtilsten Distinktionen etwa der orthodoxen
Christologie wollen letzten Endes nur Gott anbeten, indem sie,
mit Anselm zu reden, von Gott zu sagen versuchen, «quod fas
est», «quod iustum est» (Proslogion, cap. IX), d.h. indem sie
versuchen, die Aussage zu finden, die der Majestät Gottes und
seines herrscherlichen Tuns nicht widerstreitet.

Damit ist die Theologie gerade nicht, wie es heute von man-



H. Ott, Theologie als Gebet und als Wissenschaft 129

chen Seiten offenbar behauptet und gefordert wird, ein existentiell

bzw. glaubensmäßig neutrales, abseits stehendes Betrachten

des Glaubens aus der Distanz, ein Reden über den Glauben,
das nicht selber eine wesentliche Äußerung des Glaubens wäre.
Theologie kann in ihrer Weise streng wissenschaftlich sein,
ohne einen neutralen Standort außerhalb des Glaubens
einzunehmen.

Damit kehren wir noch einmal zurück zur Frage nach der
Wissenschaftlichkeit der Theologie:

Ist die Theologie Gebet, Bekenntnis, ein Akt des Glaubens
selber —, wie können dann ihre Aussagen noch in der Diskussion

stehen? Und wie wäre strenge Wissenschaft zu denken
ohne die Möglichkeit, daß jede behauptete Erkenntnis sich in
freier Diskussion bewähre?

Der existentielle Charakter der Theologie schließt die
Diskussion nicht aus. Nur ist diese hier von anderer Art als in den
Wissenschaften, die nicht ein Du, sondern ein Es zu ihrem
Gegenstande haben. In der dogmatischen Diskussion — darin
dürfte sie mit der philosophischen verwandt sein — können
keine Beweise, auch keine Wahrscheinlichkeitsbeweise, geführt
werden.

Dies gilt mindestens, sobald die theologische Auseinandersetzung den
Bereich des historischen Meinens und Yermutens über Sachverhalte des
biblischen oder kirchengeschichtlichen Quellenbefundes verlassen hat. Wie
sich die eigentliche theologische Diskussion zu solchem Meinen und
Vermuten verhält, ist ein Problem, das weitläufiger Abklärung bedürfte, die
hier nicht geleistet werden kann.

Der erbrachte Beweis nimmt die Verantwortung ab. Ein
bewiesener Satz kann nachgesprochen und muß nicht mehr
verantwortet werden. In der Theologie ist jeder Satz zu verantworten,

in der Verantwortung vor Gott, die nur in der Haltung des

Gebetes möglich ist.
So wie ich aber diskutieren kann über das «Jemeinige» der

Existenz, über ein concretissimum meines Daseins, beispielsweise

über eine Entscheidung, die ich einst getroffen habe,
indem ich in der Diskussion entweder meine Entscheidung
rechtfertige und so von neuem die Verantwortung dafür übernehme
oder mich — ebenfalls verantwortlich — von der Unrichtigkeit
meines damaligen Tuns überzeugen lasse und auf die eine oder

9



130 H. Ott, Theologie als Gebet und als Wissenschaft

andere Weise vielleicht zum Konsens mit meinem Gesprächspartner

komme: so diskutiert die Theologie. Sie kann nicht
anders reden, als indem sie die Verantwortung je und je
übernimmt. Sie diskutiert über das concretissimum der Gottesbewegung,

der Beziehung zum göttlichen Du, und in der
Verantwortung im Blick auf diese. Dieses concretissimum ist je meines,

greift aber zugleich über den Horizont der Existenz des

Einzelnen hinaus. Denn indem der einzelne Theologe
verantwortlich für sich selber redet, redet er zugleich verantwortlich
für alle Mitmenschen, die mit dem selben göttlichen Du konfrontiert

sind. Damit tritt der unaufgebbare kirchliche Charakter
der Theologie in Sicht. Und gerade dieser Charakter, welcher
besagt, daß der mit dem göttlichen Du konfrontierte Beter nie
nur ein Einzelner ist, fordert die verantwortliche theologische
Diskussion.

Es gibt ja Theologie nur, weil es kirchliche Verkündigung
als ein verstehbares Reden gibt. Ihre Aufgabe ist es, die
Verkündigung hinsichtlich ihrer Verstehbarkeit und Sachgemäßheit

zu überwachen. Das widerspricht nicht ihrem
Gebetscharakter: daß sie Gebet und Gedanke in einem ist, denkendes
Gebet und betender Gedanke. Dies ist ihr Wesen, jenes, die
Relation zur Verkündigung, ihre aktuelle Begründung. — Der
Denkende ist sowenig einsam als der Betende. Denn alles Denken

setzt ja die Mitmenschlichkeit als Horizont des Verstehens
schon voraus. Im Gebete vor Gott stehend sucht der theologische

Denker zu verstehen, was dann in der Verkündigung als
verantwortlicher Anrede seinen verstehbaren Ausdruck vor den
Mitmenschen gewinnen soll.

Nun ist in der theologischen Diskussion der Konsens, das
Ziel jeder Diskussion, offenbar durch keinen Beweis zu erzwingen,

sondern er kann nur geschenkt werden. Theologische Sätze
werden nicht nur verantwortlich ausgesprochen, sondern auch
verantwortlich abgenommen. Wohl müssen sie evident werden.
Aber ihre Evidenz bewirkt der «Beweis des Geistes und der
Kraft», der nicht in menschlicher Verfügung steht. Und so
bemißt sich denn das sachliche Gewicht einer theologischen Äußerung

nicht zuletzt nach der ihr innewohnenden seelsorgerlichen
Weisheit. Theologie muß erbaulich sein! Aber dieser Satz
bedeutet das strengste Gericht über alle sogenannte «erbauliche»



H. Ott, Theologie als Gebet und als Wissenschaft 131

Theologie, die ihre «Erbaulichkeit» als Gegenpol zur
wissenschaftlichen Strenge versteht: denn sie vermag den denkenden,
fragenden Geist gerade nicht zu erbauen.

Die wissenschaftliche Strenge der Theologie ruht nicht im
Beweis, sondern in der Verantwortung. Die Strenge der
Verantwortung aber findet ihren Niederschlag in der strengen Form
der Darstellung: im System — worunter zwar nicht notwendig
ein alle theologischen Aussagen umfassendes Gesamtsystem zu
verstehen ist, auf alle Fälle aber die Systematik und Methodik
des einzelnen theologischen Gedankenganges. — System und
Methode vermögen eine theologische Aussage zwar niemals zu
«beweisen», wohl aber sprechen sie für deren Verantwortbar-
keit. Sie können mindestens anzeigen, daß eine theologische Aussage

nicht blindlings ins Blaue hinein, sondern in wissender
Verantwortung ausgesprochen ist, indem sie umsichtig allen
gedanklichen Möglichkeiten nachgehen und nichts Nennenswertes

außer acht lassen, indem sie mit Sorgfalt die Probleme
«organisch» entwickeln, indem sie den Zusammenhang von Grund
und Folge, den Zusammenhang der Ergebnisse und die Gründe,
einen bestimmten Denkweg einzuschlagen, aufweisen.

Freilich haben dergleichen methodische Erwägungen, die offenbar zur
Theologie als Wissenschaft gehören, als solche keinen «Gebetscharakter».
Sondern das Gebet steht gleichsam am Anfang und am Ende der Theologie.
Es steht da, wo es gilt, in der Haltung zum Du eine wesentliche Aussage
und Erkenntnis zu verantworten, nicht aber da, wo es gilt, die Verantwort-
barkeit methodisch zu überprüfen. Damit sind indessen nicht etwa zwei
grundsätzlich verschiedene und getrennte Denktypen statuiert,
«verantwortendes» und «methodisches» Denken. Der Sinnzusammenhang des
gedanklichen Prozesses bleibt ein einziger. Das Überprüfen der Verantwort-
barkeit bleibt dem Verantworten selber gleichsam «immanent». Das geht
schon daraus hervor, daß man weder sagen kann, die methodische Prüfung
gehe dem verantwortenden Reden grundsätzlich voraus, noch auch sie folge
ihm grundsätzlich nach. Beides ist möglich. Denn beide «Typen» des
Denkens durchdringen sich aufs innigste und bilden gleichsam einen einzigen
Sinn-Akt des Verstehens.

Hier setzt das Problem des Verhältnisses zwischen Denken und Existieren

und des Verhältnisses zwischen den verschiedenen Möglichkeiten des
Denkens und Redens, ursprünglichem Sagen und sekundärer Reflexion,
ein. Diese für das Verständnis der Theologie als Wissenschaft grundlegend
wichtige Frage ist m. W. noch nirgends hinreichend geklärt worden.

Welches nun die besondere Art gerade der theologischen
Systematik sei, das ausführlich zu sagen, würde hier zu weit



132 H. Ott, Theologie als Gebet und als Wissenschaft

führen. Nur so viel sei angedeutet: Die Forderung liegt nahe,
Theologie sei darzustellen als ein System von analytischen
Sätzen. Denn sie kann nichts aussagen, als was in ihrer
Erfahrungsgrundlage schon enthalten ist. Sofern nun diese Grundlage
nichts anderes ist als das Gebet, die konkrete Beziehung zum
Du, sind alle möglichen Prädikate theologischer Urteile in einem
immer wiederkehrenden Subjekt schon enthalten, nämlich in
dem betend erfahrenen, durch Jesus Christus, den offenbaren
Gott, vermittelten Grundverhältnis zwischen Gott und Mensch,
das auch durch alle Aussagen des biblischen Zeugnisses nicht
erweitert oder relativiert, sondern nur erläutert werden kann.

So gibt es in der Theologie eine Leidenschaft des nüchternen
systematischen und methodischen Denkens, die aus der Leidenschaft

des ehrlichen Gott-Suchens quillt. Nicht daß wir meinten,
die Theologie könne je das vollkommene, das endgültige System
erreichen. Das widerspräche ihrer eschatologischen Ausrichtung,

wie sie uns bei Anselm begegnete. Wohl mag es für den
einzelnen Theologen wie auch für ganze Epochen ein
Fortschreiten von Verstehen zu Verstehen, von Klarheit zu Klarheit

geben. Aber das System ist doch ein Kennzeichen des
unvollendeten und aus sich selber unvollendbaren Denkens, der
theologia viatorum. Theologische Systeme müssen je neu
gewagt werden, als aufgerichtete Zeichen des in seiner geschichtlichen

Stunde verantwortlich denkenden Glaubens und der ihm
zuteil gewordenen Klarheit. Die endgültige und vollkommene
Klarheit, nach der der betende Glaube verlangt und die Theologie

sich ausstreckt, amor et gaudium, wird sich dann einst
vor Gott finden, wo jedes System sich erübrigt.

Amsdorf, Kt. Basel-Land. Heinrich Ott.


	Theologie als Gebet und als Wissenschaft

