Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 14 (1958)

Heft: 2

Artikel: Theologie als Gebet und als Wissenschaft
Autor: Ott, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878929

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878929
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologie als Gebet und als Wissenschalft.

Habilitationsvorlesung an der Theologischen Fakultit der Universitit Basel.

Die Frage, die wir stellen: nach der Wissenschaftlichkeit
der Theologie, ist heute durch zeitgendssische Entwicklungen
auf dem Felde theologischen Denkens eine iiberaus dringliche
geworden. Die Antwort, die darauf zu geben sein wird: dal
nimlich Theologie gerade als Wissenschaft im Gebet wurzle,
verweist auf den Grund, der alle rechte Theologie zu allen Zei-
ten getragen hat.

1.

Wie ist Theologie als Wissenschaft zu verstehen?

Dabei verstehen wir unter einer Wissenschaft — um hier
absichtlich eine weite Definition zu gebrauchen — die mensch-
liche Bemiihung um méglichst klare und vollstindige Erkennt-
nis eines bestimmten Gegenstandsbereiches, welche sich in je-
dem Augenblick ihres Fortschreitens als ein moglichst kohi-
rentes Ganzes, ein Gefiige von zusammenhéngenden Sétzen,
darstellt. Dieses Gefiige von Sitzen ist nicht autonom, sondern
griindet in einer Grundlage, die ihrerseits nicht mehr aus wis-
senschaftlichen Sitzen besteht, und die Wissenschaft bleibt je-
derzeit an diese Grundlage gebunden. Sie kann sich von ihr
keinen Augenblick 16sen, ohne dal} sie aufhorte zu sein, was
sie ist. In den aposteriorischen Wissenschaften bildet die Er-
fahrung diese Grundlage, werde sie nun durch Beobachtung,
durch das FExperiment oder durch das Studium geschichtlicher
(Quellen gewonnen. Das sich entfaltende System von Sdtzen dient
dann dazu, diese Grundlage mehr und mehr aufzuhellen. In den
apriorischen Wissenschaften, wie Logik oder Mathematik, liegt
die Grundlage im Apriori der denkenden Vernunft selber: in
der Notwendigkeit, so und nicht anders zu denken.

Diese Bestimmung der Wissenschaft diirfte weit genug sein,
um auch die Theologie zu umfassen. Nicht dall damit ein be-
stimmter allgemeiner oder philosophischer Wissenschaftsbe-
griff der Theologie aufgenostigt wiirde. Die Theologie als Rede
von Gott, der Himmel und Erde gemacht hat, 146t sich das Kri-
terium ihrer Wissenschaftlichkeit von keiner anderen Wissen-



H. Ott, Theologie als Gebet und als Wissenschaft 121

schaft vorschreiben. Nichtsdestoweniger versteht sie sich selber
auf ihre Weise als strenge Wissenschaft. Und die gegebene Be-
stimmung und Beschreibung von Wissenschaft iiberhaupt trifft
nun faktisch auch auf die Theologie zu. Auch sie stellt sich dar
als ein kohérentes, in sich folgerichtiges Gefiige von Sidtzen —
wobei nach der spezifisch theologischen Weise solcher Folge-
richtigkeit und Kohirenz allererst noch zu fragen wire. Und
auch sie ist als System nicht autonom, sondern gebunden an
eine Grundlage, die ihrerseits den Charakter der Erfahrung hat.

Von welcher Art ist nun diese der Theologie zugrunde lie-
gende Erfahrung? Wo fingt die Theologie an?

Handelt es sich vielleicht um die sog. «religiose Erfahrungy,
die ein Mensch oder eine Menschengemeinschaft machen kann?
Diese Grundlage hat Schleiermacher fiir seine Glaubenslehre ge-
wihlt und etwa in folgender Formulierung festgehalten: «Christ-
liche Glaubenssiitze sind Auffassungen der christlich frommen
Gemiithszustinde in der Rede dargestellty (Glaubenslehre § 15).
— Nun ist es aber das vielleicht wichtigste Ergebnis der theo-
logischen Entwicklung in den letzten fiinfunddreillig Jahren,
uns endgiiltig (so sollte man meinen) dariiber belehrt zu haben,
dall wir es da, wo wir unsere eigene religiése Erfahrung als
psychisches Phénomen zur Grundlage machen, immer noch
lediglich mit uns selber und gerade noch nicht wirklich mit Gott
zu tun haben.

Oder soll vielleicht das als Erfahrungsgrundlage der theo-
logischen Wissenschaft gelten, was in der Heiligen Schrift ge-
schrieben steht? Greifen wir zur Bibel — was haben wir in der
Hand? Zunéchst ein historisches Dokument neben andern, oder
vielmehr eine Sammlung von historischen Dokumenten. So ver-
standen kann aber die Bibel gerade nicht Grundlage der Theo-
logie werden. Denn gehen wir den historischen Dokumenten als
solchen auf den Grund, so gelangen wir hiéchstens wieder zu
religiosen Erfahrungen und «frommen Gemiitszustinden» ver-
gangener Zeit, Wenn wir indessen meinen, dafl in der Bibel
mehr sei als nur dies, dal nédmlich durch sie Gottes eigenes
Wort an uns ergehe, dann machen wir eine Voraussetzung, die
dem historischen Dokument als solchem nicht ohne weiteres
inhériert, sondern iiber den Bestand dessen, was da «geschrie-
ben stehty, hinausgeht.



122 H. Ott, Theologie als Gebet und als Wissenschaft

Wir vernehmen die Heilige Schrift als Gottes Wort, indem
wir sie betend lesen, d.h. indem uns ihre Zeugnisse im Hori-
zont unseres Betens, unseres lebendigen Verhéltnisses zu Gott,
angehen.

Theologie als Wissenschaft hat ihre Erfahrungsgrundlage
im Gebet. Sie ist ein System von Sitzen, welches eine in der
Erfahrung des Gebetes anwesende Wirklichkeit denkend expli-
ziert und erhellt.

Theologie ist gerade als Wissenschaft nur méglich auf Grund
eines schon vorausgesetzten lebendigen Verhéltnisses zu Gott.
Sie ist nur moglich als die Theo-Logie des betenden Glaubens.

Diese Bestimmung legt einen Begriff des Gebets zugrunde,
der zunéchst weiter scheint als der geldufige. «Gebety meint
hier mehr als nur die zunéchst so benannte Verrichtung und
Haltung, sei’s der Gemeinde im Gottesdienst, sei’s des Einzel-
nen in seinem Umgang mit Gott. Aber die groBlere Weite des
Begriffs ist vielleicht nur das Symptom einer tiefen Einsicht in
das Wesen dessen, was wir in der Liturgie und im Glaubens-
leben des Einzelnen als Gebet kennen.

Was ist das Gebet eigentlich? — Es steht in einer eigentiim-
lichen «Zwischenstellungs:

Gebet — wie es sich selber versteht — ist menschlicher Ver-
kehr mit Gott, ist reale Beziehung. Das setzt voraus, dall Gott
selber redet, dall Er realiter in die Beziehung tritt. Wo und wie
wird aber diese Rede, das Wort Gottes, erfahrbar? Nicht anders
als im Glauben, d. h. dort, wo ich einen Gedanken oder Spruch
nicht als von mir oder sonst von Menschen gedacht oder ge-
sprochen, sondern primér als Gottes eigene Rede verstehe.
«Ko ’amar JHWH?>», sagt der Prophet: «So spricht der Herr.»
Und nun hingt alles davon ab, ob die Horenden die Rede des
Propheten als Gottes eigenen Spruch annehmen.

Anders als auf dem indirekten Wege des Glaubens wird Got-
tes Wort nicht vernehmbar — es sei denn vielleicht fiir den Ek-
statiker, Pneumatiker oder Mystiker, deren aullerordentliche
Erfahrung jedoch auf alle Falle nicht als Normalgrundlage der
Theologie beansprucht werden kann.

Ist nun aber der Glaube sich selber erfahrbar? Das diirfte
seinem Wesen widersprechen. Ich kann nicht durch Erfahrung
dessen gewill werden, dall etwa ein Seelenzustand, in dem ich



H. Ott, Theologie als Gebet und als Wissenschaft 123

mich befinde, Glaube ist, dal ich also Gottes Wort tatsdchlich
vernehme. Glaube ist als solcher durch keine Erfahrung ge-
sichert. Er bleibt ein Wagnis. Glaubensgewillheit liegt nur im
Akt des Glaubens selber.

Nun aber dringt der Glaube zum Gebet. Genau gesagt: Das
Gebet ist nicht eigentlich ein Zweites neben dem Glauben, son-
dern die Ausdrucksform, ohne die der Glaube nicht ist. Im Glau-
ben das Wort Gottes vernehmend, durch das Gott in die Be-
ziehung eintritt, gibt der Mensch, indem er im Gebete selber
zum Redenden wird, sich selber in die Beziehung hinein, gibt
er auf Gottes Wort seine diesem Wort entsprechende Antwort.
Glaube ist selber Gebet, gerade indem er Wagnis ist und stets
in der Spannung steht, die in der Gebetsrede zum Ausdruck
kommt: «Ich glaube, Herr, hilf meinem Unglauben!s

Gottes Wort ist nicht erfahrbar, es sei denn im Glauben.
Der Glaube aber ist nicht erfahrbar, es sei denn im Gebet.
Hier, im Gebet, ist er erfahrbar, hier ist auch Gottes Wort er-
fahrbar, aber freilich nicht in der Weise der Selbstgewillheit —
so wie ich sonst jeweilen im Augenblicke einer Erfahrung des-
sen gewil} bin, dal} ich diese Erfahrung mache, sondern in der
Weise der Anrede, der «reinen Beziehungy. Das Gebet ist eine
Erfahrung sui generis.

Als menschliches Tun, menschliche Rede, ist es zweifellos
eine Erfahrung, eine «religiose Erfahrungs, um es nun einmal
so zu sagen. Ich erfahre mein Gebet als mein eigenes Bewegt-
sein und als meinen eigenen KntschluBl. Aber hier zeigt sich
nun die wesenhafte «Zwischenstellung» des Gebetes: Das Ge-
bet als «religiose Erfahrungs ist mehr als nur ein «psychisches
Phénomeny. Dieses Tun des Menschen ist ganz und gar ausge-
richtet auf Gottes Tun; diese Menschenrede ist ganz und gar
ausgerichtet auf Gottes Rede. Diese menschliche Erfahrung be-
steht ganz und gar darin, Anerkennung der géttlichen Wirklich-
keit zu sein, die anders als so schlechterdings unerfahrbar bleibt
— wenn man von allfdlligen Ausnahmen absieht, wie sie die
ekstatische, pneumatische oder mystische Gotteserfahrung dar-
stellen mégen. In dieser Menschenrede macht sich Gottes eigene
Rede vernehmbar.

So hat das Gebet seine «dialektischey Stellung zwischen dem
Erfahrbaren und dem Unerfahrbaren. Als vom Menschen ge-



124 H. Ott, Theologie als Gebet und als Wissenschaft

wollte und gefiihlte und also erfahrene Anrede an Gott steigt
das Gebet doch iiber den Bereich aller Erfahrung hinaus. Das
Gebet ist diejenige Erfahrung, welche wesenhaft Offenheit zum
Unerfahrbaren hin ist.

Vorausgesetzt, dall wir diesen spezifischen, einzigartigen
Modus der im Gebet stattfindenden Erfahrung wohl bedenken,
konnen wir sagen: Gott ist im Gebete erfahrbar. Dafl Gott ist,
ist eine Erfahrungstatsache. Und auf dieser Erfahrung ruht die
Theologie. Sie expliziert als Wissenschaft die hier erfahrene
Wirklichkeit, das heilit aber, sie expliziert die Wirklichkeit der
Gottesbeziehung.

Es ist aber noch mehr zu sagen: Das Gebet bildet nicht nur
die Grundlage, auf der sich Theologie aufbaut, sondern die
Theologie als Wissenschaft hat in ¢hrem Vollzuge den Charak-
ter des Gebets. — Gerade so wie jede rechte empirische Wissen-
schaft ein sachnahes Denken ist, das seine «Sachey nie <hinter
sich» hat, um sich nun ausschliefllich der Konstruktion des «Sy-
stemsy zuzuwenden, sondern immer wieder forscht, beobachtet,
experimentiert, zu den Geschichtsquellen zuriickkehrt, so hat
auch die Theologie das Gebet nie im Riicken, um nun lediglich
noch tiber das Gebet zu reden, sondern wird mit Notwendigkeit
immer wieder selbst zum Gebet. Sie verbleibt im Raume ihrer
Erfahrungsgrundlage. Nur so bleibt sie sachgemdl.

Theologie als Erfahrungswissenschaft von einem bestimmten mensch-
lichen Tun, nimlich dem Gebet, welche als Wissenschaft zugleich selber
dieses Tun ist, hat iibrigens unter den Wissenschaften eine eminente Paral-
lele in der Jurisprudenz. Denn auch die Jurisprudenz als Wissenschaft vom
Tun des rechtssetzenden und rechtsfindenden Subjekts ist als Rechtsfindung
zugleich selber dieses Tun.

So ist denn Theo-Logie als «Rede von Gotty gar nicht anders
moglich denn als «Rede zu Gotty. Darin liegt ihre Einzigartig-
keit: daB sie im Unterschiede zu jeder andern Wissenschaft ein
Du zu ihrem «Gegenstandes hat. Und darin wird auch die Ei-
gengesetzlichkeit ihres Wissenschaftsbegriffs begriindet sein.
Wo immer sonst das Du, die Du-Beziehung, zum Gegen-
stande wissenschaftlicher Betrachtung gemacht wird, sei’s in
der Psychologie oder in existentialer Analyse des Daseins,
verwandelt sich das Du sogleich in ein «Es». Die Theologie
allein 14ft das Du, ndmlich Gott, als Du bestehen. Sie mul}



H. Ott, Theologie als Gebet und als Wissenschaft 125

es stehen lassen und kann darum nie zu einer «objektivieren-
deny, vergegenstindlichenden Betrachtungsweise im gewdhn-
lichen Verstande werden.

Theologische Rede braucht deswegen nicht notwendig in der
zweiten Person zu geschehen. Auch viele Psalmen, hymnische
und doch letztlich auch die Weisheitspsalmen, reden betend von
Gott in der dritten Person. Aber die Er-Form nennt ein <empha-
tisches», nicht ein vergegenstindlichtes «Fry. Das «Fr»y ist hier
ein latentes «Du», und die emphatische Rede verbleibt im Hori-
zont der Anrede, die keine Sicherung ihrer Aussage kennt, es
sei denn im Vollzug der Anrede selbst.

Indem so die Theologie im Horizont der Anrede verbleibt, erfiillt sie
einerseits die heute von mancher Seite mit Recht erhobene IForderung strik-
ter Bezogenheit aller ihrer Aussagen auf die existentielle Situation des
Glaubens. Indem sie aber als Gebet schlicht Offenheit zum Du hin ist und
bleibt, meistert sie gerade in ihrer Situationsbezogenheit die heute man-
cherorts bestehende theologische Ratlosigkeit: ob man von Gott iiberhaupt
noch irgend etwas aussagen konne?

2.

Theologie griindet im Gebet: Wie verhilt sich nun dazu
ihre wissenschaftliche, ihre systematische und methodische Ge-
stalt? Ks stellt sich die Aufgabe, von jener Grundaussage her,
Theologie sei wesenhaft Gebet, das Selbstverstindnis der Theo-
logie als einer strengen, nach strenger Regel darzustellenden
Wissenschaft zu erhellen.

Da bieten sich uns in der Theologiegeschichte, ja in der
Bibel selber, Beispiele «theologischen Betens» dar, Fille, in
denen Theologie faktisch in Gebetsform dargestellt worden ist
oder doch mit dem Gebet in nidchster Verbindung und Verwandt-
schaft steht. ‘

So sprechen manche Psalmen, wie etwa der 73. oder der 1.,
eine theologisch zu nennende Einsicht betend aus. Zu nennen
wiren auch die theologischen Kapitel der Bekenntnisse Augu-
stins, die Hymnen Symeons, des neuen Theologen, oder des
Nikolaus von Kues mystischer Traktat De visione Dei. Calvin
hat seine Vorlesungen mit Gebet begonnen, und der lutherisch-
orthodoxe Dogmatiker Hollaz schlielfit die Behandlung jedes
einzelnen dogmatischen Lehrstiickes mit einem «suspiriumy,
einem «Stofllseufzery zu Gott.



126 H. Ott, Theologie als Gebet und als Wissenschaft

Das hervorragendste Beispiel ist indessen wohl Anselm von
Canterburys berithmtes «Proslogion»y. Durch langes betendes
Ringen um klarere Erkenntnis Gottes vorbereitet, verdankt diese
kurze Schrift ihre Entstehung einer plétzlichen iiberwiltigen-
den Eingebung des Gedankens, einem jihen Klarwerden dessen,
was der Glaube als Glaube an Gott eigentlich ist. Von Anfang
bis Ende in Gebetsform verfalit, trigt sie mit Recht ihren Namen
«Proslogion», «Alloquium», Anrede an Gott. Dabei ist sie min-
destens ihrer Intention nach ein Versuch streng wissenschaft-
licher Ableitung und Darstellung.

Ohne auf ihren Inhalt, den viel beredeten Gottesbeweis in
den ersten und die Gotteslehre in den weniger bekannten folgen-
den Kapiteln, einzutreten, versuchen wir lediglich eine kurze
Analyse des Gebetscharakters dieser einzigartigen theologi-
schen Aullerung, in der Annahme, daf} die Gebetsform nicht nur
eine willkiirlich gewihlte, sondern die wahrhaft sachgemile
Form ihres Inhalts sei.

Die denkerische Bemiihung des betenden Theologen Anselm
versteht sich selber als ein Suchen des Angesichtes Gottes. «Dic
nunc, totum cor meum, dic nunc Deo: Quaero vultum tuum, vul-
tum tuum, domine, requiro» (Ps. 26, 8): «Sprich nun, all mein
Gemiit, sprich nun zu Gott: Ich suche Dein Angesicht, Dein An-
gesicht, Herr, suche ich!y (Cap. I). — Auf diesem Wege des
Gott-Suchens, also der Theologie, weill sich der Beter getrieben
von Gottessehnsucht und Liebe zu Gott, und die Cognitio Dei,
nach der er strebt, nennt er amor et gaudium (Cap. XXVI).
«Quaeram te desiderando, desiderem quaerendo. Inveniam
amando, amen inveniendo!y» «Mé6chte ich mit Verlangen Dich
suchen und suchend nach Dir verlangen! Méchte meine Liebe
Dich finden und im Finden (erst recht) Dich lieben!» (Cap.I).

In diesen Sétzen kommt das wohl fiir Anselms Theologie
iiberhaupt bezeichnende eigentiimliche stufenweise Fortschrei-
ten der theologischen Erkenntnis zum Ausdruck: Das Verlan-
gen nach Gott veranlaft die suchende Denkbewegung, und im
Vollzug des Suchens steigert sich das Verlangen nach Gott und
wird, vorwértsdringend, zum Anlall neuen Suchens. Die Liebe
zu Gott diirstet danach, Gott zu finden, und wo sie Ihn findet,
wird sie als Liebe erst recht vollkommen.

Als ein Suchen unter Gottes erleuchtender Fiihrung ist die



H. Ott, Theologie als Gebet und als Wissenschaft 127

betende Theologie unterwegs zu Gott und nihert sich Thm stu-
fenweise von Verstehen zu Verstehen, von Klarheit zu immer
groflerer Klarheit. Dem Glauben folgt jeweils ein Einsehen des
Geglaubten, das aber niemals endgiiltige Einsicht ist. «Nam
etsi difficile sit intelligere . .. necessarium tamen est credere. ..
Si sic est, domine, si sic est, doce me, quomodo esty: «Denn wenn
es auch schwer ist, einzusehen, so ist es doch notwendig, zu
glauben ... Wenn es so ist, Herr, wenn es so ist (wie ich glau-
be), so lehre mich doch, wie es sich damit verhalt!sy (Cap. IX).
— Der Glaube, der noch nach Erkenntnis strebt, darf hier aber
niemals als ein blindes Akzeptieren eines unpersénlichen Sach-
verhalts interpretiert werden. Vielmehr ist er bereits ein echtes
Verstehen im personalen Bezug zu Gott, das aber nach neuem,
tieferem Verstehen, nach fortschreitender verniinftiger Durch-
dringung verlangt.

Der Gott suchende Denker weill um Gottes Nihe, die seine
Liebe und sein Verlangen entziindet; er weill aber auch um
Gottes Ferne: «Numquam te vidi, domine Deus meus, non novi
faciem tuamy: «Nie habe ich Dich gesehen, Herr mein Gott; ich
kenne Dein Antlitz nichty (Cap.1). Der Theologe weill um Gottes
Unverfiigbarkeit: «Si vero invenisti (anima mea), quid est, quod
non sentis, quod invenisti? Cur non te sentit, domine Deus,
anima mea, si invenit te?»: «Wenn du es doch gefunden hast,
meine Seele, was ist es, dal du nicht wahrnimmst, was du ge-
funden hast? Warum, Herr Gott, nimmt meine Seele Dich nicht
wahr, wenn sie Dich doch gefunden hat?y (Cap. XIV).

Gott, der Gegenstand des betenden Denkens, ist diesem Den-
ken stets voraus. So ist das Denken selbst ein demiitiges Harren
auf Gott. Und so ist der theologische Gedanke als Akt des Gott-
Suchens zugleich Gebet, Bitte an den Gesuchten, sich dem Su-
chenden in Seiner Wahrheit zu erschliefen: «Doce me quaerere
te, et ostende te quaerenti; quia nec quaerere te possum, nisi tu
doceas, nec invenire, nisi te ostendasy: «Liehre mich Dich suchen
und zeige Dich dem Suchenden; denn ich vermag Dich nicht ein-
mal zu suchen, wenn Du mich nicht lehrst, noch Dich zu finden,
wenn Du Dich nicht zeigst!s (Cap. I). Der Akt des theologischen
Denkens ist stets zugleich diese Bitte. Es wiire sachlich unge-
rechtfertigt, zwischen dieser Bitte und dem eigentlichen Suchen
zu unterscheiden.



128 H. Ott, Theologie als Gebet und als Wissenschaft

Denkend, betend, suchend, findend und von neuem suchend,
schreitet der Theologe, von Gott gefiihrt, in Gottes Wahrheit
hinein. Er findet und findet doch noch nicht; er kommt nicht
zur Ruhe; er versteht und weill doch, dal} sein Ziel, das voll-
kommene Finden und Verstehen Gottes, d. h. aber die Visio Dei,
das Gott-Schauen, in dieser Welt nicht erreichbar ist. So erhélt
die Theologie bei Anselm letzten Endes eine eschatologische
Ausrichtung, und der Traktat endet mit den Worten: «Moge die
Erkenntnis Deiner hier in mir fortschreiten, dort aber vollkom-
men werden!... Darum sinne inzwischen mein Geist, darum
rede meine Zunge ... Es hungere darnach meine Seele, es diirste
mein Fleisch, es sehne sich mein ganzes Sein, bis dal} ich ein-
trete in meines Herrn Freude, welcher ist der dreieinige Gott,
hochgelobt in Ewigkeity (Cap. XXVI).

Dieses Gesicht, das die Theologie bei Anselm zeigt, diirfte
der eingangs gegebenen Bestimmung der theologischen Wis-
senschaft als Gebet entsprechen, oder vielmehr ist jene Bestim-
mung wohl nichts anderes als eine Entfaltung des bei Anselm
begegnenden Selbstverstindnisses der Theologie.

Schon aus den wenigen zitierten Sitzen des Proslogion diirfte
erhellen, dal} dieses Sprechen ein sehr urspriingliches und die-
ses Denken nicht in dem etwas abgeblafiten Sinne von rein «in-
tellektueller » Reflexion zu verstehen ist, sondern urspriinglicher
als eine Bewegung des von Gott bewegten Daseins selber. Das
Denken ist hier ein Akt der gliaubigen Existenz.

3.

Demnach ist die Theologie eine sehr «existentielle» Ange-
legenheit, selber Bekenntnis, selber eine Tat des Glaubens, sel-
ber — im Medium des Gedankens — Begegnung mit Gott. Sie
ist, in jedem ihrer wesentlichen Sitze, Anbetung des Geheim-
nisses. Noch die subtilsten Distinktionen etwa der orthodoxen
Christologie wollen letzten Endes nur Gott anbeten, indem sie,
mit Anselm zu reden, von Gott zu sagen versuchen, «quod fas
esty, «quod iustum ests (Proslogion, cap. IX), d. h. indem sie
versuchen, die Aussage zu finden, die der Majestit Gottes und
seines herrscherlichen Tuns nicht widerstreitet.

Damit ist die Theologie gerade nicht, wie es heute von man-



H. Ott, Theologie als Gebet und als Wissenschaft 129

chen Seiten offenbar behauptet und gefordert wird, ein existen-
tiell bzw. glaubensmiflig neutrales, abseits stehendes Betrach-
ten des Glaubens aus der Distanz, ein Reden Ziber den Glauben,
das nicht selber eine wesentliche Aullerung des Glaubens wére.
Theologie kann in ihrer Weise streng wissenschaftlich sein,
ohne einen neutralen Standort aullerhalb des Glaubens einzu-
nehmen.

Damit kehren wir noch einmal zuriick zur Frage nach der
Wissenschaftlichkeit der Theologie:

Ist die Theologie Gebet, Bekenntnis, ein Akt des Glaubens
selber —, wie konnen dann ihre Aussagen noch in der Diskus-
sion stehen? Und wie wire strenge Wissenschaft zu denken
ohne die Moglichkeit, dall jede behauptete Krkenntnis sich in
freier Diskussion bewihre?

Der existentielle Charakter der Theologie schliefit die Dis-
kussion nicht aus. Nur ist diese hier von anderer Art als in den
Wissenschaften, die nicht ein Du, sondern ein Es zu ihrem
Gegenstande haben. In der dogmatischen Diskussion — darin
diirfte sie mit der philosophischen verwandt sein — konnen
keine Beweise, auch keine Wahrscheinlichkeitsbeweise, gefiihrt
werden.

Dies gilt mindestens, sobald die theologische Auseinandersetzung den
Bereich des historischen Meinens und Vermutens iiber Sachverhalte des
biblischen oder kirchengeschichtlichen Quellenbefundes verlassen hat. Wie
sich die eigentliche theologische Diskussion zu solchem Meinen und Ver-

muten verhilt, ist ein Problem, das weitldufiger Abklirung bediirfte, die
hier nicht geleistet werden kann.

Der erbrachte Beweis nimmt die Verantwortung ab. Ein be-
wiesener Satz kann nachgesprochen und muf} nicht mehr ver-
antwortet werden. In der Theologie ist jeder Satz zu verantwor-
ten, in der Verantwortung vor Golt, die nur in der Haltung des
Gebetes moglich ist.

So wie ich aber diskutieren kann {iber das «Jemeinige» der
Existenz, iiber ein concretissimum meines Daseins, beispiels-
weise iliber eine Entscheidung, die ich einst getroffen habe, in-
dem ich in der Diskussion entweder meine Entscheidung recht-
fertige und so von neuem die Verantwortung dafiir iibernehme
oder mich — ebenfalls verantwortlich — von der Unrichtigkeit
meines damaligen Tuns iiberzeugen lasse und auf die eine oder



130 H. Ott, Theologie als Gebet und als Wissenschaft

andere Weise vielleicht zum Konsens mit meinem Gespriichs-
partner komme: so diskutiert die Theologie. Sie kann nicht
anders reden, als indem sie die Verantwortung je und je iiber-
nimmt. Sie diskutiert {iber das concretissimum der Gotlesbewe-
gung, der Beziehung zum gbéttlichen Du, und in der Verant-
wortung im Blick auf diese. Dieses concretissimum ist je mei-
nes, greift aber zugleich iiber den Horizont der Existenz des
Einzelnen hinaus. Denn indem der einzelne Theologe verant-
wortlich fiir sich selber redet, redet er zugleich verantwortlich
fiir alle Mitmenschen, die mit dem selben géttlichen Du konfron-
tiert sind. Damit tritt der unaufgebbare kirchliche Charakter
der Theologie in Sicht. Und gerade dieser Charakter, welcher
besagt, dafl der mit dem gottlichen Du konfrontierte Beter nie
nur ein Kinzelner ist, fordert die verantwortliche theologische
Diskussion.

Es gibt ja Theologie nur, weil es kirchliche Verkiindigung
als ein verstehbares Reden gibt. IThre Aufgabe ist es, die Ver-
kiindigung hinsichtlich ihrer Verstehbarkeit und SachgemiB-
heit zu {iiberwachen. Das widerspricht nicht ihrem Gebets-
charakter: dafl sie Gebet und Gedanke in einem ist, denkendes
Gebet und betender Gedanke. Dies ist ihr Wesen, jenes, die Re-
lation zur Verkiindigung, ihre aktuelle Begriindung. — Der
Denkende ist sowenig einsam als der Betende. Denn alles Den-
ken setzt ja die Mitmenschlichkeit als Horizont des Verstehens
schon voraus. Im Gebete vor Gott stehend sucht der theolo-
gische Denker zu verstehen, was dann in der Verkiindigung als
verantwortlicher Anrede seinen verstehbaren Ausdruck vor den
Mitmenschen gewinnen soll.

Nun ist in der theologischen Diskussion der Konsens, das
Ziel jeder Diskussion, offenbar durch keinen Beweis zu erzwin-
gen, sondern er kann nur geschenkt werden. Theologische Sétze
werden nicht nur verantwortlich ausgesprochen, sondern auch
verantwortlich abgenommen. Wohl miissen sie evident werden.
Aber ihre Evidenz bewirkt der «Beweis des Geistes und der
Krafty, der nicht in menschlicher Verfiigung steht. Und so be-
mift sich denn das sachliche Gewicht einer theologischen Aule-
rung nicht zuletzt nach der ihr innewohnenden seelsorgerlichen
Weisheit. Theologie mufl erbaulich sein! Aber dieser Satz be-
deutet das strengste Gericht iiber alle sogenannte «erbauliche»



H. Ott, Theologie als Gebet und als Wissenschaft 131

Theologie, die ihre «Erbaulichkeity als Gegenpol zur wissen-
schaftlichen Strenge versteht: denn sie vermag den denkenden,
fragenden Geist gerade nicht zu erbauen.

Die wissenschaftliche Strenge der Theologie ruht nicht im
Beweis, sondern in der Verantwortung. Die Strenge der Verant-
wortung aber findet ihren Niederschlag in der strengen Form
der Darstellung: im System — worunter zwar nicht notwendig
ein alle theologischen Aussagen umfassendes Gesamtsystem zu
verstehen ist, auf alle Félle aber die Systematik und Methodik
des einzelnen theologischen Gedankenganges. — System und
Methode vermégen eine theologische Aussage zwar niemals zu
«beweisen», wohl aber sprechen sie fiir deren Verantwortbar-
keit. Sie kénnen mindestens anzeigen, dal} eine theologische Aus-
sage nicht blindlings ins Blaue hinein, sondern in wissender
Verantwortung ausgesprochen ist, indem sie umsichtig allen
gedanklichen Moglichkeiten nachgehen und nichts Nennenswer-
tes auler acht lassen, indem sie mit Sorgfalt die Probleme «orga-
nischy entwickeln, indem sie den Zusammenhang von Grund
und Folge, den Zusammenhang der Ergebnisse und die Griinde,
einen bestimmten Denkweg einzuschlagen, aufweisen.

Freilich haben dergleichen methodische Erwigungen, die offenbar zur
Theologie als Wissenschaft gehoren, als solche keinen «Gebetscharakter».
Sondern das Gebet steht gleichsam am Anfang und am Ende der Theologie.
Es steht da, wo es gilt, in der Haltung zum Du eine wesentliche Aussage
und Erkenntnis zu verantworten, nicht aber da, wo es gilt, die Verantwort-
barkeit methodisch zu iiberpriifen. Damit sind indessen nicht etwa zwei
grundsitzlich verschiedene und getrennte Denktypen statuiert, «verant-
wortendes» und «methodisches» Denken. Der Sinnzusammenhang des ge-
danklichen Prozesses bleibt ein einziger. Das Uberpriifen der Verantwort-
barkeit bleibt dem Verantworten selber gleichsam «immanent». Das geht
schon daraus hervor, dal man weder sagen kann, die methodische Priifung
gehe dem verantwortenden Reden grundsitzlich voraus, noch auch sie folge
ihm grundsétzlich nach. Beides ist moglich. Denn beide «Typen» des Den-
kens durchdringen sich aufs innigste und bilden gleichsam einen einzigen
Sinn-Akt des Verstehens.

Hier setzt das Problem des Verhiltnisses zwischen Denken und Existie-
ren und des Verhiltnisses zwischen den verschiedenen Moglichkeiten des
Denkens und Redens, urspriinglichem Sagen und sekundirer Reflexion,
ein. Diese fiir das Verstédndnis der Theologie als Wissenschaft grundlegend
wichtige F'rage ist m. W. noch nirgends hinreichend gekldrt worden.

Welches nun die besondere Art gerade der theologischen
Systematik sei, das ausfiihrlich zu sagen, wiirde hier zu weit



132 H. Ott, Theologie als Gebet und als Wissenschaft

fithren. Nur so viel sei angedeutet: Die Forderung liegt nahe,
Theologie sei darzustellen als ein System von analytischen Sdt-
zen. Denn sie kann nichts aussagen, als was in ihrer Erfah-
rungsgrundlage schon enthalten ist. Sofern nun diese Grundlage
nichts anderes ist als das Gebet, die konkrete Beziehung zum
Du, sind alle méglichen Priédikate theologischer Urteile in einem
immer wiederkehrenden Subjekt schon enthalten, ndmlich in
dem betend erfahrenen, durch Jesus Christus, den offenbaren
Gott, vermittelten Grundverhéltnis zwischen Gott und Mensch,
das auch durch alle Aussagen des biblischen Zeugnisses nicht
erweitert oder relativiert, sondern nur erldutert werden kann.

So gibt es in der Theologie eine Leidenschaft des niichternen
systematischen und methodischen Denkens, die aus der Leiden-
schaft des ehrlichen Gott-Suchens quillt. Nicht dall wir meinten,
die Theologie konne je das vollkommene, das endgiiltige System
erreichen. Das widerspriche ihrer eschatologischen Ausrich-
tung, wie sie uns bei Anselm begegnete. Wohl mag es fiir den
einzelnen Theologen wie auch fiir ganze Epochen ein Fort-
schreiten von Verstehen zu Verstehen, von Klarheit zu Klar-
heit geben. Aber das System ist doch ein Kennzeichen des un-
vollendeten und aus sich selber unvollendbaren Denkens, der
theologia viatorum. Theologische Systeme miissen je neu ge-
wagt werden, als aufgerichtete Zeichen des in seiner geschicht-
lichen Stunde verantwortlich denkenden Glaubens und der ihm
zuteil gewordenen Klarheit. Die endgiiltige und vollkommene
Klarheit, nach der der betende Glaube verlangt und die Theo-
logie sich ausstreckt, amor et gaudium, wird sich dann einst
vor Gott finden, wo jedes System sich eriibrigt.

Arisdorf, Kt. Basel-Land. Heinrich Oti.



	Theologie als Gebet und als Wissenschaft

