
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 14 (1958)

Heft: 2

Artikel: De Wette und das Verhältnis zwischen historischer Bibelkritik und
philosophischem System im 19. Jahrhundert

Autor: Smend, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878928

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878928
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


De Wette und
das Verhältnis zwischen historischer Bibelkritik
und philosophischem System im 19. Jahrhundert.

Bei der Beschäftigung mit W. M. L. de Wettes Arbeit am
Alten und am Neuen Testament bin ich auf einen Tatbestand
gestoßen, der nicht nur für de Wette, sondern auch über ihn
hinaus wichtig ist. Ich versuche das Problem, um das es sich
handelt, in einer verläufigen Skizze als ein Problem des ganzen
19. Jahrhunderts darzustellen.

1.

Nach Karl Barth 1 liegt W. M. L. de Wettes Aktualität besonders

in seinem Verhältnis zu J. F. Fries. Dieses Verhältnis
bestimmt natürlich vor allem die Dogmatik de Wettes. Es wirkt
sich aber in eigentümlicher Weise auch in seiner exegetischen
Arbeit aus.

Den aufmerksamen Betrachtern sind von jeher Widersprüche
und Wandlungen in de Wettes theologischer Haltung

aufgefallen. Im Gange seines alttestamentlichen Lebenswerkes
liegen die Hauptzäsuren, sehe ich recht, etwa in den Jahren 1811

und 1818. Man kann also etwas grob drei Perioden unterscheiden:

a) die Jenaer und Heidelberger, b) die Berliner und c) die
Basler Periode.

a) Die bei weitem wichtigste unter diesen Perioden ist die
erste, bis 1811. Aus ihr stammt alles, woran die mit dem Namen
Wellhausens verbundene «de Wette-Renaissance» am Ende des

vorigen Jahrhunderts angeknüpft hat und was sonst für die
historische Arbeit am Alten Testament von Bedeutung geblieben

ist: die Verwerfung der Glaubwürdigkeit der Chronik, die
historische Kritik des Gesetzes und der mosaischen Geschichte,
die «Klassifikation» der Psalmen. Es handelt sich dabei fast
durchweg um die Art der Kritik, die im Sprachgebrauch der

1 K. Barth, Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert, 2. Aufl.
(1952), S. 441.



108 R. Smend, De Wette und das Verhältnis zwischen historischer

Zeit die «negative» heißt. Sie untersucht die Quellen in ihrem
uns vorliegenden Zusammenhange und destruiert diesen, wenn
er der Prüfung nicht standhält. Dabei läßt sie es bewenden. Sie
schreitet, nachdem sie ihr «falsch» oder «richtig», «echt» oder
«unecht» gesprochen hat, nicht fort zur Synthese eines neuen
historischen Zusammenhanges. Sie verzichtet auf alle Hypothesen.

2

b) Nach 1811 hat de Wette die «negativ-kritische»
Erforschung des Alten Testaments kaum noch betrieben. Der Grund
dafür kann nicht sein, daß er sein Programm bis dahin ganz
durchgeführt gehabt hätte. Es wäre noch viel zu tun gewesen.
Vor allem wäre die «Kritik der Israelitischen Geschichte» über
ihren ersten Teil, die «Kritik der Mosaischen Geschichte»
Band 2 der «Beiträge zur Einleitung in das Alte Testament»,
1807) hinauszuführen gewesen. Außerdem hatte de Wette neben
dem Kommentar zu den Psalmen solche zum Pentateuch, den
Büchern Samuelis, Könige, Chronik, Hiob, Jeremia, Daniel und
den zwölf Propheten geplant. Keiner davon ist erschienen. Die
«Einleitung in das Alte Testament» von 1817 zeigt in des
Verfassers eigener kritischer Arbeit keinen wesentlichen Fortschritt
über den Stand von 1811 hinaus. Der Stillstand der negativen
Kritik beim Jahre 1811 bedeutet aber keineswegs das Ende der
Beschäftigung mit dem Alten Testament. Gewechselt haben nur
das Ziel und die Methode, in gewisser Beziehung auch der
Bereich der kritischen Arbeit. De Wette stellt nun die biblische Ke-

ligion als ein Lehrsystem dar. Das ist nicht mehr «negative»,
sondern «positive» Kritik, nicht mehr Analyse, sondern Synthese.

Deren Maßstab ist freilich kein historischer, sondern ein
philosophischer, und zwar für das Alte Testament das Prinzip
der «praktischen, vom Mythus befreiten Idee Eines Gottes, als
eines heiligen Willens, symbolisirt in der Theokratie». Aus
diesem Prinzip ergeben sich Aufbau und Charakter der Darstellung.

c) Die dritte, etwa 1818 einsetzende Periode lebt vom Material

der beiden vorangegangenen, unterscheidet sich aber auch

2 Es ist nicht ohne Ironie, daß eines der wenigen Beispiele der
Durchbrechung des Prinzips der negativen Kritik bei de Wette, nämlich die
Verbindung des Deuteronomiums mit dem König Josia, seine bekannteste und
wirksamste Tat gewesen ist.



Bibelkritik und philosophischem System im 19. Jahrhundert 109

von ihnen. Von der ersten weicht sie ab durch eine große
Zurückhaltung in der Aufnahme und der Anwendung der Ergebnisse

auch der negativen Kritik, von der zweiten durch eine stärker

geschichtliche Auffassung des Charakters des «Hebrais-
mus». De Wette bestimmt ihn nicht mehr wie bisher nur mit den

philosophischen Kategorien von Idee, Mythus und Symbol,
sondern er nimmt als wesentliches Moment die Offenbarungsgeschichte

hinzu, wie das Alte Testament sie sieht.
Soweit der Tatbestand. Wie ist de Wettes doppelte Wendung

zu deuten? Zu einem Teil gewiß damit, daß Radikalität als ein
Vorrecht der Jugend gilt und es wohl auch ist. So hat de Wette
in seinen jungen Jahren die Bastionen der traditionellen
Auffassung von der israelitischen Geschichte niederzulegen begonnen,

um dann am Ende seines Lehens geradezu als ein Konservativer

dazustehen. Das ist psychologisch und biographisch
verständlich und in der Geschichte der Theologie nicht ohne
Parallelen. Es reicht aber zur Erklärung des Tatbestandes nicht
aus, und zwar darum nicht, weil es nur das Verhältnis zwischen
der ersten und den ihr entsprechenden Gebieten der dritten
Periode erklärt, nicht aber das der zweiten zur ersten und zur
dritten.

Die Lösung des Problems der zweiten Periode liegt in de

Wettes Abhängigkeit von Fries. Der «Biblischen Dogmatik»
von 1813 liegt Fries' «Neue Kritik der Vernunft» von 1807

zugrunde, die de Wette im Sommer 1811 studierte. Ohne sie hätte
er, wie er selbst gesteht3, über die biblische Dogmatik nicht
lesen können. Sie leistete ihm den Dienst, das Charakteristische
herausheben und das übrige neben- und unterordnen zu können,

indem sie ihm die Erkenntnis des Prinzips der hebräischen
Religion ermöglichte 4 und ihm das System von Idee, Mythus
und Symbol lieferte. Vor 1811 sehen wir de Wette von dergleichen

weit entfernt.5 1807 definierte er die hebräische Religion
ohne Anleihen bei einem System oder die Absicht, ein solches zu
schaffen, einfach als die Religion des Unglücks, das in Israels

3 Vgl. E. L. Th. Henke, Jakob Friedrieh Fries (1867), S. 350.
4 Vgl. de Wette bei E. Staehelin, Dewettiana (1956), S. 70.
6 Daß der endgültige Anschluß an Fries nicht unvorbereitet erfolgte

— Henke (Anm. 3), S. 285 u. ö. —, fällt demgegenüber nicht entscheidend
ins Gewicht.



110 R. Smend, De Wette und das Verhältnis zwischen historischer

Geschichte in Erscheinung tritt6, und 1809 äußerte er sich über
eine biblische Untersuchung, der eine kantische Religionsphilosophie

zugrunde liegt, mit solcher Schärfe 7, daß man es nur
schwer für möglich hält, er würde schon in wenigen Jahren ein
gewiß geschmackvolleres, solideres und vorsichtigeres, aber
grundsätzlich doch ähnliches Werk vorlegen. Der ungebrochene
Einfluß der Friesschen Philosophie auf de Wette fällt in die
Jahre 1811—1818. Die dritte Periode seiner Arbeit am Alten
Testament beginnt in dem Augenblick, wo dieser Einfluß
zurückgeht. 1818 widmet de Wette seine «Christliche Sittenlehre»
Fries mit dem Bemerken, es handle sich dabei nicht um Fries'
«philosophische Sittenlehre, in biblische Ausdrücke übersetzt»,
sondern um «ein unabhängiges theologisches Lehrgebäude».
Er setzt sich ah gegen die «Unabhängigkeit des philosophischen
Denkens», um seinerseits «im Dienste der Geschichte und
Kirche» sprechen zu können. Er stellt «die Sache auf die Spitze»
und fängt dort an, wo Fries aufhört.8 Das geschichtliche und
das kirchliche Element erhalten fortan auch in der «Biblischen
Dogmatik» ihren Platz, nicht freilich die historische Kritik im
eigentlichen Sinne.

Das Verhältnis zwischen historischer Kritik und philosophischem

System besteht nach dem Gesagten bei de Wette im
wesentlichen darin, daß die bahnbrechende historische Kritik zu
dem Zeitpunkt aufhört, wo die Abhängigkeit vom philosophischen

System beginnt. Die Kritik ist nicht vom System abhängig.

Man kann und muß sie verstehen, ohne die Hermeneutik der
«Biblischen Dogmatik» zu Rate zu ziehen oder gar in dieser den
Schlüssel zu ihr zu suchen. Es lohnt sich, das festzuhalten,
angesichts des häufig unternommenen Versuchs, die Vertreter der
historischen Bibelkritik vorschnell mit geistigen Zeitströmungen

in Verbindung zu bringen und von diesen aus ihre Kritik
zu erklären, die eine oder andere Philosophie oder Theologie
(namentlich dann, wenn der biblische Kritiker sie selbst irgendwo

vertritt) für die Kritik verantwortlich zu machen und diese
dann nach Maßgabe der eigenen Stellung zu jenen Strömungen
gutzuheißen oder zu verurteilen.

6 De Wette in Studien, hrsg. von C. Daub und Fr. Creuzer, 3 (1807),
7 De Wette in Jenaische Allg. Lit.-Zeit. 6, 1 (1809), Sp. 27 ff. [S. 241 ff.
8 Vgl. Staehelin (Anm. 4), S. 84 f.



Bibelkritik und philosophischem System im 19. Jahrhundert 111

Man ist, sagt Wellhausen9, «von alters her (.Damnant omnes Sabellia-
nos usw.') gewohnt, weniger die Leistung nach ihrem Wert als den
Autor nach seiner Gesinnung einzuschätzen und ihm seinen numerierten
Platz danach anzuweisen», namentlich dann, wenn man ihn als den
Vertreter eines bestimmten philosophischen Systems kennt. «Die biblische
Kritik», fährt Wellhausen fort, «hat sich indessen im allgemeinen nicht
unter dem Einfluß philosophischer Ideen ausgebildet. J. Morinus, L, Cappel-
lus, R. Simon lassen davon nichts merken. Spinoza und Hobbes haben auf
diesem Gebiet keine Leistungen hervorgebracht, die sich mit Astrucs
Conjectures (1753) oder mit de Wettes Beiträgen (1806) im entferntesten
vergleichen könnten. Die Philosophie, wenigstens diejenige Art zu
philosophieren, von der hier allein die Rede sein kann, geht nicht voraus, sondern
kommt nach, indem sie zu sichten und zu systematisieren sucht, was sie
nicht selber hervorgebracht hat.»

Wellhausen spricht dabei ausdrücklich nur von der systematischen
Philosophie. Eine von allen philosophischen (und theologischen)
Voraussetzungen freie Begegnung mit der Bibel ist nicht möglich; es gibt sie
nicht.10 Es gibt aber ein Bemühen um eine relative Voraussetzungslosig-
keit, um eine Methode, die möglichst wenig von dem Gegenstande fremden
Elementen und möglichst umfassend vom Gegenstande selbst bestimmt ist.

Von Voraussetzurigslosigkeit kann auch bei dem de Wette
der ersten Periode keine Rede sein. Er hat ein sehr entschlossenes

hermeneutisches Programm, dessen geistesgeschichtliche
Stellung und Absicht darin besteht, daß es den Rationalismus
mit Herder und Herder mit dem Rationalismus überwinden will.
Es bestreitet die Ausbeutung des Alten Testamentes durch die
pragmatisierenden und rationalisierenden Historiker des

ausgehenden 18. und beginnenden 19. Jahrhunderts als eine
Geschmacklosigkeit und will zurück zur naiven Lektüre. Diese ist
aber erst dann wieder möglich, wenn der Prozeß der Kritik

9 J. Wellhausen in Beilage zur Allgemeinen Zeitung 1908, 8. 353 f.
10 Vgl. K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, I, 2 (4. Aufl. 1948), S. 816 f.;

R. Bultmann, Ist voraussetzungslose Exegese möglich?; Theol. Zeitschr. 13

(1957), S. 409—417. Bultmann nennt als die beiden notwendigen
Voraussetzungen der biblischen Exegese 1. die Methode historisch-kritischer
Forschung und 2. den «Lebenszusammenhang des Exegeten mit der Sache, um
die es in der Bibel geht, und damit ein Vorverständnis». Im ungefähren
Anschluß daran läßt sich die Frage, um die es in unserem Zusammenhange
geht, so formulieren; Hatte im 19. Jahrhundert die zweite Voraussetzung,
soweit sie durch zeitgenössische philosophische Systeme bestimmt war, den
Primat vor der ersten (das «VorVerständnis» wäre dann zu dem geworden,
was Bultmann ein —• unerlaubtes — «Vorurteil» nennt), oder hielten sich
beide die Waage, oder kam die zweite Voraussetzung hinter der ersten?



112 R. Smend, De Wette und das Verhältnis zwischen historischer

ganz durchgeführt ist. Die Aufgabe der Kritik ist eine begrenzte
und in der Begrenzung eine rein negative: sie zerstört alle
Versuche, den Text unsachgemäß zu verstehen, nämlich als ein
Geschichtsdokument. Sie zeigt, daß die alttestamentlichen Berichte
(namentlich der Pentateuch) die Rekonstruktion des historischen

Zusammenhanges gar nicht erlauben, in einem doppelten
Sinne, nämlich 1. kritisch betrachtet: sie sind für den Historiker

zu lückenhaft und irreführend, 2. hermeneutisch betrachtet:
sie sind religiös und nicht historisch gemeint. Da man einen Text
nur nach Maßgabe der Möglichkeiten, die er bietet, und nach
seiner eigenen Intention verstehen wollen kann und darf und
sich daher das Thema von ihm selber vorschreiben lassen
muß ", wird allein ein nicht «historisches», sondern rein
religiös-theologisches Verstehen des alttestamentlichen Textes
diesem gerecht.

Es hegreift sich von da aus, daß de Wette in der historischen
Kritik hei der Analyse geblieben und nicht zur Synthese
fortgeschritten ist, also keine israelitische Geschichte geschrieben
hat.12

Es wäre aber verwunderlich, wenn das ganze 19. Jahrhundert,

die Zeit des Historismus und der mächtig emporkommenden

Geschichtswissenschaft, diese Selbstbescheidung geübt
hätte.

2.

Noch zu de Wettes Lebzeiten ist denn auch die große
Synthese unternommen worden, in der seine negative Kritik
aufgenommen und weitergeführt und ihre Ergehnisse durch «positive»

Kritik in einen großen historisch-pragmatischen
Zusammenhang gestellt sind. Das ist Wilhelm Vatkes Werk in seiner
«Biblischen Theologie» (Bd. 1) von 1835 gewesen. Vatke zieht
aus de Wettes Erkenntnis, daß die alte israelitische Geschichte
das mosaische Gesetz nicht voraussetzt und sich ohne dasselbe
leichter verstehen läßt als auf seiner Grundlage, die Konsequenz.

Er verweist die Theokratie in der Form, wie sie in den

11 Vgl. dazu Barth (Anm. 10), S. 810—815; G.v.Rad, Theologie des

Alten Testaments, 1 (1957), S. 111—120.
12 Vgl. dazu auch Barth, Die kirchliche Dogmatik, IV, 1 (1953), S. 563.



Bibelkritik und philosophischem System im 19. Jahrhundert 113

mittleren Büchern des Pentateuchs beschriehen ist, in eine viel
spätere Zeit und stellt damit den Gang der Geschichte gegenüber
dem traditionellen Bild auf den Kopf. Anders als de Wettes
negative Kritik bedient sich Yatkes positive Kritik eines
philosophischen Systems, nämlich des Hegeischen. Die alttesta-
mentliche Religion ist in einem langen Entwicklungsprozeß
entstanden und hat nacheinander die Stufen des unmittelbaren
Selbstbewußtseins, der Entfaltung zur Objektivität und der
Vermittlung des Selbstbewußtseins mit dem objektiven Bewußtsein

erlebt. Dies ist das Gerüst, ohne das Vatke beim Bau des

Hauses seiner Totalanschauung nicht auskam. Es gab ihm die
Möglichkeit, die schon bereitliegenden Steine aufeinanderzuset-
zen und miteinander zu verbinden.13

Vatkes abstrakte Sprache hat zunächst verhindert, daß sein
Buch zu breiter Wirkung kam. Die meisten Leser wurden schon
durch die lange philosophische Einleitung abgeschreckt und
übersahen die große exegetische, kritische und historische
Leistung. 14 Diese war aber nicht an die Hegeische Philosophie
gebunden. 15 Das Gerüst ließ sich abreißen, und der Bau blieb
stehen. Ja man konnte nach dem Abbruch des Gerüstes den Bau
erst richtig sehen und würdigen.

13 Auch de Wette hatte ja in seiner zweiten Periode die Synthese mit
Hilfe eines philosophischen Systems unternommen. Aber Fries war im
Gegensatz zu Hegel weder daran interessiert noch in der Lage, einen
Geschichtsverlauf in ein System zu fassen. — Über die Notwendigkeit
weitergehender Voraussetzungen der positiven Kritik im Unterschiede zur
negativen vgl. Fr. Boschwitz, Julius Wellhausen. Motive und Maßstäbe
seiner Geschichtsschreibung, Diss. phil. Marburg (1938), S. 17 f.; zum Ganzen

außerdem J. G. Droysen, Historik, hrsg. von R. Hübner, 2. Aufl. (1943),
S. 99 ff.

14 Von dieser ist noch bei H.-J. Kraus, Geschichte der historisch-kritischen

Erforschung des Alten Testaments von der Reformation bis zur
Gegenwart (1956), S. 179 ff., mit keinem Wort die Rede. — Die antisemitischen

Äußerungen Hegels, die Kraus, S. 177 f., zitiert und für sehr folgenreich

hält, sind 1907 veröffentlicht worden. Man kann von Vatke kaum
erwarten, daß er sich 1835 von ihnen hätte distanzieren müssen und
ihretwegen Hegels System nicht hätte übernehmen dürfen.

15 Vatke selbst riet dazu, wenn die Einleitung langweile, sie zu
überschlagen und gleich die kritische Geschichte zu lesen, die «in dieser Weise
die erste» sei. Vgl. H. Benecke, Wilhelm Vatke in seinem Leben und seinen
Schriften (1883), S. 150.

8



114 R. Smend, De Wette und das Verhältnis zwischen historischer

3.

Die Befreiung des Vatkeschen Werkes vom Hegelianismus
war das Verdienst von Julius Wellhausen. Es heißt oft, was
Wellhausen von Vatke übernommen habe, sei die
Geschichtsphilosophie gewesen.16 Das ist ebenso unrichtig wie die
Behauptung 17, Wellhausen habe von Vatke überhaupt den Anstoß
zu weitergehender Kritik erhalten. Wellhausen, der schon früh
mit dem Gesetz als Ausgangspunkt der israelitischen Geschichte
nichts Rechtes anzufangen wußte und auch durch Ewald hier
nur in einer «unbehaglichen Confusion» gelassen wurde, lernte
1867 K. H. Grafs Hypothese kennen, daß das Gesetz erst hinter
den Propheten anzusetzen sei, und war nach seinen eigenen
Worten für sie gewonnen, heinahe noch ohne ihre Begründung
zu kennen.18 In den nächsten Jahren bildete er sich eine eigene
Anschauung von der Sache und hatte sie in den meisten Punkten
fertig, als er 1874 Vatkes Buch kennenlernte, in dem er seine
Ergebnisse regelmäßig bestätigt fand. Dadurch wurde ihm
Vatke die «Hauptautorität» unter seinen Vorgängern.18 In der
Tat ist die Übereinstimmung im Ganzen und in den Einzelheiten

oft erstaunlich, wenn man Vatkes «Biblische Theologie» und
Wellhausens Hauptwerke vergleicht. Sie erstreckt sich aber
nicht auf die Geschichtsphilosophie, die bei Wellhausen ganz
andere Motive und Maßstäbe hat.20 Wenn Wellhausen Vatke
würdigt, von dem er «das Meiste und Beste gelernt zu haben»

18 So zuletzt Kraus (Anm. 14), S. 179. 239 f. Vgl. vorher etwa M. Kegel,
Los von Wellhausen! (1923), S. 10 ff., 21 ff. Dort findet sich der Satz (S. 10) :

<Hegel zeugte Vatke; Vatke zeugte Wellhausen...»
17 Vgl. A. Hilgenfeld bei M.Kegel, Wilhelm Vatke und die Graf-Well-

hausensche Hypothese (1911), S. 7.
18 J. Wellhausen, Geschichte Israels, 1 (1878), S. 3 f.
19 Ich stütze mich hierbei auf handschriftliche Notizen Wellhausens in

seinem Handexemplar seiner Bearbeitung der Bleekschen Einleitung in das
Alte Testament (im Besitz von Herrn cand. theol. H.-U. Boesche in
Göttingen).

20 Vgl. dazu vor allem Boschwitz (Anm. 13), aber auch Kraus (Anm. 14),
S. 248 (wo freilich zwischen Vatke und Wellhausen hinsichtlich der
Einordnung des Neuen Testaments in die geschichtliche Entwicklung ein
Unterschied konstruiert wird, der nicht besteht, wenn man neben
Wellhausens Prolegomena, die wegen ihres Themas nicht in das Neue Testament

ausmünden können, auch die Israelitische und jüdische Geschichte

heranzieht).



Bibelkritik und philosophischem System im 19. Jahrhundert 115

bekennt21, dann immer als den Kritiker, der auf den Spuren de

Wettes gemeinsam mit Leopold George die später so genannte
Grafsche Hypothese begründet hat.22 Was in Vatkes Buch «von
wissenschaftlicher Bedeutung ist, stammt», sagt Wellhausen 23,

«nicht von Hegel». Wo er einmal etwas allgemeiner auf Vatkes
Art der Geschichtsbetrachtung zu sprechen kommt, da rühmt er
ihm nach, er habe, «Hegelianer oder nicht: das ist mir einerlei...
ein bewundernswerth treues und feines Gefühl für die
Individualität der Sachen» besessen.24

4.

Die historische Kritik am Alten Testament im 19. Jahrhundert

hat sich nach dem Ausgeführten, wenn man die Kritik
des Gesetzes als ihren Kern betrachtet25 und nur die wirklich
epochemachenden Werke ins Auge faßt, in drei Stadien vollzogen:

1. die ohne systematische philosophische Voraussetzungen
durch die Intention der Texte bestimmte destruierende Analyse
(de Wette) ; 2. die historische Synthese unter Benutzung der
Geschichtsphilosophie Hegels (Vatke) ; 3. die vom philosophischen
System befreite historische Synthese (Wellhausen). Diese
Bewegung ist sachgemäß und folgerichtig. Eine Bestätigung dafür
liefert der Umstand, daß sie sich im gleichen Zeitraum auch in
der neutestamentlichen Wissenschaft beobachten läßt.

21 Wellhausen (Anm. 18), S. 14.
22 Gerade das, was Wellhausen mit Reuß, Graf und Kuenen verbindet,

nämlich die Erkenntnis der «historischen Posteriorität (so wird statt
,Priorität' zu lesen sein) der gesetzlichen und priesterlichen Bestandteile
(sc. des Pentateuchs) », Kraus (Anm. 14), S. 240, verbindet ihn auch und vor
allem mit Yatke. — Vgl. noch Wellhausen in Festschrift zur Feier des

hundertfünfzigjährigen Bestehens der Kön. Ges. d. Wiss. zu Göttingen
(1901), S. 74 f.; Israelitisch-jüdische Religion, Die Kultur der Gegenwart,
hrsg. von P. Hinneberg, I, 4 (1905), S. 39; Einleitung in die drei ersten
Evangelien, 2. Ausg. (1911), S. 167.

23 Wellhausen in Beilage zur Allgemeinen Zeitung 1908, S. 354.
24 Bei Benecke (Anm. 15), S. 627. Vgl. auch Wellhausens Brief an Vatke

vom 23. Juli 1880 : «Ich rede nur von dem, was ich verstehe, vom Alten
Testament: da ist es gewiß, daß Ihre Wirksamkeit erst angeht», Benecke,
S. 619.

25 Weil die positive Kritik Heinrich Ewalds hier nicht weitergeführt
hat, scheidet sie für unseren Zusammenhang aus.



116 R. Smend, De Wette und das Verhältnis zwischen historischer

Am Anfang steht auch hier die «negative» Kritik. Wieder
muß de Wette genannt werden. Vor allem indem er (z. T. als
erster, meist als erster mit umfassender und stichhaltiger
Begründung) den Epheserbrief, die Pastoralbriefe und den
Jakobusbrief für unecht erklärte, stellte er wichtiges Material für
die spätere Synthese bereit, auf die er auch hier grundsätzlich
verzichtete und die er, wo er sie begonnen sah, meist bekämpfte.
Allein man kann seine negative Kritik des Neuen Testaments
nicht entfernt mit den «Beiträgen zur Einleitung in das Alte
Testament» von 1806/7 auf eine Stufe stellen. Sie entspricht eher
der dritten als der ersten Periode seiner alttestamentlichen
Arbeit, sie bringt keinen großen Wurf, sondern nur vorsichtige
und zurückhaltende Versuche. Zudem hat sie wirklich Wichtiges

nur auf dem Gebiete der Briefliteratur geleistet, nicht aber
hinsichtlich des historischen Hauptproblems in der neutesta-
mentlichen Wissenschaft des 19. Jahrhunderts, dem der
Evangelien und des Lebens Jesu. Hier, nicht dort mußten die wichtigen

Entscheidungen fallen, ebenso wie in der alttestamentlichen

Kritik jener Zeit nicht an den Propheten, sondern am
Gesetz.

Was für die alttestamentliche Wissenschaft de Wettes
«Beiträge», ist daher für die neutestamentliche David Friedrich
Straußens «Lehen Jesu» von 1835. Die beiden Bücher ähneln
sich in vielem. Von einem 26jährigen das eine, von einem 27jäh-
rigen das andere geschrieben, sind sie unbestritten die Meisterwerke

ihrer Autoren, in deren überaus vielfältiger Produktion
späterer Jahre nie mehr erreicht. Beide erregten großes
Aufsehen und riefen scharfe Kritik hervor.20 Nicht daß ihre Thesen
eigentlich neu gewesen wären: sie lagen in der Luft und waren
mannigfach vorbereitet.27 Aber in der Schärfe, Radikalität und
Ausschließlichkeit, in der de Wette und Strauß sie vertraten
und anwandten, rüttelten sie das Bewußtsein wach. Beide hatten

die gleichen Gegner und den gleichen Weg in der Auseinan-

26 Straußens Werk noch viel mehr als das de Wettes, einmal darum,
weil das Leben Jesu der wichtigere Gegenstand ist, zweitens weil de Wettes
«Beiträge:» ein Torso waren und blieben.

27 Für Strauß vgl. F. C. Baur, Kritische Untersuchungen über die
kanonischen Evangelien (1847), S. 46 ff. ; Kirchengeschichte des 19. Jahrhunderts

(1862), S. 379.



Bibelkritik und philosophischem System im 19. Jahrhundert 117

dersetzung mit ihnen. Sie führten die übernatürliche Erklärung
der mosaischen und der evangelischen Geschichte in der Tradition

und die natürliche im Rationalismus 28 ad absurdum, um
an deren Stelle die mythische zu setzen.20 Straußens (des
Hegelianers!) Kritik von 1835 stimmt mit der des jungen de Wette
auch darin überein, daß sie in ihrer Methode nicht vom
philosophischen System abhängig, sondern nach «Kriterien von rein
kritischer Rationalität» durchgeführt ist.30 Sie ist im übrigen
negativ wie diejenige de Wettes. Wo sie zur Synthese kommt,
in der «Schlußabhandlung» über «die dogmatische Bedeutung
des Lehens Jesu» 81, ist diese nicht historisch, sondern dogmatisch.

Der Glaube muß — das ist der Anstoß zur Kritik — durch
den Prozeß der historischen und den der dogmatischen Kritik
hindurch, um wissender Glaube zu sein — wenn dieses Wissen
auch bei dem Strauß von 1835 wie hei dem de Wette von 1806/7

am Ende der historischen Kritik das sokratische des
Nichtwissens ist.

Dieses Bewußtsein des Nichtwissens ist für Ferd. Christ.
Baur 32 die notwendige Vermittlung zwischen dem tatsächlichen
Nichtwissen und dem positiven Wissen. An Strauß entwickelt
sich «das Bewußtseyn der Nothwendigkeit eines Fortschritts».33
Dieser Fortschritt ist Baurs Werk gewesen. Beim Wissen um
das historische Nichtwissen konnte Strauß (wie de Wette)
stehenbleiben, weil er kein Historiker, sondern ganz vom dog-

28 Hier war H. E. G. Paulus für Strauß das, was für de Wette J. G.
Eichhorn war.

29 Die beiden bekämpften Erklärungsarten und die eigene dritte
beschreiben de Wette in der Jenaischen Allg. Literatur-Zeitung 5, 1 (1808),
Sp. 12, und Strauß im Leben Jesu, 1 (1835), S. IV f. VIII f. und passim. Die
de Wette-Stelle bezieht sich ebenfalls auf die Evangelien. Sie ist besonders
wichtig, weil sie zeigt, daß de Wette in der ersten Periode seiner alttesta-
mentlichen Arbeit die Evangelien ebenso behandelt hätte wie den Pentateuch

und daß Strauß 1835 tatsächlich das gleiche wollte wie seinerzeit der
junge de Wette. Daß de Wette 1808 lieber von «historische» als von
«mythischer» Erklärung sprechen wollte, hat grundsätzlich keine Bedeutung.

30 Vgl. den überzeugenden Nachweis bei Hartlich-Sachs, Der Ursprung
des Mythosbegriffes in der modernen Bibelwissenschaft (1952), S. 122 ff.

31 Strauß, Leben Jesu, 2 (1836), S. 686 ff.
32 Baur, Kritische Untersuchungen (Anm. 27), S. 51.
33 Ebenda, S. 71.



118 R. Smend, De Wette und das Verhältnis zwischen historischer

matischen (bzw. antidogmatischen) Interesse geleitet war.34
Baur dagegen geht es um die Geschichte. Er stellt, um über
die Negativität der Straußschen Kritik hinwegzukommen, der
dort geübten Kritik der Geschichte die der Schriften 35

gegenüber,

um von dieser aus die Kritik der Geschichte, die bei
Strauß auf einem toten Punkt angekommen ist, weiterführen
zu können. Es gilt, den eigentümlichen Charakter, die
Individualität, die «Tendenz» einer jeden Schrift zu ermitteln und
diese in den Zusammenhang der Zeitverhältnisse hineinzustellen,

wobei sich das Verhältnis der Evangelien, darüber hinaus
aber auch das aller übrigen Schriften des Neuen Testaments 3e,

als ein «natürlich entstandenes, aus einem innern Entwicklungs-
princip hervorgegangenes» herausstellt.37 Die Nähe des von
Baur postulierten Entwicklungsprinzips — der Gegensatz
zwischen Judaismus und Paulinismus und seine Vermittlung — zu
Hegels Geschichtsphilosophie ist bekannt. Hier gilt ebenso wie
bei Vatke die Warnung davor, von aprioristischer
Geschichtskonstruktion und Mißachtung der Individualität zu sprechen.38
Hegelianer ist Baur weniger gewesen als Vatke.39 Gleichwohl
ist deutlich, daß Hegel ihm wie jenem das Verstehen des durch
kritische Forschung Ermittelten im Zusammenhange und damit
die positiv-kritische Darstellung in der Form, wie sie nun
vorliegt, ermöglicht hat.

Die Nachfolger korrigierten Einseitigkeiten in Baurs
Konstruktion; in den Hauptzügen wurde sie auch von solchen
übernommen, die nicht von Hegel bestimmt waren, und bewies
darin ihre vom System unabhängige Geltung bis heute.

34 Vgl. Ausgewählte Briefe von David Friedrich Strauß, hrsg. von
Ed. Zeller (1895), S. 183.

35 In dieser Frage war Strauß «skeptischer Eklektiker:»: A. Schweitzer,
Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, 6. Aufl. (1951), S. 90, ganz ebenso
wie der junge de Wette hinsichtlich der literarischen Kritik des Penta-
teuchs.

36 Baur hat seine kritischen Untersuchungen über das Urchristentum
ja nicht mit den Evangelien, sondern lange vor Straußens Werk mit dem

paulinischen Schrifttum begonnen.
37 Vgl. vor allem Baur, Krit. Untersuchungen (Anm. 27), S. 71 ff.
38 Barth, Die protestantische Theologie (Anm. 1), S. 456; E. Hirsch,

Geschichte der neuern evangelischen Theologie, 5 (1954), S. 521.
39 Vgl. Baur in Tübinger Zeitschr. für Tbeol. (1836), S. 225 Anm.



Bibelkritik und philosophischem System im 19. Jahrhundert 119

Die Analogie zum Gange der alttestamentlichen Kritik wird
deutlich geworden sein. Sie ist, was die historisch-kritische
Arbeit als solche betrifft, in einem Punkte ungenau: heim Alten
Testament konnte die positive Kritik der Schriften, d. h. ihre
Einordnung in den Gang der Geschichte auf Grund ihrer je
besonderen Individualität, einigermaßen sicher erst nach der
Durchführung einer Quellenscheidung erfolgen, wie sie beim
Neuen Testament in diesem Umfange darum nie nötig war, weil
wir vier getrennte Evangelien besitzen, nicht aber eine Harmonie

aus ihnen, die unserem Pentateuch entspräche. Vatke konnte
daher eine historische Kritik eigentlich nur für das Pentateuch-

ganze liefern. Wellhausens Bestimmung des historischen
Charakters der Quellenschriften — sachlich der Arbeit Baurs
entsprechend — war erst auf dem Boden der sog. neueren
Urkundenhypothese, also erst in der zweiten Hälfte des Jahrhunderts
möglich. So hat die entscheidende Phase der historischen Kritik

in der alttestamentlichen Wissenschaft früher begonnen und
später aufgehört als in der neutestamentlichen.40

Göttingen. Rudolf Smend.

40 Als retardierender Faktor muß dabei auch die große Autorität Heinrich

Ewalds in Rechnung gestellt werden. Vgl. R. Smend, Lehrbuch der
alttestamentlichen Religionsgeschichte, 2. Aufl. (1899), S. 4.


	De Wette und das Verhältnis zwischen historischer Bibelkritik und philosophischem System im 19. Jahrhundert

