Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 14 (1958)

Heft: 2

Artikel: De Wette und das Verhaltnis zwischen historischer Bibelkritik und
philosophischem System im 19. Jahrhundert

Autor: Smend, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878928

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878928
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

De Wette und
das Verhiltnis zwischen historischer Bibelkritik
und philosophischem System im 19.Jahrhundert.

Bei der Beschiftigung mit W. M. L. de Wettes Arbeit am
Alten und am Neuen Testament bin ich auf einen Tatbestand
gestolen, der nicht nur fiir de Wette, sondern auch iiber ihn
hinaus wichtig ist. Ich versuche das Problem, um das es sich
handelt, in einer verldufigen Skizze als ein Problem des ganzen
19. Jahrhunderts darzustellen.

1

Nach Karl Barth * liegt W. M. L. de Wettes Aktualitit beson-
ders in seinem Verhiltnis zu J. F. Fries. Dieses Verhiltnis
bestimmt natiirlich vor allem die Dogmatik de Wettes. Es wirkt
sich aber in éigentiimlicher Weise auch in seiner exegetischen
Arbeit aus.

Den aufmerksamen Betrachtern sind von jeher Widersprii-
che und Wandlungen in de Wettes theologischer Haltung auf-
gefallen. Im Gange seines alttestamentlichen Lebenswerkes lie-
gen die Hauptzédsuren, sehe ich recht, etwa in den Jahren 1811
und 1818. Man kann also etwas grob drei Perioden unterschei-
den: a) die Jenaer und Heidelberger, b) die Berliner und ¢) die
Basler Periode.

a) Die bei weitem wichtigste unter diesen Perioden ist die
erste, bis 1811. Aus ihr stammt alles, woran die mit dem Namen
Wellhausens verbundene «de Wette-Renaissancey am Ende des
vorigen Jahrhunderts angekniipft hat und was sonst fiir die
historische Arbeit am Alten Testament von Bedeutung geblie-
ben ist: die Verwerfung der Glaubwiirdigkeit der Chronik, die
historische Kritik des Gesetzes und der mosaischen Geschichte,
die «Klassifikation» der Psalmen. Es handelt sich dabei fast
durchweg um die Art der Kritik, die im Sprachgebrauch der

1 K. Barth, Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert, 2. Aufl.
(1952), S. 441.



108 R.Smend, De Wette und das Verhdltnis zwischen historischer

Zeit die «negativey heil}it. Sie untersucht die Quellen in ihrem
uns vorliegenden Zusammenhange und destruiert diesen, wenn
er der Priifung nicht standhilt. Dabei li0t sie es bewenden. Sie
schreitet, nachdem sie ihr «falschy oder «richtig», «echty oder
«unecht» gesprochen hat, nicht fort zur Synthese eines neuen
historischen Zusammenhanges. Sie verzichtet auf alle Hypothe-
sen. ? .

b) Nach 1811 hat de Wette die «negativ-kritisches» Erfor-
schung des Alten Testaments kaum noch betrieben. Der Grund
dafiir kann nicht sein, dafl er sein Programm bis dahin ganz
durchgefiihrt gehabt hétte. Es wére noch viel zu tun gewesen.
Vor allem wire die «Kritik der Israelitischen Geschichtey iiber
ihren ersten Teil, die «Kritik der Mosaischen Geschichtey (=
Band 2 der «Beitriige zur Einleitung in das Alte Testamenty,
1807) hinauszufiihren gewesen. Aullerdem hatte de Wette neben
dem Kommentar zu den Psalmen solche zum Pentateuch, den
Biichern Samuelis, Konige, Chronik, Hiob, Jeremia, Daniel und
den zwolf Propheten geplant. Keiner davon ist erschienen. Die
«Einleitung in das Alte Testamenty von 1817 zeigt in des Ver-
fassers eigener kritischer Arbeit keinen wesentlichen Fortschritt
iiber den Stand von 1811 hinaus. Der Stillstand der negativen
Kritik beim Jahre 1811 bedeutet aber keineswegs das Ende der
Beschéftigung mit dem Alten Testament. Gewechselt haben nur
das Ziel und die Methode, in gewisser Beziehung auch der Be-
reich der kritischen Arbeit. De Wette stellt nun die biblische Re-
ligion als ein Lehrsystem dar. Das ist nicht mehr «negative»,
sondern «positivey Kritik, nicht mehr Analyse, sondern Synthe-
se. Deren Malistab ist freilich kein historischer, sondern ein
philosophischer, und zwar fiir das Alte Testament das Prinzip
der «praktischen, vom Mythus befreiten Idee Eines Gottes, als
eines heiligen Willens, symbolisirt in der Theokratie». Aus die-
sem Prinzip ergeben sich Aufbau und Charakter der Darstel-
lung.

¢) Die dritte, etwa 1818 einsetzende Periode lebt vom Mate-
rial der beiden vorangegangenen, unterscheidet sich aber auch

2 Es ist nicht ohne Ironie, dafl eines der wenigen Beispiele der Durch-
brechung des Prinzips der negativen Kritik bei de Wette, nimlich die Ver-
bindung des Deuteronomiums mit dem Koénig Josia, seine bekannteste und
wirksamste Tat gewesen ist.



Bibelkritik und philosophischem System im 19. Jahrhundert 109

von ihnen. Von der ersten weicht sie ab durch eine grolie Zu-
riickhaltung in der Aufnahme und der Anwendung der Krgeb-
nisse auch der negativen Kritik, von der zweiten durch eine stéir-
ker geschichtliche Auffassung des Charakters des «Hebrais-
musy. De Wette bestimmt ihn nicht mehr wie bisher nur mit den
philosophischen Kategorien von Idee, Mythus und Symbol, son-
dern er nimmt als wesentliches Moment die Offenbarungsge-
schichte hinzu, wie das Alte Testament sie sieht.

Soweit der Tatbestand. Wie ist de Wettes doppelte Wendung
zu deuten? Zu einem Teil gewill damit, daBl Radikalitit als ein
Vorrecht der Jugend gilt und es wohl auch ist. So hat de Wette
in seinen jungen Jahren die Bastionen der traditionellen Auf-
fassung von der israelitischen Geschichte niederzulegen begon-
nen, um dann am Ende seines Lebens geradezu als ein Konser-
vativer dazustehen. Das ist psychologisch und biographisch
verstindlich und in der Geschichte der Theologie nicht ohne
Parallelen. Es reicht aber zur Erklirung des Tatbestandes nicht
aus, und zwar darum nicht, weil es nur das Verhiltnis zwischen
der ersten und den ihr entsprechenden Gebieten der dritten
Periode erklirt, nicht aber das der zweiten zur ersten und zur
dritten.

Die Loésung des Problems der zweiten Periode liegt in de
Wettes Abhingigkeit von Fries. Der «Biblischen Dogmatiky
von 1813 liegt Fries’ «Neue Kritik der Vernunfty von 1807 zu-
grunde, die de Wette im Sommer 1811 studierte. Ohne sie hétte
er, wie er selbst gesteht?, iiber die biblische Dogmatik nicht
lesen konnen. Sie leistete ihm den Dienst, das Charakteristische
herausheben und das iibrige neben- und unterordnen zu kon-
nen, indem sie ihm die irkenntnis des Prinzips der hebréischen
Religion ermdglichte * und ihm das System von Idee, Mythus
und Symbol lieferte. Vor 1811 sehen wir de Wette von derglei-
chen weit entfernt. ® 1807 definierte er die hebridische Religion
ohne Anleihen bei einem System oder die Absicht, ein solches zu
schaffen, einfach als die Religion des Ungliicks, das in Israels

3 Vgl. E. L. Th. Henke, Jakob Friedrich Fries (1867), S. 350.

1 Vgl. de Wette bei E. Staehelin, Dewettiana (1956), S. 70.

5 Dall der endgiiltige Anschluff an Fries nicht unvorbereitet erfolgte
— Henke (Anm.3), S.285 u. . —, fillt demgegeniiber nicht entscheidend
ins Gewicht.



110 R.Smend, De Wette und das Verhdltnis zwischen historischer

Geschichte in Erscheinung tritt ¢, und 1809 dullerte er sich iiber
eine biblische Untersuchung, der eine kantische Religionsphilo-
sophie zugrunde liegt, mit solcher Schirfe?, dall man es nur
schwer fiir méglich hélt, er wiirde schon in wenigen Jahren ein
gewill geschmackvolleres, solideres und vorsichtigeres, aber
grundsétzlich doch dhnliches Werk vorlegen. Der ungebrochene
Einflufl der Friesschen Philosophie auf de Wette fallt in die
Jahre 1811—1818. Die dritte Periode seiner Arbeit am Alten
Testament beginnt in dem Augenblick, wo dieser Einfluf} zu-
riickgeht. 1818 widmet de Wette seine «Christliche Sittenlehre»
Fries mit dem Bemerken, es handle sich dabei nicht um Fries’
«philosophische Sittenlehre, in biblische Ausdriicke iibersetzty,
sondern um «ein unabhiingiges theologisches Lehrgebdudey.
Er setzt sich ab gegen die «<Unabhéngigkeit des philosophischen
Denkensy, um seinerseits «<im Dienste der Geschichte und Kir-
che» sprechen zu konnen. Er stellt «die Sache auf die Spitze»
und fiangt dort an, wo Fries aufhort. ® Das geschichtliche und
das kirchliche Element erhalten fortan auch in der «Biblischen
Dogmatiky ihren Platz, nicht freilich die historische Kritik im
eigentlichen Sinne.

Das Verhiltnis zwischen historischer Kritik und philosophi-
schem System besteht nach dem Gesagten bei de Wette im we-
sentlichen darin, dal} die bahnbrechende historische Kritik zu
dem Zeitpunkt aufhort, wo die Abhdngigkeit vom philosophi-
schen System beginnt. Die Kritik ist nicht vom System abhiin-
gig. Man kann und muf sie verstehen, ohne die Hermeneutik der
«Biblischen Dogmatik» zu Rate zu ziehen oder gar in dieser den
Schliissel zu ihr zu suchen. s lohnt sich, das festzuhalten, an-
gesichts des hiufig unternommenen Versuchs, die Vertreter der
historischen Bibelkritik vorschnell mit geistigen Zeitstromun-
gen in Verbindung zu bringen und von diesen aus ihre Kritik
zu erklidren, die eine oder andere Philosophie oder Theologie
(namentlich dann, wenn der biblische Kritiker sie selbst irgend-
wo vertritt) fiir die Kritik verantwortlich zu machen und diese
dann nach MalBgabe der eigenen Stellung zu jenen Strémungen
gutzuheillen oder zu verurteilen.

8 De Wette in Studien, hrsg. von C.Daub und Fr.Creuzer, 3 (1807),

7 De Wette in Jenaische Allg. Lit.-Zeit. 6, 1 (1809), Sp. 27 £f. [S. 241 ff.
8 Vgl. Staehelin (Anm. 4), S. 84 f.



Bibelkritik und philosophischem System im 19. Jahrhundert 111

Man ist, sagt Wellhausen ?, <von alters her (,Damnant omnes Sabellia-
nos usw.’) gewohnt, weniger die Leistung nach ihrem Wert als den
Autor nach seiner Gesinnung einzuschitzen und ihm seinen numerierten
Platz danach anzuweisen», namentlich dann, wenn man ihn als den Ver-
treter eines bestimmten philosophischen Systems kennt. «Die biblische
Kritiky, fihrt Wellhausen fort, <hat sich indessen im allgemeinen nicht
unter dem Einflull philosophischer Ideen ausgebildet. J. Morinus, L. Cappel-
lus, R. Simon lassen davon nichts merken. Spinoza und Hobbes haben auf
diesem Gebiet keine Leistungen hervorgebracht, die sich mit Astrues Con-
jectures (1753) oder mit de Wettes Beitriigen (1806) im entferntesten ver-
gleichen konnten. Die Philosophie, wenigstens diejenige Art zu philoso-
phieren, von der hier allein die Rede sein kann, geht nicht voraus, sondern
kommt nach, indem sie zu sichten und zu systematisieren sucht, was sie
nicht selber hervorgebracht hat.»

Wellhausen spricht dabei ausdriicklich nur von der systematischen
Philosophie. Eine von allen philosophischen (und theologischen) Voraus-
setzungen freie Begegnung mit der Bibel ist nicht moglich; es gibt sie
nicht. 1 Es gibt aber ein Bemiihen um eine relative Voraussetzungslosig-
keit, um eine Methode, die moglichst wenig von dem Gegenstande fremden
Elementen und moéglichst umfassend vom Gegenstande selbst bestimmt ist.

Von Voraussetzungslosigkeit kann auch bei dem de Wette
der ersten Periode keine Rede sein. Er hat ein sehr entschlosse-
nes hermeneutisches Programm, dessen geistesgeschichtliche
Stellung und Absicht darin besteht, dafl es den Rationalismus
mit Herder und Herder mit dem Rationalismus iiberwinden will.
Es bestreitet die Ausbeutung des Alten Testamentes durch die
pragmatisierenden und rationalisierenden Historiker des aus-
gehenden 18. und beginnenden 19. Jahrhunderts als eine Ge-
schmacklosigkeit und will zuriick zur naiven Lektiire. Diese ist
aber erst dann wieder moglich, wenn der Prozel der Kritik

® J. Wellhausen in Beilage zur Allgemeinen Zeitung 1908, S. 353 {.

10 Vgl. K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, I, 2 (4. Aufl. 1948), S. 816 f.;
R. Bultmann, Ist voraussetzungslose Exegese moglich?: Theol. Zeitschr. 13
(1957), S.409—417. Bultmann nennt als die beiden notwendigen Voraus-
setzungen der biblischen Exegese 1. die Methode historisch-kritischer For-
schung und 2. den «L.ebenszusammenhang des Exegeten mit der Sache, um
die es in der Bibel geht, und damit ein Vorverstindnisy. Im ungefihren
Anschlull daran 1Bt sich die Frage, um die es in unserem Zusammenhange
geht, so formulieren: Hatte im 19. Jahrhundert die zweite Voraussetzung,
soweit sie durch zeitgenossische philosophische Systeme bestimmt war, den
Primat vor der ersten (das «Vorverstindnisy wire dann zu dem geworden,
was Bultmann ein — unerlaubtes — «Vorurteil» nennt), oder hielten sich
beide die Waage, oder kam die zweite Voraussetzung hinter der ersten?



112 R.Smend, De Wette und das Verhdltnis zwischen historischer

ganz durchgefiihrt ist. Die Aufgabe der Kritik ist eine begrenzte
und in der Begrenzung eine rein negative: sie zerstort alle Ver-
suche, den Text unsachgemil zu verstehen, nidmlich als ein Ge-
schichtsdokument. Sie zeigt, daBl die alttestamentlichen Berichte
(namentlich der Pentateuch) die Rekonstruktion des histori-
schen Zusammenhanges gar nicht erlauben, in einem doppelten
Sinne, namlich 1. kritisch betrachtet: sie sind fiir den Histori-
ker zu liickenhaft und irrefiihrend, 2. hermeneutisch betrachtet:
sie sind religiés und nicht historisch gemeint. Da man einen Text
nur nach MafBgabe der Moglichkeiten, die er bietet, und nach
seiner eigenen Intention verstehen wollen kann und darf und
sich daher das Thema von ihm selber vorschreiben lassen
mul} ¥, wird allein ein nicht <historisches», sondern rein reli-
gios-theologisches Verstehen des alttestamentlichen Textes die-
sem gerecht.

Es begreift sich von da aus, dall de Wette in der historischen
Kritik bei der Analyse geblieben und nicht zur Synthese fortge-
schritten ist, also keine israelitische Geschichte geschrieben
hat,

Es wire aber verwunderlich, wenn das ganze 19. Jahrhun-
dert, die Zeit des Historismus und der michtig emporkommen-
den Geschichtswissenschaft, diese Selbstbescheidung geiibt
hitte.

2.

Noch zu de Wettes Lebzeiten ist denn auch die grofle Syn-
these unternommen worden, in der seine negative Kritik aufge-
nommen und weitergefithrt und ihre Ergebnisse durch «posi-
tives Kritik in einen grofBlen historisch-pragmatischen Zusam-
menhang gestellt sind. Das ist Wilhelm Vatkes Werk in seiner
«Biblischen Theologie» (Bd. 1) von 1835 gewesen. Vatke zieht
aus de Wettes Erkenntnis, dal} die alte israelitische Geschichte
das mosaische Gesetz nicht voraussetzt und sich ohne dasselbe
leichter verstehen laft als auf seiner Grundlage, die Konse-
quenz. Er verweist die Theokratie in der Form, wie sie in den

11 Vgl. dazu Barth (Anm.10), S.810—815; G. v.Rad, Theologie des
Alten Testaments, 1 (1957), S. 111—120.
12 Vgl. dazu auch Barth, Die kirchliche Dogmatik, IV, 1 (1953), S. 563.



Bibelkritik und philosophischem System im 19. Jahrhundert 113

mittleren Biichern des Pentateuchs beschrieben ist, in eine viel
spitere Zeit und stellt damit den Gang der Geschichte gegeniiber
dem traditionellen Bild auf den Kopf. Anders als de Wettes
negative Kritik bedient sich Vatkes positive Kritik eines phi-
losophischen Systems, ndmlich des Hegelschen. Die alttesta-
mentliche Religion ist in einem langen Entwicklungsprozell
entstanden und hat nacheinander die Stufen des unmittelbaren
Selbstbewulitseins, der Entfaltung zur Objektivitit und der
Vermittlung des Selbstbewulitseins mit dem objektiven Bewulfit-
sein erlebt. Dies ist das Geriist, ohne das Vatke beim Bau des
Hauses seiner Totalanschauung nicht auskam. Es gab ihm die
Moglichkeit, die schon bereitliegenden Steine aufeinanderzuset-
zen und miteinander zu verbinden. **

Vatkes abstrakte Sprache hat zundchst verhindert, daf} sein
Buch zu breiter Wirkung kam. Die meisten Leser wurden schon
durch die lange philosophische Einleitung abgeschreckt und
iibersahen die grofle exegetische, kritische und historische Lei-
stung. ** Diese war aber nicht an die Hegelsche Philosophie ge-
bunden. ** Das Geriist liel sich abreillen, und der Bau blieb ste-
hen. Ja man konnte nach dem Abbruch des Geriistes den Bau
erst richtig sehen und wiirdigen.

13 Auch de Wette hatte ja in seiner zweiten Periode die Synthese mit
Hilfe eines philosophischen Systems unternommen. Aber Fries war im
Gegensatz zu Hegel weder daran interessiert noch in der Lage, einen
Geschichtsverlauf in ein System zu fassen. — Uber die Notwendigkeit
weitergehender Voraussetzungen der positiven Kritik im Unterschiede zur
negativen vgl. Fr.Boschwitz, Julius Wellhausen. Motive und Malfstibe
seiner Geschichtsschreibung, Diss. phil. Marburg (1938), S.17f.; zum Gan-
zen aullerdem J. G. Droysen, Historik, hrsg. von R. Hiibner, 2. Aufl. (1943),
S. 99 ff.

4 Von dieser ist noch bei H.-J. Kraus, Geschichte der historisch-kri-
tischen Erforschung des Alten Testaments von der Reformation bis zur
Gegenwart (1956), S.179 ff., mit keinem Wort die Rede. — Die antisemi-
tischen AuBerungen Hegels, die Kraus, S. 177 {., zitiert und fiir sehr folgen-
reich hilt, sind 1907 verdffentlicht worden. Man kann von Vatke kaum
erwarten, dafl er sich 1835 von ihnen hitte distanzieren miissen und ihret-
wegen Hegels System nicht hitte iibernehmen diirfen.

15 Vatke selbst riet dazu, wenn die Einleitung langweile, sie zu iiber-
schlagen und gleich die kritische Geschichte zu lesen, die «in dieser Weise
die erstes sei. Vgl. H. Benecke, Wilhelm Vatke in seinem Leben und seinen
Schriften (1883), S. 150.



114 R. Smend, De Wette und das Verhdltnis zwischen historischer

3.

Die Befreiung des Vatkeschen Werkes vom Hegelianismus
war das Verdienst von Julius Wellhausen. Es heillt oft, was
Wellhausen von Vatke iibernommen habe, sei die Geschichts-
philosophie gewesen.** Das ist ebenso unrichtig wie die Be-
hauptung **, Wellhausen habe von Vatke iiberhaupt den Anstof}
zu weitergehender Kritik erhalten. Wellhausen, der schon friih
mit dem Gesetz als Ausgangspunkt der israelitischen Geschichte
nichts Rechtes anzufangen wulite und auch durch Ewald hier
nur in einer «unbehaglichen Confusiony gelassen wurde, lernte
1867 K. H. Grafs Hypothese kennen, dafl das Gesetz erst hinter
den Propheten anzusetzen sei, und war nach seinen eigenen
Worten fiir sie gewonnen, beinahe noch ohne ihre Begriindung
zu kennen. ** In den néchsten Jahren bildete er sich eine eigene
Anschauung von der Sache und hatte sie in den meisten Punkten
fertig, als er 1874 Vatkes Buch kennenlernte, in dem er seine
Ergebnisse regelmidflig bestitigt fand. Dadurch wurde ihm
Vatke die «<Hauptautoritity unter seinen Vorgingern.*® In der
Tat ist die Ubereinstimmung im Ganzen und in den Einzelhei-
ten oft erstaunlich, wenn man Vatkes «Biblische Theologie» und
Wellhausens Hauptwerke vergleicht. Sie erstreckt sich aber
nicht auf die Geschichtsphilosophie, die bei Wellhausen ganz
andere Motive und Maflstibe hat.* Wenn Wellhausen Vatke
wiirdigt, von dem er «das Meiste und Beste gelernt zu habens

18 So zuletzt Kraus (Anm. 14), S.179. 239 f. Vgl. vorher etwa M. Kegel,
Los von Wellhausen! (1923), S. 10 ff., 21 ff. Dort findet sich der Satz (S. 10) :
«Hegel zeugte Vatke; Vatke zeugte Wellhausen...»

17 Vgl. A. Hilgenfeld bei M. Kegel, Wilhelm Vatke und die Graf-Well-
hausensche Hypothese (1911), S. 7.

18 J Wellhausen, Geschichte Israels, 1 (1878), S. 3 {.

19 Tch stiitze mich hierbei auf handschriftliche Notizen Wellhausens in
seinem Handexemplar seiner Bearbeitung der Bleekschen Einleitung in das
Alte Testament (im Besitz von Herrn cand. theol. H.-U. Boesche in Got-
tingen).

20 Vgl. dazu vor allem Boschwitz (Anm. 13), aber auch Kraus (Anm. 14),
S. 248 (wo freilich zwischen Vatke und Wellhausen hinsichtlich der Ein-
ordnung des Neuen Testaments in die geschichtliche Entwicklung ein
Unterschied konstruiert wird, der nicht besteht, wenn man neben Well-
hausens Prolegomena, die wegen ihres Themas nicht in das Neue Testa-
ment ausmiinden konnen, auch die Israelitische und jiidische Geschichte
heranzieht).



Bibelkritik und philosophischem System im 19.Jahrhundert 115

bekennt *, dann immer als den Kritiker, der auf den Spuren de
Wettes gemeinsam mit Leopold George die spiter so genannte
Grafsche Hypothese begriindet hat. ** Was in Vatkes Buch «von
wissenschaftlicher Bedeutung ist, stammty, sagt Wellhausen 2,
«nicht von Hegely. Wo er einmal etwas allgemeiner auf Vatkes
Art der Geschichtsbetrachtung zu sprechen kommt, da riihmt er
ihm nach, er habe, «<Hegelianer oder nicht: das ist mir einerlei . ..
ein bewundernswerth treues und feines Gefiihl fiir die Indivi-
dualitéit der Sacheny besessen. **

4.

Die historische Kritik am Alten Testament im 19. Jahrhun-
dert hat sich nach dem Awusgefiihrten, wenn man die Kritik
des Gesetzes als ihren Kern betrachtet *®* und nur die wirklich
epochemachenden Werke ins Auge fafit, in drei Stadien vollzo-
gen: 1. die ohne systematische philosophische Voraussetzungen
durch die Intention der Texte bestimmte destruierende Analyse
(de Wette); 2. die historische Synthese unter Benutzung der Ge-
schichtsphilosophie Hegels (Vatke); 3. die vom philosophischen
System befreite historische Synthese (Wellhausen). Diese Be-
wegung ist sachgemil und folgerichtig. Eine Bestitigung dafiir
liefert der Umstand, daB sie sich im gleichen Zeitraum auch in
der neutestamentlichen Wissenschaft beobachten lafBt.

21 Wellhausen (Anm. 18), S. 14.

22 Gerade das, was Wellhausen mit Reul}, Graf und Kuenen verbindet,
nidmlich die Erkenntnis der <historischen Posterioritdt (so wird statt
,Prioritit’ zu lesen sein) der gesetzlichen und priesterlichen Bestandteile
(sc. des Pentateuchs)», Kraus (Anm. 14), S. 240, verbindet ihn auch und vor
allem mit Vatke. — Vgl. noch Wellhausen in Festschrift zur Feier des
hundertfiinfzigjihrigen Bestehens der Koén. Ges. d. Wiss. zu Gottingen
(1901), S. 74 f.; Israelitisch-jiidische Religion, = Die Kultur der Gegenwart,
hrsg. von P.Hinneberg, I, 4 (1905), S.39; Einleitung in die drei ersten
Evangelien, 2. Ausg. (1911), S. 167.

23 Wellhausen in Beilage zur Allgemeinen Zeitung 1908, S. 354.

24 Bei Benecke (Anm. 15), S. 627. Vgl. auch Wellhausens Brief an Vatke
vom 23.Juli 1880: «Ich rede nur von dem, was ich verstehe, vom Alten
Testament: da ist es gewill, dal Thre Wirksamkeit erst angeht», Benecke,
S. 619.

% Weil die positive Kritik Heinrich Ewalds hier nicht weitergefiihrt
hat, scheidet sie fiir unseren Zusammenhang aus.



116 R.Smend, De Wette und das Verhdltnis zwischen historischer

Am Anfang steht auch hier die «negativey Kritik. Wieder
mull de Wette genannt werden. Vor allem indem er (z.T. als
erster, meist als erster mit umfassender und stichhaltiger Be-
griindung) den Epheserbrief, die Pastoralbriefe und den Jako-
busbrief fiir unecht erklirte, stellte er wichtiges Material fiir
die spitere Synthese bereit, auf die er auch hier grundsatzlich
verzichtete und die er, wo er sie begonnen sah, meist bekdmpfte.
Allein man kann seine negative Kritik des Neuen Testaments
nicht entfernt mit den «Beitrigen zur Einleitung in das Alte
Testament» von 1806/7 auf eine Stufe stellen. Sie entspricht eher
der dritten als der ersten Periode seiner alttestamentlichen Ar-
beit, sie bringt keinen groflen Wurf, sondern nur vorsichtige
und zuriickhaltende Versuche. Zudem hat sie wirklich Wichti-
ges nur auf dem Gebiete der Briefliteratur geleistet, nicht aber
hinsichtlich des historischen Hauptproblems in der neutesta-
mentlichen Wissenschaft des 19. Jahrhunderts, dem der Evan-
gelien und des Lebens Jesu. Hier, nicht dort mufiten die wich-
tigen Entscheidungen fallen, ebenso wie in der alttestament-
lichen Kritik jener Zeit nicht an den Propheten, sondern am
Gesetz.

Was fiir die alttestamentliche Wissenschaft de Wettes «Bei-
trige», ist daher fiir die neutestamentliche Dawvid Friedrich
Straufens «Leben Jesu» von 1835. Die beiden Biicher @hneln
sich in vielem. Von einem 26jihrigen das eine, von einem 27jih-
rigen das andere geschrieben, sind sie unbestritten die Meister-
werke ihrer Autoren, in deren tiberaus vielfiltiger Produktion
spiterer Jahre nie mehr erreicht. Beide erregten grofles Auf-
sehen und riefen scharfe Kritik hervor. ¢ Nicht dafl ihre Thesen
eigentlich neu gewesen wiren: sie lagen in der Luft und waren
mannigfach vorbereitet. ?* Aber in der Schiarfe, Radikalitdt und
Ausschliefilichkeit, in der de Wette und Straull sie vertraten
und anwandten, riittelten sie das BewubBtsein wach. Beide hat-
ten die gleichen Gegner und den gleichen Weg in der Auseinan-

26 Straullens Werk noch viel mehr als das de Wettes, einmal darum,
weil das Leben Jesu der wichtigere Gegenstand ist, zweitens weil de Wettes
«Beitrige» ein Torso waren und blieben.

27 Fiir Straull vgl. F. C. Baur, Kritische Untersuchungen iiber die ka-
nonischen Evangelien (1847), S.46 ff.; Kirchengeschichte des 19. Jahrhun-
derts (1862), S. 379.



Bibelkritik und philosophischem System im 19. Jahrhundert 117

dersetzung mit ihnen. Sie fithrten die iibernatiirliche Erklédrung
der mosaischen und der evangelischen Geschichte in der Tradi-
tion und die natiirliche im Rationalismus *®* ad absurdum, um
an deren Stelle die mythische zu setzen. ** Straullens (des Hege-
lianers!) Kritik von 1835 stimmt mit der des jungen de Wette
auch darin iiberein, daf} sie in ihrer Methode nicht vom philo-
sophischen System abhéngig, sondern nach «Kriterien von rein
kritischer Rationalitity durchgefiihrt ist.* Sie ist im iibrigen
negativ wie diejenige de Wettes. Wo sie zur Synthese kommt,
in der «SchluBabhandlungy iiber «die dogmatische Bedeutung
des Lebens Jesu» %, ist diese nicht historisch, sondern dogma-
tisch. Der Glaube mull — das ist der Anstof zur Kritik — durch
den Prozefl der historischen und den der dogmatischen Kritik
hindurch, um wissender Glaube zu sein — wenn dieses Wissen
auch bei dem Straull von 1835 wie bei dem de Wette von 1806/7
am Ende der historischen Kritik das sokratische des Nicht-
wissens ist.

Dieses Bewultsein des Nichtwissens ist fiir Ferd. Christ.
Baur ** die notwendige Vermittlung zwischen dem tatsichlichen
Nichtwissen und dem positiven Wissen. An Straull entwickelt
sich «das Bewulitseyn der Nothwendigkeit eines Fortschritts». 3
Dieser Fortschritt ist Baurs Werk gewesen. Beim Wissen um
das historische Nichtwissen konnte Straull (wie de Wette)
stehenbleiben, weil er kein Historiker, sondern ganz vom dog-

28 Hier war H.E. G. Paulus fiir Straull das, was fiir de Wette J. G.
Eichhorn war.

2 Die beiden bekimpften Erkldrungsarten und die eigene dritte be-
schreiben de Wette in der Jenaischen Allg. Literatur-Zeitung 5, 1 (1808),
Sp. 12, und StrauB im Leben Jesu, 1 (1835), S. IV £. VIII f. und passim. Die
de Wette-Stelle bezieht sich ebenfalls auf die Evangelien. Sie ist besonders
wichtig, weil sie zeigt, dall de Wette in der ersten Periode seiner alttesta-
mentlichen Arbeit die Evangelien ebenso behandelt hiitte wie den Penta-
teuch und dall Straull 1835 tatsichlich das gleiche wollte wie seinerzeit der
junge de Wette. Dall de Wette 1808 lieber von <historischer» als von «my-
thischery Erkldrung sprechen wollte, hat grundsétzlich keine Bedeutung.

30 Vgl. den iiberzeugenden Nachweis bei Hartlich-Sachs, Der Ursprung
des Mythosbegriffes in der modernen Bibelwissenschaft (1952), S. 122 ff.

31 Straufl, Leben Jesu, 2 (1836), S. 686 ff.

32 Baur, Kritische Untersuchungen (Anm. 27), S. 51.

33 Ebenda, S. 71.



118 R.Smend, De Wette und das Verhdltnis zwischen historischer

matischen (bzw. antidogmatischen) Interesse geleitet war. *
Baur dagegen geht es um die Geschichte. Er stellt, um iiber
die Negativitit der Straullschen Kritik hinwegzukommen, der
dort geiibten Kritik der Geschichte die der Schriften ** gegen-
iiber, um von dieser aus die Kritik der Geschichte, die bei
Straull auf einem toten Punkt angekommen ist, weiterfiihren
zu konnen. Es gilt, den eigentiimlichen Charakter, die Indivi-
dualitit, die «Tendenzy einer jeden Schrift zu ermitteln und
diese in den Zusammenhang der Zeitverhiltnisse hineinzustel-
len, wobei sich das Verhéltnis der Evangelien, dariiber hinaus
aber auch das aller ibrigen Schriften des Neuen Testaments **,
als ein «natiirlich entstandenes, aus einem innern Entwicklungs-
princip hervorgegangenes» herausstellt.* Die Nihe des von
Baur postulierten Entwicklungsprinzips — der Gegensatz zwi-
schen Judaismus und Paulinismus und seine Vermittlung — zu
Hegels Geschichtsphilosophie ist bekannt. Hier gilt ebenso wie
bei Vatke die Warnung davor, von aprioristischer Geschichts-
konstruktion und Mifachtung der Individualitit zu sprechen. *®
Hegelianer ist Baur weniger gewesen als Vatke. * Gleichwohl
ist deutlich, dafl Hegel ihm wie jenem das Verstehen des durch
kritische Forschung Ermittelten im Zusammenhange und damit
die positiv-kritische Darstellung in der Form, wie sie nun vor-
liegt, ermoglicht hat.

Die Nachfolger korrigierten Einseitigkeiten in Baurs Kon-
struktion; in den Hauptziigen wurde sie auch von solchen iiber-
nommen, die nicht von Hegel bestimmt waren, und bewies
darin ihre vom System unabhingige Geltung bis heute.

3 Vgl. Ausgewihlte Briefe von David Friedrich Straul}, hrsg. von
Ed. Zeller (1895), S.183.

35 In dieser Frage war Straull «skeptischer Eklektiker»: A. Schweitzer,
Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, 6. Aufl. (1951), S.90, ganz ebenso
wie der junge de Wette hinsichtlich der literarischen Kritik des Penta-
teuchs.

38 Baur hat seine kritischen Untersuchungen iiber das Urchristentum
ja nicht mit den Evangelien, sondern lange vor Strauflens Werk mit dem
paulinischen Schrifttum begonnen.

37 Vgl. vor allem Baur, Krit. Untersuchungen (Anm. 27), S. 71 ff.

38 Barth, Die protestantische Theologie (Anm. 1), S. 456; E. Hirsch, Ge-
schichte der neuern evangelischen Theologie, 5 (1954), S. 521.

3 Vgl. Baur in Tiibinger Zeitschr. fiir Theol. (1836), S. 225 Anm.



Bibelkritik und philosophischem System im 19. Jahrhundert 119

Die Analogie zum Gange der alttestamentlichen Kritik wird
deutlich geworden sein. Sie ist, was die historisch-kritische Ar-
beit als solche betrifft, in einem Punkte ungenau: beim Alten
Testament konnte die positive Kritik der Schriften, d. h. ihre
Einordnung in den Gang der Geschichte auf Grund ihrer je
besonderen Individualitit, einigermaflen sicher erst nach der
Durchfiihrung einer Quellenscheidung erfolgen, wie sie beim
Neuen Testament in diesem Umfange darum nie nétig war, weil
wir vier getrennte Kivangelien besitzen, nicht aber eine Harmo-
nie aus ihnen, die unserem Pentateuch entspriiche. Vatke konnte
daher eine historische Kritik eigentlich nur fiir das Pentateuch-
ganze liefern. Wellhausens Bestimmung des historischen Cha-
rakters der Quellenschriften — sachlich der Arbeit Baurs ent-
sprechend — war erst auf dem Boden der sog. neueren Urkun-
denhypothese, also erst in der zweiten Hélfte des Jahrhunderts
moglich. So hat die entscheidende Phase der historischen Kri-
tik in der alttestamentlichen Wissenschaft frither begonnen und
spéiiter aufgehort als in der neutestamentlichen. *°

Gottingen. Rudolf Smend.

40 Als retardierender Faktor mufl dabei auch die groBe Autoritit Hein-
rich Ewalds in Rechnung gestellt werden. Vgl. R. Smend, Lehrbuch der alt-
testamentlichen Religionsgeschichte, 2. Aufl. (1899), S. 4.



	De Wette und das Verhältnis zwischen historischer Bibelkritik und philosophischem System im 19. Jahrhundert

