
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 14 (1958)

Heft: 2

Artikel: Was ist das Seelenfünklein beim Meister Eckhardt?

Autor: Frei, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878926

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878926
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Was ist das SeelenfünkleinbeimMeisterEckhardt?
Antrittsvorlesung an der Christkatholisch-theologischen Fakultät

der Universität Bern.

1.

Der Meister Eekhart wird allgemein den Mystikern
zugerechnet. Obgleich dies wenig besagt, wirkt es doch wie eine
stillschweigende Verabredung, sich auf seine «Ketzereien» nicht
weiter einzulassen. Man weiß, was man von den Mystikern halten

muß. Aber vielleicht ist notwendig, daß wir das Festgehaltene

allem vorauf als das Fragwürdige erfahren. Dieses hat
seine Würde darin, daß es nach dem fragt, was sich langher
behauptet hat. Das Fragen gelangt freilich nicht zu brauchbaren

Ansichten. Aber es gibt vermutlich die Aussicht frei auf ein
ursprünglicheres Denken.

Solcher Weg eines fragenden Denkens bleibt nutzlos; denn
er führt durch ein Gelände, das allem Vernützten und Abgenützten

fern liegt. Dieses Gelände ist die sagende Sprache des
Meisters Eckhart.

«Wort hânt ouch grôze kraft; man mühte wunder tuon mit
worten. Alliu wort hânt kraft von dem ersten worte», heißt es in
der Predigt «Adolescens, tibi dico: surge».

Das Verständnis dieser dunkeln Stelle wird uns um weniges
aufgehellt durch einen Zusatz, den die Basler Taulerdrucke
überliefern. Dieser mag auf den Eckhart-Schüler Johannes Tauler

zurückgehen, der von 1339 bis 1346 im Kloster der Predigerkirche

am Totentanz zu Basel weilte. Der Zusatz lautet: «Alle
wort hant krafft von dem ersten wort. Wie wol der vnnutz irer
manigfaltkeit (den vnbesinten menschen nit ansehent) entedelt
die wort / das ist / das sy verachtet werdent vnd kein nutz bringen.

Darumb solt man gar fleyszlich warnemen was man redte /
vnd wie die wort gethan werent / wann nit on grosse vrsach das

ewig wort des himmelschen vatters Christus sprach. Von eim
yegklichen vnnützen wort / das die menschen geredt hand /
werden sy rechnung daruon geben am tag des vrteils. Aber das
sieht man (leider) wenig an / darumb entspringt so grosses übel
vnnd iamer darusz / das es zû erbarmend ist.»

Soll uns dieser Zusatz einen Hinweis in das Wort des Mei-



90 W. Frei, Was ist das Seelenfünklein beim Meister Eckhardtt

sters Eckhart geben, so müssen wir beachten, daß wohl eine
Welt den Meister von seinem Schüler trennt. Dieser redet von
«nutz» und «vnnutz», wo jener das «wunder» nennt.

Dem Schüler entgeht jedoch nicht, wie den «vnbesinten
menschen», denen also, die keinen Sinn haben für den einfältigen
Adel der Sprache, daß «übel vnnd iamer» im Geschick der Worte
waltet. Nur weil er solches wahrhaft als Geschick erfährt,
verliert er sich nicht in fruchtloser Kritik oder ohnmächtiger Klage,
sondern vermag er zu fragen nach dem, was schon geschehen
sein muß, daß überhaupt derartiges zuwege kommt. — Die
Worte stellen sich uns zu in «manigfaltikeit». Aber weder
geschieht das von den Worten selber her, noch ist die
Mannigfaltigkeit ein beliebiger Haufe. Sie ist das haufenweis betriebene
Entfalten des durch den Menschen vollzogenen Herstellens und
Bestellens im Bereich der Sprache

Solches Herstellen und Bestellen kann nur geschehen, wenn
sich das Denken aus seiner ursprünglichen Achtsamkeit und
Behutsamkeit eingestellt hat auf das eine Geleise des Vorstellens.

Das Vorstellen stellt das Zu-Denkende vor sich hin. Im
Griff dieses Vorstellens wird das Vorgestellte zum Gegenstand.
Der vorgestellte Gegenstand läßt sich behandeln und begreifen.
Solches Greifen der behandelnden Hände des Vorstellens
verlangt vom Gegenstand eine bestimmte Handlichkeit. Erlangt er
diese, so ist der vorgestellte Gegenstand zulänglich begriffen.
Aber was ist damit geschehen? An die Stelle des Denkens hat
sich das zudringliche Verrechnen nach Handlichkeit und damit
auch schon nach Nutz und Unnutz gestellt. Beachten wir, daß
der Eckhart-Schüler auf diesem Wege unterwegs ist, vermögen
wir ihn allererst gründlich, also von Grund auf, zu verstehen
und aus solchem Verständnis eine Weisung in das Denken des
Meisters zu empfangen. Erst wenn dem zu- und herstellenden
Vorstellen sich längst auch die Sprache als ein benutzbarer
Gegenstand darstellt, kann festgestellt werden, daß die Worte
«kein nutz bringen». Aber warum bringen sie keinen Nutz?
Weil sie schon zuvor «verachtet werdent». Das Verachten zeigt
sich, wie die Vorsilbe ver- besagt, darin, daß etwas in falsche
Acht genommen wird. Welches ist diese falsche Acht? Doch
offenbar das Vorstellen selbst, das die Sprache nur mehr
benützt. Indessen bleibt dies im Zusatz ungedacht und verdeckt



W. Frei, Was ist das Seelenfänldeiri beim Meister Eckhardt 91

durch die abkünftige Auskunft, daß «der vnnutz irer manig-
faltikeit entedelt die wort». Daß diese entedelnde Mannigfaltigkeit

nichts anderes ist als der zum hergestellten Bestand
herabgewürdigte Adel des einfältigen Wortes mit seinem wunderbaren

Reichtum, bleibt unausgesprochen. Und der Fortgang
des Zusatzes führt nicht hinaus über eine gängige Maßnahme,
die sich am Wesen der Sprache vermißt. Dermaßen unangemessen

erfährt sie jenes Not-wendende Geschick nicht mehr, das
beim Meister Eckhart zur Sprache kommt.

«Man mühte wunder tuon mit Worten», heißt es hei ihm.
Und wir ahnen, daß für Eckhart die Sprache nicht bloß ein
Ausdrucksmittel der Mitteilung ist. Die Sprache kommt ihm hervor
aus der Welt des Wunders. Sie kommt als das Wunderbare her
zu uns, gesetzt ihr Herkommen habe uns schon vordem in
Verwunderung gebracht — und sie kommt vor in jenes Unverborgene,

das ihr Geheimnis nur strenger birgt. Die Sprache kommt
hervor als das Wunderbare, dem wir am ehesten entsprechen,
indem wir schweigen. Wenn das Gerede verstummt und das
Geschwätz verhallt, dann kann es sein, daß wir im Horchsamen
etwas erfahren von der Kraft des ersten Wortes, da das «dinc»
benannt wird in einem Namen, der aufweist, was das Genannte
an ihm seiher ist. Dann sind Worte nicht Laute mit menschlich
vereinharten Bedeutungen. Worte sind Gedanken, denen ein
Denken entspringt, das sich nicht mehr ausgibt für eine Erfindung

des als Person vorgestellten animal rationale. Das Denken

der von den Worten uns zugesprochenen Gedanken ist das

ursprüngliche Danken, welches in verantwortlicher Antwort
erstattet, was es von den Worten empfangen hat. Das dankbare
Denken ist selten wie das Wunder. Vermöchten wir es, wir
möchten «wunder tuon mit worten». — Aber wir vermögen es

nicht.
Das nachfolgende Fragen also verzichtet, gehorsam gegen

das Gehörte, darauf, in gelehrsamem Eifer sofort eine umfassende

Darstellung der Probleme um das Seelenfünklein bei Meister

Eckhart oder gar eine Kritik zu liefern. Vermutlich müßten

uns dazu allererst Darstellungen wie Widerlegungen in
ihrem Wesen fragwürdig werden. Es genügt, wenn ein Weg
sichtbar werden dürfte, der einst in ein Gespräch mit dem
ursprünglichen Denken des Meisters Eckhart fände. Dies gelingt



92 W. Frei, Was ist das Seelenfiinklein beim Meister Eckhardt?

vielleicht, wenn wir Heideggers Mahnung ins Gedächtnis
nehmen, daß ein Unterschied waltet «zwischen einem gelehrten
Gegenstand und einer gedachten Sache».

2.

Vom Seelenfünklein spricht Eckhart zum Beispiel in der
Predigt «Intravit Jesus in quoddam castellum»: «Unser herre
Jesus Kristus der gienc ûf in ein bürgelin.» Dieses «bürgelm»
ist für Eckhart der edelste Name für das «vünkelin der sêle».
Solches erscheint jetzt unserem exegetischen Verstand als eine
Allegorese. Diese ist wissenschaftlich schon lang erledigt. Aber
sind wir denn auch gewiß, daß in der genannten Predigt eine
Allegorese vorliegt? Und haben wir das Wesen der Allegorese
schon genugsam bedacht? Diese Fragen gelten als sinnlos oder
unverschämt. Allegorese, vom griechischen dXXrrfopéiu, ist eine
Darstellungsweise, die etwas durch etwas anderes bezeichnet.
Das «bürgelin» wird als Seelenfünklein bezeichnet. Also ist dies
eine Allegorie. Wenn wir jedoch so antworten, haben wir uns
den gestellten Fragen überhaupt nicht gestellt. Wir haben uns
schon vorher davongemacht und uns gedankenlos in das bloße
Vorstellen geflüchtet. Nur das Vorstellen kann die Allegorese
als eine Darstellungsweise hegreifen. Dem Denken sind hier
manche Fragen aufgegeben. Warum erscheint in der Allegorese
das Sagen nicht als Xépeiv, sondern als apopeüeiv? Gibt das einen
Wink dahin, daß niemals das Xepeiv, sondern immer nur das apo-
pefieiv etwas durch etwas sagen kann? Beruht dies etwa darin,
daß das aYopeikiv seine Wesensherkunft aus dem à^eipeiv, dem
versammelnden Zusammenbringen, hat? Vermöchte aber ein
ursprüngliches Versammeln auch solches zusammenzubringen,
was gar nicht zusammengehört? Gründet nicht vielmehr das
versammelnde Zusammenbringen darin, daß das zur Versammlung

Gebrachte je schon zusammengehört, so zwar, daß die
Versammelten aufeinander hören und als so Zusammengehörige

auf das hören, dem selbst sie in ihrem Hören von anher
gehören? Und dürfen wir hier am Ende das Eckhart-Wort in
Joli. n. 556 anführen: Notandum primo, sicut omnis inaequali-
tas nascitur ab aequalitate, ut ait Boethius in fine Arismetricae,



XV. Frei, Was ist das Seelenfünklein beim Meister Eckhardt? 93

sic ipsa aequalitas ab unitate nascitur? — Wir lassen alle diese
Fragen zur Allegorese unbeantwortet. Indessen tun wir das
nicht aus Lässigkeit oder üblichem Zeitmangel. Diese Fragen
sollen uns vielmehr als Fragen bewegen auf dem Weg zum
Seelenfünklein des Meisters Eckhart.

Das Seelenfünklein heißt in der vorliegenden Predigt ein
«bürgelin». Heißt es vielleicht nur so, weil Eckhart den Vul-
gatatext auslegen soll: Intravit Jesus in quoddam castellum,
eîç Kiupriv Tivci, wie es in Luk. 10, 38 lautet? Wir hören einige
Worte der Predigt! Bei Quint, in Band I der deutschen Werke
des Meister Eckhart, S. 42, lesen wir: «Also ein und einfaltic
ist diz bürgelin hoben alle wise in der sêle, daz disiu edele

kraft, von der ich gesprochen hân (die Vernunft), niht des wir-
dic ist, daz si ze einem einigen mâle einen ougenblik geluoge
in diz bürgelin und ouch diu ander kraft, dâ ich von sprach
(der Wille) diu engetar ouch niemer mê dar in geluogen;
so rehte ein und einfaltic ist diz bürgelin, und so enboben alle
wise und alle krefte ist diz einic ein, daz im niemer kraft noch
wise zuo geluogen mac noch got selber.» Und S. 44: «Sehet, alsus
als er (Gott) ein ist und einfaltic, also kumet er in daz ein, daz
ich dâ heize ein bürgelin in der sêle, und anders kumet er en-
keine wise darin;... Mit dem teile ist diu sêle gote glich und
anders niht.» Und unmittelbar folgt der Schluß: «Daz ich iu
geseit hân, daz ist wâr; des setze ich iu die wârheit ze einem
geziugen und mine sêle ze einem pfände. — Daz wir alsus sin
ein bürgelin, in dem Jesus üfgange und werde enfangen und
êwiclîche in uns blibe in der wise, als ich gesprochen hân, des

helfe uns got. Amen.»
Merken wir auf den Spruch der angeführten Sätze, die von

Eckhart als Grund-Sätze in diese entscheidende Predigt gesetzt
sind, so bemerken wir, daß das im Text stehende «bürgelin» gar
nicht als Seelenfünklein ausgegeben wird, sondern daß umgekehrt

Eckhart das Seelenfünklein ein «bürgelin» heißt. Genau
beachtet ist dies das gerade Gegenteil von dem, was man
landläufig für allegorische Schriftauslegung hält. Verständen wir
solches jedoch als eine bloße Umstellung von Wörtern, so bliebe
unser Denken noch immer im Vorstellen. Das Vorstellen mit
dem ihm eigenen XéYeobai durch und durch auf den Kopf stellen
(tnd) — das ergibt zwar die dialektische Methode des Vorstel-



94 W. Frei, Was ist das Seelenfiinklein beim Meister Eckhardt1

lens, aber nicht das Denken. Dessen Weg führt jenem zu,
welches uns als «bürgelin» zu denken gibt.

Wir nennen, was sein Wesen darin hat, geworfen zu sein —
einen Wurf. Demnach hätte die Burg ihr Wesen im Geborgensein.

Aber die Burg gilt uns doch im Gegenteil als das, was
birgt! Indessen stellen wir derwege bloß von uns her das
Bergende der Burg vor ihrem Geborgen-sein vor, während dieses

an ihm selber unbeachtet bleibt. Gleichwohl vermag die Burg
nur insofern zu bergen, als sie schon zuvor selbst geborgen ist.
Das Bergende der Burg sind nämlich nicht Wall und Graben,
Mauer und Wehrgang, sondern ihr eigenes Geborgensein. Dieses

übereignet erst der Burg das Bergen. Das Geborgene aber
ist das Ereignis des vordem Bergenden. Und was allererst birgt,
heißen wir den Berg. Der Berg birgt die Burg in ihr Geborgenes.

Der Berg ist als dieses Ereignis die eigentliche Burg.
Damit sind wir nun dem Gedanken des «bürgelin» beim Meister

Eckhart schon näher gekommen. Dieses hat sein Wesen
gleichfalls im Geborgen-sein. Aber im «bürgelin» entbirgt das

Geborgen-sein noch einen besondern Zug. Grammatikalisch
vorgestellt ist «bürgelin» die Verkleinerungsform von «burc». Der
Lesemeister wählt diese indessen nicht aus bloßer Willkür. Im
«bürgelin» entbirgt sich ihm vielmehr der Zug des Geborgenen
in die Besonderung des Verborgenen. Dieser Zug ist freilich
nicht eine beliebige Ansicht, welche sich zuweilen an der nach
außen gekehrten Oberfläche des Geborgenen auch noch zeigt,
sondern der Grund dieses. Nur als Grundzug vermag er das
Geborgene zu besondern ins Verborgene. Das Ziehen des Grundzuges

waltet mithin als Entzug. Dieser Entzug entzieht das
Geborgene dem zudringlichen Eindringen. Als dieses Entzogene
bleibt das Geborgene allem Andrang verborgen. Darum sagt
der Meister von Hochheim, daß dem «bürgelin niemer kraft
noch wise zuo geluogen mac noch got selber».

Wenn so das Geborgene und Verborgene das gleiche sind,
wäre der Entzug das Ereignis des bergenden Berges. Wie aber
möchte das «bürgelin» dem Berg verborgen bleiben? Gesetzt,
Gott sei der Berg, in gleicher Weise wie das Seelenfünklein das

«bürgelin» ist, lautet die Frage: Wie möchte das Seelenfünklein

Gott verborgen bleiben? So zu fragen haben wir Grund;
denn wie wir hörten, behauptet Eckhart eben dies, daß dem



W. Frei, Was ist das Seelenfünklein beim Meister Eckhardt1 95

Seelenfünklein nicht einmal «got selber zuo gelungen mac».
Befremdend erscheint uns dies, solange im Denken der Burg aus
dem Berg unbeachtet bleibt, welches dieses «Aus» zwischen
Burg und Berg ist. — Indessen sagten wir: Der Berg ist als
das Bergende der Burg in ihr Geborgenes die eigentliche Burg.
Der Berg ist, als Ereignis gedacht, selbst die Burg. Darum sagt
der Meister Eckhart vom Seelenfünklein: «Mit dem teile ist diu
sêle gote glich und anders niht.» Gott mag also dem Seelenfünklein

darum «niemer zuo geluogen», weil er und das «bürgelin»
das gleiche sind.

Wir sind jetzt wohl alle mehr oder weniger geneigt, dies
dem Mystiker als eine Ketzerei zu brandmarken. Aber sehen
wir zu, daß wir nicht wie jene Inquisitoren handeln, welche
1329 achtundzwanzig offensichtlich aus dem Zusammenhang
gerissene Sätze Eckharts verurteilten, nachdem sie ihm vorher,
wie üblich, gewisse Vorlesungen und dann überhaupt jede Lehr-
und Predigttätigkeit verboten hatten. Vielleicht ist es überdies
auch etwas unbescheiden, einem mittelalterlichen Ordenstheologen

vom Formate des Meisters Eckhart die Lehre zuzutrauen,
das Seelenfünklein sei von Natur aus göttlich. Aber haben wir
denn nicht eben vorhin diesen Satz selbst herausgefunden?
Keineswegs! Unser Fragen gelangte nur zum Satz: «Mit dem teile
(mit dem Seelenfünklein) ist diu sêle gote glich und anders
niht.» Es heißt eindeutig «gote glich» und nicht «von nature
gütliche». Das Gleiche ist etwas durchaus anderes als das Selbe.
Diesen Unterschied in den Wind zu schlagen, weil man weiß,
was man von den Mystikern halten muß, wäre nur ein Schlag
gegen uns selbst und unser windeiliges Alles-Verstehen. Denn
daß dieser Unterschied nicht ein Fündlein oder gar eine
Erfindung ist, weist die Schlußbitte der Predigt auf, die lautet:
«Daz wir alsus sin ein bürgelin, in dem Jésus ûfgange und
werde enfangen und êwiclîche in uns blibe in der wise, als
ich gesprochen hân, des helfe uns got.» Zwar spricht das Wort
eine deutliche Sprache; doch seien zwei Erläuterungen
herausgehoben: «In der wise, als ich gesprochen hân» heißt: nicht in
der Weise, wie es vielleicht der Hörer mißverstanden hat; nicht
in der Weise, wie es vielleicht die Schüler umgedeutet haben
(wir hörten anfangs ein solches Beispiel) ; und es heißt
endlich: nicht in der Weise, wie es sich vielleicht die spätere For-



96 W. Frei, Was ist das Seelenfünklein beim Meister Eckhardt?

schung vorstellt. «Des helfe uns got» heißt, gesetzt, wir
verstehen es nicht, wie schon das erste Wort, als eine Redewendung,

die dem schläfrigen Kirchgänger das Ende der Predigt
anzeigt: Mit Gottes Hilfe, aber niemals von uns seihst aus,
vermögen wir jenes Bürglein zu sein, in welches Jesus kommt.

3.

Was wir bisher vernahmen, ist also dies: Das Seelenfünklein
ist das seinem Wesen nach Geborgen-Verborgene schlichthin,
welches in der Kraft dieses seines Wesens dem bergend-verber-
genden Gott gleich ist. Nur in dem Maße Gott das «bürgelin»
birgt und verbirgt, gelangt dieses in sein Wesen, wird es Gott
gleich.

Aber damit ist der Gedanke freilich noch nicht zureichend
gedacht. Jetzt, da er sich uns anfänglich zeigt, weckt er allererst

das Fragen. Wie ist nämlich das Gleichen des Gleich von
Gott und Seelenfünklein zu denken? Gleicht das Seelenfünklein
Gott? Oder gleicht Gott dem Seelenfünklein? Oder gleichen Gott
und das Seelenfünklein einander?

Gliche das Seelenfünklein Gott, so wäre es göttlich. Indessen
nennt es Eckhart mit Bedacht nicht «götliche», sondern «gote
glich». Beides wird durch eine Welt voneinander getrennt. «Gote

glich» besagt folglich auch nicht, Gott gleiche dem Seelenfünklein,

oder gar, was erst und bei weitem nicht dasselbe ist, Gott
sei etwas Seelisches, wie es gern den sogenannten Mystikern
unterschoben wird von denen, welche als «Liebhaber der Seele»

nur das gedankenlose Mißverständnis des Denkens betreiben.
So bleibt die Frage: Gleichen Gott und das Seelenfünklein
einander? Aber was heißt das? Was heißt überhaupt «gleichen»?

Gleichen besagt nach allem Vorigen nichts derartiges wie
ähnlichsein, wobei das Ähnliche vorgestellt wird als das
Übereinstimmen in einem beiden Gemeinsamen. Gleichen nennt das
Gleich-sein. Das Gleich-sein ermöglicht allererst so etwas wie
das Übereinstimmen. Es kann also nie nachträglich von diesem
her bestimmt werden. Aber worin gründet das Gleich-sein des

Gleichen? Gleichen ist ge-lichen. Die Vorsilbe ge- gibt den
Zeitwortformen die Beziehung auf Eintritt oder Abschluß der Handlung.

Ge-ligen heißt: zum Liegen kommen. Ge-swigen heißt: zum



W. Frei, Was ist das Scelenfünklein beim Meister Eckhardt1 97

Schweigen kommen. Ge-lichen heißt folglich: zum «liehen» kommen.

Lieh, Leiche — ist der alte Name für Gestalt. Geliehen heißt
demnach: dahin kommen, eine Gestalt zu sein. Somit bestimmt
sich das Gleichen aus dem Wesen der Gestalt.

Was ist das: die Gestalt? Gestalt, als Vollendungsbeiform
von stellen in seiner alten Nennkraft gestalten, heißt das
Gestaltete. Um dessen Wesen in acht zu bekommen, heben wir es
ah vom Hergestellten. Das Her-ge-stellte ist solches Zeug, das

zu Stand gekommen ist durch das anfertigende Zustellen eines
bestellten Fachmannes. Es ist von ihm selber her eingestellt auf
die Zweckdienlichkeit des nützenden Gebrauches. Das Gestaltete

dagegen entzieht sich allem Gebrauchen oder Nützen. Allen
Anforderungen des Zweckes weist es die ungegenständliche
Eigenständigkeit des In-sich-stehens. Das In-sich-stehen des
Gestalteten läßt sich mithin niemals herstellen. Es glückt, gesetzt
der Gestalter vermag solches, das von ihm selber her In-sich-
stehendes ist — stehen zu lassen und derwege in gelassener
Freiheit als Gestalt eigens zu stiften; will sagen: fest zu
machen, zu gründen und zu errichten. So wäre die Gestalt die
Stiftung des von anher In-sich-stehenden. Dieses nennt der Meister
Eckhart auch das einige Eine.

Jetzt wissen wir: Gott und das Seelenfünklein kommen zum
Gleichen, sofern sie je Gestalt und als Gestalt je ein einiges
Eine sind. Darum sagt der Meister Eckhart: «Sehet, alsus als
er (Gott) ein ist und einfaltic, also kumet er in daz ein, daz ich
da heize ein bürgelin in der sêle, und anders kumet er enkeine
wise dar in... Mit dem teile ist diu sêle gote glich und anders
niht.» In der Predigt «Vidi supra montem Syon» bringt der Meister

sogar eigens von der jetzt als «hürgelin» besprochenen
Kraft das Sagen vom Gleichen in das Eine: «Disiu kraft nimet
got blôz zemâle in sinem istigen wesene; si ist ein in der einic-
heit niht glich in der glicheit.» Das Wort hat nun sein Gängiges

abgegeben in das Befremden vor dem, welches sich uns
erneut entzogen hat: Zwar gibt uns das Gleichen eine Weisung
in das einige Eine; doch was ist das einige Eine?

Wer vermöchte dies zu sagen, da noch kaum begonnen ist,
diese Frage auch nur als Frage zu achten! Sie will uns im
Gegenteil leicht als eigensinnige Liebhaberei solcher vorkommen,
die scheint's nichts konsequent zu Ende führen können und

7



98 W. Frei, Was ist das Seelenfiinklein beim Meister Eckhardt?

die, wie man meint, mit ihrem langweiligen Spezialistentum die
Theologie verunstalten. Aber verstehen wir, warum der Meister
sagt: «alsus als got ein ist und einfaltic, also kumet er in daz
ein, daz ich da heize ein bürgelin in der sêle ...»? Wir verstehen
es nicht. Darum bescheiden wir uns, vorläufig das Merkwürdige
dieser Frage anzugehen.

Das einige Eine in der Seele ist das «bürgelin». Wir nannten
es das seinem Wesen nach Geborgen-Verborgene schlichthin,
welches in der Kraft derartigen Wesens dem bergend-verbergen-
den Gott gleich ist. Dieser wäre demnach der Geborgen-Verborgene

schlichthin. Als solcher ist er «ein und einfaltic».
Besagt dies, daß der verborgene Gott als der Einfaltige nie

so etwas ist wie der Dreifaltige? Wäre der Verborgene als das

einige Eine jenes, was die Drei einigt in die Einfalt ihres
Wesens? Sind diese ihre Einfalt und ihre Verborgenheit das nämlich

Selbe?
Wer nicht unliebsam auffallen will, betreibt jetzt freilich

Theologie der Offenbarung. Aber woher empfangen wir die
Weisung, neutestamentliches cmoKâXuiinç als Offenbarung zu
übersetzen? Welches ist das Offene dieser Offenbarung? Und woher
und wohin wird dieses Offene gebracht? Und wer bringt
überhaupt das Offene der Offenbarung? Der verborgene oder der
entborgene Gott? Der Eine oder die einigen Drei? Sind
vielleicht die Drei aus der Kraft des Einen? Der Entborgene aus
der Kraft des Verborgenen? Und wäre der Verborgenheit dieses

Verborgenen schon Genüge getan mit der vermehrten
Beachtung des herkömmlichen dogmatischen Ortes? Drängte sich
dann nicht alsbald die Frage auf: woher denn überhaupt dieses
Herkömmliche kommt? Gelangten wir durch diese Frage auf
den Weg, die fragwürdige Verborgenheit zu entdecken als den
alles durchwaltenden Grundzug, der als das alles Begründende
und somit Nächstliegende immer schon, und zwar notwendig
vergessen bleibt, solange unser Denken seinem Wesen nach
metaphysisches Vorstellen ist?

Das Vorstellen betreibt das Seiende als das Seiende, ohne dem
Sein ein Andenken zuzudenken. Wäre es möglich, daß sich dem
Denken Eckharts dieses langher vergessene Sein des Seienden

zuspricht als der verborgene Gott? Weist uns der erste Satz
aus dem opus propositionum des dreiteiligen Werkes in diese



W. Frei, Was ist das Seelenfiinklein beim Meister Eckhardt 99

Richtung, welcher lautet: Deus est esse? Wäre es möglich, daß
dieser scheinbar scholastische Satz noch anderes, und dieses
ursprünglicher sagt als: Gott sei das oberste Seiende und als
dieses wiederum die erste Ursache des Seienden im Ganzen, als
welches er allerdings von Thomas und den Neuthomisten und
darüber hinaus, genau besehen, auch von den angeblich nicht
durch den spätgriechischen Aristotelismus mitbestimmten Theologen

bis zur Stunde — ausdrücklich oder auch kaum bemerkt
— dargestellt wird?

Wir versuchten zu fragen: «Was ist das Seelenfünklein beim
Meister Eckhart?» Nun hat sich aber bisher nicht allein die
Antwort entzogen — sondern überdies sind wir durch das
Verfolgen der Frage, wie es scheint, auf Abwege geraten. Aber
vermutlich scheint es nur so; denn Gott und das Seelenfünklein
sind, wie sich zeigte, das Gleiche, einige Eine. Es weist dagegen

nur die planetarische Herrschaft der Metaphysik auf, wenn
heute sogar in der Gottesgelehrtheit die Frage nach dem
umirrenden Wesen des Menschen ausschließlich in der Weise von
theologisch vorgestellten Anthropologien zum handgreiflichen
Gebrauch der bestellten Verkündiger auf deren Wirkkreis in
der vermeintlichen Wirklichkeit festgestellt und durch die
autoritativen Wünsche und Ratschläge von Beauftragten vor
unerwünschtem Fragen im vorhinein sichergestellt wird.

«Was ist das Seelenfünklein beim Meister Eckhart?» — wie,
wenn wir diese Frage vor lauter Abzweckung auf Antworten
langher verlernt haben zureichend zu fragen? Wissen wir
überhaupt noch, was eigentlich das Fragen ist?

«Was ist das einige Eine?» — wie, wenn diese Frage uns
als dauernd fragwürdige gegeben wäre vom bergenden Bergen,
damit wir in den Zug seines verbergenden Entziehens gerieten,
damit wir derwege hörender würden darauf, wohin die
Gottentfremdung einer seelenlosen Neuzeit gehört? Wie, wenn das
unscheinbare Eine mit seinem sanften Schein als Frage in die
Mannigfaltigkeit der modernen Probleme leuchtete und diese so
in die einfältige Klarheit des einen wesentlichen und darum
notwendenden Gedankens brächte, der dem ganzen Denken des
Meisters Eckhart vordem als die Gottesgeburt in der Seele
aufgegeben war? «Was diu sêle in irm gründe si, dâ enweiz nie-
man von. Was man dâ von gewizzen mac, daz muoz übernatiur-



100 W. Frei, Was ist das Seelenfünklein beim Meister Eckhardt1

lieh sin, es muoz von gnâden sin: dâ würket got barmherzic-
heit.» Sind wir wenigstens so fragend geworden, daß wir dieses
Wort aus der Predigt «Populi eius, qui in te est, misereberis>
nicht sofort zurechtlegen in die bloße Richtigkeit des Rechtgläubigen?

Solche Fragen sind erst noch zu bestehen. Damit dies
vielleicht gelingt, müssen wir uns darauf besinnen, wohinein wir
mit ihnen geraten sind. Vermutlich in jene selbe Not, in der
vordem der Meister Eckhart das Notwendende gesucht hat. Wäre
dies am Ende die Einsicht, daß Theologie immer, solange sie
sich als theologische Wissenschaft vorstellt und sich damit den

Zugang zu einer Uberwindung der Metaphysik endgültig
verstellt — ihr bis zur Stunde verborgenen philosophischen
Voraussetzungen ausgeliefert und so durch eine Welt vom schlichten

Sagen des Glaubens getrennt bleibt? Wäre dagegen dieses
schlichte Sagen des Glaubens von ihm selber her als ein Gründen

in der Wahrheit verwandt mit der durch einen Abgrund von
ihm geschiedenen Sprache des Denkens?

Basel und Bern. Walter Frei.


	Was ist das Seelenfünklein beim Meister Eckhardt?

