Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 14 (1958)

Heft: 2

Artikel: Was ist das Seelenfiinklein beim Meister Eckhardt?
Autor: Frei, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878926

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878926
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WasistdasSeelenfiinklein beim Meister Eckhardt?

Antrittsvorlesung an der Christkatholisch-theologischen Fakultit
der Universitéit Bern.

1.

Der Meister Eckhart wird allgemein den Mystikern zuge-
rechnet. Obgleich dies wenig besagt, wirkt es doch wie eine still-
schweigende Verabredung, sich auf seine «Ketzereieny nicht
weiter einzulassen. Man weil}, was man von den Mystikern hal-
ten mul. Aber vielleicht ist notwendig, dafl wir das Festgehal-
tene allem vorauf als das Fragwiirdige erfahren. Dieses hat
seine Wiirde darin, dall es nach dem fragt, was sich langher
behauptet hat. Das Fragen gelangt freilich nicht zu brauchba-
ren Ansichten. Aber es gibt vermutlich die Aussicht frei auf ein
urspriinglicheres Denken.

Solcher Weg eines fragenden Denkens bleibt nutzlos; denn
er fithrt durch ein Gelédnde, das allem Verniitzten und Abgeniitz-
ten fern liegt. Dieses Gelinde ist die sagende Sprache des Mei-
sters Eckhart.

«Wort hint ouch groze kraft; man méhte wunder tuon mit
worten. Alliu wort hant kraft von dem érsten wortes, heilit es in
der Predigt «Adolescens, tibi dico: surge».

Das Verstindnis dieser dunkeln Stelle wird uns um weniges
aufgehellt durch einen Zusatz, den die Basler Taulerdrucke
iiberliefern. Dieser mag auf den Eckhart-Schiiler Johannes Tau-
ler zuriickgehen, der von 1339 bis 1346 im Kloster der Prediger-
kirche am Totentanz zu Basel weilte. Der Zusatz lautet: «Alle
wort hant krafft von dem ersten wort. Wie wol der vnnutz irer
manigfaltkeit (den vnbesinten menschen nit ansehent) entedelt
die wort / das ist / das sy verachtet werdent vnd kein nutz brin-
gen. Darumb solt man gar fleyszlich warnemen was man redte /
vnd wie die wort gethan werent / wann nit on grosse vrsach das
ewig wort des himmelschen vatters Christus sprach. Von eim
yegklichen vnniitzen wort / das die menschen geredt hand /
werden sy rechnung daruon geben am tag des vrteils. Aber das
sicht man (leider) wenig an / darumb entspringt so grosses iibel
vnnd iamer darusz / das es zti erbarmend ist.»

Soll uns dieser Zusatz einen Hinweis in das Wort des Mei-



90 W. Frei, Was ist das Seelenfiinklein beim Meister Eckhardt?

sters Eckhart geben, so miissen wir beachten, dall wohl eine
Welt den Meister von seinem Schiiler trennt. Dieser redet von
<«nutz» und «vnnutzy, wo jener das «<wundery nennt.

Dem Schiiler entgeht jedoch nicht, wie den «vnbesinten men-
schen», denen also, die keinen Sinn haben fiir den einféltigen
Adel der Sprache, dal «iibel vnnd iamery im Geschick der Worte
waltet. Nur weil er solches wahrhaft als Geschick erfahrt, ver-
liert er sich nicht in fruchtloser Kritik oder ohnméchtiger Klage,
sondern vermag er zu fragen nach dem, was schon geschehen
sein mulf}, daf iiberhaupt derartiges zuwege kommt. — Die
Worte stellen sich uns zu in <«manigfaltikeity. Aber weder
geschieht das von den Worten selber her, noch ist die Mannig-
faltigkeit ein beliebiger Haufe. Sie ist das haufenweis betriebene
Entfalten des durch den Menschen vollzogenen Herstellens und
Bestellens im Bereich der Sprache...

Solches Herstellen und Bestellen kann nur geschehen, wenn
sich das Denken aus seiner urspriinglichen Achtsamkeit und
Behutsamkeit eingestellt hat auf das eine Geleise des Vorstel-
lens. Das Vorstellen stellt das Zu-Denkende vor sich hin. Im
Griff dieses Vorstellens wird das Vorgestellte zum Gegenstand.
Der vorgestellte Gegenstand 140t sich behandeln und begreifen.
Solches Greifen der behandelnden Hénde des Vorstellens ver-
langt vom Gegenstand eine bestimmte Handlichkeit. Erlangt er
diese, so ist der vorgestellte Gegenstand zuldnglich begriffen.
Aber was ist damit geschehen? An die Stelle des Denkens hat
gich das zudringliche Verrechnen nach Handlichkeit und damit
auch schon nach Nutz und Unnutz gestellt. Beachten wir, dall
der Eckhart-Schiiler auf diesem Wege unterwegs ist, vermégen
wir ihn allererst griindlich, also von Grund auf, zu verstehen
und aus solchem Verstéindnis eine Weisung in das Denken des
Meisters zu empfangen. Erst wenn dem zu- und herstellenden
Vorstellen sich lingst auch die Sprache als ein benutzbarer
Gegenstand darstellt, kann festgestellt werden, dall die Worte
«kein nutz bringens. Aber warum bringen sie keinen Nutz?
Weil sie schon zuvor «verachtet werdenty. Das Verachten zeigt
sich, wie die Vorsilbe ver- besagt, darin, dafl etwas in falsche
Acht genommen wird. Welches ist diese falsche Acht? Doch
offenbar das Vorstellen selbst, das die Sprache nur mehr be-
niitzt. Indessen bleibt dies im Zusatz ungedacht und verdeckt



W. Frei, Was ist das Seelenfiinklein beim Meister Eckhardt? 91

durch die abkiinftige Auskunft, dal «der vnnutz irer manig-
faltikeit entedelt die wort». Dal} diese entedelnde Mannigfaltig-
keit nichts anderes ist als der zum hergestellten Bestand herab-
gewiirdigte Adel des einfidltigen Wortes mit seinem wunder-
baren Reichtum, bleibt unausgesprochen. Und der Fortgang
des Zusatzes fiihrt nicht hinaus iiber eine géingige Maflnahme,
die sich am Wesen der Sprache vermifit. Dermaflen unangemes-
sen erfidhrt sie jenes Not-wendende Geschick nicht mehr, das
beim Meister Eckhart zur Sprache kommt.

«Man mohte wunder tuon mit worteny, heilit es bei ihm.
Und wir ahnen, daf fiir Eckhart die Sprache nicht bloB ein Aus-
drucksmittel der Mitteilung ist. Die Sprache kommt ihm hervor
aus der Welt des Wunders. Sie kommt als das Wunderbare her
zu uns, gesetzt ihr Herkommen habe uns schon vordem in Ver-
wunderung gebracht — und sie kommt vor in jenes Unverbor-
gene, das ihr Geheimnis nur strenger birgt. Die Sprache kommt
hervor als das Wunderbare, dem wir am ehesten entsprechen,
indem wir schweigen. Wenn das Gerede verstummt und das
Geschwitz verhallt, dann kann es sein, dafl wir im Horchsamen
etwas erfahren von der Kraft des ersten Wortes, da das «dincy
benannt wird in einem Namen, der aufweist, was das Genannte
an ihm selber ist. Dann sind Worte nicht Laute mit menschlich
vereinbarten Bedeutungen. Worte sind Gedanken, denen ein
Denken entspringt, das sich nicht mehr ausgibt fiir eine Erfin-
dung des als Person vorgestellten animal rationale. Das Den-
ken der von den Worten uns zugesprochenen Gedanken ist das
urspriingliche Danken, welches in verantwortlicher Antwort
erstattet, was es von den Worten empfangen hat. Das dankbare
Denken ist selten wie das Wunder. Vermochten wir es, wir
mochten «wunder tuon mit worten». — Aber wir vermbgen es
nicht.

Das nachfolgende Fragen also verzichtet, gehorsam gegen
das Gehorte, darauf, in gelehrsamem Eifer sofort eine umfas-
sende Darstellung der Probleme um das Seelenfiinklein bei Mei-
ster Eckhart oder gar eine Kritik zu liefern. Vermutlich miil-
ten uns dazu allererst Darstellungen wie Widerlegungen in
ihrem Wesen fragwiirdig werden. Es geniigt, wenn ein Weg
sichtbar werden diirfte, der einst in ein Gespréch mit dem ur-
spriinglichen Denken des Meisters Eckhart finde. Dies gelingt



92 W. Frei, Was ist das Seelenfiinklein beim Meister Eckhardt?

vielleicht, wenn wir Heideggers Mahnung ins Gedéchtnis neh-
men, dal ein Unterschied waltet «zwischen einem gelehrten
Gegenstand und einer gedachten Sachey.

2.

Vom Seelenfiinklein spricht Eckhart zum Beispiel in der
Predigt «Intravit Jesus in quoddam castellumy»: «Unser herre
Jestis Kristus der gienc af in ein biirgelin.» Dieses <biirgeliny
ist fiir Eckhart der edelste Name fiir das «viinkelin der séley.
Solches erscheint jetzt unserem exegetischen Verstand als eine
Allegorese. Diese ist wissenschaftlich schon lang erledigt. Aber
sind wir denn auch gewil}, daf} in der genannten Predigt eine
Allegorese vorliegt? Und haben wir das Wesen der Allegorese
schon genugsam bedacht? Diese Fragen gelten als sinnlos oder
unverschamt. Allegorese, vom griechischen d\\nyopéw, ist eine
Darstellungsweise, die etwas durch etwas anderes bezeichnet.
Das «biirgeliny wird als Seelenfiinklein bezeichnet. Also ist dies
eine Allegorie. Wenn wir jedoch so antworten, haben wir uns
den gestellten Fragen iiberhaupt nicht gestellt. Wir haben uns
schon vorher davongemacht und uns gedankenlos in das blofe
Vorstellen gefliichtet. Nur das Vorstellen kann die Allegorese
als eine Darstellungsweise begreifen. Dem Denken sind hier
manche Fragen aufgegeben. Warum erscheint in der Allegorese
das Sagen nicht als Myewv, sondern als dyopederv? Gibt das einen
Wink dahin, dafl niemals das Méyev, sondern immer nur das dyo-
pevelv etwas durch etwas sagen kann? Beruht dies etwa darin,
daB das dyopetev seine Wesensherkunft aus dem dyeipewv, dem
versammelnden Zusammenbringen, hat? Vermochte aber ein
urspriingliches Versammeln auch solches zusammenzubringen,
was gar nicht zusammengehort? Griindet nicht vielmehr das
versammelnde Zusammenbringen darin, dafl das zur Versamm-
lung Gebrachte je schon zusammengehort, so zwar, dall die
Versammelten aufeinander héren und als so Zusammengeho-
rige auf das horen, dem selbst sie in ihrem Héren von anher
gehoren? Und diirfen wir hier am Ende das Eckhart-Wort in
Joh. n. 556 anfithren: Notandum primo, sicut omnis inaequali-
tas nascitur ab aequalitate, ut ait Boethius in fine Arismetricae,



W. Frei, Was ist das Seelenfiinklein beim Meister Eckhardt? 93

sic ipsa aequalitas ab unitate nascitur? — Wir lassen alle diese
Fragen zur Allegorese unbeantwortet. Indessen tun wir das
nicht aus Lissigkeit oder iiblichem Zeitmangel. Diese Fragen
sollen uns vielmehr als Fragen bewegen auf dem Weg zum
Seelenfiinklein des Meisters Kckhart.

Das Seelenfiinklein heif}t in der vorliegenden Predigt ein
<biirgeliny. Heilit es vielleicht nur so, weil Eckhart den Vul-
gatatext auslegen soll: Intravit Jesus in quoddam castellum,
eic kbunv mivd, wie es in Luk. 10, 38 lautet? Wir héren einige
Worte der Predigt! Bei Quint, in Band I der deutschen Werke
des Meister Eckhart, S.42, lesen wir: «Alsd ein und einfaltic
ist diz biirgelin boben alle wise... in der séle, daz disiu edele
kraft, von der ich gesprochen han (die Vernunft), niht des wir-
dic ist, daz si ze einem einigen male einen ougenblik geluoge
in diz biirgelin und ouch diu ander kraft, da ich von sprach
(der Wille) ... diu engetar ouch niemer mé dar in geluogen;
so rehte ein und einfaltic ist diz biirgelin, und s6 enboben alle
wise und alle krefte ist diz einic ein, daz im niemer kraft noch
wise zuo geluogen mac noch got selber.» Und S. 44: «Sehet, alsus
als er (Gott) ein ist und einfaltic, alsé kumet er in daz ein, daz
ich da heize ein biirgelin in der séle, und anders kumet er en-
keine wise darin; ... Mit dem teile ist diu séle gote glich und
anders niht.» Und unmittelbar folgt der Schlul: «Daz ich iu
geseit han, daz ist war; des setze ich iu die warheit ze einem
geziugen und mine séle ze einem pfande. — Daz wir alsus sin
ein biirgelin, in dem Jesus tfgange und werde enfangen und
éwicliche in uns blibe in der wise, als ich gesprochen han, des
helfe uns got. Amen.»

Merken wir auf den Spruch der angefiihrten Sitze, die von
Eckhart als Grund-Sétze in diese entscheidende Predigt gesetzt
sind, so bemerken wir, dafl das im Text stehende «biirgelin» gar
nicht als Seelenfiinklein ausgegeben wird, sondern dafl umge-
kehrt Eckhart das Seelenfiinklein ein «biirgeliny heilit. Genau
beachtet ist dies das gerade Gegenteil von dem, was man land-
laufig fiir allegorische Schriftauslegung hélt. Verstinden wir
solches jedoch als eine blofle Umstellung von Wértern, so bliebe
unser Denken noch immer im Vorstellen. Das Vorstellen mit
dem ihm eigenen Aéyeodo durch und durch auf den Kopf stellen
(%16) — das ergibt zwar die dialektische Methode des Vorstel-



94 W. Frei, Was ist das Seelenfiinklein beim Meister Eckhardt?

lens, aber nicht das Denken. Dessen Weg fiihrt jenem zu, wel-
ches uns als «biirgelin» zu denken gibt.

Wir nennen, was sein Wesen darin hat, geworfen zu sein —
einen Wurf. Demnach hitte die Burg ihr Wesen im Geborgen-
sein. Aber die Burg gilt uns doch im Gegenteil als das, was
birgt! Indessen stellen wir derwege bloB von uns her das Ber-
gende der Burg vor ihrem Geborgen-sein vor, wihrend dieses
an ihm selber unbeachtet bleibt. Gleichwohl vermag die Burg
nur insofern zu bergen, als sie schon zuvor selbst geborgen ist.
Das Bergende der Burg sind némlich nicht Wall und Graben,
Mauer und Wehrgang, sondern ihr eigenes Geborgensein. Die-
ses iibereignet erst der Burg das Bergen. Das Geborgene aber
ist das Ereignis des vordem Bergenden. Und was allererst birgt,
heilen wir den Berg. Der Berg birgt die Burg in ihr Geborge-
nes. Der Berg ist als dieses Kreignis die eigentliche Burg.

Damit sind wir nun dem Gedanken des <biirgeliny beim Mei-
ster Eckhart schon nidher gekommen. Dieses hat sein Wesen
gleichfalls im Geborgen-sein. Aber im «biirgeliny entbirgt das
Geborgen-sein noch einen besondern Zug. Grammatikalisch vor-
gestellt ist «biirgeliny die Verkleinerungsform von <bures. Der
Lesemeister wihlt diese indessen nicht aus blofler Willkiir. Im
«biirgeliny entbirgt sich ihm vielmehr der Zug des Geborgenen
in die Besonderung des Verborgenen. Dieser Zug ist freilich
nicht eine beliebige Ansicht, welche sich zuweilen an der nach
aullen gekehrten Oberfliche des Geborgenen auch noch zeigt,
sondern der Grund dieses. Nur als Grundzug vermag er das
Geborgene zu besondern ins Verborgene. Das Ziehen des Grund-
zuges waltet mithin als Entzug. Dieser Entzug entzieht das Ge-
borgene dem zudringlichen Eindringen. Als dieses Entzogene
bleibt das Geborgene allem Andrang verborgen. Darum sagt
der Meister von Hochheim, dal dem «biirgelin niemer kraft
noch wise zuo geluogen mac noch got selber».

Wenn so das Geborgene und Verborgene das gleiche sind,
wire der Entzug das Ereignis des bergenden Berges. Wie aber
mochte das «biirgeliny dem Berg verborgen bleiben? Gesetzt,
Gott sei der Berg, in gleicher Weise wie das Seelenfiinklein das
«biirgeliny ist, lautet die Frage: Wie mochte das Seelenfiink-
lein Gott verborgen bleiben? So zu fragen haben wir Grund;
denn wie wir horten, behauptet Eckhart eben dies, dall dem



W. Frei, Was ist das Seelenfiinklein beim Meister Eckhardt? 95

Seelenfiinklein nicht einmal «got selber zuo geluogen macy. Be-
fremdend erscheint uns dies, solange im Denken der Burg aus
dem Berg unbeachtet bleibt, welches dieses «Aus» zwischen
Burg und Berg ist. — Indessen sagten wir: Der Berg ist als
das Bergende der Burg in ihr Geborgenes die eigentliche Burg.
Der Berg ist, als Ereignis gedacht, selbst die Burg. Darum sagt
der Meister Eckhart vom Seelenfiinklein: «Mit dem teile ist diu
séle gote glich und anders niht.» Gott mag also dem Seelenfiink-
lein darum «niemer zuo geluogeny, weil er und das «biirgelin»
das gleiche sind.

Wir sind jetzt wohl alle mehr oder weniger geneigt, dies
dem Mystiker als eine Ketzerei zu brandmarken. Aber sehen
wir zu, dal wir nicht wie jene Inquisitoren handeln, welche
1329 achtundzwanzig offensichtlich aus dem Zusammenhang
gerissene Sitze Eckharts verurteilten, nachdem sie ihm vorher,
wie iiblich, gewisse Vorlesungen und dann iiberhaupt jede Lehr-
und Predigttitigkeit verboten hatten. Vielleicht ist es iiberdies
auch etwas unbescheiden, einem mittelalterlichen Ordenstheo-
logen vom Formate des Meisters Eckhart die Lehre zuzutrauen,
das Seelenfiinklein sei von Natur aus gottlich. Aber haben wir
denn nicht eben vorhin diesen Satz selbst herausgefunden? Kei-
neswegs! Unser Fragen gelangte nur zum Satz: «<Mit dem teile
(mit dem Seelenfiinklein) ist diu séle gote glich und anders
niht.» s heifit eindeutig «gote glich» und nicht «von nature
gotlichey. Das Gleiche ist etwas durchaus anderes als das Selbe.
Diesen Unterschied in den Wind zu schlagen, weil man weil,
was man von den Mystikern halten mul}, wére nur ein Schlag
gegen uns selbst und unser windeiliges Alles-Verstehen. Denn
dall dieser Unterschied nicht ein Fiindlein oder gar eine Er-
findung ist, weist die Schluflbitte der Predigt auf, die lautet:
«Daz wir alsus sin ein biirgelin, in dem Jésus tfgange und
werde enfangen und éwicliche in uns blibe in der wise, als
ich gesprochen héan, des helfe uns got.» Zwar spricht das Wort
eine deutliche Sprache; doch seien zwei Erliuterungen heraus-
gehoben: «In der wise, als ich gesprochen hany heifit: nicht in
der Weise, wie es vielleicht der Horer millverstanden hat; nicht
in der Weise, wie es vielleicht die Schiiler umgedeutet haben
(wir horten anfangs ein solches Beispiel); und es heifit end-
lich: nicht in der Weise, wie es sich vielleicht die spéitere For-



96 W. Frei, Was ist das Seelenfiinklein beimn Meister Eckhardt?

schung vorstellt. «Des helfe uns got» heil’t, gesetzt, wir ver-
stehen es nicht, wie schon das erste Wort, als eine Redewen-
dung, die dem schlidfrigen Kirchginger das Ende der Predigt
anzeigt: Mit Gottes Hilfe, aber niemals von uns selbst aus, ver-
mogen wir jenes Biirglein zu sein, in welches Jesus kommt.

3.

Was wir bisher vernahmen, ist also dies: Das Seelenfiinklein
ist das seinem Wesen nach Geborgen-Verborgene schlichthin,
welches in der Kraft dieses seines Wesens dem bergend-verber-
genden Gott gleich ist. Nur in dem Malle Gott das «biirgelin»
birgt und verbirgt, gelangt dieses in sein Wesen, wird es Gott
gleich.

Aber damit ist der Gedanke freilich noch nicht zureichend
gedacht. Jetzt, da er sich uns anfénglich zeigt, weckt er aller-
erst das Fragen. Wie ist ndmlich das Gleichen des Gleich von
Gott und Seelenfiinklein zu denken? Gleicht das Seelenfiinklein
Gott? Oder gleicht Gott dem Seelenfiinklein? Oder gleichen Gott
und das Seelenfiinklein einander?

Gliche das Seelenfiinklein Gott, so wiire es gottlich. Indessen
nennt es Eckhart mit Bedacht nicht «gé6tliche», sondern «gote
glich». Beides wird durch eine Welt voneinander getrennt. «Gote
glich» besagt folglich auch nicht, Gott gleiche dem Seelenfiink-
lein, oder gar, was erst und bei weitem nicht dasselbe ist, Gott
sei etwas Seelisches, wie es gern den sogenannten Mystikern
unterschoben wird von denen, welche als «Liebhaber der Seele»
nur das gedankenlose Miflverstindnis des Denkens betreiben.
So bleibt die Frage: Gleichen Gott und das Seelenfiinklein ein-
ander? Aber was heil}t das? Was heillt iiberhaupt «gleichen»?

Gleichen besagt nach allem Vorigen nichts derartiges wie
dhnlichsein, wobei das Ahnliche vorgestellt wird als das Uber-
einstimmen in einem beiden Gemeinsamen. Gleichen nennt das
Gleich-sein. Das Gleich-sein erméglicht allererst so etwas wie
das Ubereinstimmen. Es kann also nie nachtriglich von diesem
her bestimmt werden. Aber worin griindet das Gleich-sein des
Gleichen? Gleichen ist ge-lichen. Die Vorsilbe ge- gibt den Zeit-
wortformen die Beziehung auf Eintritt oder Abschlull der Hand-
lung. Ge-ligen heillt: zum Liegen kommen. Ge-swigen heillt: zum



W. Frei, Was ist das Seelenfiinklein beim Meister Eckhardt? 97

Schweigen kommen. Ge-lichen heifit folglich: zum «licheny kom-
men. Lich, Leiche — ist der alte Name fiir Gestalt. Gelichen heilit
demnach: dahin kommen, eine Gestalt zu sein. Somit bestimmt
sich das Gleichen aus dem Wesen der Gestalt.

Was ist das: die Gestalt? Gestalt, als Vollendungsbeiform
von stellen in seiner alten Nennkraft gestalten, heilit das Ge-
staltete. Um dessen Wesen in acht zu bekommen, heben wir es
ab vom Hergestellten. Das Her-ge-stellte ist solches Zeug, das
zu Stand gekommen ist durch das anfertigende Zustellen eines
bestellten Flachmannes. Es ist von ihm selber her eingestellt auf
die Zweckdienlichkeit des niitzenden Gebrauches. Das Gestal-
tete dagegen entzieht sich allem Gebrauchen oder Niitzen. Allen
Anforderungen des Zweckes weist es die ungegenstindliche
Eigenstindigkeit des In-sich-stehens. Das In-sich-stehen des Ge-
stalteten 140t sich mithin niemals herstellen. Iis gliickt, gesetzt
der Gestalter vermag solches, das von ihm selber her In-sich-
stehendes ist — stehen zu lassen und derwege in gelassener
Freiheit als Gestalt eigens zu stiften; will sagen: fest zu ma-
chen, zu griinden und zu errichten. So wire die Gestalt die Stif-
tung des von anher In-sich-stehenden. Dieses nennt der Meister
Eckhart auch das einige Eine.

Jetzt wissen wir: Gott und das Seelenfiinklein kommen zum
Gleichen, sofern sie je Gestalt und als Gestalt je ein einiges
Eine sind. Darum sagt der Meister Eckhart: «Sehet, alsus als
er (Gott) ein ist und einfaltic, alsé6 kumet er in daz ein, daz ich
da heize ein biirgelin in der séle, und anders kumet er enkeine
wise dar in ... Mit dem teile ist diu séle gote glich und anders
niht.» In der Predigt «Vidi supra montem Syon» bringt der Mei-
ster sogar eigens von der jetzt als <«biirgelin» besprochenen
Kraft das Sagen vom Gleichen in das Eine: «Disiu kraft nimet
got bléz zeméle in sinem istigen wesene; si ist ein in der einic-
heit niht glich in der glicheit.» Das Wort hat nun sein Gingi-
ges abgegeben in das Befremden vor dem, welches sich uns er-
neut entzogen hat: Zwar gibt uns das Gleichen eine Weisung
in das einige Eine; doch was ist das einige Eine?

Wer vermochte dies zu sagen, da noch kaum begonnen ist,
diese Frage auch nur als Frage zu achten! Sie will uns im Ge-
genteil leicht als eigensinnige Liebhaberei solcher vorkommen,
die scheint’s nichts konsequent zu Ende fithren kénnen und

7



98 W. Frei, Was ist das Seelenfiinklein beim Meister Eckhardt?

die, wie man meint, mit ihrem langweiligen Spezialistentum die
Theologie verunstalten. Aber verstehen wir, warum der Meister
sagt: «alsus als got ein ist und einfaltic, alsd kumet er in daz
ein, daz ich da heize ein biirgelin in der séle .. .»? Wir verstehen
es nicht. Darum bescheiden wir uns, vorldufig das Merkwiirdige
dieser Frage anzugehen.

Das einige Eine in der Seele ist das «biirgeliny. Wir nannten
es das seinem Wesen nach Geborgen-Verborgene schlichthin,
welches in der Kraft derartigen Wesens dem bergend-verbergen-
den Gott gleich ist. Dieser wire demnach der Geborgen-Verbor-
gene schlichthin., Als solcher ist er «ein und einfalticy.

Besagt dies, dafl der verborgene Gott als der Einfaltige nie
so etwas ist wie der Dreifaltige? Wire der Verborgene als das
einige Eine jenes, was die Drei einigt in die Kinfalt ihres We-
sens? Sind diese ihre Einfalt und ihre Verborgenheit das nim-
lich Selbe?

Wer nicht unliebsam auffallen will, betreibt jetzt freilich
Theologie der Offenbarung. Aber woher empfangen wir die Wei-
sung, neutestamentliches dmoxkédhuyig als Offenbarung zu iiber-
setzen? Welches ist das Offene dieser Offenbarung? Und woher
und wohin wird dieses Offene gebracht? Und wer bringt tiber-
haupt das Offene der Offenbarung? Der verborgene oder der
entborgene Gott? Der Eine oder die einigen Drei? Sind viel-
leicht die Drei aus der Kraft des Einen? Der Entborgene aus
der Kraft des Verborgenen? Und wire der Verborgenheit die-
ses Verborgenen schon Geniige getan mit der vermehrten Be-
achtung des herkémmlichen dogmatischen Ortes? Dringte sich
dann nicht alsbald die I'rage auf: woher denn iiberhaupt dieses
Herkémmliche kommt? Gelangten wir durch diese Frage auf
den Weg, die fragwiirdige Verborgenheit zu entdecken als den
alles durchwaltenden Grundzug, der als das alles Begriindende
und somit Nichstliegende immer schon, und zwar notwendig ver-
gessen bleibt, solange unser Denken seinem Wesen nach meta-
physisches Vorstellen ist?

Das Vorstellen betreibt das Seiende als das Seiende, ohne dem
Sein ein Andenken zuzudenken. Wire es méglich, dafl sich dem
Denken Eckharts dieses langher vergessene Sein des Seienden
zuspricht als der verborgene Gott? Weist uns der erste Satz
aus dem opus propositionum des dreiteiligen Werkes in diese



W. Frei, Was ist das Seelenfiinklein beim Meister Eckhardt? 99

Richtung, welcher lautet: Deus est esse? Wire es moglich, dal
dieser scheinbar scholastische Satz noch anderes, und dieses
urspriinglicher sagt als: Gott sei das oberste Seiende und als
dieses wiederum die erste Ursache des Seienden im Ganzen, als
welches er allerdings von Thomas und den Neuthomisten und
dariiber hinaus, genau besehen, auch von den angeblich nicht
durch den spiitgriechischen Aristotelismus mitbestimmten Theo-
logen bis zur Stunde — ausdriicklich oder auch kaum bemerkt
— dargestellt wird?

Wir versuchten zu fragen: « Was ist das Seelenfiinklein beim
Meister Kckhart?» Nun hat sich aber bisher nicht allein die
Antwort entzogen — sondern iiberdies sind wir durch das Ver-
folgen der Frage, wie es scheint, auf Abwege geraten. Aber ver-
mutlich scheint es nur so; denn Gott und das Seelenfiinklein
sind, wie sich zeigte, das Gleiche, einige Eine. Es weist dage-
gen nur die planetarische Herrschaft der Metaphysik auf, wenn
heute sogar in der Gottesgelehrtheit die Frage nach dem um-
irrenden Wesen des Menschen ausschliefilich in der Weise von
theologisch vorgestellten Anthropologien zum handgreiflichen
Gebrauch der bestellten Verkiindiger auf deren Wirkkreis in
der vermeintlichen Wirklichkeit festgestellt und durch die auto-
ritativen Wiinsche und Ratschlige von Beauftragten vor uner-
wiinschtem Fragen im vorhinein sichergestellt wird.

«Was ist das Seelenfiinklein beim Meister Eckhart?y — wie,
wenn wir diese Frage vor lauter Abzweckung auf Antworten
langher verlernt haben zureichend zu fragen? Wissen wir iiber-
haupt noch, was eigentlich das Fragen ist?

«Was ist das einige Kine?» — wie, wenn diese Frage uns
als dauernd fragwiirdige gegeben wire vom bergenden Bergen,
damit wir in den Zug seines verbergenden Entziehens gerieten,
damit wir derwege horender wiirden darauf, wohin die Gott-
entfremdung einer seelenlosen Neuzeit gehort? Wie, wenn das
unscheinbare Eine mit seinem sanften Schein als Frage in die
Mannigfaltigkeit der modernen Probleme leuchtete und diese so
in die einfiltige Klarheit des einen wesentlichen und darum not-
wendenden Gedankens brichte, der dem ganzen Denken des
Meisters Eckhart vordem als die Gottesgeburt in der Seele auf-
gegeben war? «Was diu séle in irm grunde si, di enweiz nie-
man von. Was man di von gewizzen mac, daz muoz iibernatiur-



100 W. Frei, Was ist das Seelenfiinklein beim Meister Eckhardt?

lich sin, es muoz von gnaden sin: da wiirket got barmherzic-
heit.» Sind wir wenigstens so fragend geworden, dall wir dieses
Wort aus der Predigt «Populi eius, qui in te est, misereberis»
nicht sofort zurechtlegen in die bloBe Richtigkeit des Rechtgléu-
bigen?

Solche Fragen sind erst noch zu bestehen. Damit dies viel-
leicht gelingt, miissen wir uns darauf besinnen, wohinein wir
mit ihnen geraten sind. Vermutlich in jene selbe Not, in der vor-
dem der Meister Eckhart das Notwendende gesucht hat. Wire
dies am Inde die Einsicht, dal Theologie immer, solange sie
sich als theologische Wissenschaft vorstellt und sich damit den
Zugang zu einer Uberwindung der Metaphysik endgiiltig ver-
stellt — ihr bis zur Stunde verborgenen philosophischen Vor-
aussetzungen ausgeliefert und so durch eine Welt vom schlich-
ten Sagen des Glaubens getrennt bleibt? Wire dagegen dieses
schlichte Sagen des Glaubens von ihm selber her als ein Griin-
den in der Wahrheit verwandt mit der durch einen Abgrund von
ihm geschiedenen Sprache des Denkens?

Basel und Bern. Walter Frei.



	Was ist das Seelenfünklein beim Meister Eckhardt?

