Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 14 (1958)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen.

Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Handwérterbuch fiir Theologie und
Religionswissenschaft. 3., véllig neu bearb. Aufl., in Gemeinschaft mit
H. v. Campenhausen, K. Dinkler, G. Gloege und K. Legstrup hrsg. von
Kurt Galling. Bd. 1 (A—CQC). Tiihingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1957.
XXXII 8. + 1898 Sp. In 21 Lief. erschienen, Subskr.-Preis pro Lieferung
DM 4.20—5.20.

Die 1932 abgeschlossene zweite Auflage dieses Standardwerkes wird
jetzt durch eine véllig neugeschriebene und auf sechs Binde und ein Regi-
ster erweiterte dritte Auflage ersetzt, deren erster Band Ende 1957 vorlag.
Hier spiegelt sich in vorziiglicher Klarheit, aber stets mit kritischer Be-
sinnung, die griindliche Verschiebung wider, die die Theologie und die
Kulturbetrachtung inzwischen erfahren haben. Auch ist das Blickfeld be-
trachtlich erweitert worden. Die 6kumenischen Fragen, die Geschichte der
Ostkirche, die Stellung der Jungen Kirchen, die modernen Kulturprobleme,
die Sozialwissenschaften, die neuen anthropologischen Wissenschaften, wie
die Existenzphilosophie, die Psychologie und die Piddagogik, das alles findet
man hier in erweitertem Ausmal beriicksichtigt. Neben groflen Aufsitzen,
die in iibersichtlicher Zusammenfassung prinzipielle Dinge beleuchten,
z. B. Bibel, Christentum, stehen da wie vorher kiirzere Artikel, vor allem
Biographien, die religions-, kirchen- und kulturgeschichtliche Einzelheiten
hervortreten lassen, wobei moderne Literaturangaben freigebig mitgeteilt
werden. Auch in bezug auf Prizision erfiillt diese Auflage wohl jeden
Anspruch, den man auf ein so grofles Unternehmen stellen kann, wobei
auller der Redaktion, den Fachberatern und den Verfassern auch der Verlag
und sein Mitarbeiter Dr. Ernst Kutsch mit Anerkennung zu erwihnen sind.

Bei einem so groflen Werk gibt es gewilh auch Punkte, wo man Kritik
iiben konnte. Wir wollen aber von allen Kleinigkeiten absehen, weil die
Vollkommenheit doch nie erreicht wird, und lediglich ein paar Bemerkun-
gen tun, die vielleicht fiir die folgenden Binde von Interesse sein konnten.
— 1. Nach dem Vorwort soll die neue Auflage sich nicht mehr so iiber-
wiegend aus deutscher Sicht gestalten. Das ist auch in bezug auf den Mit-
arbeiterkreis und die Artikelwahl weitgehend geschehen (obwohl z. B. der
Artikel Biirgerliches Recht sich auf Deutschland beschriinkt). Aber in den
grofien Ubersichtsartikeln findet man noch oft, daf sich die Verfasser fast
ausschliefflich mit deutschen Erscheinungen oder Gedankenbildungen be-
fassen und eigentlich nur deutsche Literatur anfiihren. Das ist z. B. der
Fall in den (an sich hervorragenden) Artikeln Christentum, V (Wesen des
Christentums); Christologie, IT—IIT (dogmengeschichtlich, dogmatisch).
‘Wenn auch das Hauptgewicht in einem deutschen Nachschlagewerk natiir-
lich auf dem Deutschen liegen mufl, sollten doch in derartigen Artikeln
auch andere Gebiete der Theologie und der Kirche, der Wissenschaft und
der Kultur in einer ihrer geschichtlichen oder aktuellen Bedeutung ent-



54 Rezensionen

sprechenden Weise beriicksichtigt werden. — 2. Iline moderne religitse
Bewegung wie die Anthroposophie wird von Kennern kritisch-objektiv
geschildert; die Verfasser diirfen hier keine Propaganda treiben. Aber in
der Darstellung iiber den Begriff «Angsts z. B. wird nicht beachtet, dal}
manche Leser von aullen her kommen, dem Gegenstand vielleicht kritisch
gegeniiberstehen und die Voraussetzungen der modernen Angst-Spekulation
nicht teilen. Man mochte auch solche Schlagworter kritisch-objektiv und
mehr «okumenischy behandelt sehen, und zwar unter Bezugnahme auf be-
kannte theologische Begriffe (so fehlen hier Hinweise auf theologische
Artikel wie Anfechtung, Gesetz, Gewissen).

Basel. Bo Reicke.

Zacharie Mayani, Les Hyksos et le monde de la Bible. (Bibliothéque Histo-
rique.) Paris, Payot, 1956. 270 S., 29 Zeichn.

Seit Josephus hat man Israels Aufenthalt in Agypten oft mit der
T'remdherrschaft der Hyksos iiber Agypten (17. u.16. Jahrh.) kombiniert,
wobei die Frage nach ihrer Herkunft immer noch sehr verschieden beant-
wortet wird. Mayani, Spezialkenner der innerasiatischen Vélker und Spra-
chen, nimmt nun ihre Vorldufer als «Protohyksos» dazu und stellt, von den
Spuren eurasischer Steppenkultur in Vorderasien und Agypten ausgehend,
die ganze Frage in den Zusammenhang der durch stindige Bodenverschlech-
terung bedingten VorstéBe der Steppenvélker in das westliche Kulturland:
seit dem 3. Jahrtausend haben sie ihren bildlosen Sonnen- und Feuerkult,
die Eisenbearbeitung und das Hakenkreuz, spiter auch Rofl und Wagen
nach dem Westen gebracht. Die Hyksos im engeren Sinn waren kein ge-
schlossenes Volk, sondern Feudalherren indogermanischer Abkunft mit
ihrem Anhang und den von ihnen mitgerissenen Vilkerschaften. In Syrien
wurden sie halbwegs semitisiert. Agypten hat ihnen bei aller Verwiistung
auch viel zu verdanken.

In Verarbeitung eines weitzerstreuten und schwer zugéinglichen Mate-
rials gibt Mayani einen guten Eindruck von den Kulturbeziehungen des 3.
und 2. Jahrtausends. In vielem ist es freilich — bei der Fiille und Schwie-
rigkeit aller Einzelfragen nicht verwunderlich — vorerst mehr nur ein
interessanter Versuch. Lassen sich die Berithrungen der eigentlichen Hyk-
soszeit aus bloBen Handelsbeziehungen auch kaum erklidren, so ist das in
anderen Fillen nicht so sicher. Manches betrifft auch weiter verbreitete
Vorstellungen und Briuche und beweist darum nicht viel. Die Herleitung
hebriischer oder dgyptischer Worter aus der Steppe und aus dem Indo-
germanischen bleibt oft unbefriedigend, und die Verwendung des A.T. tragt
den quellenkrititischen und traditionsgeschichtlichen Ergebnissen zu wenig
Rechnung. Vollends skeptisch ist man gegeniiber dem Bemiihen, auch die
religivse Reform des Echnaton und den Monotheismus Moses mit jenen Ein-
fliissen in Verbindung zu bringen.

Basel. Walter Baumgartner.



Rezensionen 55

Carl H. Kraeling, The Synagogue [of Dura-Europos], with contributions by
C. C. Torrey, C.B. Welles, and B. Geiger. = The Excavations at Dura-
Furopos, conducted by Yale University and the French Academy of
Inscriptions and Letters. Final Report, VIII, 1, ed. by A.R. Bellinger;
F.E. Brown, A. Perkins, and C. B. Welles. New Haven, Yale University
Press, 1956. 4°. XVIII + 404 S., 78 Taf., 12 Pléne.

Dura (aram.: «Umziunung») war eine Stadt am westlichen Ufer des
Fuphrat, die sich in hellenistischer und in romischer Zeit zu einem glin-
zenden Kulturzentrum entwickelte; sie wurde von Mazedoniern und Grie-
chen FEuropos genannt. Franzosische und amerikanische Archiologen haben
Dura seit 1922 ausgegraben, wobei die Denkmiiler im Nationalmuseum von
Damaskus untergebracht wurden. Zu den wichtigsten Entdeckungen an
diesem Ort gehort eine mit wunderbaren Malereien geschmiickte Synagoge,
die in der gelehrten Welt bereits eine grofle Literatur verursacht hat —
es war ja eine Sensation, daf die Juden trotz des Bildverbotes solche Kunst
hervorbringen konnten.

Nachdem die mit der Yale University verbundenen amerikanischen
Forscher schon 1936 in einem vorldufigen Bericht die Synagoge von Dura
behandelt hatten 1, liegt jetzt die endgiiltige Ubersicht dieses Fundes vor.
Verfasser ist der bekannte Orientalist C. H. Kraeling (Chicago); fiir die
Bearbeitung der araméischen, griechischen und mitteliranischen Inschrif-
ten sind die auf dem Titelblatt erwiihnten Spezialisten Torrey, Welles und
Geiger verantwortlich. Iis handelt sich um einen stattlichen Band, der eine
Fiille von Material, Beobachtungen, Deutungsvorschligen und schénen
Illustrationen enthélt.

Die jiidische Kolonie in Dura blithte von der Wiedereroberung der
Stadt durch die Romer 165 n. Chr. bis zu ihrer Zerstérung wegen der Sas-
saniden 256 n. Chr. In diese Periode fédllt auch die Entwicklung der betref-
fenden Synagoge, die zuerst ein zum Gottesdienst- und Gemeindelokal
aptiertes Privathaus ausmachte, dann 244—45 in stattlicher Form um-
gebaut und erweitert wurde. Ungefdhr gleichzeitig sind ja auch kiinst-
lerisch ausgestattete Synagogen in Galilia und Katakomben im Mittelmeer-
gebiet entstanden, was mit der relativ giinstigen Stellung des zeitgenos-
sischen Judentums zusammenhingen diirfte; auch die Sammlung der
Mischnatraditionen fillt in diese Epoche, was in analoger Weise als der
Ausdruck einer nationalen Renaissance gedeutet werden kann (vgl. die
gleichzeitige Entwicklung der palmyrenischen Kunst und der syrischen
Kirchensprache). Auch hebt Kraeling bei der Deutung der Malereien der
jiingeren Synagoge mit Recht hervor, dall sie ein in der Diaspora ver-
stiirktes Nationalgefiihl der Juden ausdriicken (S.350f.); so wird z. B. die
ergreifende Schilderung der Auferstehung nach Ez. 37 auf die Wiederher-
stellung des nationalen Lebens bezogen (S.178 e. p.). 2 Gleichzeitig erdrtert

1 The Excavations at Dura-Europos, Preliminary Report, 6 (1936).

2 Hier fehlen allerdings Hinweise auf W. G. Kiimmel, Die ilteste reli-
giose Kunst der Juden: Judaica 2 (1946), S.1—56; H. Riesenfeld, The Re-
surrection in Ezekiel xxxvii and in the Dura-Europos Paintings (1948).



56 Rezensionen

der Verfasser mit groBler Sachkenntnis und Behutsamkeit die religitsen
Vorstellungen, die mit diesen wunderbaren Illustrationen zum Alten Testa-
ment verbunden gewesen sein diirften, und erinnert im Zusammenhang an
die Lehrtiitigkeit eines groflen Zeitgenossen dieser Synagoge, des berithm-
ten jiidisch-babylonischen Theologen Rab (S.358).

Basel. Bo Reicke.

Walter Bauer, Griechisch-deutsches Worterbuch zu den Schriften des Neuen
Testaments und der iibrigen urchristlichen Literatur. 5. Aufl. Lief. 1—2
(A — o&weyelpw). Berlin, Alfred Tépelmann, 1957. 382 Sp. Pro Lief.
DM 7.80.

Der grofie Gottinger Meister der neutestamentlichen Lexikographie
arbeitet noch im hohen Alter fleifig an der Vervollkommnung seines
Lebenswerkes. Er ist sich bewulit, daf man nie die wirkliche Vollkommen-
heit erreicht, fiihlt sich aber verpflichtet, immer nach diesem Ziel zu
streben. Dall er sein Worterbuch auch immer zu verbessern imstande ist,
davon zeugen die ersten Lieferungen der fiinften Auflage. So sind hier
manche Quellen zum erstenmal verwertet worden, wie Pap. Ups. 8, Aelius
Dionysius, Aristoxenus, Cyrill von Skythopolis, Dicaearchus, Dionysius
Byzantius, Klearchos, Krinagoras, Musaeus, Oenomaus, Phlegon, Stephanus
Byzantius.! Geplant sind 8% Lieferungen von zusammen etwa 112 Bogen,
was eine Vermehrung des Umfangs bedeutet.

Basel. Bo Reicke.

Eero Repo, Der Begriff ‘Rhema’ im Biblisch-Griechischen. Eine traditions-
geschichtliche und semasiologische Untersuchung. 2. ‘Rhema’ im Neuen
Testament, unter Beriicksichtigung seines Gebrauches in der iibrigen alt-
christlichen Literatur. = Annales Academiae scientiarum fennicae, B,
88, I. Helsinki, 1954. 214 S. Fmk 800.

Wie die Ubersetzer der Septuaginta hatten auch die Autoren des Neuen
Testaments fiir die Wiedergabe des heutigen deutschen Begriffes «Wort»
mindestens zwei Ausdriicke zur Verfiigung: «Logos» und «Rhema» (im fol-
genden L und R abgekiirzt). Meist verwenden sie beide. Aber die Frequen-
zen und Proportionen sind sehr verschiedenartig. Repo geht nun so vor,
dall er quer durch die neutestamentlichen Schriften hindurch das wortsta-
tistische Verhiiltnis von I, und R feststellt und simtliche R-Stellen einer
traditionsgeschichtlichen Uberpriifung unterzieht. Die exegetische Einzel-
untersuchung bestiitigt den Eindruck, den das wortstatistische Zahlenbild
schon auf den ersten Blick macht: R tritt besonders in jiidisch-paliistinen-

1 Erwiinschenswert wiren auch Kollationen von Quellen wie The
Excavations of Dura-Europos, Preliminary Report, 6 (1936); The Acts of
the Pagan Martyrs. Acta alexandrinorum, ed. by H. A. Musurillo (1954).



Rezensionen 57

sischem Milieu in Erscheinung. Nicht verwunderlich, dafl das Wort in den
apostolischen Vitern und bei den altkirchlichen Schriftstellern mit wenigen
(ihrerseits erklarlichen) Ausnahmen immer mehr hinter L zuriicktritt, bis
es schlieBlich im Neugriechischen nur noch als grammatischer Fachaus-
druck und biblischer Archaismus anzutreffen ist.

Nach der Einzelexegese des analytischen Teiles (S.12—158) falit Repo
im synthetischen Teil (S.159—209) die traditionsgeschichtlichen und sema-
siologischen (statt dessen kionnte er einfach schreiben «bedeutungsgeschicht-
lichen») Ergebnisse der Untersuchung zusammen. R scheint wirklich ein
typisch paléstinensisch-jiidischer Ausdruck zu sein. Sogar die Vermutung,
dall die Homophanie mit den hebrdisch-araméischen Aequivalenten (“17X,
119971) den Gebrauch des Wortes in semitischer Umgebung erleichterte,
ist nicht von der Hand zu weisen. Der Ausdruck kommt im Neuen Testa-
ment hauptsichlich in jenen Abschnitten des lukanischen Werkes vor, in
denen man seit jeher palistinensische Quellen suchte (Luk.1—2 :9 mal; Act.
1—11 : 10 mal); ferner in jenen Johannestexten, die von Bultmann der jo-
hanneischen Redenquelle zugerechnet werden. Bei Paulus und in den iibri-
gen neutestamentlichen Schriften erscheint R gerne in Zitaten oder Zitat-
einleitungen (2. Petr. 3,2 ist z. B. Zitat aus Jud. 17).

Damit ist schon das bedeutungsgeschichtliche Ergebnis gestreift. Wo
R in Zitaten oder als Zitateinleitung verwendet wird (manchmal auch in
den entsprechenden Kontexten unter dem Einflull der Zitate), hat es einen
archaistischen Klang. Als Hinweis auf das Einzelwort kann es auch einen
«pejorativeny (schlechten) Sinn bekommen, besonders im Zusammenhang
mit Blasphemie, in dem es gerne erscheint. Die Hauptbedeutung des Aus-
druckes hat sich aber schon in der Septuaginta abgezeichnet (damit be-
falte sich Repo in Band I, der hier nicht zur Diskussion steht). Es handelt
sich um die «Sprechbetontheity des Begriffes, wie Repo sich duflert. Er ver-
steht darunter den Umstand, dal R gerne mit Verben des Sprechens und
entsprechenden Substantiven (Mund, Stimme) verbunden wird. Neben die-
ser Sprechbetontheit stehen im Neuen Testament sodann in ausgeprigter
Weise die «Sachbetontheits> und die «Dynamiks des Ausdruckes. «Sach-
betontheit liegt vor, wo es um Geschehnisse geht, z. B. Luk. 2,15 10 pflua
yeyovée, oder Act.10,37 16 yevéuevov pflua. Die dynamische Bedeutungs-
komponente liegt besonders dann vor, wenn es um das Schopfungswort oder
die Schopfungsmacht ganz allgemein geht. Natiirlich sind die sachliche und
die dynamische Bedeutungskomponente ausgesprochen semitisch. Nicht von
ungefihr treten sie in entsprechenden Zusammenhingen, insbesondere wie-
der in den Lukas- und Johannesquellen auf.

Repos Arbeit ist nach Anlage und Durchfithrung eine sehr erfreuliche
Erscheinung. Bewiesen ist mit ihr freilich im Augenblick nur, dall R gerne
in palistinensisch-jiidischem Milieu vorkommt. Das ist immerhin besonders
im Hinblick auf das Johannesevangelium bedeutsam. Anderseits steht aber
fest, dall es typisch paldstinensisch-jiidische Schriften giht, wie die Apo-
kalypse oder das Matthdusevangelium, in denen R ganz oder fast ganz fehlt.
Repo ist ganz allgemein bei der Beurteilung der statistischen Tatbestiinde
zu optimistisch. Wenn z. B. R bei Markus nur 2mal, bei Matthédus nur 5mal



58 Rezensionen

vorkommt, so ist es sehr gewagt, bei so kleinen Zahlen prozentuale Ver-
rechnungen und entsprechende Vergleichungen mit andern Schriften iiber-
haupt anzustellen. Je kleiner die Zahlen sind, um so mehr triigen die sta-
tistischen Verhiltnisse. Was Repo iiber R in traditionsgeschichtlicher Hin-
sicht schreibt, ist erst abschlieBend bewiesen, wenn ein analoger Beweis
fiir ein Dutzend analoge Vokabeln gefiihrt ist. Wenn R bei Lukas und Jo-
hannes fiir das palistinensisch-jiidische Milieu wirklich kennzeichnend ist,
dann gibt es sicherlich noch einige Vokabeln, von denen dasselbe gesagt
werden konnte. Repo weist selber auf Aaleiv hin. Da es im ganzen N.T.
nur etwa 400 Worter gibt, die iiber 50mal vorkommen, lielle sich sicher die
ganze Situation umfassend abkliren. Dann miifite sich auch zeigen, ob es
Gegeninstanzen gibt. Als im weiteren Sinne auch noch zum «Wortbegriff»
gehorende Ausdriicke sind im N.T. neben R und L Kerygma, Martyrion,
Kuangelion u. a. m. zu lesen. Wie steht es mit ihnen?

Besonders interessant sind Repos Ausfithrungen zu den Lukastexten.
Der grolle Umfang der lukanischen Textbestinde und das ausgedehnte Ver-
gleichsmaterial in den iibrigen neutestamentlichen Schriften ermdglichen
hier am ehesten einen Einblick in die aullerordentlich komplexen Quellen-
fragen. Luk. 1—2 ist in den Lukastexten sicherlich der am stirksten semi-
tisch-jiidisch gefirbte Abschnitt. Das hindert nicht, dall es gerade in diesen
beiden Kapiteln nur so wimmelt von lukanischen Vorzugswirtern, die uns
vornehmlich auch in der zweiten Hilfte von Acta, also dem unsemitischsten-
unjiidischsten Abschnitt des lukanischen Werkes begegnen! Noch ein Wort
zu einer andern Bemerkung Repos. Er gibt zu, dal bei Lukas viele Bei-
spiele doppelter Beweisfiihrung vorkommen. Aber gegen das Ende der Acta
hin seien sie kaum mehr anzutreffen; darum kiénne man diese Methode nicht
fiir einen eigenen Stil des Lukas mit Beschlag belegen. Warum nicht? Ein
Kompositionsproblem stellte sich fiir Liukas eben dort, wo er nicht selber
dabeigewesen war und sehr verschiedenartige miindliche und schriftliche
Quellen miteinander zu verbinden hatte. Darum ist bei ihm das Zweiheits-
gesetz gerade in Luk. 1—2 und Acta 1—5 am deutlichsten zu beobachten.
Wo er umfangreichere Quellen beniitzt, tritt das Zweiheitsgesetz zuriick
(Mark. und Q). Aber es fehlt nie ganz, auch nicht am Ende der Acta (zwei-
mal wird die Bekehrung des Paulus erzihlt, vor zwei Statthaltern hilt Pau-
lus eine Verteidigungsrede, zwei Wunder geschehen auf Malta usw.). In
dieser Frage hat mich Repo keineswegs iiberzeugt.

Doch sollen damit nur untergeordnete Bedenken angemeldet werden.
Die Arbeit Repos kénnte als Muster fiir eine Reihe dhnlicher Untersuchun-
gen dienen. Das Buch ist iibrigens gut iibersetzt. Einige im Deutschen
schwerverstindliche Wortbildungen beruhen vielleicht auf dem Finnischen.
Die Fremdwdirter, deren Inflation in der theologischen Literatur ohnehin
zu einer Plage wird, haben nicht immer in allen Sprachen dieselben Be-
deutungen. Iiir die neutestamentliche Wissenschaft wird Repos R-Mono-
graphie eine wichtige Erginzung zum Artikel Aéyw, Aéyog, pAiua im Kittel-
schen Wéorterbuch bleiben.

Hilterfingen, Kt. Bern. Robert Morgenthaler.



Rezensionen 59

Vittorio Subilia, Gesit nella pitn antica tradizione cristiana. (Collanda della
Facoltd valdese di teologia Roma.) Torre Pellice, Libreria Editrice Clau-
diana, 1954. 268 S. L. 900.

Is ist eine Freude, auf dieses gediegene Werk neutestamentlicher For-
schung aus der Waldenserkirche hinzuweisen. Subilia gibt in seinem Buch
— ausgeriistet mit grolfer Kenntnis der einschlédgigen Literatur — eine
zusammenfassende Schau der Christologie der synoptischen Evangelien
und versucht, einen bestimmten, klaren Weg durch das Gestriipp der zahl-
losen Interpretationen der Auslegungsgeschichte zu finden.

Nach einem kurzen einleitenden Bericht iiber den gegenwiirtigen Stand
der neutestamentlichen Theologie werden in drei grofen Abschnitten die
christologischen Wiirdetitel des «Propheten», des «Davidsohnes» und des
«Gottesknechtes» behandelt. Subilia will aber nicht nur diese christolo-
gischen Denkformen der ersten Gemeinden darstellen, sondern versucht,
auch an das Problem des synoptischen Stoffes heranzugehen. In vorsich-
tigen Untersuchungen, die selbstverstindlich die formgeschichtlichen For-
schungsresultate voraussetzen, zeigt er, dafl die beiden Hauptarten des
synoptischen Messiasverstindnisses, Menschensohn- und Gottesknecht-Chri-
stologie, auf das Selbstverstindnis des historischen Jesus zuriickgehen.

Das Schwergewicht seiner Untersuchung (schon iduBerlich durch die
Seitenzahlen dokumentiert) liegt auf dem Problem der Gottesknecht-Chri-
stologie. Im Gefolge von Cullmann, Lohmeyer und J. Jeremias erklirt
Subilia den tiefen Einflul des Ebed-Jahve-Gedankens auf Jesus, der —
spitestens seit seiner Taufe durch Johannes — im Bewulitsein lebt, den
Auftrag des Ebed-Jahve zu erfiillen, also stellvertretend Siinde und Leiden
der vielen zu tragen. Diese Grundthese schafft neue Moglichkeiten, das
<«Messiasgeheimnisy, die Leidensankiindigungen durch Jesus selbst, die Ver-
klirung, das Logion vom Lisegeld (Mark. 10, 45) zu verstehen. Aber auch
das Abendmahl als das in der Passa-Atmosphire stattfindende Abschieds-
mahl Jesu mit seiner Jiingerschar, dem Kern des eschatologischen Gottes-
volkes, wird vom Gottesknechtgedanken her erklirt. Das Abendmahl wird
fiir Subilia zum Ausgangspunkt des Kirchenverstindnisses Jesu und der
Synopse. Die Gemeinde des messianischen Gottesvolkes ist die Bundes-
gemeinde des eschatologischen Menschensohnes und Gottesknechtes.

Im letzten Abschnitt skizziert Subilia die Passionsgeschichte als die
Geschichte des Gottesknechtes von Jes. 53. Wie im ganzen Buch bietet er
auch hier eine eindriickliche Darstellung, eindriicklich gerade in der ein-
seitigen Herausarbeitung des einen Hauptmotivs der synoptischen Christo-
logie, das manche Traditionsstiicke in neues Licht zu riicken vermag.

Rheineck, Kt. St. Gallen. Matthias Rissi.

Francesco Lo Bue, Che cosa é il Nuovo Testamento. Breve introduzione alla
letteratura del cristianesimo nascente. Torre Pellice, Libreria Editrice Clau-
diana, 1954. 161 S. L. 500.

F. Lo Bue gibt in seinem Biichlein von 156 Seiten eine sehr gedringte
Ubersicht iiber die Einleitungsfragen zum N.T. Die Kiirze bringt es mit



60 Rezensionen

sich, dall der Verfasser alle Probleme nur andeuten und eine erste Ein-
filthrung in die kritische IForschung geben kann.

Zunichst schildert Lo Bue die politische und religiose Situation, in der
sich die ersten christlichen Gemeinden vorfinden, die die neutestament-
lichen Schriften geschaffen haben. Dann bespricht er der Reihe nach die
paulinischen Briefe, die synoptischen Evangelien, die Johannesschriften
und die iibrigen Briefe, indem er mit wichtigen Arbeiten iiber die einzel-
nen Probleme bekanntmacht und mogliche Losungen der kritischen Fragen
skizziert. Dabei miissen leider manche Probleme zu sehr vereinfacht werden
(z. B. werden die literarkritischen Fragen des Johannesevangeliums kaum
erwihnt).

AbschlieBend behandelt der Verfasser kurz die Kanonsgeschichte, die
Schriften der apostolischen Viter, Apokryphen und Agrapha und die Text-
kritik des N.T.

Rheineck, Kt. St. Gallen. Matthias Rissi.

G. W. H. Lampe and K. J. Woollcombe, Essays on Typology. = Studies in
Biblical Theology, 22. London, S. C. M. Press, 1957. 80 S. 7s. 6d.

Das Bindchen enthilt zwei Artikel. — I. «The Reasonableness of Typo-
logy» von Lampe erortert hauptsichlich Fragen prinzipieller Art. Nach
einer Periode von Skepsis gegeniiber der fritheren unbefangenen Verwen-
dung der biblischen wie auch nachtriglich erfundener Typologien stehen
wir jetzt mitten in einer Periode der Rehabilitierung — Lampe meint: einer
bisweilen zu weitgehenden Rehabilitierung — der typologischen Auslegung.
Wie weit darf man — unter Anerkennung der unbestreitbaren typologi-
schen Betrachtung — in der typologischen Auslegung gehen? — II. «The
Biblical Origins and Patristic Development of Typology» von Woollcombe
ist ein instruktiver Aufrifl der Geschichte der typologischen Auslegung.

Beide Verfasser verwerfen die Allegorese, bejahen aber eine typolo-
gische Auslegung («search for historical patternsy wird von W. als legi-
tim anerkannt), vorausgesetzt, dall sie sich innerhalb der Grenzen der
biblischen Heilsgeschichte hilt.

Nach Meinung des Rezensenten mull die Grenze schiirfer gezogen wer-
den. Aufgabe der Auslegung kann nur sein, den Umfang und den Inhalt
der typologischen Betrachtung im N.T. (bzw. bei den Vitern) festzustel-
len. Alles Suchen verbietet sich, wenn man erkennt, dafl die neutestament-
liche Verkiindigung sich nur gelegentlich in «Typen» ausdriickt.

Kopenhagen. Bent Noack.

Ulrich Luck, Kerygma und Tradition in der Hermeneutik Adolf Schlatters.
= Arbeitsgemeinschaft fiir Forschung des Landes Nordrhein-Westfalen,
Geisteswissenschaften, 45. Kéln & Opladen, Westdeutscher Verlag, 1955.
138 S. DM 9.—.

Daly Schlatters Lebensarbeit alles andere als iiberholt ist, liegt nicht
nur an ihrer Selbstindigkeit und Griindlichkeit, sondern auch an ihrer



Rezensionen 61

Brauchbarkeit in der heutigen Lage, in der fast iiberall um eine Uber-
windung oder wenigstens Weiterfithrung der Formgeschichte gerungen
wird. Nicht dafl Lucks Buch von dem ausschlieBlichen Interesse diktiert
wiire, Schlatters Gesichtspunkte diesem Ringen dienstbar zu machen; seine
Untersuchung ist eine saubere Herausarbeitung der exegetischen Methode
und der theologischen Haltung Schlatters: wie «das persénliche Gottes-
verhiltnis des Historikers fiir die Ergebnisse seiner Arbeit von ausschlag-
gebender Bedeutung» ist, weil es die Anerkennung von Gottes Handeln in
der Geschichte bedeutet (S.39), so wird nur diejenige Auslegung dem
Wesen der Evangelien gerecht, die sie als «selbstindige Aneignung und
kerygmatische Gestaltung der Geschichte Jesu» sieht (S.50) und von da
aus die einzelnen Ereignisse und Worte wertet. Stindig wird aber auf die
Formgeschichte Bezug genommen, sowohl im Hauptteil «<Kerygma und Tra-
dition bei Ad.Schl.» als in der Ubersicht <Kerygma und Tradition in der
bisherigen synoptischen Forschung».

Uberwinder der Formgeschichte ist Schlatter nicht, ungeachtet seiner
nach 1920 erschienenen Schriften und Neuauflagen; das hitte deutlicher
gesagt werden miissen. Mit dieser Einschrinkung sei das Buch als Einfiih-
rung in die Theologie Schlatters und als Diskussionsbeitrag empfohlen.

Kopenhagen. Bent Noack.

M. A. van den Oudenrijn, Eine alte armenische Ubersetzung der Tertia Pars der
Theologischen Summa des hl. Thomas von Aquin. Einleitung nebst Text-
proben. Bern, A. Francke AG., 1955, 240 S., 4 Taf. F'r. 60.—.

Zu den frithesten Versuchen, die Gedankenwelt des Aquinaten fiir
Nichtlateiner zu erschlieBen, gehért die hier in mustergiiltiger Form (so-
weit der Rezensent, der kein Spezialist ist, das beurteilen kann) gewiirdigte
und teilweise edierte Ubersetzung des dritten Teils der Summa Theologiae,
die der armenische Dominikaner Vardapet Yakobos Targmann (= «Uber-
setzer») mit Hilfe seines spanischen Ordensgenossen Petrus von Aragon am
26. Mai 1347 im Oberen Gottesmutterkloster zu Qrfnay am Ernjak (in der
heutigen Riterepublik Nachidschewan in Transkaukasien) vollendete.
M. A. van Oudenrijn, der bekannte Orientalist und Alttestamentler der Uni-
versitit Freiburg (Schweiz), hat sich seit 1920 mit diesem Werk beschif-
tigt (vgl. S.91.). In seiner ausfiihrlichen Einleitung (S.11—54) beschreibt
er zunichst (S. 11—14) die vier in Europa zuginglichen Handschriften, von
denen die vatikanische als einzige das zweite Stiick der Tertia Pars (Quéi-
stionen 60—90 mit den ersten 68 Quéstionen des Supplementum, also die auf
die Christologie folgende Sakramentenlehre, nicht aber mehr die Lehre von
den Letzten Dingen) enthilt. (Weitere Manuskripte miissen sich in gewis-
sen armenischen Sammlungen der Tiirkei und der transkaukasischen So-
wjetrepubliken befinden. Was dariiber bekanntgeworden ist, findet sich auf
S.14—16 zusammengestellt.) Uber die kirchengeschichtlich iiberaus inter-
essanten Umstédnde, unter denen das Werk aus der regen Ubersetzungstiitig-
keit und der Unionshewegung hervorging, die das genannte Kloster zum
Mittelpunkt hatten (1344 wird dessen Vorsteher Johann von Qinay erst-



62 Rezensionen

malig als Generaloberer der besonderen, aus dem Dominikanerorden er-
wachsenen ostarmenischen Kongregation der Unitoren bezeugt), orientiert
uns der Herausgeber so, dal er das (schon friither edierte) Kolophon der
vatikanischen Handschrift in verbesserter Form wieder abdruckt, iibersetzt
und ausfiihrlich kommentiert (S.16—37). Auch auf die Zeiten bis 1415 (in
welchem Jahr die viel frither begonnene Abschrift erst vollendet werden
konnte ¢wegen der Verwirrung der Zeit und der Bedridngnis der Musel-
manen») fillt hier Licht, besonders auf das Verhiiltnis der Unitoren zu den
Gegnern der Union mit Rom. Mit einer Ausnahme! sind bisher keine ost-
armenischen scholastischen Texte in urspriinglicher Fassung veroffentlicht
worden. Und dazu handelt es sich hier nun um eine frithe Ubersetzung aus
Thomas von Aquino, die in der Editio L.eonina nicht beriicksichtigt worden
ist. Dazu haben wir es mit einer Leistung zu tun, die «den Ubersetzungen
der Summa Theologiae, die in unseren Tagen in mehreren europiischen
Sprachen vorgenommen worden sind, ruhig zur Seite gestellt werden» kann
(8.9). Dies erweist im einzelnen ein weiterer Teil der Einleitung (8. 37
bis 47) «Zur Charakteristik der Ubersetzung», an dem auch der Nichtfach-
mann seine Freude haben kann; denn mancherlei Grundsitzliches zu Fra-
gen theologischer Begriffsbildung wird hier beriihrt, z. B. in den Ausfiih-
rungen iiber die Wiedergabe solcher Worter wie «sacramentums (S. 44 1.),
¢<peccatum / culpa» (S.45), «liberum arbitrium» (S.42). Eine sorgfiiltige
Priifung der Bibelzitate (S.47—54) ergibt, dafl den Ubersetzern in ihrer
Sprache keine andere als die bekannte altarmenische Bibeliibersetzung vor-
lag. Denn alle Abweichungen von dieser ergeben sich aus dem von Thomas
gebotenen lateinischen Text. Die Textproben (S.55—205) bringen die
Tabulae der ganzen Tertia Pars und folgende Quiistionen: 3, 59 (Art.5
und 6), 60—71 und 77 — nach den jeweils diese Stiicke enthaltenden Hand-
schriften. Zum Schlull bringt van Oudenrijn eine «Untersuchung iiber die
Textgestalt der lateinischen Vorlage», die von den Ubersetzern beniitzt
worden ist (S.207—240), wobei die iibersichtlich zusammengestellten «eige-
nen Lesartens (d. h. solche, die weder im Text noch im Apparat der Leonina
vorkommen) besonderem Interesse begegnen. So ist dieses Werk nach ver-
schiedenen Seiten von hohem Wert. Die Geschichte der Ubersetzung theo-
logischer Begriffe ist ja ein Stiick der Geschichte der Theologie selbst. Und
die Missionsgeschichte des ausgehenden Mittelalters ist zugleich etwas so
wenig Bekanntes und etwas so Groflartiges, dall man einerseits der Spezial-
forschung danken mul}, wenn sie mit Freudigkeit solchen Dingen nachgeht,
anderseits aber gewahr wird, dal hier Horizonte erschlossen werden, die
wir keineswegs den Spezialisten iiberlassen sollten. Wir haben keinen Auf-
trag, die allgemeine Kirchengeschichte der mittleren Zeit als eine allzu
einseitige westeuropiische Angelegenheit anzusehen.

Emory University, Georgia (USA). Martin Anton Schmidt.

1 Der Traktat... [Johannes Anglus,] Von den Tugenden der Seele. Ein
armenisches Exzerpt aus der Prima secundae der Summa theologica des HI.
Thomas von Aquin, hrsg. von M. A. van den Oudenrijn, = Collectanea Fri-
burgensia, N. I'. 29 (1942).



Rezensionen 63

Peter Kawerau, Die jakobitische Kirche im Zeitalter der syrischen Renais-
sance. Idee und Wirklichkeit. = Deutsche Akad. der Wiss. zu Berlin, Inst.
f. griech.-rém. Altertumskunde, Berliner Byzantinische Arbeiten, 3. Ber-
lin W, Akademie-Verlag, 1955. X + 113 S,, 1 Karte. DM 13.—.

Die von Jakob Baradius (f577) gegriindete jakobitische Kirche mit
ihren Zentren in Antiochien am Orontes und in Tagrit am Tigris erlebte
1150—1280 eine Bliitezeit, in der vor allem der grofie syrische Schriftsteller
Bar Hebrius (1226—86) als Maphrian (dem Patriarchen von Antiochien
gegeniiber selbstindiger Obermetropolit) des Ostens wirkte: das ist die
Epoche, die den Gegenstand des angefiihrten Buches bildet. Es handelt sich
um die geschichtliche Lage der westsyrischen monophysitischen Christen-
heit, nicht um ihre Theologie. Der Vertasser schildert mit anregender Klar-
heit und Knappheit die Organisation und das innere Leben der jakobi-
tischen Kirche sowie ihre Beziehungen zu den Schwesterkirchen und den
Nichtchristen der Umgebung, die verhiiltnisméBig gut waren. Man befindet
sich hier mitten in der romantischen Welt von 1001 Nacht, mit Arabern,
Kreuzfahrern und Mongolen rings herum. Jedoch schreibt der Verfasser
stets niichtern, sachlich und schlicht, und er bezieht sich durchgehend auf
die geschichtlichen Quellen, insbesondere die Kirchengeschichte des Bar
Hebrius. Fiir jeden, der sich irgendwie mit der syrischen Christenheit
oder mit dem Hochmittelalter zu beschéftigen hat, wird sein Buch ein sehr
wertvolles Hilfsmittel sein.

Basel. Bo Reicke.

Gottfried Egli, Die Reformation im Toggenburg. Schaffhausen, Meier & Cie.,
1955. 173 S.

Die Arbeit gibt einen Uberblick iiber die Schicksale der Landschaft
Toggenburg seit dem Tode des letzten Grafen Friedrich VII. bis zum zwei-
ten Landfrieden von 1531. Die Reformation bildet im ganzen nur eine
Episode des allgemeinen Freiheitsringens der Toggenburger. Insofern ist
das Thema nicht richtig formuliert: es sollte dem Inhalt entsprechend hei-
Ren: Die Freiheitsbewegungen im Toggenburg von 1436—1532. In einem
dem Titel nicht angemessenen Mal stehen die politisch-rechtliche Ge-
schichte und die Kulturgeschichte im Vordergrund; die Einleitung iiber die
vorreformatorische Zeit macht beinahe die Hilfte aus. Fiir die Reforma-
tionszeit sind die Quellen zu wenig ausgewertet. So fehlt z. B. ein Hinweis
auf die wichtige Vorrede Zwinglis zur Marienpredigt von 1522, die er an
seine Briider im Toggenburg richtete; ein so anschaulicher Bericht von
den Auseinandersetzungen um die Reformation, wie er im Brief des Pfar-
rers Blasius Forrer von Stein (Dez. 1524) enthalten ist, wird viel zuwenig
ausgeschopft. Das Bild hiitte an manchen Stellen deutlicher und farben-
reicher gestaltet werden konnen. Dafiir bringt die Arbeit viele Allgemein-
heiten, die in einer wissenschaftlichen Schrift ohne weiteres vorausgesetzt
werden konnten. Stellenweise hat sie eher den Charakter eines volkstiim-
lichen Vortrages. Auch stehen veraltete Darstellungen, wie Wegelins Ge-
schichte der Landschaft Toggenburg von 1830, zu sehr im Vordergrund.



64 Rezensionen

Im iibrigen zeugt die Schrift von groflem Fleill und lillt die warme Anteil-
nahme des Verfassers, der m. W. Konvertit ist, fiir die Reformation und
ihre Glaubensanliegen iiberall spiiren.

St. Margrethen, Kt. St. Gallen. Ernst Gerhard Riisch.

John David Hughey, Jr., Religious Freedom in Spain. Its Ebb and Flow.
London, The Carey Kingsgate Press Litd., 1955. VII + 211 S. Sh. 15/—.

Der Verfasser vorliegender Studie war von 1947 bis 1950 Vertreter der
Southern Baptists, U.S.A., in Spanien. Sorgfiltig baut er, wie Anmerkungen
und Bibliographie erkennen lassen, seine Arbeit auf englischer und spa-
nischer Literatur und Quellenmaterial auf, das dort besonders anschaulich
wirkt, wo es um Debatten iiber religiose und kirchliche Verhiltnisse in den
Cortesversammlungen geht. Hauptgewicht der Darstellung liegt auf dem
19. und 20. Jh.; um aber die Gegenwart aus der Vergangenheit zu erkliren,
wird ein kurzer Uberblick iiber die geschichtliche Entwicklung gegeben,
die nach jahrhundertelangen Glaubenskémpfen zur Herstellung jener re-
ligitsen Einheit fiihrte, die die katholischen Konige Isabella und Ferdi-
nand geschaffen, die Habsburger unentwegt festgehalten haben und die das
Ideal auch des frankistischen Spaniens ist.

Der heutige spanische Protestantismus wurzelt in der Bekehrung eini-
ger Spanier zur Lehre der Reformation um die Mitte des vorigen Jahr-
hunderts. Diese ersten Pioniere, wie Francisco de Paula Ruet und Manuel
Matamoros, trafen unter Isabella 1I. auf ein vollig unduldsames Regiment:
sie wurden eingesperrt oder landesverwiesen. Die Revolution des Jahres
1868 brachte politische und religiése I'reiheit, die aber nach Riickkehr
Alfons’ XII. (1875) in eine Duldung verwandelt wurde. Der Druck von
klerikaler Seite verschiirfte sich unter Alfons XIII. und seinem Diktator
Primo de Rivera, bis durch die Revolution im Jahre 1931 das Pendel nach
der anderen Seite ausschlug: s gab keine offizielle Religion mehr, Kirche
und Staat wurden getrennt. Der Extremismus auf der einen rief den auf
der anderen Seite hervor; der Biirgerkrieg war die [Folge, der mit dem Siege
des Generals I'ranco endete. Er bedeutete Riickkehr zur religiosen Ein-
heitsidee, die im AbschluB des Konkordates im August 1953 gipfelte. Die
Lage der jungen evangelischen Kirche wurde schwierig.

Dies alles erfahren wir aus dem sachlich referierenden Buche. Dennoch
scheint uns sein Titel «Religitse Freiheit in Spaniens falsch gewiihlt. Denn
dort hat es bis auf wenige Jahre im Laufe einer mehr als tausendjihrigen
Geschichte keine Freiheit, sondern nur eine mehr oder minder weitherzige
Toleranz gegeben. Die gegenwiirtige Behandlung der Evangelischen hat
den Unwillen und die Besorgnis der protestantischen Welt wachgerufen.
Das Bestreben des Verfassers ist, dem Standpunkte der katholischen Kirche
gerecht zu werden; er will objektiv sein. Andererseits verhehlt er nicht die
Gewaltakte, die gegen die evangelischen Kirchen und gottesdienstlichen
Riume in Szene gesetzt wurden, die Schwierigkeiten, mit denen die evan-
gelische Kirche auf dem Gebiete des Schul- und Ehewesens, der Begribnisse
zu kiampfen hat; aber von dem seelischen Leid, das die mutigen Bekenner



Rezensionen 65

des Evangeliums zu tragen haben, horen wir nichts, nichts von der Aus-
wirkung des rein katholischen Erziehungswesens, nichts von der Zisur, die
durch die Reihen der Intellektuellen geht, von denen ein Grofteil auflerhalb
Spaniens im freiwillig oder erzwungenen Ixil lebt. Bezeichnend fiir den
amerikanischen Verfasser ist die Nebeneinanderstellung des Konkordates
und des Biindnisses Spaniens mit den Vereinigten Staaten iiber die mili-
térischen Stiitzpunkte und die wirtschaftliche Hilfe, beide 1953 geschlossen;
auf S. 161 lesen wir: «Die spanische Regierung hat auf Grund der Annahme
gehandelt, dafl sie die auswirtige Hilfe, die sie braucht, erhalten konne,
ohne in ihrer Haltung gegeniiber den religiosen Minderheiten weitherziger
zu werden als bisher, und diese Annahme erwies sich als richtig.» Die
Hoffnung der Evangelischen Spaniens, dafl die Regierung der vorwiegend
protestantischen USA ihnen helfen wiirde, erwies sich als eitel.

Wir wollen nicht bestreiten, daBl die Sympathien des Verfassers auf
seiten der I'reiheit stehen, daB er den Anbruch dieser Freiheit, wie das
SchluBbwort zeigt, erhofft, aber er scheint die Schiden nicht zu sehen, die
aus der Hintanhaltung der Freiheit dem gesamten Volkskirper erwachsen.

Wien. Grete Mecenseffy.

Mary Alice Gallin (0.S.U.), Ethical and Religious Factors in the German Re-
sistance to Hitler. Diss. Washington. Washington, D.C., The Catholic Uni-
versity of America Press, 1955. X -+ 231 S. $2.50.

Je grioBer die Distanz von der Zeit des Dritten Reiches und des Zwei-
ten Weltkrieges wird, desto notwendiger wird es, dal} wir das, was damals
geschah, nicht einfach dahinten lassen, als hiitte es mit den Problemen der
Gegenwart und der Zukunft nichts mehr zu tun. Nicht nur historisches
Interesse, sondern auch die dringende Aufgabe niichterner Selbstbesinnung
mul uns dazu treiben, diese jiingste Vergangenheit griindlich zu erforschen
und zu durchdenken. In diesem Sinn ist die vorliegende Arbeit sehr zu be-
griilen. Es handelt sich um die Dissertation einer amerikanischen Ordens-
schwester. Mother Mary Alice Gallin zeigt sich als griindliche Kennerin der
nun schon sehr umfangreichen Literatur iiber den innerdeutschen Wider-
stand gegen Hitler und besonders iiber die Vorgeschichte und Geschichte
des 20. Juli 1944. Aulerdem standen ihr an ungedrucktem Material die gro-
Ben Aktenbesténde des amerikanischen Department of State und des De-
partment of the Army zur Verfiigung und bemiihte sie sich in perstnlichen
Korrespondenzen und Interviews um zusitzliche Informationen von deut-
schen und amerikanischen Personlichkeiten.

In einem ersten Kapitel gibt die Verfasserin einen Uberblick iiber den
Verlauf der deutschen Widerstandsbewegung bis zur Katastrophe des
20. Juli 1944. Die verschiedenen Verschworergruppen werden in ihrer un-
terschiedlichen geistigen und politischen Struktur dargestellt. Dann wird
die fiir die Thematik des Buches grundlegende Frage aufgerollt: wie steht
es im deutschen Denken und in der kirchlichen Lehre der verschiedenen
Konfessionen mit dem Recht zum Widerstand gegen Staat und Regierung?
In allerdings nur sehr summarischer Weise wird dargetan, wie die luthe-



66 Rezensionen

rische Verklirung des unbedingten Gehorsams gegeniiber der Obrigkeit
bestimmend war fiir das kirchliche Denken und Lehren in Deutschland, und
zwar auch im katholischen und reformierten Gebiet, wo an sich die kirch-
liche und theologische Uberlieferung auch in eine weniger staatstreue Hal-
tung hitte fiihren konnen. Man spiirt der Amerikanerin die Verwunderung
an, mit der sie feststellt, dall auch im deutschen Katholizismus, in Theologie
und Staatsrechtslehre, die Betonung des positiven, staatlichen Rechts alle
naturrechtlichen Uberlieferungen iiberwuchert hatte und der Glaube an das
Naturrecht jedenfalls in der politischen Krziehung des deutschen Volkes
und seiner verantwortlichen Elite kaum mehr eine wesentliche Rolle spielte.

Wohl méechte man sich gerade in diesem grundsétzlichen Abschnitt sehr
vieles ausfiihrlicher und differenzierter dargestellt wiinschen. Damit wiir-
den aber doch die Kenntnisse und Moglichkeiten der Verfasserin {iber-
fordert. s ging ihr ja nicht darum, die Geschichte des staatspolitischen
Denkens im Deutschland der ietzten hundert Jahre zu schreiben, sondern
die inneren Beweggriinde des Widerstands gegen Hitler zu erforschen.

Die gelehrte Verfasserin untersucht daraufhin die Herkunft und den
Entwicklungsgang von fiinf Minnern, die nach ihrem Urteil im deutschen
‘Widerstand eine fithrende und reprisentative Rolle spielten: Generaloberst
Beck, Carl Goerdeler, Graf v. Moltke, Graf v. Stauffenberg und Staatssekre-
tiar v. Weizsicker. Diese biographischen Skizzen bleiben notgedrungen frag-
mentarisch, und gerade die geistig-religiose Profilierung der Dargestellten
wiirde an Deutlichkeit gewinnen, wenn auch die geistig-religiose Umwelt,
aus der sie kamen (das konservative Biirgertum, der christliche Sozialis-
mus der Kreisauer, fiir Stauffenberg das besondere Klima des George-
Kreises) in deutlicheren Konturen gezeichnet wiirde. Gerade fiir das spe-
zielle Thema des Buches wire es auch von groflem Interesse gewesen, die
Haltung und Bedeutung der Theologen, die im Komplott gegen Hitler mit-
wirkten (besonders Dietrich Bonhoeffer, aber auch Eugen Gerstenmaier
und der Jesuitenpater Alfred Delp), genauer zu untersuchen.

Ausfiihrlich werden dann die inneren Konflikte geschildert, die sich
fur die Hitler-feindlichen Deutschen ergeben mufiten aus dem Dilemma
zwischen ihrer Liebe zum deutschen Vaterland und ihrer Feindschaft gegen
das herrschende Regime. Die Kontakte der Widerstandsgruppen mit dem
Ausland werden, soweit heute bekannt, geschildert, und es wird gezeigt, wie
die entschlossensten unter den Verschworern sich nicht scheuten, auch das
Odium des Landesverrates auf sich zu nehmen. Ein besonderes Kapitel
widmet die Verfasserin der Problematik des Kids auf den IFiithrer und der
Frage, inwieweit es im Dritten Reich ethisch zu verantworten und politisch
sinnvoll war, als IHHitler-Gegner trotzdem in fithrenden Staatsstellen zu
bleiben mit der Absicht, das Regime von innen her auszuhéhlen. Die Ver-
fasserin kommt zum Schlufl, dal der Eid auf einen Tyrannen, der kein
Recht mehr anerkennt, keine bindende Kraft mehr haben kann. Sie verteidigt
aber auch die Ménner, die wie Weizsicker im Dienste Hitlers blieben, ob-
wohl sie innerlich zur Opposition gehorten. Das letzte Kapitel schlieBlich
gibt einen Uberblick iiber die verschiedenen Phasen des Kampfs zwischen
dem Nationalsozialismus und den christlichen Kirchen. Es wird gezeigt,



Rezensionen 67

wie zwar weder die katholische noch die evangelische Kirche je zum poli-
tisch-aktiven Widerstand gegen den Hitler-Staat aufgerufen hat, wie aber
doch der kirchliche Widerstand, verkorpert etwa in Nieméller oder Bischof
Graf Galen, indirekt dazu beitrug, auch die politische Opposition zu akti-
vieren.

Wo liegen nun, nach dem Befund des vorliegenden Buches, die religio-
sen und ethischen Motive des deutschen Widerstands gegen Hitler? Der
erste Findruck, den diese Untersuchung uns hinterldft, ist doch der, daf
die Minner, die das groBe Wagnis des aktiven Kampfs gegen Hitler auf sich
nahmen, fiir diese revolutioniire Aktivitit durch ihre christliche Erziehung,
durch die Lehre und den Einfluf} ihrer Kirchen in keiner Weise vorbereitet
waren. Wenn sie trotzdem zu Verschworern und Revolutioniren wurden, so
multen sie sich zuerst hindurchringen durch starke ethische und religidse
Hemmungen, die bedingt waren nun gerade durch die christlich-kirchliche
Uberlieferung, aus der sie herkamen. Alles revolutionire Planen und Han-
deln war fiir den christlichen Deutschen zuniichst von vornherein verbote-
nes Land. Eben dies macht es aber auch deutlich, wie stark die moralischen
Impulse sein muBten, die diese Minner trotz allem zu Revolutioniren mach-
ten. Bei den meisten etwa der Ménner des 20. Juli 140t sich zeigen, wie am
Anfang ihrer revolutioniren Aktivitit nicht etwa eine klare politische
Konzeption, sondern ganz einfach das Entsetzen anstéindiger Menschen iiber
die Skrupellosigkeit der Hitler-Politik steht. Man kann heute in Gerhard
Ritters groBler Biographie von Carl Goerdeler (die Mother Gallin fiir ihre
Arbeit noch nicht verwerten konnte) nachlesen, wie dieser Mann in seinem
ganzen Wesen bestimmt war durch den unbedingten Glauben an die mora-
lischen Werte, die dem biirgerlichen Zeitalter sein Gepriige gegeben haben.
Ebenso deutlich mul} es aber gerade etwa am Beispiel Goerdelers werden,
wie Minner seines Schlages, die das «anstindige Deutschland» verkorperten,
der Démonie und amoralischen Vitalitit des Hitlertums nicht gewachsen
waren, weil solche Diédmonie und Unmoral in ihrem Welthild eben gar keinen
Platz hatten. s wiire wohl interessant, der I'rage nachzugehen, inwieweit
diese innere Problematik zusammenhingt auch mit den vielen Illusionen auf
dem Gebiet der Realpolitik, die in der Geschichte des deutschen Wider-
stands eine so verhingnisvolle Rolle spielten. Wo gar ohne den Einsatz
des eigenen Lebens nur mit schlauer Diplomatie gegen Hitler opponiert
wurde, wie im Fall von Weizsécker, blieb solche Opposition letztlich nicht
nur ethisch zweideutig, sondern auch politisch wirkungslos. (Mother Gallin
diirfte die Haltung des Staatssekretirs im Auswiirtigen Amt, bei aller per-
sonlichen Integritit dieses Mannes, doch in ihrer historischen Wirksamkeit
zu positiv werten.) Was dem deutschen Widerstand seine historische Be-
deutung gab, war schliefilich doch ganz einfach die Bereitschaft zum letzten
Opfer, die die Minner des 20. Juli bei ihrem verzweifelten Unternehmen
beseelte. Man kann ihnen vom politischen Gesichtspunkt aus die vielen
falschen Berechnungen vorhalten, an denen ihr Revolutionsversuch geschei-
tert ist und wohl scheitern muflte. Aber gerade wenn man aus der Unter-
suchung ihrer inneren Motive, wie das vorliegende Buch sie bietet, ersieht,
wie viel es brauchte, dall diese Minner entgegen allen religitsen und



68 Rezensionen

politischen Traditionen, aus denen sie kamen, zu Putschisten wurden —
gerade dann wird man diese Minner achten und ehren miissen. Sie haben
um ihres Gewissens willen zuletzt doch alles gewagt und alles verloren,
und sie haben damit fiir die politische Ethik im modernen Staat ein Zeichen
aufgerichtet, das auch dem kirechlich-theologischen Denken, Lehren und
Handeln im politischen Bereich nicht nur Deutschlands neue Wege zeigen
kénnte und sollte.

Pratteln (Kt. Baselland ). Andreas Lindt.

Friedrich Gogarten, Verhdngnis und Hoffnung der Neuzeit. Die Sdikularisie-
rung als theologisches Problem. Stuttgart, Friedrich Vorwerk-Verlag,
1953. 220 S.

Das Buch ist reprisentativ fiir die aktuelle Gesprichslage evangelischer
Theologie in Deutschland. Diese ist u. a. gekennzeichnet durch das Zusam-
mentreffen von Gedankengiingen, die von Bultmann ihren Ausgang nehmen,
mit den Tendenzen einer Bonhoeffer-Renaissance, in welcher mitunter
Tone aufklingen, die von der theologischen Welt Bultmanns sehr verschie-
den sind und vielmehr an die Anschauungen der Religitssozialen gemahnen.

In gewissen Partien laufen Gogartens Ausfithrungen durchaus parallel
zu den Thesen Bultmanns, so in der Darstellung der neutestamentlichen
Eschatologie, die nicht als die Erwartung eines zukiinftigen Zustandes, son-
dern als das Offensein fiir die Zukiinftigkeit Gottes selbst gedeutet wird.
— Was Gogarten iiber Bultmann hinaus (nicht im Gegensatz zu ihm!) an
Neuem bringt, ist, auf einen Nenner gebracht, von der Erfassung des Da-
seins als eines geschichtlichen und des Glaubens als der «Entweltlichung»
her die mit Nachdruck durchgefiihrte Wiedergewinnung der Dimension
«Welt».

Die Bestimmung der Geschichtlichkeit des Glaubens als der Gottessohn-
schaft in I'reiheit geschieht in dem Dreieck der Begriffe Gott-Mensch-
Welt. Als Glaubender ist der Mensch Gottes freier, miindiger Sohn. Als sol-
cher ist er verantwortlich fiir die Welt. Er ist frei von der Welt alg einer
mythischen Macht, die ihn in ihren Bann schlagen will, und eben damit
zugleich frei fiir die Welt: Befreit zu ihrer verniinftigen Gestaltung. In
diesem doppelten Sinne ist das Weltverhiltnis eine Funktion des Glaubens.

Mit dieser Konzeption der Geschichtlichkeit verbindet sich nun eine
bestimmte Sicht des Ganges der Weltgeschichte. Indem der Mensch im Glau-
ben befreit wird von der Abhéngigkeit von der Welt zur Verantwortung fiir
sie, wird die Welt zwar bejaht, aber als entgittlichte bejaht. Sie wird
jeder religiosen Glorie entkleidet und ist in ihrer Ganzheit dem Menschen
zur verniinftigen Besorgung anheimgegeben. Die Sdkularisierung, die «Ver-
wandlung urspriinglich christlicher Ideen, Erkenntnisse und Erfahrungen
in solche der allgemein-menschlichen Vernunft»> erscheint damit als die
legitime Folge des Glaubens. Gerade in ihr bewéhrt sich die dem Glauben
innewohnende Kraft der Weltgestaltung.

In dieser Kombination des Gedankens der Geschichtlichkeit des Glau-
bens mit dem Gedanken des Geschichtsgangs der Sikularisierung, darin:



Rezensionen 69

daB der Glaube als geschichtlicher ein bestimmtes Verhiltnis zur Welt
fordert und bewirkt und damit zum Stimulans einer menschheitsgeschicht-
lichen Entwicklung wird, liegt die Originalitit des Gogartenschen Ver-
suches. Hier liegt zugleich seine Verwundbarkeit. Denn Gogarten verbindet
systematische Erkenntnisse von grundsitzlichem Charakter mit einer kei-
neswegs unanfechtbaren Geschichts- und Gegenwartsdeutung.

Wir miissen feststellen, dall Gogarten wohl eine geistvolle genetische,
aber keine phinomenologische Untersuchung des Phiinomens der «Siékulari-
sierung» bietet. Ob und inwiefern die «Sikularisierung» tatsichlich das
Geschick der Neuzeit ist, bleibt vorderhand eine offene Frage. Der Diskus-
gion ist hier durch Bonhoeffer und Gogarten ein weites Feld gedfinet.
Solange sie aber noch nicht zu griflerer Klarheit gefiihrt hat, wire es gut,
die dogmatische Darlegung des Wesens des Glaubens nicht zu schnell in
allzu engen Konnex mit einer bestimmten Geschichtsphilosophie zu brin-
gen. Die fortschreitende Entfaltung der Geschichtlichkeit des Glaubens (in
welechem Bemiihen wir uns mit Gogarten einig wissen) erleidet durch die-
sen Vorbehalt keinen Abbruch.

Arisdorf, Kt. Basel-Land. Heinrich Ott.

Albert Léschhorn, Christus in uns. Das Zeugnis von der Einwohnung Christi
fiir die evangelische Gemeinde, dargestellt unter besonderer Beriicksichtigung
Luthers und Calvins. Giitersloh, Rufer-Verlag, 1954. 134 S. Fr. 5.70.

Paul Althaus schreibt in seinem Vorwort zu diesem Buch: «Das Thema
der Einwohnung Christi ist in der evangelischen Kirche seit langem stief-
miitterlich behandelt worden. Das bedeutet einen empfindlichen Mangel.»
So ist man dankbar fiir diese hilfreiche, allgemeinverstindliche Arbeit iiber
das Geheimnis christlichen Glaubenslebens. In drei groBen Abschnitten
wird gesprochen iiber das Wunder, die Verwirklichung und die Frucht der
Einwohnung Christi. Loschhorn bemiiht sich, die biblischen Texte zum
Sprechen zu bringen, und fiithrt ein lebendiges, gutes Gespriich mit einigen
Vitern, besonders Luther, Calvin und Tersteegen, iiber die neutestament-
lichen Vorstellungen von der inhabitatio Christi. Schade ist, daB die Ver-
suche genauer begrifflicher Unterscheidungen (z.B. der Einwohnung Got-
tes, des Christus oder des Geistes) zu sehr in den Fragestellungen der
Reformationszeit steckenbleiben.

Rheineck, Kt. St. Gallen. Mathias Rissi.

Hendrik van Oyen, Theologische Erkenntnislehre. Versuch dogmatischer Prole-
gomena. = Rektoratsprogramm der Universitit Basel fiir die Jahre 1954
bis 1955. = Studien zur Systematischen Theologie, 8. Ziirich, Zwingli-
Verlag, 1955. 244 S.

Es ist nicht leicht, ein Werk, das die Grundlagen der Dogmatik in
ihrem Zusammenhang erirtert — wir haben es nach dem Untertitel hier mit
einem «Versuch dogmatischer Prolegomena» zu tun —, kurz zu besprechen.
Dall diese Prolegomena Erkenntnislehre genannt werden, ergibt sich aus
reformierter theologischer Tradition, die die fides cognitio oder, wie van



70 Rezensionen

Oyen, «eine Form der Erkenntnis» (S.149) nennt. Aufgabe der Prolego-
mena ist daher «die Erforschung des eigenen Erkenntnisweges des Glau-
bensy (S.115). Das Interessante an diesem Entwurf ist der Versuch, in
steter Auseinandersetzung mit Karl Barth und Rudolf Bultmann einen
Grundlagenzusammenhang dogmatischen Arbeitens zu erweisen, der die
Ansiitze Barths wie Bultmanns umgeht, ohne die Berechtigung ihrer An-
liegen aus dem Auge zu verlieren.

Nach einer «Orientierung» (1. Kap.), die die Fragen der Aufgabe der
Theologie, der Theologie als Wissenschaft des Dogmas und des Verhiltnis-
ses der Theologie (sic) zu den Religionen bespricht, wird die «Entfaltung»
in drei Gedankenkreisen gegeben: A. Die Christusoffenbarung (2. Kap.).
B. Der Mensch in der Mandatarschaft (3. Kap.). C. Die Anwaltschaft des
Geistes. Was hieran auffillt, ist das Hervortreten der zweiten und dritten
Position. Einmal schiebt sich die Frage nach dem Heiligen Geiste — als
Antwort auf die Frage nach der Vergegenwirtigung — in den Vorder-
grund. Das Erstaunliche dabei ist es, den Geist und sein Walten als Aus-
druck und Garanten der «Kontinuitit> des Glaubens behandelt zu finden.
Der Geist wird «fiir den Glauben das ,Verfiigharste’, was es gibty (S. 213).
Diese Postulate sind wohl deshalb notwendig geworden, weil der Verfasser
keine Méglichkeit sieht, die Uberlieferung in der Schrift als Bekenntnis
wahrzunehmen, und so den Geist selbst zum Kontinuum erkliren muf.

Zweitens macht van Oyen den Versuch, die Rolle des Menschen in den
Prolegomena neu zu erhellen. Er meint, «in der menschlichen Struktur eine
Reihe analoger Modi» zu Christus beobachten zu konnen: «die analogia
verbi, ordinis und integritatis (conscientiae)» (S.177). «Diese Welt der
Analogien» ist am natiirlichen Menschen auffindbar, die dritte als «ein Wis-
sen um die innere IFreiheity. Sie wird «zeichenhatft auf das Reich Gottes
in Christus bezogen» (S.183).

Diese Erhebungen iiber die dreifach Christus analoge Vorfindlichkeit
des natiirlichen Menschen, die ihren theologischen Ort in einer imago-Lehre
hat, greift zuriick auf das die ganzen Prolegomena durchziehende Fragen
nach der vor- und auflerchristlichen Gottesbeziechung des Menschen. Van
Oyen postuliert sie als anthropologischen Tathestand, als «Schattenrill von
dem, was als Mandatarschaft dem Menschen geblieben ist», dreifach: 1. «ein
Tasten an den Dingen der Schopfung, um Gott zu finden»; 2. «ein Hinauf-
strecken des Denkens, ihn zu erreichen»; 3. «eine Normgebung des Ge-
wissens, ihn zu verwirklichen» (S. 38). Es handelt sich dabei um «Bereiche
der potentiellen Begegnung» zwischen Gott und Mensch. Mit diesen Setzun-
gen ist wohl Bezug genommen auf die drei Analogien zu Christus. Doch
wird die nihere Zusammengehorigkeit nicht einsichtig gemacht.

Der ganze Entwurf gilt aber, wie gesagt, nicht der Anthropologie oder
Pneumatologie, sondern der Erkenntnislehre. Die wesentlichste Feststel-
lung dabei scheint die Interpretation der cognitio des Glaubens als re-
cognitio zu sein (8.199f.). Grundsitzlich ist hiermit der Riickbezug der
Glaubenserkenntnis auf die «Erkenntnis, die Christus vom Vater hattey,
gemeint. Zugleich aber soll mit der recognitio der doppelte Sachverhalt
des einerseits in Christo Erfiilllten und des andererseits am Menschen noch



Rezensionen 71

Unerfiillten ausgedriickt sein. In der Erfassung des Glaubens als recognitio
also ist die «Perspektive der Rechtfertigung und der Heiligung>» (S. 200 f.)
zugleich mit angelegt.

Miinster, Westfalen. Carl-Heinz Ratschow.

Pierre Thévenaz, L’homme et sa raison. 1. Raison et conscience de soi.
2. Raison et histoire. = Etre et Penser, Cahiers de philosophie, 46-47.
Neuchitel, Editions de la Baconniére, 1956. 325, 190 p.

Als Pierre Thévenaz 1955, kaum zweiundvierzigjihrig, durch eine un-
erbittliche Krankheit aus dem Leben gerissen wurde, hinterliel er schon
ein bedeutendes philosophisches Werk, das aber — abgesehen von seiner
Doktorarbeit und drei Inauguralreden (Universitit Neuchatel, Polytechni-
kum Ziirich, Universitit Lausanne) — aus vielen teils schwer auffindbaren,
in Zeitschriften und Sammelbéinden zerstreuten, teils sogar noch unver-
offentlichten Arbeiten bestand. Ziel seines Schaffens war eine «philosophie
protestante», die er nicht ganz vollenden konnte, die aber doch noch in
Bilde erscheinen diirfte. Inzwischen geben uns die schon vorliegenden,
durch Freundeshand aus seinen verdffentlichten Schriften sowie aus dem
Nachlal} pietédtvoll ausgewiihlten Aufsitze Einblick in sein Ringen um ein
echtes, offenes und unentwegtes Denken.

Christ und Philosoph zugleich, kann Thévenaz Vernunft und Offenba-
rung weder gegeneinander ausspielen noch zu irgendeiner Synthese ver-
binden. Von Karl Barth hat er gelernt, daBl die Offenbarung frei ist. Durch
seine Berufung zum Philosophen ist er gezwungen, auch seine Vernunft
als grundsitzlich frei zu betrachten. Weit entfernt davon, durch die Offen-
barung ihrer I'reiheit beraubt zu werden, wird sie im Gegenteil gerade
durch die Offenbarung frei, diejenige zu sein, die sie ist: die Vernunft
des Menschen, eine «entgottlichte», «entabsolutierte», und gerade dadurch
wahre und brauchbare Vernunft.

Ob die Fragen philosophischer und theologischer Art, die sich bei der
Lektiire dieser Aufsitze aufdrédngen, ihre Antwort in den DBruchstiicken
der «philosophie protestante» finden werden, bleibt abzuwarten. Eines aber
ist sicher, und der franzoésische Philosoph Paul Ricceur hat es in der Ein-
leitung des Buches treffend zum Ausdruck gebracht: Thévenaz stellt uns
vor die Frage «de savoir si une philosophie protestante est seulement une
philosophie réductrice, iconoclastes (S.26). Dall er dies nicht geglaubt hat,
mag uns um so mehr auf ihn aufmerksam machen.

Neuchdtel. Jean-Louis Leuba.

Gustaf Wingren, Die Predigt. Eine prinzipielle Studie. Ubers. von E. Franz.
= Theologie der Okumene, 1. Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1955.
286 S. DM 15.80.

Den Reichtum und die Vielfalt dieses Buches signalisieren schon die
Kapiteliitberschriften: Die Situation der Predigt — Der Botschaftscharakter
der Bibel — Schopfung und Siinde — Christus im Wort — Tod und Auf-



72 Rezensionen

erstehung — Das wiederaufgerichtete Menschenleben — Der Text und der
lebendige Gott.

Eine Theologie der Predigt kann auch nichts anderes sein als eine Sum-
ma theologiae, wobei hier eine konfessionell lutherische Summa vor uns
liegt, orientiert an Cullmanns Zeitbegriff, polemisch abgegrenzt gegen Cal-
vin und vor allem gegen Karl Barth. Siinde und Satan seien bei diesem
«ganz unklare und verdunkelte Elemente» (S.39; vgl. 119, 270 A.69). In
seiner Lehre von Gesetz und Evangelium gehe etwas vom Inhalt der Bibel
selbst verloren (S.187 A.80). Der ganze letzte Teil des Buches iiber die
Communicatio idiomatum bildet eine Auseinandersetzung mit Barth, bei
dem «die wirkliche Inkarnation... fehlty (S.273 A.77). Damit ist ein we-
sentlicher Charakterzug dieses Buches notiert: die Polemik. Wingren be-
zieht aber das Wort der Predigt mit systematischer Kraft auf die Heilsge-
schichte.

Im iibrigen sei auf den Aufsatz <Heilsgeschichte und Predigt> verwie-
sen (oben, S.38—45).

Arlesheim, Kt. Baselland. Rudolf Bohren.

Helmut Gollwitzer, Zuspruch und Anspruch. Predigten. Miinchen, Chr. Kai-
ser Verlag, 1954. 288 S. DM 10.—.

Spruch zu den Menschen und an sie, Rede, Anrede in hohen Graden
und darum beispielhaft sind diese Predigten. — Man kann bei Gollwitzer
studieren, wie eine Predigt anfangen soll: wie ein Netz wird die Bot-
schaft schon in den ersten Siitzen iiber den Horer geworfen. Unmittelbar
und itiberwiltigend dringt der Text auf den Horer ein und macht ihn zum
Gefangenen des Wortes. So beginnt etwa eine Predigt iiber Joh.12, 32:
<«Uns auch, uns auch, liehe Gemeinde, wir gehéren auch dazu, auch uns
will er zu sich ziehen. Auch heute und hier ist er am Werke dieses Zie-
hens, auch in diesem Gottesdienst...» (S.279, vgl. 9.91.106. 158 u. a.).

Zwei Dinge sind es, die dem Leser besonders auffallen: 1. Die Text-
nihe dieser Predigten. Man spiirt die Exegese, welche hinter der Predigt-
Arbeit steht (vgl. S.131f. 209.229). Ein Meisterstiick in dieser Hinsicht
bildet die Predigt vom reichen Mann und armen Lazarus (S. 166 ff.). Die
Bibel ist in diesen Predigten enthalten. Sie wird in vorbildlicher Art aus-
gelegt. 2. Die Zeitndhe dieser Predigten. Man schiitzt ihre Aktualitiit.
Immer wieder wird auf das Tagesgeschehen Bezug genommen (vgl. z. B.
S. 36 ff. 76. 84 £f. 147. 210 u. a.). Die frithern Predigten tragen einen stark
prophetischen Charakter (vgl. S.23f. 37. 82. 89. 94), wihrend in den Nach-
kriegspredigten oft personliche Erfahrungen herangezogen werden (z.B.
S. 139 £. 154. 205. 219 £. 247 u. a.).

Schon der Titel deutet darauf hin, da Gollwitzer das Evangelium vor
das Gesetz stellt. Das heiflt nun nicht, dal das Gesetz in diesen Predigten
zu kurz komme. Aus dem Zuspruch des Evangeliums heraus erwiichst der
Anspruch Gottes (vgl. S. 272).

Arlesheim, Kt. Baselland. Rudolf Bohren.



Rezensionen 73

Arno Lehmann, Die Kunst der Jungen Kirchen. Berlin, Evangelische Ver-
lagsanstalt, 1955. 254 S., 178 Abb.

Um es gleich vorweg zu sagen: dieses Buch ist zu rasch entstanden.
Hiitte sich der Verfasser mehr Zeit lassen kénnen, so wiren die 178 Bilder
nach Lindern oder nach Sachgruppen geordnet worden. Jetzt aber haben
wir ein Durcheinander vor uns. L.ehmann kommt es offenbar vor allem
darauf an, dafl der Betrachter immer wieder auf Bilder des von ihm ge-
schitzten indischen Malers Alfred Thomas stoBen soll, die in ihrer Art
schon, aber doch fiir mein Gefiihl die fragwiirdigsten sind. Man vermil}t
auch eine Ubereinstimmung der Uberschriften unter dem betreffenden Bild
mit dem Text bei den Bilderliuterungen. Nur liickenhaft sind Seitenzahlen
angebracht. Auch wenn hie und da eine Beschreibung oder Deutung einzel-
ner Bilder versucht wird, so vermilit man sehr oft eine Erklirung, wo man
mehr wissen méchte. Unangenehm fillt der nichtssagende Superlativstil
auf, der anstelle konkreter Mitteilungen tritt.

Diese Beanstandungen kiénnen aber nichts daran éndern, dall wir hier
einen starken Eindruck erhalten von dem, was Maler, Schnitzer und Archi-
tekten in den Jungen Kirchen zu leisten angefangen haben. Was Lehmann
als Vorzug hervorhebt: die selbstindige Entwicklung, sei es Afrikanisie-
rung, sei es Indianisierung der Kunst, 1Bt den Leser und Betrachter aller-
dings die Problematik aller christlichen Kunst aufs neue bewullt werden.
Soll Jesus Christus aus afrikanischem oder aus indischem Boden heraus-
wachsen? Ist der schwarze Christus (S.92) oder der wie ein Buddha sit-
zende indische Christus (8. 65) wirklich die Darstellung Jesu von Nazareth,
der als Tirhéhter eben nur ausgerufen, angerufen und als Herr anerkannt
werden kann? Ist er nicht unter der Hand des Malers zu einem Symbol
geworden, das als Ausdruck der menschlichen Sehnsucht des betreffenden
Landes oder Erdteils gewertet, aber gerade nicht mit dem Erloser selber
gleichgesetzt werden kann? Das ist die grofle Frage, die wir aus den «alten
Kirchen» den «jungen Kirchen» zu stellen haben: auf welchem Wege be-
findet ihr euch? Seid ihr auf dem Wege des Synkretismus?

Lehmann erwihnt John F.Butler, der die entscheidende Frage stellt
(International Review of Missions 1952), ob bei den Kinkleidungsversuchen
in indische Gewandung und Haltung nicht «das Bewulitsein der Historizitat
Jesu Schaden leideny miisse. L.ehmann verharmlost die Frage, wenn er
meint, die Entscheidung iiber Berechtigung oder Nichtberechtigung solcher
Darstellungen sei Sache der indischen Kiinstler und der indischen Christen.
Damit driickt er sich um die ékumenische Verantwortung. Zum indischen
‘Wunsch, «der den Herrn Christus ganz in die indische Welt hineinnehmen
und ganz als einen der ihren sehen méchtey (S.41), konnen wir nicht
schweigen. Denn hier geht es um die Substanz des Evangeliums, um das
Bekenntnis zu Jesus Christus, «crucifixus sub Pontio Pilato».

Viel unmittelbarer als die indischen ergreifen die primitiveren Ver-
suche aus Afrika und die lebenswahren Darstellungen aus China. Niemand
wird so bald die begehrlichen Augen Adams und Evas vergessen, wie sie
die Schlange anstarren (8S.102), und jedermann wird die chinesischen Dar-
stellungen des verlorenen Sohnes und seiner Geschichte (S.163-168) sehr



74 Rezensionen

eindriicklich finden. Bei den Mariendarstellungen sind sehr grofie Unter-
schiede festzustellen. Man vergleiche «Unsere Liebe Frau von Japany, die
in den Wolken thront (S.179), mit der ergreifenden Demutsgebérde der
afrikanischen Maria, die das in den Hénden des Beschiitzers Joseph liegende
Kind anbetet (S. 78). Gute und schlechte Mariologie (als Annex einer guten
oder schlechten Christologie!) stehen einander gegeniiber. Sooft man zu
den Bildern des Inders Thomas zuriickkehrt, kann man sich des sinnlichen
Einflusses kaum erwehren, der von ihnen ausstromt. Mag das damit zu-
sammenhéngen, dall Eros und Agape ineinander vermengt sind und — echt
indigch! — alles ineinanderzufliefen beginnt?

Man ist froh und dankbar, nach dem Bilderbuch, das uns Lehmann auf
den Tisch gelegt hat, die Evangelien wieder neu aufzuschlagen und die
Geschichten und Worte Jesu von Nazareth aus der Botschaft der Evange-
listen heraus horen zu diirfen.

Basel. Werner Bieder.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau.

Schweiz, The Ecumenical Review 10, 1 (1957): K. von Bismarck, The
Christian Vocabulary: an Obstacle to Communication? (S.1—15); J.-M.
Chappuis, The Dialogue between Church and Press (16—24); H. Berkhof
& J.R. Chandran, The Church’s Calling to Witness and to Serve (25—33;
34—42); R. Karefa-Smart, Africa Asks Questions of the West (43—55).
Evangelisches Missions-Magazin 101, 1 (1957) : H. Diirr, Einige Fragen zur
Mission heute (4—13); G. Rosenkranz, Probleme der christlichen Verkiindi-
gung in China (14—23); H. Debrunner, I'riedrich Pedersen Svane, 1710 bis
1789 (24—35). 2: T0. J. Bingle, Weltmission und Weltstromungen (54—62);
Th. B. W. G. Gramberg, Ceylon auf dem Hintergrund des Buddhismus (62
bis 73). 3: C. Barth, Das Alte Testament und die jungen Kirchen (99—112).
4. J. G6ttin, Vom neuen Leben in der islamischen Welt Indonesiens (140 bis
151). Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 4, 3 (1957): M.
Hudeczek, Zur Differenzierung der Geschlechter in biologischer Sicht (257
bis 272); A. Antweiler, Der Zweck der Religion und Moral. Zu Kants
«Religion innerhalb der Grenzen der bloben Vernunfty (273—316). 4:
M. Liohrer, Glaube und Heilsgeschichte in De Trinitate Augustins (385 bis
419) ; M. S. Morand, Le double usage du verbe étre (420—432). Internationale
kirchliche Zeitschrift 47, 3 (1957): B.Spuler, Die orthodoxen Kirchen,
XXXVI (133—167); S. Bulgakoff, Die Lehre von der Kirche in orthodoxer
Sicht (168—200). Judaica 13, 4 (1957): H.-J. Kandler, Die Bedeutung der
Armut im Sechrifttum von Chirbet Qumrén (193—209); W. A. Schulze,
Schelling und die Kabbala, 111 (210—232); P. Bovet, A.F. Petavel et les
amis d’Israél de Neuchatel (232—242); L. Schéppi, Simone Weil 1909—1943
(242—254). Kirchenblatt [iir die reformierte Schweiz 113, 19—21 (1957):



	Rezensionen

