
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 14 (1958)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen.

Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Handwörterbuch für Theologie und

Religionswissenschaft. 3., völlig neu bearb. Aufl., in Gemeinschaft mit
H. v. Campenhausen, E. Dinkier, G. Gloege und K. Logstrup hrsg. von
Kurt Galling. Bd. 1 (A—C). Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1957.

XXXII S. + 1898 Sp. In 21 Lief, erschienen, Subskr.-Preis pro Lieferung
DM 4.20—5.20.

Die 1932 abgeschlossene zweite Auflage dieses Standardwerkes wird
jetzt durch eine völlig neugeschriebene und auf sechs Bände und ein Register

erweiterte dritte Auflage ersetzt, deren erster Band Ende 1957 vorlag.
Hier spiegelt sich in vorzüglicher Klarheit, aber stets mit kritischer
Besinnung, die gründliche Verschiebung wider, die die Theologie und die
Kulturbetrachtung inzwischen erfahren haben. Auch ist das Blickfeld
beträchtlich erweitert worden. Die ökumenischen Fragen, die Geschichte der
Ostkirche, die Stellung der Jungen Kirchen, die modernen Kulturprobleme,
die Sozialwissenschaften, die neuen anthropologischen Wissenschaften, wie
die Existenzphilosophie, die Psychologie und die Pädagogik, das alles findet
man hier in erweitertem Ausmaß berücksichtigt. Neben großen Aufsätzen,
die in übersichtlicher Zusammenfassung prinzipielle Dinge beleuchten,
z. B. Bibel, Christentum, stehen da wie vorher kürzere Artikel, vor allem
Biographien, die religions-, kirchen- und kulturgeschichtliche Einzelheiten
hervortreten lassen, wobei moderne Literaturangaben freigebig mitgeteilt
werden. Auch in bezug auf Präzision erfüllt diese Auflage wohl jeden
Anspruch, den man auf ein so großes Unternehmen stellen kann, wobei
außer der Redaktion, den Fachberatern und den Verfassern auch der Verlag
und sein Mitarbeiter Dr. Ernst Kutsch mit Anerkennung zu erwähnen sind.

Bei einem so großen Werk gibt es gewiß auch Punkte, wo man Kritik
üben könnte. Wir wollen aber von allen Kleinigkeiten absehen, weil die
Vollkommenheit doch nie erreicht wird, und lediglich ein paar Bemerkungen

tun, die vielleicht für die folgenden Bände von Interesse sein könnten.
— 1. Nach dem Vorwort soll die neue Auflage sich nicht mehr so
überwiegend aus deutscher Sicht gestalten. Das ist auch in bezug auf den
Mitarbeiterkreis und die Artikelwahl weitgehend geschehen (obwohl z. B. der
Artikel Bürgerliches Recht sich auf Deutschland beschränkt). Aber in den
großen Übersichtsartikeln findet man noch oft, daß sich die Verfasser fast
ausschließlich mit deutschen Erscheinungen oder Gedankenbildungen
befassen und eigentlich nur deutsche Literatur anführen. Das ist z. B. der
Fall in den (an sich hervorragenden) Artikeln Christentum, V (Wesen des

Christentums); Christologie, II—III (dogmengeschichtlich, dogmatisch).
Wenn auch das Hauptgewicht in einem deutschen Nachschlagewerk natürlich

auf dem Deutschen liegen muß, sollten doch in derartigen Artikeln
auch andere Gebiete der Theologie und der Kirche, der Wissenschaft und
der Kultur in einer ihrer geschichtlichen oder aktuellen Bedeutung ent-



54 Rezensionen

sprechenden Weise berücksichtigt werden. — 2. Eine moderne religiöse
Bewegung wie die Anthroposophie wird von Kennern kritisch-objektiv
geschildert; die Verfasser dürfen hier keine Propaganda treiben. Aber in
der Darstellung über den Begriff «Angst» z. B. wird nicht beachtet, daß
manche Leser von außen her kommen, dem Gegenstand vielleicht kritisch
gegenüberstehen und die Voraussetzungen der modernen Angst-Spekulation
nicht teilen. Man möchte auch solche Schlagwörter kritisch-objektiv und
mehr «ökumenisch» behandelt sehen, und zwar unter Bezugnahme auf
bekannte theologische Begriffe (so fehlen hier Hinweise auf theologische
Artikel wie Anfechtung, Gesetz, Gewissen).

Basel. Bo Reicke.

Zacharie Mayani, Les Hyksos et le monde de la Bible. (Bibliothèque
Historique.) Paris, Payot, 1956. 270 S., 29 Zeichn.

Seit Josephus hat man Israels Aufenthalt in Ägypten oft mit der
Fremdherrschaft der Hyksos über Ägypten (17. u. 16. Jahrh.) kombiniert,
wobei die Frage nach ihrer Herkunft immer noch sehr verschieden
beantwortet wird. Mayani, Spezialkenner der innerasiatischen Völker und Sprachen,

nimmt nun ihre Vorläufer als «Protohyksos» dazu und stellt, von den

Spuren eurasischer Steppenkultur in Vorderasien und Ägypten ausgehend,
die ganze Frage in den Zusammenhang der durch ständige Bodenverschlechterung

bedingten Vorstöße der Steppenvölker in das westliche Kulturland:
seit dem 3. Jahrtausend haben sie ihren bildlosen Sonnen- und Feuerkult,
die Eisenbearbeitung und das Hakenkreuz, später auch Roß und Wagen
nach dem Westen gebracht. Die Hyksos im engeren Sinn waren kein
geschlossenes Volk, sondern Feudalherren indogermanischer Abkunft mit
ihrem Anhang und den von ihnen mitgerissenen Völkerschaften. In Syrien
wurden sie halbwegs semitisiert. Ägypten hat ihnen bei aller Verwüstung
auch viel zu verdanken.

In Verarbeitung eines weitzerstreuten und schwer zugänglichen Materials

gibt Mayani einen guten Eindruck von den Kulturbeziehungen des 3.

und 2. Jahrtausends. In vielem ist es freilich — bei der Fülle und Schwierigkeit

aller Einzelfragen nicht verwunderlich — vorerst mehr nur ein
interessanter Versuch. Lassen sich die Berührungen der eigentlichen Hyk-
soszeit aus bloßen Handelsbeziehungen auch kaum erklären, so ist das in
anderen Fällen nicht so sicher. Manches betrifft auch weiter verbreitete
Vorstellungen und Bräuche und beweist darum nicht viel. Die Herleitung
hebräischer oder ägyptischer Wörter aus der Steppe und aus dem

Indogermanischen bleibt oft unbefriedigend, und die Verwendung des A.T. trägt
den quellenkrititischen und traditionsgeschichtlichen Ergebnissen zu wenig
Rechnung. Vollends skeptisch ist man gegenüber dem Bemühen, auch die
religiöse Reform des Echnaton und den Monotheismus Moses mit jenen
Einflüssen in Verbindung zu bringen.

Basel. Walter Baumgartner.



Rezensionen 55

Carl H. Kraeling, The Synagogue [of Dura-Europos], with contributions by
C. C. Torrey, C. B. Welles, and B. Geiger. The Excavations at Dura-
Europos, conducted by Yale University and the French Academy of
Inscriptions and Letters. Final Report, VIII, 1, ed. by A. R. Bellinger;
F. E. Brown, A. Perkins, and C. B. Welles. New Haven, Yale University
Press, 1956. 4°. XVIII + 404 S., 78 Taf., 12 Pläne.

Dura (aram. : «Umzäunung») war eine Stadt am westlichen Ufer des

Euphrat, die sich in hellenistischer und in römischer Zeit zu einem
glänzenden Kulturzentrum entwickelte; sie wurde von Mazedoniern und Griechen

Europos genannt. Französische und amerikanische Archäologen haben
Dura seit 1922 ausgegraben, wobei die Denkmäler im Nationalmuseum von
Damaskus untergebracht wurden. Zu den wichtigsten Entdeckungen an
diesem Ort gehört eine mit wunderbaren Malereien geschmückte Synagoge,
die in der gelehrten Welt bereits eine große Literatur verursacht hat —
es war ja eine Sensation, daß die Juden trotz des Bildverbotes solche Kunst
hervorbringen konnten.

Nachdem die mit der Yale University verbundenen amerikanischen
Forscher schon 1936 in einem vorläufigen Bericht die Synagoge von Dura
behandelt hatten 1, liegt jetzt die endgültige Übersicht dieses Fundes vor.
Verfasser ist der bekannte Orientalist C. H. Kraeling (Chicago) ; für die
Bearbeitung der aramäischen, griechischen und mitteliranischen Inschriften

sind die auf dem Titelblatt erwähnten Spezialisten Torrey, Welles und
Geiger verantwortlich. Es handelt sich um einen stattlichen Band, der eine
Fülle von Material, Beobachtungen, Deutungsvorschlägen und schönen
Illustrationen enthält.

Die jüdische Kolonie in Dura blühte von der Wiedereroberung der
Stadt durch die Römer 165 n. Chr. bis zu ihrer Zerstörung wegen der Sas-
saniden 256 n. Chr. In diese Periode fällt auch die Entwicklung der betreffenden

Synagoge, die zuerst ein zum Gottesdienst- und Gemeindelokal
aptiertes Privathaus ausmachte, dann 244—45 in stattlicher Form
umgebaut und erweitert wurde. Ungefähr gleichzeitig sind ja auch
künstlerisch ausgestattete Synagogen in Galiläa und Katakomben im Mittelmeergebiet

entstanden, was mit der relativ günstigen Stellung des zeitgenössischen

Judentums zusammenhängen dürfte; auch die Sammlung der
Mischnatraditionen fällt in diese Epoche, was in analoger Weise als der
Ausdruck einer nationalen Renaissance gedeutet werden kann (vgl. die
gleichzeitige Entwicklung der palmyrenischen Kunst und der syrischen
Kirchensprache). Auch hebt Kraeling bei der Deutung der Malereien der
jüngeren Synagoge mit Recht hervor, daß sie ein in der Diaspora
verstärktes Nationalgefühl der Juden ausdrücken (S. 350 f.); so wird z.B. die
ergreifende Schilderung der Auferstehung nach Ez. 37 auf die Wiederherstellung

des nationalen Lebens bezogen (S. 178 e. p.). 2 Gleichzeitig erörtert
1 The Excavations at Dura-Europos, Preliminary Report, 6 (1936).
2 Hier fehlen allerdings Hinweise auf W. G. Kümmel, Die älteste

religiöse Kunst der Juden: Judaica 2 (1946), S. 1—56; H. Riesenfeld, The
Resurrection in Ezekiel xxxvii and in the Dura-Europos Paintings (1948).



56 Rezensionen

der Verfasser mit großer Sachkenntnis und Behutsamkeit die religiösen
Vorstellungen, die mit diesen wunderbaren Illustrationen zum Alten Testament

verbunden gewesen sein dürften, und erinnert im Zusammenhang an
die Lehrtätigkeit eines großen Zeitgenossen dieser Synagoge, des berühmten

jüdisch-babylonischen Theologen Rab (S. 358).

Basel. Bo Reicke.

Walter Bauer, Griechisch-deutsches Wörterbuch zu den Schriften des Neuen
Testaments und der übrigen urchristlichen Literatur. 5. Aufl. Lief. 1—2

(A — bieyeipuu). Berlin, Alfred Töpelmann, 1957. 382 Sp. Pro Lief.
DM 7.80.

Der große Göttinger Meister der neutestamentlichen Lexikographie
arbeitet noch im hohen Alter fleißig an der Vervollkommnung seines
Lebenswerkes. Er ist sich bewußt, daß man nie die wirkliche Vollkommenheit

erreicht, fühlt sich aber verpflichtet, immer nach diesem Ziel zu
streben. Daß er sein Wörterbuch auch immer zu verbessern imstande ist,
davon zeugen die ersten Lieferungen der fünften Auflage. So sind hier
manche Quellen zum erstenmal verwertet worden, wie Pap. Ups. 8, Aelius
Dionysius, Aristoxenus, Cyrill von Skythopolis, Dicaearchus, Dionysius
Byzantius, Klearchos, Krinagoras, Musaeus, Oenomaus, Phlegon, Stephanus
Byzantius.1 Geplant sind 8/4 Lieferungen von zusammen etwa 112 Bogen,
was eine Vermehrung des Umfangs bedeutet.

Basel. Bo Reicke.

Eero Repo, Der Begriff 'Rhema' im Biblisch-Griechischen. Eine
traditionsgeschichtliche und semasiologische Untersuchung. 2. 'Rhema' im Neuen
Testament, unter Berücksichtigung seines Gebrauches in der übrigen
altchristlichen Literatur. Annales Academiae scientiarum fennicae, B,
88, I. Helsinki, 1954. 214 S. Fmk 800.

Wie die Übersetzer der Septuaginta hatten auch die Autoren des Neuen
Testaments für die Wiedergabe des heutigen deutschen Begriffes «Wort»
mindestens zwei Ausdrücke zur Verfügung: «Logos» und «Rhema» (im
folgenden L und R abgekürzt). Meist verwenden sie beide. Aber die Frequenzen

und Proportionen sind sehr verschiedenartig. Repo geht nun so vor,
daß er quer durch die neutestamentlichen Schriften hindurch das
wortstatistische Verhältnis von L und R feststellt und sämtliche R-Stellen einer
traditionsgeschichtlichen Überprüfung unterzieht. Die exegetische
Einzeluntersuchung bestätigt den Eindruck, den das wortstatistische Zahlenbild
schon auf den ersten Blick macht: R tritt besonders in jüdisch-palästinen-

1 Erwünschenswert wären auch Kollationen von Quellen wie The
Excavations of Dura-Europos, Preliminary Report, 6 (1936) ; The Acts of
the Pagan Martyrs. Acta alexandrinorum, ed. by H. A. Musurillo (1954).



Rezensionen 57

sischem Milieu in Erscheinung. Nicht verwunderlich, daß das Wort in den

apostolischen Vätern und bei den altkirchlichen Schriftstellern mit wenigen
(ihrerseits erklärlichen) Ausnahmen immer mehr hinter L zurücktritt, bis
es schließlich im Neugriechischen nur noch als grammatischer Fachausdruck

und biblischer Archaismus anzutreffen ist.
Nach der Einzelexegese des analytischen Teiles (S. 12—158) faßt Repo

im synthetischen Teil (S. 159—209) die traditionsgeschichtlichen und sema-
siologischen (statt dessen könnte er einfach schreiben «bedeutungsgeschichtlichen»)

Ergebnisse der Untersuchung zusammen. R scheint wirklich ein
typisch palästinensisch-jüdischer Ausdruck zu sein. Sogar die Vermutung,
daß die Homophanie mit den hebräisch-aramäischen Aequivalenten ("ION,
man) den Gebrauch des Wortes in semitischer Umgebung erleichterte,
ist nicht von der Hand zu weisen. Der Ausdruck kommt im Neuen Testament

hauptsächlich in jenen Abschnitten des lukanischen Werkes vor, in
denen man seit jeher palästinensische Quellen suchte (Luk. 1—2 :9 mal; Act.
1—11 :10 mal) ; ferner in jenen Johannestexten, die von Bultmann der jo-
hanneischen Redenquelle zugerechnet werden. Bei Paulus und in den übrigen

neutestamentlichen Schriften erscheint R gerne in Zitaten oder
Zitateinleitungen (2. Petr. 3, 2 ist z. B. Zitat aus Jud. 17).

Damit ist schon das bedeutungsgeschichtliche Ergebnis gestreift. Wo
R in Zitaten oder als Zitateinleitung verwendet wird (manchmal auch in
den entsprechenden Kontexten unter dem Einfluß der Zitate), hat es einen
archaistischen Klang. Als Hinweis auf das Einzelwort kann es auch einen
«pejorativen» (schlechten) Sinn bekommen, besonders im Zusammenhang
mit Blasphemie, in dem es gerne erscheint. Die Hauptbedeutung des
Ausdruckes hat sich aber schon in der Septuaginta abgezeichnet (damit
befaßte sich Repo in Band I, der hier nicht zur Diskussion steht). Es handelt
sich um die «Sprechbetontheit» des Begriffes, wie Repo sich äußert. Er
versteht darunter den Umstand, daß R gerne mit Verben des Sprechens und
entsprechenden Substantiven (Mund, Stimme) verbunden wird. Neben dieser

Sprechbetontheit stehen im Neuen Testament sodann in ausgeprägter
Weise die «Sachbetontheit» und die «Dynamik» des Ausdruckes. «Sach-

betontheit liegt vor, wo es um Geschehnisse geht, z. B. Luk. 2,15 tô (>f||aa

TÉ-fovôç, oder Act. 10, 37 tô yevöpevov pf|pa. Die dynamische Bedeutungskomponente

liegt besonders dann vor, wenn es um das Schöpfungswort oder
die Schöpfungsmacht ganz allgemein geht. Natürlich sind die sachliche und
die dynamische Bedeutungskomponente ausgesprochen semitisch. Nicht von
ungefähr treten sie in entsprechenden Zusammenhängen, insbesondere wieder

in den Lukas- und Johannesquellen auf.
Repos Arbeit ist nach Anlage und Durchführung eine sehr erfreuliche

Erscheinung. Bewiesen ist mit ihr freilich im Augenblick nur, daß R gerne
in palästinensisch-jüdischem Milieu vorkommt. Das ist immerhin besonders
im Hinblick auf das Johannesevangelium bedeutsam. Anderseits steht aber
fest, daß es typisch palästinensisch-jüdische Schriften gibt, wie die
Apokalypse oder das Matthäusevangelium, in denen R ganz oder fast ganz fehlt.
Repo ist ganz allgemein bei der Beurteilung der statistischen Tatbestände
zu optimistisch. Wenn z. B. R bei Markus nur 2mal, bei Matthäus nur 5mal



58 Rezensionen

vorkommt, so ist es sehr gewagt, bei so kleinen Zahlen prozentuale
Verrechnungen und entsprechende Vergleichungen mit andern Schriften
überhaupt anzustellen. Je kleiner die Zahlen sind, um so mehr trügen die
statistischen Verhältnisse. Was Repo über R in traditionsgeschichtlicher
Hinsicht schreibt, ist erst abschließend bewiesen, wenn ein analoger Beweis
für ein Dutzend analoge Vokabeln geführt ist. Wenn R bei Lukas und
Johannes für das palästinensisch-jüdische Milieu wirklich kennzeichnend ist,
dann gibt es sicherlich noch einige Vokabeln, von denen dasselbe gesagt
werden könnte. Repo weist selber auf XaXeîv hin. Da es im ganzen N.T.
nur etwa 400 Wörter gibt, die über 50mal vorkommen, ließe sich sicher die

ganze Situation umfassend abklären. Dann müßte sich auch zeigen, ob es

Gegeninstanzen gibt. Als im weiteren Sinne auch noch zum «Wortbegriff»
gehörende Ausdrücke sind im N.T. neben R und L Kerygma, Martyrion,
Euangelion u. a. m. zu lesen. Wie steht es mit ihnen?

Besonders interessant sind Repos Ausführungen zu den Lukastexten.
Der große Umfang der lukanischen Textbestände und das ausgedehnte Ver-
gleiehsmaterial in den übrigen neutestamentlichen Schriften ermöglichen
hier am ehesten einen Einblick in die außerordentlich komplexen Quellenfragen.

Luk. 1—2 ist in den Lukastexten sicherlich der am stärksten
semitisch-jüdisch gefärbte Abschnitt. Das hindert nicht, daß es gerade in diesen
beiden Kapiteln nur so wimmelt von lukanischen Vorzugswörtern, die uns
vornehmlich auch in der zweiten Hälfte von Acta, also dem unsemitischsten-
unjüdischsten Abschnitt des lukanischen Werkes begegnen! Noch ein Wort
zu einer andern Bemerkung Repos. Er gibt zu, daß bei Lukas viele
Beispiele doppelter Beweisführung vorkommen. Aber gegen das Ende der Acta
hin seien sie kaum mehr anzutreffen; darum könne man diese Methode nicht
für einen eigenen Stil des Lukas mit Beschlag belegen. Warum nicht? Ein
Kompositionsproblem stellte sich für Lukas eben dort, wo er nicht selber
dabeigewesen war und sehr verschiedenartige mündliche und schriftliche
Quellen miteinander zu verbinden hatte. Darum ist bei ihm das Zweiheitsgesetz

gerade in Luk. 1—2 und Acta 1—5 am deutlichsten zu beobachten.
Wo er umfangreichere Quellen benützt, tritt das Zweiheitsgesetz zurück
(Mark, und Q). Aber es fehlt nie ganz, auch nicht am Ende der Acta (zweimal

wird die Bekehrung des Paulus erzählt, vor zwei Statthaltern hält Paulus

eine Verteidigungsrede, zwei Wunder geschehen auf Malta usw.). In
dieser Frage hat mich Repo keineswegs überzeugt.

Doch sollen damit nur untergeordnete Bedenken angemeldet werden.
Die Arbeit Repos könnte als Muster für eine Reihe ähnlicher Untersuchungen

dienen. Das Buch ist übrigens gut übersetzt. Einige im Deutschen
schwerverständliche Wortbildungen beruhen vielleicht auf dem Finnischen.
Die Fremdwörter, deren Inflation in der theologischen Literatur ohnehin
zu einer Plage wird, haben nicht immer in allen Sprachen dieselben
Bedeutungen. Für die neutestamentliche Wissenschaft wird Repos R-Mono-

graphie eine wichtige Ergänzung zum Artikel Xéfui, Xâyoç, jüjpa im Kitteischen

Wörterbuch bleiben.

Hilterfingen, Kt. Bern. Robert Morgenthaler.



Rezensionen 59

Vittorio Subilia, Gesù nella più antica tradizione cristiana. (Collanda della
Facoltà valdese di teologia Roma.) Torre Pellice, Libreria Editrice Clau-
diana, 1954. 268 S. L. 900.

Es ist eine Freude, auf dieses gediegene Werk neutestamentlicher
Forschung aus der Waldenserkirche hinzuweisen. Subilia gibt in seinem Buch
— ausgerüstet mit großer Kenntnis der einschlägigen Literatur — eine
zusammenfassende Schau der Christologie der synoptischen Evangelien
und versucht, einen bestimmten, klaren Weg durch das Gestrüpp der
zahllosen Interpretationen der Auslegungsgeschichte zu finden.

Nach einem kurzen einleitenden Bericht über den gegenwärtigen Stand
der neutestamentlichen Theologie werden in drei großen Abschnitten die
christologischen Würdetitel des «Propheten», des «Davidsohnes» und des
«Gottesknechtes» behandelt. Subilia will aber nicht nur diese christologischen

Denkformen der ersten Gemeinden darstellen, sondern versucht,
auch an das Problem des synoptischen Stoffes heranzugehen. In vorsichtigen

Untersuchungen, die selbstverständlich die formgeschichtlichen
Forschungsresultate voraussetzen, zeigt er, daß die beiden Hauptarten des

synoptischen Messiasverständnisses, Menschensohn- und Gottesknecht-Chri-
stologie, auf das Selbstverständnis des historischen Jesus zurückgehen.

Das Schwergewicht seiner Untersuchung (schon äußerlich durch die
Seitenzahlen dokumentiert) liegt auf dem Problem der Gottesknecht-Chri-
stologie. Im Gefolge von Cullmann, Lohmeyer und J. Jeremias erklärt
Subilia den tiefen Einfluß des Ebed-Jahve-Gedankens auf Jesus, der —
spätestens seit seiner Taufe durch Johannes — im Bewußtsein lebt, den

Auftrag des Ebed-Jahve zu erfüllen, also stellvertretend Sünde und Leiden
der vielen zu tragen. Diese Grundthese schafft neue Möglichkeiten, das
«Messiasgeheimnis», die Leidensankündigungen durch Jesus selbst, die
Verklärung, das Logion vom Lösegeld (Mark. 10, 45) zu verstehen. Aber auch
das Abendmahl als das in der Passa-Atmosphäre stattfindende Abschiedsmahl

Jesu mit seiner Jüngerschar, dem Kern des eschatologischen Gottesvolkes,

wird vom Gottesknechtgedanken her erklärt. Das Abendmahl wird
für Subilia zum Ausgangspunkt des Kirchenverständnisses Jesu und der
Synopse. Die Gemeinde des messianischen Gottesvolkes ist die
Bundesgemeinde des eschatologischen Menschensohnes und Gottesknechtes.

Im letzten Abschnitt skizziert Subilia die Passionsgeschichte als die
Geschichte des Gottesknechtes von Jes. 53. Wie im ganzen Buch bietet er
auch hier eine eindrückliche Darstellung, eindrücklich gerade in der
einseitigen Herausarbeitung des einen Hauptmotivs der synoptischen Christologie,

das manche Traditionsstücke in neues Licht zu rücken vermag.
Rheineck, Kt. St. Gallen. Matthias Rissi.

Francesco Lo Bue, Che cosa è il Nuovo Testamento. Breve introduzione alla
letteratura del cristianesimo nascente. Torre Pellice, Libreria Editrice Clau-
diana, 1954. 161 S. L. 500.

F. Lo Bue gibt in seinem Büchlein von 156 Seiten eine sehr gedrängte
Übersicht über die Einleitungsfragen zum N.T. Die Kürze bringt es mit



60 Rezensionen

sich, daß der Verfasser alle Probleme nur andeuten und eine erste
Einführung in die kritische Forschung geben kann.

Zunächst schildert Lo Bue die politische und religiöse Situation, in der
sich die ersten christlichen Gemeinden vorfinden, die die neutestament-
lichen Schriften geschaffen haben. Dann bespricht er der Reihe nach die
paulinischen Briefe, die synoptischen Evangelien, die Johannesschriften
und die übrigen Briefe, indem er mit wichtigen Arbeiten über die einzelnen

Probleme bekanntmacht und mögliche Lösungen der kritischen Fragen
skizziert. Dabei müssen leider manche Probleme zu sehr vereinfacht werden
(z. B. werden die literarkritischen Fragen des Johannesevangeliums kaum
erwähnt).

Abschließend behandelt der Verfasser kurz die Kanonsgeschichte, die
Schriften der apostolischen Väter, Apokryphen und Agrapha und die
Textkritik des N.T.

Rheineck, Kt. St. Gallen. Matthias Rissi.

G. W. H. Lampe and K. J. Woollcombe, Essays on Typology. Studies in
Biblical Theology, 22. London, S. C. M. Press, 1957. 80 S. 7s. 6d.

Das Bändchen enthält zwei Artikel. — I. «The Reasonableness of Typology»

von Lampe erörtert hauptsächlich Fragen prinzipieller Art. Nach
einer Periode von Skepsis gegenüber der früheren unbefangenen Verwendung

der biblischen wie auch nachträglich erfundener Typologien stehen
wir jetzt mitten in einer Periode der Rehabilitierung — Lampe meint: einer
bisweilen zu weitgehenden Rehabilitierung — der typologischen Auslegung.
Wie weit darf man — unter Anerkennung der unbestreitbaren typologischen

Betrachtung — in der typologischen Auslegung gehen? — II. «The
Biblical Origins and Patristic Development of Typology» von Woollcombe
ist ein instruktiver Aufriß der Geschichte der typologischen Auslegung.

Beide Verfasser verwerfen die Allegorese, bejahen aber eine typolo-
gische Auslegung («search for historical patterns» wird von W. als legitim

anerkannt), vorausgesetzt, daß sie sich innerhalb der Grenzen der
biblischen Heilsgeschiclite hält.

Nach Meinung des Rezensenten muß die Grenze schärfer gezogen werden.

Aufgabe der Auslegung kann nur sein, den Umfang und den Inhalt
der typologischen Betrachtung im N.T. (bzw. bei den Vätern) festzustellen.

Alles Suchen verbietet sich, wenn man erkennt, daß die neutestament-
liche Verkündigung sich nur gelegentlich in «Typen» ausdrückt.

Kopenhagen. Bent Noack.

Ulrich Luck, Kerygma und Tradition in der Hermeneutik Adolf Schlatters.
Arbeitsgemeinschaft für Forschung des Landes Nordrhein-Westfalen,

Geisteswissenschaften, 45. Köln & Opladen, Westdeutscher Verlag, 1955.
138 S. DM 9.—.

Daß Schlatters Lebensarbeit alles andere als überholt ist, liegt nicht
nur an ihrer Selbständigkeit und Gründlichkeit, sondern auch an ihrer



Rezensionen 61

Brauchbarkeit in der heutigen Lage, in der fast überall um eine
Überwindung oder wenigstens Weiterführung der Formgeschichte gerungen
wird. Nicht daß Lucks Buch von dem ausschließlichen Interesse diktiert
wäre, Schlatters Gesichtspunkte diesem Ringen dienstbar zu machen; seine
Untersuchung ist eine saubere Herausarbeitung der exegetischen Methode
und der theologischen Haltung Schlatters: wie «das persönliche
Gottesverhältnis des Historikers für die Ergebnisse seiner Arbeit von ausschlaggebender

Bedeutung» ist, weil es die Anerkennung von Gottes Handeln in
der Geschichte bedeutet (S. 39), so wird nur diejenige Auslegung dem
Wesen der Evangelien gerecht, die sie als «selbständige Aneignung und
kerygmatische Gestaltung der Geschichte Jesu» sieht (S. 50) und von da

aus die einzelnen Ereignisse und Worte wertet. Ständig wird aber auf die
Formgeschichte Bezug genommen, sowohl im Hauptteil «Kerygma und
Tradition bei Ad. Schi.» als in der Übersicht «Kerygma und Tradition in der
bisherigen synoptischen Forschung».

Überwinder der Formgeschichte ist Schlatter nicht, ungeachtet seiner
nach 1920 erschienenen Schriften und Neuauflagen; das hätte deutlicher
gesagt werden müssen. Mit dieser Einschränkung sei das Buch als Einführung

in die Theologie Schlatters und als Diskussionsbeitrag empfohlen.

Kopenhagen. Bent Noack.

M. A. van den Oudenrijn, Eine alte armenische Übersetzung der Tertia Pars der
Theologischen Summa des hl. Thomas von Aquin. Einleitung nebst
Textproben. Bern, A. Francke AG., 1955. 240 S., 4 Taf. Fr. 60.—.

Zu den frühesten Versuchen, die Gedankenwelt des Aquinaten für
Nichtlateiner zu erschließen, gehört die hier in mustergültiger Form
(soweit der Rezensent, der kein Spezialist ist, das beurteilen kann) gewürdigte
und teilweise edierte Ubersetzung des dritten Teils der Summa Theologiae,
die der armenische Dominikaner Vardapet Yakobos Targmann
«Übersetzer») mit Hilfe seines spanischen Ordensgenossen Petrus von Aragon am
26. Mai 1347 im Oberen Gottesmutterkloster zu Qrnay am Ernjak (in der
heutigen Räterepublik Nachidschewan in Transkaukasien) vollendete.
M. A. van Oudenrijn, der bekannte Orientalist und Alttestamentler der
Universität Freiburg (Schweiz), hat sich seit 1920 mit diesem Werk beschäftigt

(vgl. S. 9 f.). In seiner ausführlichen Einleitung (S. 11—54) beschreibt
er zunächst (S. 11—14) die vier in Europa zugänglichen Handschriften, von
denen die vatikanische als einzige das zweite Stück der Tertia Pars (Quä-
stionen 60—90 mit den ersten 68 Quästionen des Supplementum, also die auf
die Christologie folgende Sakramentenlehre, nicht aber mehr die Lehre von
den Letzten Dingen) enthält. (Weitere Manuskripte müssen sich in gewissen

armenischen Sammlungen der Türkei und der transkaukasischen
Sowjetrepubliken befinden. Was darüber bekanntgeworden ist, findet sich auf
S. 14—16 zusammengestellt.) Über die kirchengeschichtlich überaus
interessanten Umstände, unter denen das Werk aus der regen Übersetzungstätigkeit

und der Unionsbewegung hervorging, die das genannte Kloster zum
Mittelpunkt hatten (1344 wird dessen Vorsteher Johann von Qrnay erst-



62 Rezensionen

malig als Generaloberer der besonderen, aus dem Dominikanerorden
erwachsenen ostarmenischen Kongregation der Unitoren bezeugt), orientiert
uns der Herausgeber so, daß er das (schon früher edierte) Kolophon der
vatikanischen Handschrift in verbesserter Form wieder abdruckt, übersetzt
und ausführlich kommentiert (S. 16—37). Auch auf die Zeiten bis 1415 (in
welchem Jahr die viel früher begonnene Abschrift erst vollendet werden
konnte «wegen der Verwirrung der Zeit und der Bedrängnis der
Muselmanen») fällt hier Licht, besonders auf das Verhältnis der Unitoren zu den
Gegnern der Union mit Rom. Mit einer Ausnahme 1 sind bisher keine ost-
armenischen scholastischen Texte in ursprünglicher Fassung veröffentlicht
worden. Und dazu handelt es sich hier nun um eine frühe Übersetzung aus
Thomas von Aquino, die in der Editio Leonina nicht berücksichtigt worden
ist. Dazu haben wir es mit einer Leistung zu tun, die «den Übersetzungen
der Summa Theologiae, die in unseren Tagen in mehreren europäischen
Sprachen vorgenommen worden sind, ruhig zur Seite gestellt werden» kann
(S. 9). Dies erweist im einzelnen ein weiterer Teil der Einleitung (S. 37

bis 47) «Zur Charakteristik der Übersetzung», an dem auch der Nichtfach-
mann seine Freude haben kann; denn mancherlei Grundsätzliches zu Fragen

theologischer Begriffsbildung wird hier berührt, z. B. in den Ausführungen

über die Wiedergabe solcher Wörter wie «sacramentum» (S. 44 f.),
«peccatum / culpa» (S. 45), «liberum arbitrium» (S. 42). Eine sorgfältige
Prüfung der Bibelzitate (S. 47—54) ergibt, daß den Übersetzern in ihrer
Sprache keine andere als die bekannte altarmenische Bibelübersetzung vorlag.

Denn alle Abweichungen von dieser ergeben sich aus dem von Thomas
gebotenen lateinischen Text. Die Textproben (S. 55—205) bringen die
Tabulae der ganzen Tertia Pars und folgende Quästionen: 3, 59 (Art. 5

und 6), 60—71 und 77 — nach den jeweils diese Stücke enthaltenden
Handschriften. Zum Schluß bringt van Oudenrijn eine «Untersuchung über die
Textgestalt der lateinischen Vorlage», die von den Übersetzern benützt
worden ist (S. 207—240), wobei die übersichtlich zusammengestellten «eigenen

Lesarten» (d. h. solche, die weder im Text noch im Apparat der Leonina
vorkommen) besonderem Interesse begegnen. So ist dieses Werk nach
verschiedenen Seiten von hohem Wert. Die Geschichte der Übersetzung
theologischer Begriffe ist ja ein Stück der Geschichte der Theologie selbst. Und
die Missionsgeschichte des ausgehenden Mittelalters ist zugleich etwas so
wenig Bekanntes und etwas so Großartiges, daß man einerseits der Spezial-
forschung danken muß, wenn sie mit Freudigkeit solchen Dingen nachgeht,
anderseits aber gewahr wird, daß hier Horizonte erschlossen werden, die
wir keineswegs den Spezialisten überlassen sollten. Wir haben keinen
Auftrag, die allgemeine Kirchengeschichte der mittleren Zeit als eine allzu
einseitige westeuropäische Angelegenheit anzusehen.

Emory University, Georgia (USA). Martin Anton Schmidt.

1 Der Traktat... [Johannes Anglus,] Von den Tugenden der Seele. Ein
armenisches Exzerpt aus der Prima secundae der Summa theologica des Hl.
Thomas von Aquin, hrsg. von M. A. van den Oudenrijn, Collectanea Fri-
burgensia, N. F. 29 (1942).



Rezensionen 63

Peter Kawerau, Die jakobitische Kirche im Zeitalter der syrischen Renaissance.

Idee und Wirklichkeit. Deutsche Akad. der Wiss. zu Berlin, Inst,
f. griech.-röm. Altertumskunde, Berliner Byzantinische Arbeiten, 3. Berlin

W, Akademie-Verlag, 1955. X + 113 S., 1 Karte. DM 13.—.

Die von Jakob Baradäus (f 577) gegründete jakobitische Kirche mit
ihren Zentren in Antiochien am Orontes und in Tagrit am Tigris erlebte
1150—1280 eine Blütezeit, in der vor allem der große syrische Schriftsteller
Bar Hebräus (1226—86) als Maphrian (dem Patriarchen von Antiochien
gegenüber selbständiger Obermetropolit) des Ostens wirkte: das ist die
Epoche, die den Gegenstand des angeführten Buches bildet. Es handelt sich
um die geschichtliche Lage der westsyrischen monophysitischen Christenheit,

nicht um ihre Theologie. Der Verfasser schildert mit anregender Klarheit

und Knappheit die Organisation und das innere Leben der jakobi-
tischen Kirche sowie ihre Beziehungen zu den Schwesterkirchen und den
Nichtchristen der Umgebung, die verhältnismäßig gut waren. Man befindet
sich hier mitten in der romantischen Welt von 1001 Nacht, mit Arabern,
Kreuzfahrern und Mongolen rings herum. Jedoch schreibt der Verfasser
stets nüchtern, sachlich und schlicht, und er bezieht sich durchgehend auf
die geschichtlichen Quellen, insbesondere die Kirchengeschichte des Bar
Hebräus. Für jeden, der sich irgendwie mit der syrischen Christenheit
oder mit dem Hochmittelalter zu beschäftigen hat, wird sein Buch ein sehr
wertvolles Hilfsmittel sein.

Basel. Bo Reicke.

Gottfried Egli, Die Reformation im Toggenburg. Schaffhausen, Meier & Cie.,
1955. 173 S.

Die Arbeit gibt einen Überblick über die Schicksale der Landschaft
Toggenburg seit dem Tode des letzten Grafen Friedrich VII. bis zum zweiten

Landfrieden von 1531. Die Reformation bildet im ganzen nur eine
Episode des allgemeinen Freiheitsringens der Toggenburger. Insofern ist
das Thema nicht richtig formuliert: es sollte dem Inhalt entsprechend
heißen: Die Freiheitsbewegungen im Toggenburg von 1436—1532. In einem
dem Titel nicht angemessenen Maß stehen die politisch-rechtliche
Geschichte und die Kulturgeschichte im Vordergrund; die Einleitung über die
vorreformatorische Zeit macht beinahe die Hälfte aus. Für die Reformationszeit

sind die Quellen zu wenig ausgewertet. So fehlt z. B. ein Hinweis
auf die wichtige Vorrede Zwingiis zur Marienpredigt von 1522, die er an
seine Brüder im Toggenburg richtete; ein so anschaulicher Bericht von
den Auseinandersetzungen um die Reformation, wie er im Brief des Pfarrers

Blasius Forrer von Stein (Dez. 1524) enthalten ist, wird viel zuwenig
ausgeschöpft. Das Bild hätte an manchen Stellen deutlicher und
farbenreicher gestaltet werden können. Dafür bringt die Arbeit viele Allgemeinheiten,

die in einer wissenschaftlichen Schrift ohne weiteres vorausgesetzt
werden könnten. Stellenweise hat sie eher den Charakter eines volkstümlichen

Vortrages. Auch stehen veraltete Darstellungen, wie Wegelins
Geschichte der Landschaft Toggenburg von 1830, zu sehr im Vordergrund.



64 Rezensionen

Im übrigen zeugt die Schrift von großem Fleiß und läßt die warme Anteilnahme

des Verfassers, der m. W. Konvertit ist, für die Reformation und
ihre Glaubensanliegen überall spüren.

St. Margrethen, Kt. St. Gallen. Ernst Gerhard Rüsch.

John David Hughey, Jr., Religious Freedom in Spain. Its Ebb and Flow.
London, The Carey Kingsgate Press Ltd., 1955. VII + 211 S. Sh. 15/—.

Der Verfasser vorliegender Studie war von 1947 bis 1950 Vertreter der
Southern Baptists, U.S.A., in Spanien. Sorgfältig baut er, wie Anmerkungen
und Bibliographie erkennen lassen, seine Arbeit auf englischer und
spanischer Literatur und Quellenmaterial auf, das dort besonders anschaulich
wirkt, wo es um Debatten über religiöse und kirchliche Verhältnisse in den
Cortesversammlungen geht. Hauptgewicht der Darstellung liegt auf dem
19. und 20. Jh.; um aber die Gegenwart aus der Vergangenheit zu erklären,
wird ein kurzer Überblick über die geschichtliche Entwicklung gegeben,
die nach jahrhundertelangen Glaubenskämpfen zur Herstellung jener
religiösen Einheit führte, die die katholischen Könige Isabella und Ferdinand

geschaffen, die Habsburger unentwegt festgehalten haben und die das
Ideal auch des frankistischen Spaniens ist.

Der heutige spanische Protestantismus wurzelt in der Bekehrung einiger

Spanier zur Lehre der Reformation um die Mitte des vorigen
Jahrhunderts. Diese ersten Pioniere, wie Francisco de Paula Ruet und Manuel
Matamoros, trafen unter Isabella II. auf ein völlig unduldsames Regiment:
sie wurden eingesperrt oder landesverwiesen. Die Revolution des Jahres
1868 brachte politische und religiöse Freiheit, die aber nach Rückkehr
Alfons' XII. (1875) in eine Duldung verwandelt wurde. Der Druck von
klerikaler Seite verschärfte sich unter Alfons XIII. und seinem Diktator
Primo de Rivera, bis durch die Revolution im Jahre 1931 das Pendel nach
der anderen Seite ausschlug: Es gab keine offizielle Religion mehr, Kirche
und Staat wurden getrennt. Der Extremismus auf der einen rief den auf
der anderen Seite hervor; der Bürgerkrieg war die Folge, der mit dem Siege
des Generals Franco endete. Er bedeutete Rückkehr zur religiösen
Einheitsidee, die im Abschluß des Konkordates im August 1953 gipfelte. Die
Lage der jungen evangelischen Kirche wurde schwierig.

Dies alles erfahren wir aus dem sachlich referierenden Buche. Dennoch
scheint uns sein Titel «Religiöse Freiheit in Spanien» falsch gewählt. Denn
dort hat es bis auf wenige Jahre im Laufe einer mehr als tausendjährigen
Geschichte keine Freiheit, sondern nur eine mehr oder minder weitherzige
Toleranz gegeben. Die gegenwärtige Behandlung der Evangelischen hat
den Unwillen und die Besorgnis der protestantischen Welt wachgerufen.
Das Bestreben des Verfassers ist, dem Standpunkte der katholischen Kirche
gerecht zu werden; er will objektiv sein. Andererseits verhehlt er nicht die
Gewaltakte, die gegen die evangelischen Kirchen und gottesdienstlichen
Räume in Szene gesetzt wurden, die Schwierigkeiten, mit denen die
evangelische Kirche auf dem Gebiete des Schul- und Ehewesens, der Begräbnisse
zu kämpfen hat; aber von dem seelischen Leid, das die mutigen Bekenner



Rezensionen 65

des Evangeliums zu tragen haben, hören wir nichts, nichts von der
Auswirkung des rein katholischen Erziehungswesens, nichts von der Zäsur, die
durch die Reihen der Intellektuellen geht, von denen ein Großteil außerhalb
Spaniens im freiwillig oder erzwungenen Exil lebt. Bezeichnend für den
amerikanischen Verfasser ist die Nebeneinanderstellung des Konkordates
und des Bündnisses Spaniens mit den Vereinigten Staaten über die
militärischen Stützpunkte und die wirtschaftliche Hilfe, beide 1953 geschlossen;
auf S. 161 lesen wir: «Die spanische Regierung hat auf Grund der Annahme
gehandelt, daß sie die auswärtige Hilfe, die sie braucht, erhalten könne,
ohne in ihrer Haltung gegenüber den religiösen Minderheiten weitherziger
zu werden als bisher, und diese Annahme erwies sich als richtig.» Die
Hoffnung der Evangelischen Spaniens, daß die Regierung der vorwiegend
protestantischen USA ihnen helfen würde, erwies sich als eitel.

Wir wollen nicht bestreiten, daß die Sympathien des Verfassers auf
Seiten der Freiheit stehen, daß er den Anbruch dieser Freiheit, wie das
Schlußwort zeigt, erhofft, aber er scheint die Schäden nicht zu sehen, die
aus der Hintanhaltung der Freiheit dem gesamten Volkskörper erwachsen.

Wien. Grete Mecenseffy.

Mary Alice Gallin (O.S.U.), Ethical and Religious Factors in the German
Resistance to Hitler. Diss. Washington. Washington, D.C., The Catholic
University of America Press, 1955. X + 231 S. $2.50.

Je größer die Distanz von der Zeit des Dritten Reiches und des Zweiten

Weltkrieges wird, desto notwendiger wird es, daß wir das, was damals
geschah, nicht einfach dahinten lassen, als hätte es mit den Problemen der
Gegenwart und der Zukunft nichts mehr zu tun. Nicht nur historisches
Interesse, sondern auch die dringende Aufgabe nüchterner Selbstbesinnung
muß uns dazu treiben, diese jüngste Vergangenheit gründlich zu erforschen
und zu durchdenken. In diesem Sinn ist die vorliegende Arbeit sehr zu
begrüßen. Es handelt sich um die Dissertation einer amerikanischen
Ordensschwester. Mother Mary Alice Gallin zeigt sich als gründliche Kennerin der
nun schon sehr umfangreichen Literatur über den innerdeutschen Widerstand

gegen Hitler und besonders über die Vorgeschichte und Geschichte
des 20. Juli 1944. Außerdem standen ihr an ungedrucktem Material die großen

Aktenbestände des amerikanischen Department of State und des

Department of the Army zur Verfügung und bemühte sie sich in persönlichen
Korrespondenzen und Interviews um zusätzliche Informationen von
deutschen und amerikanischen Persönlichkeiten.

In einem ersten Kapitel gibt die Verfasserin einen Überblick über den
Verlauf der deutschen Widerstandsbewegung bis zur Katastrophe des
20. Juli 1944. Die verschiedenen Verschwörergruppen werden in ihrer
unterschiedlichen geistigen und politischen Struktur dargestellt. Dann wird
die für die Thematik des Buches grundlegende Frage aufgerollt: wie steht
es im deutschen Denken und in der kirchlichen Lehre der verschiedenen
Konfessionen mit dem Recht zum Widerstand gegen Staat und Regierung?
In allerdings nur sehr summarischer Weise wird dargetan, wie die luthe-

5



66 Rezensionen

rische Verklärung des unbedingten Gehorsams gegenüber der Obrigkeit
bestimmend war für das kirchliche Denken und Lehren in Deutschland, und
zwar auch im katholischen und reformierten Gebiet, wo an sich die kirchliche

und theologische Überlieferung auch in eine weniger staatstreue
Haltung hätte führen können. Man spürt der Amerikanerin die Verwunderung
an, mit der sie feststellt, daß auch im deutschen Katholizismus, in Theologie
und Staatsrechtslehre, die Betonung des positiven, staatlichen Rechts alle
naturrechtlichen Überlieferungen überwuchert hatte und der Glaube an das
Naturrecht jedenfalls in der politischen Erziehung des deutschen Volkes
und seiner verantwortlichen Elite kaum mehr eine wesentliche Rolle spielte.

Wohl möchte man sich gerade in diesem grundsätzlichen Abschnitt sehr
vieles ausführlicher und differenzierter dargestellt wünschen. Damit würden

aber doch die Kenntnisse und Möglichkeiten der Verfasserin
überfordert. Es ging ihr ja nicht darum, die Geschichte des staatspolitischen
Denkens im Deutschland der letzten hundert Jahre zu schreiben, sondern
die inneren Beweggründe des Widerstands gegen Hitler zu erforschen.

Die gelehrte Verfasserin untersucht daraufhin die Herkunft und den

Entwicklungsgang von fünf Männern, die nach ihrem Urteil im deutschen
Widerstand eine führende und repräsentative Rolle spielten: Generaloberst
Beck, Carl Goerdeler, Graf v. Moltke, Graf v. Stauffenberg und Staatssekretär

v. Weizsäcker. Diese biographischen Skizzen bleiben notgedrungen
fragmentarisch, und gerade die geistig-religiöse Profilierung der Dargestellten
würde an Deutlichkeit gewinnen, wenn auch die geistig-religiöse Umwelt,
aus der sie kamen (das konservative Bürgertum, der christliche Sozialismus

der Kreisauer, für Stauffenberg das besondere Klima des George-
Kreises) in deutlicheren Konturen gezeichnet würde. Gerade für das
spezielle Thema des Buches wäre es auch von großem Interesse gewesen, die
Haltung und Bedeutung der Theologen, die im Komplott gegen Hitler
mitwirkten (besonders Dietrich Bonhoeffer, aber auch Eugen Gerstenmaier
und der Jesuitenpater Alfred Delp), genauer zu untersuchen.

Ausführlich werden dann die inneren Konflikte geschildert, die sich
für die Hitler-feindlichen Deutschen ergeben mußten aus dem Dilemma
zwischen ihrer Liebe zum deutschen Vaterland und ihrer Feindschaft gegen
das herrschende Regime. Die Kontakte der Widerstandsgruppen mit dem
Ausland werden, soweit heute bekannt, geschildert, und es wird gezeigt, wie
die entschlossensten unter den Verschwörern sich nicht scheuten, auch das
Odium des Landesverrates auf sich zu nehmen. Ein besonderes Kapitel
widmet die Verfasserin der Problematik des Eids auf den Führer und der
Frage, inwieweit es im Dritten Reich ethisch zu verantworten und politisch
sinnvoll war, als Hitler-Gegner trotzdem in führenden Staatsstellen zu
bleiben mit der Absicht, das Regime von innen her auszuhöhlen. Die
Verfasserin kommt zum Schluß, daß der Eid auf einen Tyrannen, der kein
Recht mehr anerkennt, keine bindende Kraft mehr haben kann. Sie verteidigt
aber auch die Männer, die wie Weizsäcker im Dienste Hitlers blieben,
obwohl sie innerlich zur Opposition gehörten. Das letzte Kapitel schließlich
gibt einen Überblick über die verschiedenen Phasen des Kampfs zwischen
dem Nationalsozialismus und den christlichen Kirchen. Es wird gezeigt,



Rezensionen 67

wie zwar weder die katholische noch die evangelische Kirche je zum
politisch-aktiven Widerstand gegen den Hitler-Staat aufgerufen hat, wie aber
doch der kirchliche Widerstand, verkörpert etwa in Niemöller oder Bischof
Graf Galen, indirekt dazu beitrug, auch die politische Opposition zu
aktivieren.

Wo liegen nun, nach dem Befund des vorliegenden Buches, die religiösen

und ethischen Motive des deutschen Widerstands gegen Hitler? Der
erste Eindruck, den diese Untersuchung uns hinterläßt, ist doch der, daß
die Männer, die das große Wagnis des aktiven Kampfs gegen Hitler auf sich
nahmen, für diese revolutionäre Aktivität durch ihre christliche Erziehung,
durch die Lehre und den Einfluß ihrer Kirchen in keiner Weise vorbereitet
waren. Wenn sie trotzdem zu Verschwörern und Revolutionären wurden, so
mußten sie sich zuerst hindurchringen durch starke ethische und religiöse
Hemmungen, die bedingt waren nun gerade durch die christlich-kirchliche
Überlieferung, aus der sie herkamen. Alles revolutionäre Planen und Handeln

war für den christlichen Deutschen zunächst von vornherein verbotenes

Land. Eben dies macht es aber auch deutlich, wie stark die moralischen
Impulse sein mußten, die diese Männer trotz allem zu Revolutionären machten.

Bei den meisten etwa der Männer des 20. Juli läßt sich zeigen, wie am
Anfang ihrer revolutionären Aktivität nicht etwa eine klare politische
Konzeption, sondern ganz einfach das Entsetzen anständiger Menschen über
die Skrupellosigkeit der Hitler-Politik steht. Man kann heute in Gerhard
Ritters großer Biographie von Carl Goerdeler (die Mother Gallin für ihre
Arbeit noch nicht verwerten konnte) nachlesen, wie dieser Mann in seinem

ganzen Wesen bestimmt war durch den unbedingten Glauben an die
moralischen Werte, die dem bürgerlichen Zeitalter sein Gepräge gegeben haben.
Ebenso deutlich muß es aber gerade etwa am Beispiel Goerdelers werden,
wie Männer seines Schlages, die das «anständige Deutschland» verkörperten,
der Dämonie und amoralischen Vitalität des Ilitlertums nicht gewachsen
waren, weil solche Dämonie und Unmoral in ihrem Weltbild eben gar keinen
Platz hatten. Es wäre wohl interessant, der Frage nachzugehen, inwieweit
diese innere Problematik zusammenhängt auch mit den vielen Illusionen auf
dem Gebiet der Realpolitik, die in der Geschichte des deutschen Widerstands

eine so verhängnisvolle Rolle spielten. Wo gar ohne den Einsatz
des eigenen Lebens nur mit schlauer Diplomatie gegen Hitler opponiert
wurde, wie im Fall von Weizsäcker, blieb solche Opposition letztlieh nicht
nur ethisch zweideutig, sondern auch politisch wirkungslos. (Mother Gallin
dürfte die Haltung des Staatssekretärs im Auswärtigen Amt, bei aller
persönlichen Integrität dieses Mannes, doch in ihrer historischen Wirksamkeit
zu positiv werten.) Was dem deutschen Widerstand seine historische
Bedeutung gab, war schließlieh doch ganz einfach die Bereitschaft zum letzten
Opfer, die die Männer des 20. Juli bei ihrem verzweifelten Unternehmen
beseelte. Man kann ihnen vom politischen Gesichtspunkt aus die vielen
falschen Berechnungen vorhalten, an denen ihr Revolutionsversuch gescheitert

ist und wohl scheitern mußte. Aber gerade wenn man aus der
Untersuchung ihrer inneren Motive, wie das vorliegende Buch sie bietet, ersieht,
wie viel es brauchte, daß diese Männer entgegen allen religiösen und



68 Rezensionen

politischen Traditionen, aus denen sie kamen, zu Putschisten wurden —
gerade dann wird man diese Männer achten und ehren müssen. Sie haben
um ihres Gewissens willen zuletzt doch alles gewagt und alles verloren,
und sie haben damit für die politische Ethik im modernen Staat ein Zeichen
aufgerichtet, das auch dem kirchlich-theologischen Denken, Lehren und
Handeln im politischen Bereich nicht nur Deutschlands neue Wege zeigen
könnte und sollte.

Prattein (Kt. Baselland). Andreas Lindt.

Friedrich Gogartcn, Verhängnis und Hoffnung der Neuzeit. Die Säkularisierung

als theologisches Problem. Stuttgart, Friedrich Vorwerk-Verlag,
1953. 220 S.

Das Buch ist repräsentativ für die aktuelle Gesprächslage evangelischer
Theologie in Deutschland. Diese ist u. a. gekennzeichnet durch das
Zusammentreffen von Gedankengängen, die von Bultmann ihren Ausgang nehmen,
mit den Tendenzen einer Bonhoeffer-Renaissance, in welcher mitunter
Töne aufklingen, die von der theologischen Welt Bultmanns sehr verschieden

sind und vielmehr an die Anschauungen der Religiössozialen gemahnen.
In gewissen Partien laufen Gogartens Ausführungen durchaus parallel

zu den Thesen Bultmanns, so in der Darstellung der neutestamentlichen
Eschatologie, die nicht als die Erwartung eines zukünftigen Zustandes,
sondern als das Offensein für die Zukünftigkeit Gottes selbst gedeutet wird.
— Was Gogarten über Bultmann hinaus (nicht im Gegensatz zu ihm!) an
Neuem bringt, ist, auf einen Nenner gebracht, von der Erfassung des
Daseins als eines geschichtlichen und des Glaubens als der «Entweltlichung»
her die mit Nachdruck durchgeführte Wiedergewinnung der Dimension
«Welt».

Die Bestimmung der Geschichtlichkeit des Glaubens als der Gottessohnschaft

in Freiheit geschieht in dem Dreieck der Begriffe Gott-Mensch-
Welt. Als Glaubender ist der Mensch Gottes freier, mündiger Sohn. Als
solcher ist er verantwortlich für die Welt. Er ist frei von der Welt als einer
mythischen Macht, die ihn in ihren Bann schlagen will, und eben damit
zugleich frei für die Welt: Befreit zu ihrer vernünftigen Gestaltung. In
diesem doppelten Sinne ist das Weltverhältnis eine Funktion des Glaubens.

Mit dieser Konzeption der Geschichtlichkeit verbindet sich nun eine
bestimmte Sicht des Ganges der Weltgeschichte. Indem der Mensch im Glauben

befreit wird von der Abhängigkeit von der Welt zur Verantwortung für
sie, wird die Welt zwar bejaht, aber als entgöttlichte bejaht. Sie wird
jeder religiösen Glorie entkleidet und ist in ihrer Ganzheit dem Menschen

zur vernünftigen Besorgung anheimgegeben. Die Säkularisierung, die
«Verwandlung ursprünglich christlicher Ideen, Erkenntnisse und Erfahrungen
in solche der allgemein-menschlichen Vernunft» erscheint damit als die
legitime Folge des Glaubens. Gerade in ihr bewährt sich die dem Glauben
innewohnende Kraft der Weltgestaltung.

In dieser Kombination des Gedankens der Geschichtlichkeit des Glaubens

mit dem Gedanken des Geschichtsgangs der Säkularisierung, darin:



Rezensionen 69

daß der Glaube als geschichtlicher ein bestimmtes Verhältnis zur Welt
fordert und bewirkt und damit zum Stimulans einer menschheitsgeschichtlichen

Entwicklung wird, liegt die Originalität des Gogartenschen
Versuches. Hier liegt zugleich seine Verwundbarkeit. Denn Gogarten verbindet
systematische Erkenntnisse von grundsätzlichem Charakter mit einer
keineswegs unanfechtbaren Geschichts- und Gegenwartsdeutung.

Wir müssen feststellen, daß Gogarten wohl eine geistvolle genetische,
aber keine phänomenologische Untersuchung des Phänomens der «Säkularisierung»

bietet. Ob und inwiefern die «Säkularisierung» tatsächlich das
Geschick der Neuzeit ist, bleibt vorderhand eine offene Frage. Der Diskussion

ist hier durch Bonhoeffer und Gogarten ein weites Feld geöffnet.
Solange sie aber noch nicht zu größerer Klarheit geführt hat, wäre es gut,
die dogmatische Darlegung des Wesens des Glaubens nicht zu schnell in
allzu engen Konnex mit einer bestimmten Geschichtsphilosophie zu bringen.

Die fortschreitende Entfaltung der Geschichtlichkeit des Glaubens (in
welchem Bemühen wir uns mit Gogarten einig wissen) erleidet durch diesen

Vorbehalt keinen Abbruch.

Arisdorf, Kt. Basel-Land. Heinrich Ott.

Albert Löschhorn, Christus in uns. Das Zeugnis von der Einwohnung Christi
für die evangelische Gemeinde, dargestellt unter besonderer Berücksichtigung
Luthers und Calvins. Gütersloh, Rufer-Verlag, 1954. 134 S. Fr. 5.70.

Paul Althaus schreibt in seinem Vorwort zu diesem Buch: «Das Thema
der Einwohnung Christi ist in der evangelischen Kirche seit langem
stiefmütterlich behandelt worden. Das bedeutet einen empfindlichen Mangel.»
So ist man dankbar für diese hilfreiche, allgemeinverständliche Arbeit über
das Geheimnis christlichen Glaubenslebens. In drei großen Abschnitten
wird gesprochen über das Wunder, die Verwirklichung und die Frucht der
Einwohnung Christi. Löschhorn bemüht sich, die biblischen Texte zum
Sprechen zu bringen, und führt ein lebendiges, gutes Gespräch mit einigen
Vätern, besonders Luther, Calvin und Tersteegen, über die neutestament-
lichen Vorstellungen von der inhabitatio Christi. Schade ist, daß die
Versuche genauer begrifflicher Unterscheidungen (z. B. der Einwohnung Gottes,

des Christus oder des Geistes) zu sehr in den Fragestellungen der
Reformationszeit steckenbleiben.

Rheineck, Kt. St. Gallen. Mathias Rissi.

Hendrik van Oyen, Theologische Erkenntnislehre. Versuch dogmatischer
Prolegomena. Rektoratsprogramm der Universität Basel für die Jahre 1954

bis 1955. Studien zur Systematischen Theologie, 8. Zürich, Zwingli-
Verlag, 1955. 244 S.

Es ist nicht leicht, ein Werk, das die Grundlagen der Dogmatik in
ihrem Zusammenhang erörtert — wir haben es nach dem Untertitel hier mit
einem «Versuch dogmatischer Prolegomena» zu tun —, kurz zu besprechen.
Daß diese Prolegomena Erkenntnislehre genannt werden, ergibt sich aus
reformierter theologischer Tradition, die die fides cognitio oder, wie van



70 Rezensionen

Oyen, «eine Form der Erkenntnis» (S. 149) nennt. Aufgabe der Prolegomena

ist daher «die Erforschung des eigenen Erkenntnisweges des
Glaubens» (S. 115). Das Interessante an diesem Entwurf ist der Versuch, in
steter Auseinandersetzung mit Karl Barth und Rudolf Bultmann einen
Grundlagenzusammenhang dogmatischen Arbeitens zu erweisen, der die
Ansätze Barths wie Bultmanns umgeht, ohne die Berechtigung ihrer
Anliegen aus dem Auge zu verlieren.

Nach einer «Orientierung» (1. Kap.), die die Fragen der Aufgabe der
Theologie, der Theologie als Wissenschaft des Dogmas und des Verhältnisses

der Theologie (sie) zu den Religionen bespricht, wird die «Entfaltung»
in drei Gedankenkreisen gegeben: A. Die Christusoffenbarung (2. Kap.).
B. Der Mensch in der Mandatarschaft (3. Kap.). C. Die Anwaltschaft des
Geistes. Was hieran auffällt, ist das Hervortreten der zweiten und dritten
Position. Einmal schiebt sich die Frage nach dem Heiligen Geiste — als
Antwort auf die Frage nach der Vergegenwärtigung — in den Vordergrund.

Das Erstaunliche dabei ist es, den Geist und sein Walten als
Ausdruck und Garanten der «Kontinuität» des Glaubens behandelt zu finden.
Der Geist wird «für den Glauben das ,Verfügbarste', was es gibt» (S. 213).
Diese Postulate sind wohl deshalb notwendig geworden, weil der Verfasser
keine Möglichkeit sieht, die Überlieferung in der Schrift als Bekenntnis
wahrzunehmen, und so den Geist selbst zum Kontinuum erklären muß.

Zweitens macht van Oyen den Versuch, die Rolle des Menschen in den
Prolegomena neu zu erhellen. Er meint, «in der menschlichen Struktur eine
Reihe analoger Modi» zu Christus beobachten zu können: «die analogia
verbi, ordinis und integritatis (conscientiae)» (S. 177). «Diese Welt der
Analogien» ist am natürlichen Menschen auffindbar, die dritte als «ein Wissen

um die innere Freiheit». Sie wird «zeichenhaft auf das Reich Gottes
in Christus bezogen» (S. 183).

Diese Erhebungen über die dreifach Christus analoge Vorfindlichkeit
des natürlichen Menschen, die ihren theologischen Ort in einer imago-Lehre
hat, greift zurück auf das die ganzen Prolegomena durchziehende Fragen
nach der vor- und außerchristlichen Gottesbeziehung des Menschen. Van
Oyen postuliert sie als anthropologischen Tatbestand, als «Schattenriß von
dem, was als Mandatarschaft dem Menschen geblieben ist», dreifach : 1. «ein
Tasten an den Dingen der Schöpfung, um Gott zu finden»; 2. «ein
Hinaufstrecken des Denkens, ihn zu erreichen»; 3. «eine Normgebung des

Gewissens, ihn zu verwirklichen» (S. 38). Es handelt sich dabei um «Bereiche
der potentiellen Begegnung» zwischen Gott und Mensch. Mit diesen Setzungen

ist wohl Bezug genommen auf die drei Analogien zu Christus. Doch
wird die nähere Zusammengehörigkeit nicht einsichtig gemacht.

Der ganze Entwurf gilt aber, wie gesagt, nicht der Anthropologie oder
Pneumatologie, sondern der Erkenntnislehre. Die wesentlichste Feststellung

dabei scheint die Interpretation der cognitio des Glaubens als re-
cognitio zu sein (S. 199 f.). Grundsätzlich ist hiermit der Rückbezug der
Glaubenserkenntnis auf die «Erkenntnis, die Christus vom Vater hatte»,
gemeint. Zugleich aber soll mit der recognitio der doppelte Sachverhalt
des einerseits in Christo Erfüllten und des andererseits am Menschen noch



Rezensionen 71

Unerfüllten ausgedrückt sein. In der Erfassung des Glaubens als recognitio
also ist die «Perspektive der Rechtfertigung und der Heiligung» (S. 200 f.)
zugleich mit angelegt.

Münster, Westfalen. Carl-Heinz Ratschow.

Pierre Thévenaz, L'homme et sa raison. 1. Raison et conscience de soi.
2. Raison et histoire. — Être et Penser, Cahiers de philosophie, 46-47.
Neuchâtel, Éditions de la Baconnière, 1956. 325, 190 p.

Als Pierre Thévenaz 1955, kaum zweiundvierzigjährig, durch eine
unerbittliche Krankheit aus dem Leben gerissen wurde, hinterließ er schon
ein bedeutendes philosophisches Werk, das aber — abgesehen von seiner
Doktorarbeit und drei Inauguralreden (Universität Neuchâtel, Polytechnikum

Zürich, Universität Lausanne) -— aus vielen teils schwer auffindbaren,
in Zeitschriften und Sammelbänden zerstreuten, teils sogar noch
unveröffentlichten Arbeiten bestand. Ziel seines Schaffens war eine «philosophie
protestante», die er nicht ganz vollenden konnte, die aber doch noch in
Bälde erscheinen dürfte. Inzwischen geben uns die schon vorliegenden,
durch Freundeshand aus seinen veröffentlichten Schriften sowie aus dem
Nachlaß pietätvoll ausgewählten Aufsätze Einblick in sein Ringen um ein
echtes, offenes und unentwegtes Denken.

Christ und Philosoph zugleich, kann Thévenaz Vernunft und Offenbarung

weder gegeneinander ausspielen noch zu irgendeiner Synthese
verbinden. Von Karl Barth hat er gelernt, daß die Offenbarung frei ist. Durch
seine Berufung zum Philosophen ist er gezwungen, auch seine Vernunft
als grundsätzlich frei zu betrachten. Weit entfernt davon, durch die
Offenbarung ihrer Freiheit beraubt zu werden, wird sie im Gegenteil gerade
durch die Offenbarung frei, diejenige zu sein, die sie ist: die Vernunft
des Menschen, eine «entgöttlichte», «entabsolutierte», und gerade dadurch
wahre und brauchbare Vernunft.

Ob die Fragen philosophischer und theologischer Art, die sich bei der
Lektüre dieser Aufsätze aufdrängen, ihre Antwort in den Bruchstücken
der «philosophie protestante» finden werden, bleibt abzuwarten. Eines aber
ist sicher, und der französische Philosoph Paul Ricœur hat es in der
Einleitung des Buches treffend zum Ausdruck gebracht: Thévenaz stellt uns
vor die Frage «de savoir si une philosophie protestante est seulement une
philosophie réductrice, iconoclaste» (S. 26). Daß er dies nicht geglaubt hat,
mag uns um so mehr auf ihn aufmerksam machen.

Neuchâtel. Jean-Louis Leuba.

Gustaf Wingren, Die Predigt. Eine prinzipielle Studie. Ubers, von E.Franz.
Theologie der Ökumene, 1. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1955.

286 S. DM 15.80.

Den Reichtum und die Vielfalt dieses Buches signalisieren schon die
Kapitelüberschriften: Die Situation der Predigt —- Der Botschaftscharakter
der Bibel — Schöpfung und Sünde — Christus im Wort — Tod und Auf-



72 Rezensionen

erstehung — Das wiederaufgerichtete Menschenleben — Der Text und der
lebendige Gott.

Eine Theologie der Predigt kann auch nichts anderes sein als eine Summa

theologiae, wobei hier eine konfessionell lutherische Summa vor uns
liegt, orientiert an Cullmanns Zeitbegriff, polemisch abgegrenzt gegen Calvin

und vor allem gegen Karl Barth. Sünde und Satan seien bei diesem

«ganz unklare und verdunkelte Elemente» (S. 39; vgl. 119, 270 A. 69). In
seiner Lehre von Gesetz und Evangelium gehe etwas vom Inhalt der Bibel
selbst verloren (S. 187 A. 80). Der ganze letzte Teil des Buches über die
Communicatio idiomatum bildet eine Auseinandersetzung mit Barth, bei
dem «die wirkliche Inkarnation... fehlte (S. 273 A. 77). Damit ist ein
wesentlicher Charakterzug dieses Buches notiert: die Polemik. Wingren
bezieht aber das Wort der Predigt mit systematischer Kraft auf die
Heilsgeschichte.

Im übrigen sei auf den Aufsatz «Heilsgeschichte und Predigt» verwiesen

(oben, S. 38—45).

Arlesheim, Kt. Baselland. Rudolf Bohren.

Helmut Gollwitzer5 Zuspruch und Anspruch. Predigten. München, Chr. Kaiser

Verlag, 1954. 288 S. DM 10.—.

Spruch zu den Menschen und an sie, Rede, Anrede in hohen Graden
und darum beispielhaft sind diese Predigten. — Man kann bei Gollwitzer
studieren, wie eine Predigt anfangen soll: wie ein Netz wird die
Botschaft schon in den ersten Sätzen über den Hörer geworfen. Unmittelbar
und überwältigend dringt der Text auf den Hörer ein und macht ihn zum
Gefangenen des Wortes. So beginnt etwa eine Predigt über Joh. 12, 32:
«Uns auch, uns auch, liebe Gemeinde, wir gehören auch dazu, auch uns
will er zu sich ziehen. Auch heute und hier ist er am Werke dieses
Ziehens, auch in diesem Gottesdienst...» (S. 279, vgl. 9. 91.106.158 u. a.).

Zwei Dinge sind es, die dem Leser besonders auffallen: 1. Die Textnähe

dieser Predigten. Man spürt die Exegese, welche hinter der Predigt-
Arbeit steht (vgl. S. 131 f. 209.229). Ein Meisterstück in dieser Hinsicht
bildet die Predigt vom reichen Mann und armen Lazarus (S. 166 ff.). Die
Bibel ist in diesen Predigten enthalten. Sie wird in vorbildlicher Art
ausgelegt. 2. Die Zeitnähe dieser Predigten. Man schätzt ihre Aktualität.
Immer wieder wird auf das Tagesgeschehen Bezug genommen (vgl. z. B.
S. 36 ff. 76. 84 ff. 147. 210 u.a.). Die frühern Predigten tragen einen stark
prophetischen Charakter (vgl. S. 23 f. 37. 82. 89. 94), während in den
Nachkriegspredigten oft persönliche Erfahrungen herangezogen werden (z. B.
S. 139 f. 154. 205. 219 f. 247 u. a.).

Schon der Titel deutet darauf hin, daß Gollwitzer das Evangelium vor
das Gesetz stellt. Das heißt nun nicht, daß das Gesetz in diesen Predigten
zu kurz komme. Aus dem Zuspruch des Evangeliums heraus erwächst der
Anspruch Gottes (vgl. S. 272).

Arlesheim, Kt. Baselland. Rudolf Bohren.



Rezensionen 73

Arno Lehmann, Die Kunst der Jungen Kirchen. Berlin, Evangelische Ver-
lagsanstalt, 1955. 254 S., 178 Abb.

Um es gleich vorweg zu sagen: dieses Buch ist zu rasch entstanden.
Hätte sich der Verfasser mehr Zeit lassen können, so wären die 178 Bilder
nach Ländern oder nach Sachgruppen geordnet worden. Jetzt aber haben
wir ein Durcheinander vor uns. Lehmann kommt es offenbar vor allem
darauf an, daß der Betrachter immer wieder auf Bilder des von ihm
geschätzten indischen Malers Alfred Thomas stoßen soll, die in ihrer Art
schön, aber doch für mein Gefühl die fragwürdigsten sind. Man vermißt
auch eine Übereinstimmung der Überschriften unter dem betreffenden Bild
mit dem Text bei den Bilderläuterungen. Nur lückenhaft sind Seitenzahlen
angebracht. Auch wenn hie und da eine Beschreibung oder Deutung einzelner

Bilder versucht wird, so vermißt man sehr oft eine Erklärung, wo man
mehr wissen möchte. Unangenehm fällt der nichtssagende Superlativstil
auf, der anstelle konkreter Mitteilungen tritt.

Diese Beanstandungen können aber nichts daran ändern, daß wir hier
einen starken Eindruck erhalten von dem, was Maler, Schnitzer und
Architekten in den Jungen Kirchen zu leisten angefangen haben. Was Lehmann
als Vorzug hervorhebt: die selbständige Entwicklung, sei es Afrikanisie-
rung, sei es Indianisierung der Kunst, läßt den Leser und Betrachter allerdings

die Problematik aller christlichen Kunst aufs neue bewußt werden.
Soll Jesus Christus aus afrikanischem oder aus indischem Boden
herauswachsen? Ist der schwarze Christus (S. 92) oder der wie ein Buddha
sitzende indische Christus (S. 65) wirklich die Darstellung Jesu von Nazareth,
der als Erhöhter eben nur ausgerufen, angerufen und als Herr anerkannt
werden kann? Ist er nicht unter der Hand des Malers zu einem Symbol
geworden, das als Ausdruck der menschlichen Sehnsucht des betreffenden
Landes oder Erdteils gewertet, aber gerade nicht mit dem Erlöser selber
gleichgesetzt werden kann? Das ist die große Frage, die wir aus den «alten
Kirchen» den «jungen Kirchen» zu stellen haben: auf welchem Wege
befindet ihr euch? Seid ihr auf dem Wege des Synkretismus?

Lehmann erwähnt John F. Butler, der die entscheidende Frage stellt
(International Review of Missions 1952), ob bei den Einkleidungsversuchen
in indische Gewandung und Haltung nicht «das Bewußtsein der Historizität
Jesu Schaden leiden» müsse. Lehmann verharmlost die Frage, wenn er
meint, die Entscheidung über Berechtigung oder Nichtberechtigung solcher
Darstellungen sei Sache der indischen Künstler und der indischen Christen.
Damit drückt er sich um die ökumenische Verantwortung. Zum indischen
Wunsch, «der den Herrn Christus ganz in die indische Welt hineinnehmen
und ganz als einen der ihren sehen möchte» (S. 41), können wir nicht
schweigen. Denn hier geht es um die Substanz des Evangeliums, um das
Bekenntnis zu Jesus Christus, «crucifixus sub Pontio Pilato».

Viel unmittelbarer als die indischen ergreifen die primitiveren
Versuche aus Afrika und die lebenswahren Darstellungen aus China. Niemand
wird so bald die begehrlichen Augen Adams und Evas vergessen, wie sie
die Schlange anstarren (S. 102), und jedermann wird die chinesischen
Darstellungen des verlorenen Sohnes und seiner Geschichte (S. 163-168) sehr



74 Rezensionen

eindrücklich finden. Bei den Mariendarstellungen sind sehr große
Unterschiede festzustellen. Man vergleiche «Unsere Liebe Frau von Japan», die
in den Wolken thront (S. 179), mit der ergreifenden Demutsgebärde der
afrikanischen Maria, die das in den Händen des Beschützers Joseph liegende
Kind anbetet (S. 78). Gute und schlechte Mariologie (als Annex einer guten
oder schlechten Christologie!) stehen einander gegenüber. Sooft man zu
den Bildern des Inders Thomas zurückkehrt, kann man sich des sinnlichen
Einflusses kaum erwehren, der von ihnen ausströmt. Mag das damit
zusammenhängen, daß Eros und Agape ineinander vermengt sind und — echt
indisch! — alles ineinanderzufließen beginnt?

Man ist froh und dankbar, nach dem Bilderbuch, das uns Lehmann auf
den Tisch gelegt hat, die Evangelien wieder neu aufzuschlagen und die
Geschichten und Worte Jesu von Nazareth aus der Botschaft der Evangelisten

heraus hören zu dürfen.
Basel. Werner Bieder.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau.

Schweiz. The Ecumenical Review 10, 1 (1957) : K. von Bismarck, The
Christian Vocabulary: an Obstacle to Communication? (S. 1—15); J.-M.

Chappuis, The Dialogue between Church and Press (16—24) ; H. Berkhof
& J. R. Chandran, The Church's Calling to Witness and to Serve (25—33;
34—42); R. Karefa-Smart, Africa Asks Questions of the WTest (43—55).
Evangelisches Missions-Magazin 101, 1 (1957) : H. Dürr, Einige Fragen zur
Mission heute (4—-13) ; G. Rosenkranz, Probleme der christlichen Verkündigung

in China (14—23) ; H. Debrunner, Friedrich Pedersen Svane, 1710 bis
1789 (24—35). 2: E. J. Bingle, Weltmission und Weltströmungen (54—62);
Th. B. W. G. Gramberg, Ceylon auf dem Hintergrund des Buddhismus (62
bis 73). 3: C. Barth, Das Alte Testament und die jungen Kirchen (99—112).
4: J. Göttin, Vom neuen Leben in der islamischen Welt Indonesiens (140 bis
151). Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 4, 3 (1957): M.

Hudeczek, Zur Differenzierung der Geschlechter in biologischer Sicht (257
bis 272) ; A. Antweiler, Der Zweck der Religion und Moral. Zu Kants
«Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft» (273—316). 4:
M. Löhrer, Glaube und Heilsgeschichte in De Trinitate Augustins (385 bis
419) ; M. S. Morand, Le double usage du verbe être (420—432). Internationale
kirchliche Zeitschrift 47, 3 (1957) : B. Spuler, Die orthodoxen Kirchen,
XXXVI (133—167) ; S. Bulgakoff, Die Lehre von der Kirche in orthodoxer
Sicht (168—200). Judaica 13, 4 (1957): II.-J. Kandier, Die Bedeutung der
Armut im Schrifttum von Chirbet Qumrân (193—209) ; W. A. Schulze,
Schelling und die Kabbala, III (210—232) ; P. Bovet, A. F. Petavel et les
amis d'Israël de Neuchâtel (232—242) ; L. Schäppi, Simone Weil 1909—1943

(242—254). Kirchenblatt für die reformierte Schweiz 113, 19—21 (1957) :


	Rezensionen

