
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 14 (1958)

Heft: 1

Artikel: Heilgeschichte und Predigt

Autor: Bohren, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878924

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878924
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heilsgeschichte und Predigt.

Die Not der Predigt ist ihre Unwirksamkeit. Wingren1
spricht vom «Dilemma der Predigt», weil es überhaupt nicht zur
Begegnung zwischen Gott und Mensch komme (S. 31). Ebenso
fehle heute die Begegnung «zwischen dem in der Tiefe der Seele

tatsächlich vorhandenen Schuldbewußtsein einerseits und der
Verkündigung der Kirche andererseits» (S. 107). Ähnlich sieht
Maurer 2 die Predigtlast «vor allem darin, daß durch die Predigt
so selten ein Mensch ganz auf Gott geworfen wird» (S. 7; vgl.
14). Die Vergebung wird nicht real (S. 8). Vom fleischgewordenen

Christus wird geredet, ohne daß dieser selbst Gestalt
annimmt (S. 14). Das heißt: in und mit der Predigt geschieht nicht
Heil. Aus dieser Not heraus sind heute viele Pfarrer irre geworden

am Werk der Predigt, machen die Predigt schlecht und
flüchten in die Liturgie oder in die Betriebsamkeit.

Darum greift man dankbar zu jeder echten Auseinandersetzung

mit dem Problem der Predigt. Wingren gibt eine «systematische

Bestimmung der Predigt» (S. 28), zieht «Systematik,
Exegese, Lutherforschung und Homiletik, bisweilen auch Patri-
stik» heran, um «Wesen und Eigenart der Predigt zu bestimmen»

(S. 27), Maurer hingegen legt vier Bibelarbeiten vor und
kommt dazu, neu nach dem Inhalt der Predigt zu fragen (S. 15).
So sehr sich die beiden Autoren im Tenor ihrer Theologie und in
der Methode der Darstellung unterscheiden, so sehr stimmen sie
darin überein, daß sie ihre Predigt-Lehre unter dem Aspekt der
Heilsgeschichte entfalten.

I.

Hören wir Wingren: Das Predigtwort ist Gottes Schöpferwort

(S. 21. 121. 129 u. a.). Darum hat die Predigt Macht,
Leben zu schaffen. Gefüllt mit der Kraft, die einmal die Welt
erschuf (S. 89), ist sie im Jetzt und Hier «die Funktionsweise
des Schöpferwortes» (S. 102). Was bei der Schöpfung begann,
setzt sich heute in der Predigt fort (S. 274). Die Predigt ist ein

1 G. Wingren, Die Predigt (1955), 286 S. Vgl. unten, S. 71 f.
2 Chr. Maurer, Evangelische Predigt heute, Biblische Studien, 16

(1957). 50 S.



R. Bohren, Heilsgeschichte und Predigt 39

Schöpfungsakt in dem großen Werk der Schöpfung, welches
«die ganze Zeit hindurch im Gange» ist (S. 150). Gottes
Schöpferwort ist in der Mitte der Zeit Fleisch geworden (S. 21) in
Jesus Christus, der stirbt und aufersteht. Darum bilden Tod
und Auferstehung das Fundament aller Predigt (S. 169). —
Indem nun das Predigtwort als Gesetz und Evangelium den
Menschen trifft, können «Tod und Auferstehung in Gang
kommen» (S. 43). Indem der Tod und die Auferstehung Christi den
Hörern vor Augen gemalt werden, dringen sie ein in das irdische
Leben eines jeden Christenmenschen. So geschieht das Einfügen

in Christus (S. 98). Im Wort werden uns «Tod und
Auferstehung Christi ebenso zuteil wie unser eigner Tod und unsere
eigene Auferstehung» (S. 139; vgl. 151. 266). So verbindet die
Predigt Christi Auferstehung mit unserer Auferstehung
(S. 121).

Damit wird die Zeit der Predigt umschrieben: zwischen dem

errungenen Sieg und der Wiederkunft (S. 48), zwischen der
schon geschehenen und der noch nicht geschehenen Vollendung
(S. 56), zwischen Ostern und Parusie (S. 78.142.185. 204),
zwischen Himmelfahrt und Parusie (S. 98. 248). Also bildet die
Predigt die gegenwärtige Phase der Heilsgeschichte (S. 148).

Die Heilsgeschichte wird antagonistisch verstanden als
Kampf zwischen Gott und Satan (S. 108 ff.). Die Predigt bildet
dann ein Teilstück im Kampf Gottes (S. 142), ein Teil der
Geburtswehen, durch welche die Menschheit erlöst und zum Leben
geboren wird (S. 77). In ihr geht der Siegeszug Christi hinaus
zu allen Völkern und Menschen (S. 70). Im Wort eilt Jesus
Christus durch die Menschenwelt seiner Parusie entgegen
(S. 147). Jetzt und so lange muß gepredigt werden, bis Christi
Tod und Auferstehung «mit dem ganzen Menschengeschlecht
am Ende der Zeiten geschehen sein werden» (S. 165 ff.). Die
Predigt wird zu einem Mittel der Weltvollendung (S. 76).

Damit bildet die Predigt gleichsam den Fluchtpunkt, in dem
sich jetzt die Zeiten und Taten Gottes treffen: der Anfang —
die Schöpfung; die Mitte — Tod und Auferstehung Christi;
das Ende — da Gott alles in allem sein wird (S. 273 ff.; vgl.
141). Darum hat die Heilsgeschichte der Vergangenheit diesen
einen Zweck, daß gepredigt wird: «Dazu ist Christus gekommen,

gestorben und auferstanden, von den Toten auferstanden,



40 R. Bohren, Heilsgeschichte und Predigt

damit eben dies jetzt geschehen sollte: die Predigt des Wortes»

(S. 76). Andererseits kündigt das Jetzt der Predigt das
kommende Gottesreich an. Durch die Predigt wird die Menschheit

in die Gleichheit mit Christus hineingezogen (S. 97).
Somit ist die Predigt eine Tat Gottes, in der Reihe von Taten,
welche mit der Schöpfung beginnt und mit der Neuschöpfung
zur Vollendung kommt. In der Predigt von Gottes Taten
geschieht Heil.

II.
Maurer sieht die Predigt ebenfalls als einen Teil der

Heilsgeschichte. Der Gottesdienst soll nicht in einem Drama das
Heilshandeln Gottes abbilden. Er bildet aber eine Szene «im
ganzen Handeln Gottes mit der Welt» (S. 8), wesentlich
bestimmt durch die vorhergehenden Szenen. Der Eingang des
1. Johannesbriefes zeigt: Die Predigt des Wortes Gottes hat
ihre Vorgeschichte außerhalb der Predigt selbst (S. 9). Indem
mit der Fleischwerdung das Leben erschienen ist, kommt ein
Geschehen in Gang, einem reißenden Strom gleich, der auch den

Prediger mitgerissen hat und seine ganz bestimmte Richtung
auf die Menschen hin nimmt (S. 11). Weil dieser Strom seinen
Ursprung nicht innerhalb der Welt hat, umgreift er die ganze
Welt. Darum hat die Predigt nicht nur mit den Frommen, auch
mit den Weltlichen zu tun (S. 11).

Wenn Wingren das Kampfmotiv betont, dann preist Maurer
den Sieg: Christus überschreitet die Grenzen des Todes und der
Finsternis (S. 16), durchbricht die gnostische Zweiteilung in
Erlöste und Unerlöste. Darum ist die Frage aufzuwerfen, ob

unsere Predigt nicht deshalb wirkungslos sei, weil sie diesen
Christus, der die Grenzen überschreitet, nicht ernst genug
nehme. Darum betont er im Anschluß an das Gleichnis von den
zwei Söhnen, daß nicht nur die Schar der Frommen dem
Gottesvolk gehöre, daß darum eine Kerngemeinde, die Christus
ganz verstehe, sich nicht von der Welt absondere. Der Sinn
aller Evangelisation liege dann nicht im Seelengewinnen,
sondern darin, daß wir uns selber für die Brüder draußen gewinnen

ließen (S. 80).
Das Ziel der Predigt wird an Rom. 11, 11—86 aufgezeigt.

Rom. 9—11 wird von der Rechtfertigung her verstanden. Gott



R. Bohren, Heilsgeschichte und Predigt 41

hält sein Wort trotz der Ablehnung Israels. Durch die Verwerfung

seines Messias hat Israel gleichsam eine Staumauer
errichtet. Wie die Wasser das Land überfluten, so geht die Gnade

zu den Völkern. Überfluten die Wasser einmal die Staumauer,
so fließen die Wasser im alten Bett weiter.

Den Schlüssel zum Verständnis von Rom. 11 findet Maurer
im Schluß vom Kleinen auf das Größere: «Wie viel mehr!»
Wenn die Verwerfung des Messias durch Israel bewirkt, daß
das Heil zu den Heiden kommt, wie viel mehr wird geschehen
mit der Heimkehr der Kinder Israels; sie wird die Auferstehung

der Toten, das endgültige Hereinbrechen der vollen
Herrschaft Gottes bedeuten (S. 39). Von da aus fragt Maurer nach
unserem Glauben an den Plan Gottes, nach unserer Liehe, die
hinausdrängt zu den Völkern, nach unserer Hoffnung, daß

durch die Heidenmission Israel zur Umkehr bewegt werde.
In einem hübschen Bild wird Paulus mit einem jungen

Burschen verglichen, dem die Geliebte den Laufpaß gab, der nun
mit einer andern anbändelt, um die erste eifersüchtig zu
machen. Über die Bekehrung der Heiden geht die Predigt zur
Bekehrung Israels (S. 42).

Maurer trifft sich in der eschatologischen Ausrichtung mit
Wingren. Ohne daß er sich expressis verbis mit ihm auseinandersetzt,

ergänzt und erweitert er dessen heilsgeschichtliche
Schau der Predigt. Das Heilsgeschehen der Vergangenheit
erweckt eine starke Hoffnung für das Heilsgeschehen der Gegenwart

und der Zukunft. So wahr es gilt, daß Gott selbst in Christus

uns die Treue hält; «so wahr es gilt, daß Gott in Christus
noch Größeres tun will», als er gestern und morgen tat, und
morgen noch Größeres tun wird, als er heute tut, eröffnet uns
sich darum eine Hoffnung, die nicht nur uns persönlich gilt,
sondern die Hoffnung der christlichen Kirche, die Hoffnung für
die Heiden und Juden ist (S. 45).

III.
Es ist beiden Autoren zu danken, daß sie eine starke

Interpretation des Predigtbegriffes geben. Hier wird die Predigt
nicht schlecht gemacht. Das Wunder der Predigt wird
hochgehalten.



42 R. Bohren, Heilsgeschichte und Predigt

Ein Punkt, den beide Autoren andeuten, soll hier noch
bedacht werden. Die Predigt ist ein heilsgeschichtliches Faktum,
die gegenwärtige Phase der Heilsgeschichte, eine Szene im
Drama. Indem die Predigt nicht nur von der Heilsgeschichte
Zeugnis gibt, sondern selbst in der Heilsgeschichte steht,
bekommt die Predigt Zukunftsbedeutung, Heilsbedeutung. Sie ist
ein Schritt auf die Weltvollendung hin. Ich möchte sagen: sie
beschleunigt die Wiederkunft Christi. Indem die Predigt vor
den Heiden zur Heimkehr Israels führt, welche die
Totenauferstehung mit in sich schließt, stimuliert die Predigt den
Ablauf der Heilsgeschichte, wird sie zu einem Faktor, der das
Kommen des Reiches anbahnt.

Die Predigt hat ja nicht nur ein Gefälle zur Menschheit hin.
Das Ziel der Predigt bilden nicht nur die Juden und Heiden.
Die Predigt ergeht auch an die Gewalten und Mächte in den
himmlischen Regionen (Eph. 3,10) und noch höher: sie darf
Predigt sein vor Gott, darf ihn an seine Taten und Verheißungen

erinnern, damit neue Taten geschehen, die Verheißungen
sich erfüllen. Beide Autoren scheinen diesen Umstand zu
übersehen.

Von hier aus wird eine neue Freude für die Predigt
geschenkt. Sie darf ein Schritt sein näher zur Wiederkunft. Ein
Schritt näher zur Auferstehung der Toten. Ein Schritt näher
zur vollen Gottesherrschaft. Haben wir damit die Pleilsbedeu-
tung der Predigt überspitzt? Messen Avir damit dem Verkündiger

nicht eine zu große Bedeutung zu? Jesus selbst beschreibt
als Voraussetzung für das Kommen des Gottesreiches die Predigt

des Evangeliums in aller Welt. Damit ist eine Beteiligung
des Menschen mit eingeschlossen. Auch im Unser-Vater wird
die Bitte um das Kommen des Reiches auf die Lippen der Jünger

gelegt. Jesus würde das Gebet nicht ernst nehmen, wenn er
damit nicht in souveräner Weise das Kommen der Gottesherrschaft

an die Gemeinde binden würde. — Schon beim ersten
Kommen Jesu war die Menschheit beteiligt. Maria und Joseph
sind Zeichen dafür, daß bei der Menschwerdung Gott seine
Sache, die Zukunft seines Sohnes ganz in die Hände der
Menschen legte. Warum sollte er bei der zweiten Ankunft seines
Sohnes die Menschheit nicht auch mitbeteiligt sein lassen?

Somit bildet die Heilsgeschichte nicht nur den Grund der



R. Bohren, Heilsgeschichte und Predigt 43

Predigt. Sie ist selber ein Grund zur Heilsvollendung, vorausgesetzt,

daß in ihr Heil geschieht.

IV.

Wie steht es aber mit dem Dilemma der Predigt? Wie steht
es nun mit dem Heilsgeschehen in der Predigt?

Wir müssen an Wingren die Frage stellen, ob sein Predigt-
Begriff durchhält, ob er ihn nicht spiritualisiere. So verlegt
er Gottes Schöpfungswerk ins Menschenherz (S. 150; siehe
auch 141). Warum nur ins Herz? Wenn die Predigt Gottes
Schöpfungswort weiterleitet, wenn der Sieg über Krankheit
und Tod jetzt im Wort Christi wohnt (S. IIB), wenn die
Menschen im Text mit dabei sind (S. 271), warum bleibt dieser Sieg
verborgen? Warum kann er nicht zeichenhaft sichtbar werden?
Warum haben die Menschen dann nicht auch leiblich Anteil
am Heil? Wenn die Predigt eine «Funktionsweise des
Schöpferwortes» darstellt, warum funktioniert dieses Schöpfungswort
bei den Kranken auf einmal nicht mehr?

Wenn Wingren die Faktizität der Auferstehung betont
(S. 158 u. a.), wenn er zudem die Auferstehung des ganzen
Menschen, also auch des Leibes, betont (S. 161), und wenn der
Glaube an die Auferstehung umschrieben wird als Glaube, der
selber Auferstehung ist, «unsere Auferstehung Tag für Tag»
(S. 165), warum haben dann die urchristlichen Heilungsberichte

bloß «ihre besondere kerygmatische Spitze» (S. 112)
Warum soll diese Auferstehung dann jetzt bloß im homiletisch
so beliebten Herzen gefangen bleiben? Warum soll sie dann
nicht als Auferstehung des Leibes zeichenhaft darin sichtbar
werden, daß Lahme gehen und Blinde sehen? — «Erkläret mir,
Graf Oerindur, diesen Zwiespalt der Natur!» — Wenn Wingren
eine systematische Bestimmung der Predigt auf Grund der
Bibeltheologie geben will, dann dürfte er nicht an dem Umstand
vorbeigehen, daß in den Evangelien so oft Krankenheilung und
Predigt in einem Atemzug genannt und also einander beigeordnet

werden, — Warum legen wir den Finger gerade auf diesen
Punkt? Weil wir meinen, daß gerade hier ein Zeichen
aufgerichtet sein könnte dafür, daß in der Predigt reales Heilsgeschehen

Ereignis wird. Wir wissen, daß das Zeichen der Hei-



44 R. Bohren, Heilsgeschichte und Predigt

lung keinen absoluten Beweis für das Heilsgeschehen darstellt.
Das Fehlen der «mitfolgenden Zeichen» tut dies aber noch
weniger! Dieses Ausbleiben der Wunder sollte ein Signal sein,
daß noch anderes fehlt.

Die Spiritualisierung der Wunderfrage bei Wingren erweckt
das unangenehme Gefühl, der Autor spiele bei seinem betonten
biblischen Realismus ein theologisches Glasperlenspiel, das
Dilemma der Predigt werde nur theologisch, theoretisch behoben,

das Heilsgeschichtliche sei bloß Postulat eines Systems, das

Ereignis bleibe imaginär. Die starken Aussagen über die Predigt

würden gemacht, ohne nach der Realität des Geschehens zu
fragen. So mutet die großartige Konzeption Wingrens letztlich
doketisch an.

Wingren wirft Karl Barth Doketismus vor (S. 273 A. 77): er
schießt damit einen Bumerang, der auf ihn selber zurückfällt.
Eine Art von Doketismus kommt wohl auch darin zum
Vorschein. daß Wingren darauf verzichtet, über die Praxis der Predigt

nachzudenken (S. 30). Predigt aber gibt es nicht an sich,
nur in actu. Predigt ist nur Predigt als gepredigte Predigt. Eine
systematische Besinnung über die Predigt dürfte gerade an dieser

simplen Tatsache nicht vorbeigehen. Wird die Predigt als
heilsgeschichtliches Ereignis verstanden, müßte der Systematiker

diesem Ereignis nachgehen. Gerade die Praxis der Predigt
müßte bedacht werden.

Nach der Realität des Heilsgeschehens in der Predigt fragen,
heißt nach der Wirksamkeit des Heiligen Geistes fragen. Hier
müßte das lukanische Geistzeugnis bedacht und für die Homiletik

fruchtbar gemacht werden: Predigt und Glaube und die Gabe
des Heiligen Geistes können je ein Verschiedenes sein (vgl. Act.
19, 1—7). Die Christenheit hat das Wort. Sie hat auch eine Art
von Glauben, aber sie kann nicht sagen, der Heilige Geist sei auf
sie gefallen. Dies ist das Dilemma der Predigt, daß der Heilige
Geist nur schwach wirkt.

Aus der Gegenwart Gottes im Heiligen Geist heraus müßte
die Tat Gottes verkündet werden, die er jetzt tut. Maurer sieht
wohl das Problem, wenn er postuliert, daß bei echter Auslegung
die Sachfrage gestellt werden müsse: Wo ist Jesus Christus
heute am Werk? Maurer fordert darum eine Umkonkretisierung
der Gleichnisse im Wagnis des Glaubens und versucht, Christus



R. Bohren, Heilsgeschichte und Predigt 45

bei den Unkirchlichen, Humanisten und Gewerkschaftssekretären

zu sehen (S. 27 ff.). Jesus sei bei den Zöllnern und Sündern
kräftiger am Werk, als wir wahrhaben wollten (S. 29). Maurer
postuliert damit eine aktuelle Predigt aktueller Taten Gottes.

Will die Predigt gegenwärtige Taten des gegenwärtigen
Herrn verkünden, so bedarf sie des prophetischen Geistes.
Unsere Blindheit für die Taten des Herrn im Jetzt und Heute kommt
aus dem Fehlen des Heiligen Geistes. So wird auch bei Maurer
klar: das Dilemma der Predigt kann nur behoben werden durch
eine neue Ausgießung des Heiligen Geistes. Alles Fragen nach
dem Sinn und Wesen der Predigt, nach ihrem Inhalt muß zu dieser

Frage vorstoßen, denn nur von da her wird das Wunder
möglich, daß in der Predigt Heil Ereignis wird, wirklich Ereignis,

wirkendes Ereignis.

Arlesheim, Kt. Baselland. Rudolf Bohren.


	Heilgeschichte und Predigt

