Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 14 (1958)

Heft: 1

Artikel: Heilgeschichte und Predigt

Autor: Bohren, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878924

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878924
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Heilsgeschichte und Predigt.

Die Not der Predigt ist ihre Unwirksamkeit. Wingren !
spricht vom «Dilemma der Predigty, weil es iiberhaupt nicht zur
Begegnung zwischen Gott und Mensch komme (S. 31). Ebenso
fehle heute die Begegnung «zwischen dem in der Tiefe der Seele
tatsichlich vorhandenen Schuldbewultsein einerseits und der
Verkiindigung der Kirche andererseitsy (S.107). Ahnlich sieht
Maurer ? die Predigtlast «<vor allem darin, dafl durch die Predigt
so selten ein Mensch ganz auf Gott geworfen wirdy (S.7; vgl
14). Die Vergebung wird nicht real (S. 8). Vom fleischgeworde-
nen Christus wird geredet, ohne dal} dieser selbst Gestalt an-
nimmt (S. 14). Das heifit: in und mit der Predigt geschieht nicht
Heil. Aus dieser Not heraus sind heute viele Pfarrer irre gewor-
den am Werk der Predigt, machen die Predigt schlecht und
fliichten in die Liturgie oder in die Betriebsamkeit.

Darum greift man dankbar zu jeder echten Auseinanderset-
zung mit dem Problem der Predigt. Wingren gibt eine «systema-
tische Bestimmung der Predigtsy (S. 28), zieht «Systematik, Ex-
egese, Lutherforschung und Homiletik, bisweilen auch Patri-
stiky heran, um «Wesen und Eigenart der Predigt zu bestim-
meny (S.27), Maurer hingegen legt vier Bibelarbeiten vor und
kommt dazu, neu nach dem Inhalt der Predigt zu fragen (S. 15).
So sehr sich die beiden Autoren im Tenor ihrer Theologie und in
der Methode der Darstellung unterscheiden, so sehr stimmen sie
darin iiberein, daB sie ihre Predigt-L.ehre unter dem Aspekt der
Heilsgeschichte entfalten.

i

Hoéren wir Wingren: Das Predigtwort ist Gottes Schopfer-
wort (S. 21. 121. 129 u. a.). Darum hat die Predigt Macht,
Leben zu schaffen. Gefiillt mit der Kraft, die einmal die Welt
erschuf (S.89), ist sie im Jetzt und Hier «die Funktionsweise
des Schopferwortesy (S.102). Was bei der Schopfung begann,
setzt sich heute in der Predigt fort (S.274). Die Predigt ist ein

1 G. Wingren, Die Predigt (1955), 286 S. Vgl. unten, S. 71 f.
? Chr. Maurer, Evangelische Predigt heute, = Biblische Studien, 16
(1957). 50 S.



R. Bohren, Heilsgeschichte und Predigt 39

Schopfungsakt in dem groflen Werk der Schépfung, welches
«die ganze Zeit hindurch im Gangey ist (S. 150). Gottes Schop-
ferwort ist in der Mitte der Zeit Fleisch geworden (S.21) in
Jesus Christus, der stirbt und aufersteht. Darum bilden Tod
und Auferstehung das Fundament aller Predigt (S.169). —
Indem nun das Predigtwort als Gesetz und Evangelium den
Menschen trifft, konnen «Tod und Auferstehung in Gang kom-
meny (S.43). Indem der Tod und die Auferstehung Christi den
Horern vor Augen gemalt werden, dringen sie ein in das irdische
Leben eines jeden Christenmenschen. So geschieht das Kinfii-
gen in Christus (S. 98). Im Wort werden uns «Tod und Aufer-
stehung Christi ebenso zuteil wie unser eigner Tod und unsere
eigene Auferstehung» (S.139; vgl. 151. 266). So verbindet die
Predigt Christi Auferstehung mit unserer Auferstehung
(S.121).

Damit wird die Zeit der Predigt umschrieben: zwischen dem
errungenen Sieg und der Wiederkunft (S.48), zwischen der
schon geschehenen und der noch nicht geschehenen Vollendung
(S. 56), zwischen Ostern und Parusie (S. 78. 142. 185. 204), zwi-
schen Himmelfahrt und Parusie (S.98. 248). Also bildet die
Predigt die gegenwiirtige Phase der Heilsgeschichte (S.148).

Die Heilsgeschichte wird antagonistisch verstanden als
Kampf zwischen Gott und Satan (S. 108 ff.). Die Predigt bildet
dann ein Teilstiick im Kampf Gottes (S. 142), ein Teil der Ge-
burtswehen, durch welche die Menschheit erlost und zum Leben
geboren wird (S.77). In ihr geht der Siegeszug Christi hinaus
zu allen Vélkern und Menschen (S.70). Im Wort eilt Jesus
Christus durch die Menschenwelt seiner Parusie entgegen
(S. 147). Jetzt und so lange mul} gepredigt werden, bis Christi
Tod und Auferstehung «mit dem ganzen Menschengeschlecht
am Ende der Zeiten geschehen sein werden» (S. 165 ff.). Die
Predigt wird zu einem Mittel der Weltvollendung (S. 76).

Damit bildet die Predigt gleichsam den Fluchtpunkt, in dem
sich jetzt die Zeiten und Taten Gottes treffen: der Anfang —
die Schopfung; die Mitte — Tod und Auferstehung Christi;
das Ende — da Gott alles in allem sein wird (S.273 ff.; vgl.
141). Darum hat die Heilsgeschichte der Vergangenheit diesen
einen Zweck, dafl gepredigt wird: «Dazu ist Christus gekom-
men, gestorben und auferstanden, von den Toten auferstanden,



40 R. Bohren, Heilsgeschichte und Predigt

damit eben dies jetzt geschehen sollte: die Predigt des Wor-
tesy (S.76). Andererseits kiindigt das Jetzt der Predigt das
kommende Gottesreich an. Durch die Predigt wird die Mensch-
heit in die Gleichheit mit Christus hineingezogen (S. 97). So-
mit ist die Predigt eine Tat Gottes, in der Reihe von Taten,
welche mit der Schépfung beginnt und mit der Neuschopfung
zur Vollendung kommt. In der Predigt von Gottes Taten ge-
schieht Heil.

II1.

Maurer sieht die Predigt ebenfalls als einen Teil der Heils-
geschichte. Der Gottesdienst soll nicht in einem Drama das
Heilshandeln Gottes abbilden. Er bildet aber eine Szene «im
ganzen Handeln Gottes mit der Welty (S.8), wesentlich be-
stimmt durch die vorhergehenden Szenen. Der Kingang des
1. Johannesbriefes zeigt: Die Predigt des Wortes Gottes hat
ihre Vorgeschichte aullerhalb der Predigt selbst (S.9). Indem
mit der Fleischwerdung das Leben erschienen ist, kommt ein
Geschehen in Gang, einem reillenden Strom gleich, der auch den
Prediger mitgerissen hat und seine ganz bestimmte Richtung
auf die Menschen hin nimmt (S.11). Weil dieser Strom seinen
Ursprung nicht innerhalb der Welt hat, umgreift er die ganze
Welt. Darum hat die Predigt nicht nur mit den Frommen, auch
mit den Weltlichen zu tun (S.11).

Wenn Wingren das Kampfmotiv betont, dann preist Maurer
den Sieg: Christus iiberschreitet die Grenzen des Todes und der
Finsternis (S.16), durchbricht die gnostische Zweiteilung in
Erloste und Unerloste. Darum ist die Frage aufzuwerfen, ob
unsere Predigt nicht deshalb wirkungslos sei, weil sie diesen
Christus, der die Grenzen iiberschreitet, nicht ernst genug
nehme. Darum betont er im Anschlufl an das Gleichnis von den
zwel Sohnen, dall nicht nur die Schar der Frommen dem Got-
tesvolk gehore, dall darum eine Kerngemeinde, die Christus
ganz verstehe, sich nicht von der Welt absondere. Der Sinn
aller Elvangelisation liege dann nicht im Seelengewinnen, son-
dern darin, daB wir uns selber fiir die Briider draullen gewin-
nen lieflen (S.30).

Das Ziel der Predigt wird an Roém. 11, 11—36 aufgezeigt.
Rom. 9—11 wird von der Rechtfertigung her verstanden. Gott



R. Bohren, Heilsgeschichte und Predigt 41

hilt sein Wort trotz der Ablehnung Israels. Durch die Verwer-
fung seines Messias hat Israel gleichsam eine Staumauer er-
richtet. Wie die Wasser das Land iiberfluten, so geht die Gnade
zu den Voélkern. Uberfluten die Wasser einmal die Staumauer,
so flieBen die Wasser im alten Bett weiter.

Den Schliissel zum Verstindnis von Rom. 11 findet Maurer
im SchluBl vom Kleinen auf das GroéBere: «Wie viel mehr!»
Wenn die Verwerfung des Messias durch Israel bewirkt, daf}
das Heil zu den Heiden kommt, wie viel mehr wird geschehen
mit der Heimkehr der Kinder Israels; sie wird die Auferste-
hung der Toten, das endgiiltige Hereinbrechen der vollen Herr-
schaft Gottes bedeuten (S. 39). Von da aus fragt Maurer nach
unserem Glauben an den Plan Gottes, nach unserer Liebe, die
hinausdringt zu den Volkern, nach unserer Hoffnung, dafl
durch die Heidenmission Israel zur Umkehr bewegt werde.

In einem hiibschen Bild wird Paulus mit einem jungen Bur-
schen verglichen, dem die Geliebte den Laufpall gab, der nun
mit einer andern anbiéndelt, um die erste eifersiichtig zu ma-
chen. Uber die Bekehrung der Heiden geht die Predigt zur Be-
kehrung Israels (S. 42).

Maurer trifft sich in der eschatologischen Ausrichtung mit
Wingren. Ohne dal} er sich expressis verbis mit ihm auseinan-
dersetzt, ergidnzt und erweitert er dessen heilsgeschichtliche
Schau der Predigt. Das Heilsgeschehen der Vergangenheit er-
weckt eine starke Hoffnung fiir das Heilsgeschehen der Gegen-
wart und der Zukunft. So wahr es gilt, dal Gott selbst in Chri-
stus uns die Treue hilt; «so wahr es gilt, dafl Gott in Christus
noch Groéleres tun willy, als er gestern und morgen tat, und
morgen noch Gréfleres tun wird, als er heute tut, eréffnet uns
sich darum eine Hoffnung, die nicht nur uns personlich gilt,
sondern die Hoffnung der christlichen Kirche, die Hoffnung fiir
die Heiden und Juden ist (S. 45).

111

Es ist beiden Autoren zu danken, dal} sie eine starke Inter-
pretation des Predigtbegriffes geben. Hier wird die Predigt
nicht schlecht gemacht. Das Wunder der Predigt wird hoch-
gehalten.



42 R. Bohren, Heilsgeschichte und Predigt

Ein Punkt, den beide Autoren andeuten, soll hier noch be-
dacht werden. Die Predigt ist ein heilsgeschichtliches Faktum,
die gegenwiirtige Phase der Heilsgeschichte, eine Szene im
Drama. Indem die Predigt nicht nur von der Heilsgeschichte
Zeugnis gibt, sondern selbst in der Heilsgeschichte steht, be-
kommt die Predigt Zukunftshedeutung, Heilsbedeutung. Sie ist
ein Schritt auf die Weltvollendung hin. Ich mdchte sagen: sie
beschleunigt die Wiederkunft Christi. Indem die Predigt vor
den Heiden zur Heimkehr Israels fiihrt, welche die Totenauf-
erstehung mit in sich schlieft, stimuliert die Predigt den Ab-
lauf der Heilsgeschichte, wird sie zu einem Faktor, der das
Kommen des Reiches anbahnt.

Die Predigt hat ja nicht nur ein Gefélle zur Menschheit hin.
Das Ziel der Predigt bilden nicht nur die Juden und Heiden.
Die Predigt ergeht auch an die Gewalten und Michte in den
himmlischen Regionen (Eph.3,10) und noch hoher: sie dart
Predigt sein vor Gott, darf ihn an seine Taten und Verheillun-
gen erinnern, damit neue Taten geschehen, die Verheilungen
sich erfiillen. Beide Autoren scheinen diesen Umstand zu iiber-
sehen.

Von hier aus wird eine neue Freude fiir die Predigt ge-
schenkt. Sie darf ein Schritt sein niher zur Wiederkunft., Ein
Schritt niher zur Auferstehung der Toten. Ein Schritt niher
zur vollen Gottesherrschaft. Haben wir damit die Heilsbedeu-
tung der Predigt tiberspitzt? Messen wir damit dem Verkiindi-
ger nicht eine zu grofle Bedeutung zu? Jesus selbst beschreibt
als Voraussetzung fiir das Kommen des Gottesreiches die Pre-
digt des Evangeliums in aller Welt. Damit ist eine Beteiligung
des Menschen mit eingeschlossen. Auch im Unser-Vater wird
die Bitte um das Kommen des Reiches auf die Lippen der Jiin-
ger gelegt. Jesus wiirde das Gebet nicht ernst nehmen, wenn er
damit nicht in souveriner Weise das Kommen der Gottesherr-
schaft an die Gemeinde binden wiirde. — Schon beim ersten
Kommen Jesu war die Menschheit beteiligt. Maria und Joseph
sind Zeichen dafiir, dall bei der Menschwerdung Gott seine
Sache, die Zukunft seines Sohnes ganz in die Hinde der Men-
schen legte. Warum sollte er bei der zweiten Ankunft seines
Sohnes die Menschheit nicht auch mitbeteiligt sein lassen?

Somit bildet die Heilsgeschichte nicht nur den Grund der



R. Bohren, Heilsgeschichte und Predigt 43

Predigt. Sie ist selber ein Grund zur Heilsvollendung, voraus-
gesetzt, dafl in ihr Heil geschieht.

LY.

Wie steht es aber mit dem Dilemma der Predigt? Wie steht
es nun mit dem Heilsgeschehen in der Predigt?

Wir miissen an Wingren die Frage stellen, ob sein Predigt-
Begriff durchhilt, ob er ihn nicht spiritualisiere. So verlegt
er Gottes Schopfungswerk ins Menschenherz (S.150; siehe
auch 141). Warum nur ins Herz? Wenn die Predigt Gottes
Schopfungswort weiterleitet, wenn der Sieg iiber Krankheit
und Tod jetzt im Wort Christi wohnt (S.113), wenn die Men-
schen im Text mit dabei sind (S. 271), warum bleibt dieser Sieg
verborgen? Warum kann er nicht zeichenhaft sichtbar werden?
Warum haben die Menschen dann nicht auch leiblich Anteil
am Heil? Wenn die Predigt eine «Funktionsweise des Schop-
ferwortes» darstellt, warum funktioniert dieses Schépfungswort
bei den Kranken auf einmal nicht mehr?

Wenn Wingren die Faktizitdt der Auferstehung betont
(S.158 u. a.), wenn er zudem die Auferstehung des ganzen
Menschen, also auch des Leibes, betont (S. 161), und wenn der
Glaube an die Auferstehung umschrieben wird als Glaube, der
selber Auferstehung ist, «unsere Auferstehung Tag fiir Tag»
(S. 165), warum haben dann die urchristlichen Heilungsbe-
richte blof «ihre besondere kerygmatische Spitzey (S.112)7?
Warum soll diese Auferstehung dann jetzt blofl im homiletisch
so beliebten Herzen gefangen bleiben? Warum soll sie dann
nicht als Auferstehung des Leibes zeichenhaft darin sichtbar
werden, dafl Lahme gehen und Blinde sehen? — «KErkldret mir,
Graf Oerindur, diesen Zwiespalt der Natur!» — Wenn Wingren
eine systematische Bestimmung der Predigt auf Grund der Bi-
beltheologie geben will, dann diirfte er nicht an dem Umstand
vorbeigehen, dal in den Evangelien so oft Krankenheilung und
Predigt in einem Atemzug genannt und also einander beigeord-
net werden, — Warum legen wir den Finger gerade auf diesen
Punkt? Weil wir meinen, dafl gerade hier ein Zeichen aufge-
richtet sein konnte dafiir, daB in der Predigt reales Heilsge-
schehen Ereignis wird. Wir wissen, dafl das Zeichen der Hei-



44 R. Bohren, Heilsgeschichte und Predigt

lung keinen absoluten Beweis fiir das Heilsgeschehen darstellt.
Das Fehlen der «mitfolgenden Zeicheny tut dies aber noch we-
niger! Dieses Ausbleiben der Wunder sollte ein Signal sein.
dafB noch anderes fehlt.

Die Spiritualisierung der Wunderfrage bei Wingren erweckt
das unangenehme Gefiihl, der Autor spiele bei seinem betonten
biblischen Realismus ein theologisches Glasperlenspiel, das
Dilemma der Predigt werde nur theologisch, theoretisch beho-
ben, das Heilsgeschichtliche sei blof Postulat eines Systems, das
Ereignis bleibe imaginidr. Die starken Aussagen iiber die Pre-
digt wiirden gemacht, ohne nach der Realitidt des Geschehens zu
fragen. So mutet die groflartige Konzeption Wingrens letztlich
doketisch an.

Wingren wirft Karl Barth Doketismus vor (S.273 A.77): er
schieBt damit einen Bumerang, der auf ihn selber zuriickfillt.
Eine Art von Doketismus kommt wohl auch darin zum Vor-
schein, dafl Wingren darauf verzichtet, iiber die Praxis der Pre-
digt nachzudenken (S.30). Predigt aber gibt es nicht an sich,
nur in actu. Predigt ist nur Predigt als gepredigte Predigt. Eine
systematische Besinnung iiber die Predigt diirfte gerade an die-
ser simplen Tatsache nicht vorbeigehen. Wird die Predigt als
heilsgeschichtliches KEreignis verstanden, miillte der Systemati-
ker diesem Ereignis nachgehen. Gerade die Praxis der Predigt
miifite bedacht werden.

Nach der Realitiit des Heilsgeschehens in der Predigt fragen,
heilit nach der Wirksamkeit des Heiligen Geistes fragen. Hier
miilte das lukanische Geistzeugnis bedacht und fiir die Homile-
tik fruchtbar gemacht werden: Predigt und Glaube und die Gabe
des Heiligen Geistes kinnen je ein Verschiedenes sein (vgl. Act.
19, 1—7). Die Christenheit hat das Wort. Sie hat auch eine Art
von Glauben, aber sie kann nicht sagen, der Heilige Geist sei auf
sie gefallen. Dies ist das Dilemma der Predigt, dafl der Heilige
Geist nur schwach wirkt.

Aus der Gegenwart Gottes im Heiligen Geist heraus miilite
die Tat Gottes verkiindet werden, die er jetzt tut. Maurer sieht
wohl das Problem, wenn er postuliert, daf} bei echter Auslegung
die Sachfrage gestellt werden miisse: Wo ist Jesus Christus
heute am Werk? Maurer fordert darum eine Umkonkretisierung
der Gleichnisse im Wagnis des Glaubens und versucht, Christus



R. Bohren, Heilsgeschichte und Predigt 45

bei den Unkirchlichen, Humanisten und Gewerkschaftssekreti-
ren zu sehen (S. 27 ff.). Jesus sei bei den Zoéllnern und Siindern
kriftiger am Werk, als wir wahrhaben wollten (S. 29). Maurer
postuliert damit eine aktuelle Predigt aktueller Taten Gottes.

Will die Predigt gegenwiirtige Taten des gegenwirtigen
Herrn verkiinden, so bedarf sie des prophetischen Geistes. Un-
sere Blindheit fiir die Taten des Herrn im Jetzt und Heute kommt
aus dem I'ehlen des Heiligen Geistes. So wird auch bei Maurer
klar: das Dilemma der Predigt kann nur behoben werden durch
eine neue Ausgiefung des Heiligen Geistes. Alles Fragen nach
dem Sinn und Wesen der Predigt, nach ihrem Inhalt mul} zu die-
ser Frage vorstoflen, denn nur von da her wird das Wunder
moglich, daB in der Predigt Heil Ereignis wird, wirklich Ereig-
nis, wirkendes Ereignis.

Arlesheim, Kt. Baselland. Rudolf Bohren.



	Heilgeschichte und Predigt

