
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 14 (1958)

Heft: 1

Artikel: Der philosophische Glaube

Autor: Oyen, Hendrik van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878923

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der philosophische Glaube.

Beim Titel dieses Vortrages, «Der philosophische Glaube»,
denken wir unwillkürlich an eine von Karl Jaspers geschriebene
Abhandlung 1, und tatsächlich wollen wir darauf ausführlich
zu sprechen kommen. Bloß soll man nicht denken, die in dieser
Abhandlung erörterte Problematik sei besonders charakteristisch

für die Existenzphilosophie. Sie ist wohl so alt wie die

Philosophie selbst.

1.

Eine von mythischen Kategorien gereinigte Religionssystematik

befürworteten schon der Ionier Heraklit so gut wie der
Eleat Parmenides. In deren Spuren entfaltet sich die mächtige
Erlösungslehre Piatos, die bei Vermeidung aller religiös-mythischen

Bilder den Werdegang des Geistes auf die idea tou aga-
thou hin in der mystischen Sprache einer mythisch-philosophischen

Kategorialität beschreibt. Philosophischer Glaube liegt
hei Plato in Reinkultur vor. War wohl für Sokrates das
bewegende Problem seines Denkens die Frage nach dem ti estin:
was enthält der Begriff, den wir da so leichtfertig gebrauchen:
Mut, Frömmigkeit, Gerechtigkeit, Frohsinn usw., so greift Plato
darüber hinaus und führt die Problematik des philosophischen

Fragens in die umfassende Sphäre der Idee ein, als die
geheime göttliche Schau, die nur einzelnen von der Präexistenz
bevorzugten Seelen mitgegeben ist, um schon im Diesseits sich
des Jenseits gegenwärtig zu sein. Der philosophische Glaube
ist hier begründet in der epimeleia tes psyches, in der Verin-
nerlichung der Seele, die sich zur Reife des metaphysischen
Schauens auszuweiten vermag. Es sind wohl nur die königlichen

Seelen, die Philosophenseelen, die des echten metaphysischen

Glaubens fähig sind. Nur sie besitzen die genügende
phronesis, die geistige Einsicht, sich über alles Wechselnd-
Vergängliche des Alltags in die höhere Welt der bleibenden und
unvergänglichen Formen zu versetzen. Der philosophische
Glaube ist hier innig verbunden mit der aristokratischen
Lebenshaltung des intellektuellen Verstehens, die, weit über den

1 K. Jaspers, Der philosophische Glaube (1948).



H. van Oyen, Der philosophische Glaube 15

Durchschnitt der menschlichen Existenz hinaus, höheres Wissen

mit geistiger Einsicht verbindet. So ist bei Plato der
philosophische Glaube nicht eine Sache für die große Menge,
sondern für die wenigen Einzelnen, die von Gott dazu wie
prädestiniert sind. Schreibt er doch an Dion im 7. Briefe: «Wenn es
mir vernünftig geschienen hätte, daß jene Gedanken durch
Schrift und durch Wort unverschleiert unter dem Volke
verbreitet werden dürften: was für schönere Lebensaufgabe würde
ich da gehabt haben, als der Menschheit der Verkünder eines
großen Heils zu werden und dabei das Wesenhafteste des

Universums aller Welt ans Tageslicht zu bringen. Aber weder die

Veröffentlichung jener Geheimnisse noch die sogenannte populäre

Behandlung jener Materien halte ich für den Menschen
für ein Glück, mit Ausnahme der wenigen Auserwählten, von
allen jenen nämlich, welche imstande sind, sie auf einen ganz
kleinen Wink selbst zu finden.»

Vom Piatonismus her geht diese religionsphilosophische
Problematik dann durch die Gnosis und den Neuplatonismus
in die Theologia negativa ein. Immer ausgeprägter ist Gott vom
Neuplatonismus her der eine, unbenennbare Punkt, to hen,
geworden, das als höchste Seinsstufe Garantie für alle anderen,
untergeordneten Seinsstufen der Wirklichkeit darstellt. Es
wird hier gesprochen von Gott als von der überleuchtenden
Finsternis, dem völlig Unaussagbaren, nicht bloß für den
gewöhnlichen materialistischen Menschen, sondern auch für den
glaubenden Mystiker, der alle geschaffenen Formen per tran-
scendentiam übersteigen muß, um ans Ziel einer mystischen,
esoterischen Gotteserkenntnis zu gelangen. Alle Andeutungen
liber Gott und den christlichen Glauben werden mit dem
Vorzeichen der übersteigernden Deutung erfaßt. Gottes Finsternis

sei überlichtend, er selber hyperousious, sein Name hyper-
onymos, Gott selber hypertheos. Es wird vom überwesentlichen
Jesus gesprochen, von der Inkarnation aus der überreinen
Maria. Schon hier ist alles, was von Gott und den göttlichen
Dingen gesagt wird, bloß Chiffre menschlicher Aussage über
unaussagbar Göttlichem, das alle Deutung unserseits
übersteigt. Hier ist dann die eigentliche Wirklichkeit zu erfassen,
alles andere ist Nichtigkeit. Das Ganze mutet uns wie die
Symbolik der byzantinischen Mosaiken an, wo auf goldenem Hin-



16 H. van Oyen, Der philosophische Glaube

tergrund die heiligen Gestalten bewegungslos verharren: die
Zeit ist ausgemerzt, alles ist geronnene Ewigkeit geworden.
Alles ist Erhabenheit, Stille des Seins, in sich ruhende Majestät,
jede personale Bindung ist aufgehoben; nur wer im Innersten
der Seele die Welt und alles Vergängliche versagt, wird den
inneren Zugang auf die Majestät des Seins hin, auf «die Lichtung

des Seins», würde Martin Heidegger heutzutage sagen,
entdecken können.

Ein wichtiges Glied in der Kette des philosophischen Glaubens

durch die Jahrhunderte hindurch bildet die Mystik
Eckhardts. Hier wird der so schwerwiegende Moment des Augenblicks,

als die Erfüllung der Zeit im Glaubensereignis, zum
erstenmal erfaßt, um dann später wieder von Kierkegaard und
den Existential-Philosophen in neuer Besinnung aufgegriffen
zu werden. Ausgegangen wird vom göttlichen Sein als der Un-
untersehiedenlieit, die die Unterschiedenheit, die Vielheit des

Seienden, aus sich erzeugt. Das Seiende ist nicht imstande, sich
zu halten, es ist in sich selbst grundlos, weil es vollkommen
auf das ursprüngliche Sein, das wahrhaft ist, angewiesen ist.
Die Geschöpfe an sich sind nichtig; denn sie haben kein
«Wesen»; würde sich Gott einen Augenblick von seinen Kreaturen

abkehren, so würden sie alle miteinander zu nichts werden.

In Teilung, Trennung und Zahl offenbart sich diese
Nichtigkeit des Seienden. Was diese Nichtigkeit ist, wird am ehesten
offenbar am Bilde der Finsternis in Konfrontation mit dem
Lichte: so ist auch die Nichtigkeit aller Dinge ein Etwas in
Konfrontation mit dem vollkommenen Sein, mit der Transzendenz

des Seins. Das Seiende ist als das an sich Unterschiedene
das Außersich, das Disparate, das in der Zeit jeweils an
verschiedenen Punkten zerstreut ist: an Vergangenheit, Gegenwart,
Zukunft. Und dennoch vermag dieses Außereinander zu sein,
denn Gott verleiht ihm aus seiner Ewigkeit, daß es in seinem
bloßen Außereinander doch bei sich sein kann. Wo und wie
aber ist es beieinander? Doch wohl nur in der Gegenwart.
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft stehen nicht einfach
nebeneinander; die Gegenwart, der Augenblick ist vielmehr die Einheit

des Seins, in der sich das Außersich des Seienden als
Vergangenheit und Zukunft offenbart. Diese beiden sind nur möglich,

weil sie schon in der Einheit des Augenblicks stehen, weil



H. van Oyen, Der philosophische Glaube 17

der Augenblick in ihnen zu sich selbst kommt. Sie beide sind
dieselbe Nichtigkeit auf dem Grunde der einen Gegenwart. Das
Vergangene erschaffen haben, ist gegenwärtiges Erschaffen.
So kommt dem Augenblick als göttlicher praesentia ein Charakter

des Wirklichseins zu, das sich nicht nur nicht verliert,
sondern zeitlos, ewig, gegenwärtig ist. Das hodie, das «nyn», der
Augenblick bekommt Ewigkeitswert.2

Alles, was in dieser Welt geschieht, ist in Gott in der Einheit des

Jetzt, was hier in der Zeitlichkeit aufeinanderfolgt, ist zuoberst in der
Einheit Gottes. Alles ist in Gott in allem. Was von Jahrtausenden
geschehen ist, ist in seiner Wahrheit in dem gegenwärtig, was heute
geschieht, ja es ist das Geschehen dieser Stunde selbst, denn alles, was immer
ist, ist aus der Einheit des Seins, die ganz hei sich selbst ist. Das ist das
rechte Weltverständnis, das auch die Zeitlichkeit dieser Welt aus solcher
Einheit versteht, das erkennt, daß es dasselbe Sein ist, aus dem die Welt
durch die Jahrtausende ist, ohne etwas zu dieser Einheit hinzubringen
zu können.

Wir haben es bei Eckhart nun mit einem Verständnis des

philosophischen Glaubens zu tun, das sich eng an die Kategorien

des christlichen Glaubens anschließt, namentlich an
Inkarnation und Trinität. Der Mensch läuft von seiner Nichtigkeit

her die Gefahr, jedes kreatürliche Ding als etwas
Göttliches zu betrachten, und dann kommt diese Nichtigkeit in ihn
hinein, das göttliche Bild weicht aber aus ihm zurück. Glaube
ist, daß der Mensch, indem er die Nichtigkeit der Dinge
durchschaut, im Augenblick dieser Inkarnation den dreimal heiligen

Gott in sich aufnimmt. So ist diese Inkarnation die
Offenbarung unserer eigenen Lage: was wir von uns selber sind,
Nichtigkeit, und was wir sein können: Sein in Gott.

Ich erwähne zur Illustration dieses philosophischen Glaubens

aus dem Mittelalter folgende Stelle aus den Predigten
Eckhardts: 3

Wo die Kreatur aufhört, da fängt Gott an. Nun begehrt Gott nichts so
sehr von dir, als daß du aus dir selbst, nach deiner Bestimmtheit als Kreatur,

ausgehst, und Gott in dir sein läßt. Das geringste kreatürliche Bild,
das sich irgend in dir erbildet, ist so groß wie Gott. Warum? Es benimmt
sich dir einen ganzen Gott! Denn in dem Augenblick, wo dieses Bild in
dich eingeht, da muß Gott weichen mit aller seiner Göttlichkeit. Aber da

2 J. Kopper, Die Metaphysik Meister Eckharts (1955), S. 51.
3 Meister Eckhardts Schriften und Predigten, hrsg. von H. Büttner, 1

(1921), S. 127.

2



18 H. van Oyen, Der philosophische Glaube

dieses Bild ausgeht, da geht Gott ein. Gott begehrt das so dringend, daß
du aus dir, nach deiner Bestimmtheit als Kreatur, heraustretest, als ob
seine ganze Seligkeit daran läge. Ei, lieber Mensch, was schadet es dir
denn, wenn du Gott gönnest, in dir Gott zu sein? Geh du aus deinem Selbst
gänzlich aus um Gotteswillen, so geht auch Gott gänzlich aus dem Seinen
um deinetwillen. Wenn diese beiden ausgehen, was da bleibt, ist ein durchaus
Einfaches. In diesem Einen gebiert der Vater seinen Sohn, in dem innersten
Quellpunkte: da blüht der Heilige Geist aus, und da entspringt auch in
Gott ein Wille, der gehört «der Seele» zu. Solange dieser Wille unberührt
steht von allen Kraturen und aller Erschaffenheit, so lange ist er frei.
Christus sagt: «Niemand kommt zum Himmel, als wer vom Himmel
gekommen ist.» Alle Dinge sind aus Nichts geschaffen, darum ist ihr wahrer
Ursprung das Nichts. Sobald sich dieser edle Wille den Kreaturen zuwendet,

so verfließt er in das Nichts. Da fragt es sich, ob dieser Wille so ganz
verfließe, daß er nimmer zurückkehren könne? Die meisten antworten
übereinstimmend, er komme nicht zurück, soweit er bereits mit der Zeit
dahingeflossen ist. Ich aber sage: wenn sich dieser Wille auch nur einen
Augenblick von sich selber und allem Geschaffenen fort wieder in seinen
Ursprung kehrt, so steht er in seiner rechten freien Art und ist frei, und in
diesem Augenblick wird alle verlorene Zeit wiedergebracht!

Wir haben hier schon verschiedene Ansätze moderner
Problematik, namentlich: die Entscheidung, die sich auf den

Ursprung der Existenz hin in sich zurückbezieht, im Augenblick,
im nyn, um, bei Transzendierung aller Nichtigkeit, sich mit der
Transzendenz einig zu wissen. Für Eckhart vollzieht sich hier
im Menschen die Inkarnation als Neuschöpfung mitten in der
heillosen und götzendienerischen Nichtigkeit. Die vorhin
erwähnte Predigt schließt folgendermaßen:

Die Leute sprechen oft zu mir: Bittet Gott für mich! Da denke ich denn
bei mir: «Warum geht ihr nur aus? Warum bleibt ihr nicht bei euch selber
und greifet in euern eigenen Schatz? Ihr tragt doch alle Wirklichkeit dem
Wesen nach in Euch.» Daß wir so in uns bleiben müssen — in dem Wesen,
und alle Wirklichkeit zu eigen besitzen, ohne Vermittlung und Unterschie-
denheit, in rechter Seligkeit, dazu helf uns Gott! Amen.

•2.

Es scheint nicht zu dreist, von hier aus die Linien zu unserer

Zeit durchzuziehen. Wir stehen dann der tiefschürfenden
Besinnung gegenüber, die Kierkegaard in seinem Hauptwerk,
Abschließende Unwissenschaftliche Nachschrift, namentlich in
bezug auf das Phänomen der Religiosität A, angestellt hat, be-



H. van Oyen, Der philosophische Glaube 19

kanntlich eine Art wissenschaftlicher Hypothese, um sich die
Frage nach der Möglichkeit wahrhafter Existenz zu vergegenwärtigen.

Nach zwei Seiten ging der Protest Kierkegaards:
er richtete sich gegen die Kultur und gegen die Kirche. In der
objektiv-spekulativen Versöhnungslehre eines Hegel droht die
Sicht auf den einzelnen Menschen verlorenzugehen, genau so
wie in der Kirche, wo sich niemand mehr um die Not des

geängstigten Gewissens eines Sünders kümmert, weil alle Leute
getauft und deshalb von vornherein schon brave Christen sind.
Gegen diese doppelte Verfälschung richtete sich der Protest
Kierkegaards. Dabei wurde die Frage laut: Was ist der
Mensch? Wie kann er zur Erkenntnis seines Selbst gelangen,
wie ist es überhaupt möglich, diese Frage als Frage an sich
laut werden zu lassen?

In Konfrontation mit diesen Problemen entdeckte Kierkegaard,

daß das Wesen des Menschen in erster Linie keine
Sache der Reflexion sei; der Mensch ist vielmehr immer das,
was er aus sich selbst macht, er ist so, wie er sich entscheidet.
Befragt von der Situation, hat er zu antworten, sich zu
entscheiden. Anders als die Gegenständlichkeit ist der Mensch
niemals ohne weiteres, was er ist, sondern er steht der Aufgabe
gegenüber, zu sein. Er existiert, und in dieser Existenz, in dieser

Freiheit zur Entscheidung, befindet er sich zu gleicher Zeit
in der Dialektik der geschichtlichen Gebundenheit in der Zeit
und der übergeschichtlichen Forderung von der Ewigkeit. Der
Mensch handelt in der Zeit, er steht jedoch absoluten Forderungen

gegenüber; es wird nicht von ihm gefragt: tue, was du
kannst, sondern tue es so gut wie nur möglich, gib dich der
Sache ganz. So ist die existentielle Entscheidung eine Entscheidung

zwischen Zeit und Ewigkeit.
An dieser Stelle sieht Kierkegaard den Menschen in der

Verzweiflung — nicht im Zweifel, denn diesen kennt auch
der Mensch derAllgemeinheit, der, der es noch nicht mit demExi-
stieren zu tun hat: er zweifelt etwa, ob er sich an etwas richtig
erinnert, und das ist kein letzter Ernst. Die Verzweiflung ist
das, sich selbst wählen zu müssen in der ewigen, abgründigen
Bedeutung seines Menschseins. Erst in der Verzweiflung
entdeckt man die eigene Freiheit, als etwas Offenes, als ein Wagnis
und eine Einsamkeit. Beide Möglichkeiten: ob man verzweifelt,



20 H. van Oyen, Der philosophische Glaube

sich selbst sein zu wollen, oder ob man nicht verzweifelt, sich
selbst sein zu wollen, führen in die Verzweiflung, in die Schuld
hinein. Versuche ich wirklich, ich selbst zu sein, so ergreife ich
mich als etwas Endgültiges und verleugne dabei die Ewigkeit,
Gott; versuche ich nicht ich selbst im wahrhaften Sinne zu
sein, dann fliehe ich von mir, wähle die Dinge, lebe hinter Masken,

und der Mensch erkennt sich selbst nicht mehr. Das heißt
auch Schuld. Aber gerade das sind wir eigentlich: diese Spannung

von Freiheit und Schuld, diese Spannung von Angst vor
dem Nichts und trotzdem etwas sein zu müssen. Hier stehen wir
dem Nullpunkt unserer Existenz gegenüber als unseres
eigentlichsten Sein-Könnens. Die Angst, die uns vor dem Nichts
beseelt, wie ein Schwindel vor dem Abgrund, ist paradox zu
gleicher Zeit eine befreiende Angst, denn hier haben wir es mit
demjenigen zu tun, was der Mensch eigentlich ist: der Subjektivität.

Hier prägt Kierkegaard den berühmten Satz, die Subjektivität

sei die Wahrheit. Der philosophische Glaube, die
Innerlichkeit, wo wir es mit dem letzten dunklen Grund unserer
Existenz zu tun haben, ist also gewissermaßen der Gegenpol
von Gott selber. Das, was Luther den Deus absconditus nannte,
der dunkle, verborgene Gott, der nur sagt: du sollst vollkommen
sein, der nur absolutes Gebot ist, ist hier ganz nach innen, als
verborgene Diesseitigkeit des menschlichen Herzens hinein-
projiziert. Und da hat es der Mensch mit dieser paradoxen
Erscheinung zu tun, daß er gewissermaßen sich selbst aus der
schwindelnden Höhe des ethischen Gebotes durchschaut und
seine Nichtigkeit, seine Ohnmacht entdeckt, wirklich sich selbst
absolut zu verwirklichen. Das nennt Kierkegaard Humor. Es
ist ein Wissen um die Nichtigkeit alles Zeitlichen und
Irdischen gegen den Hintergrund des Ewigen und Absoluten. Nun
gibt es drei Stufen des Humors: die Resignation, das Leiden
und die Totalität des Schuldbewußtseins. Sie bezeichnen insgesamt,

was die Religiosität A genannt wird, und die sich, wie wir
noch sehen werden, praktisch vollständig mit der neueren
Existenzphilosophie in ihrem Versuch, die Wahrheit zu deuten,
deckt. Die Grundüberzeugung der Religion A ist in dieser
Definition zusammenzufassen: zu gleicher Zeit sich absolut dem
Absoluten und relativ dem Relativen gegenüber verhalten. Dieses

unteilbare Geschehen vollzieht sich im Augenblick.



H. van Oyen, Der philosophische Glaube 21

Weshalb ist die Subjektivität die Wahrheit? Die Antwort
lautet: weil dort der Mensch seiner eigentlichsten Aufgabe
gegenübersteht, völligen Ernst mit sich und dem Ewigen zu
machen. Denn erst hier wird der Mensch wirklich konkret. Und
dann entdeckt er erst, wie er in der Schuld steht. Wahrheit,
Subjektivität und Schuld gehören zusammen. Schuld ist der
konkreteste Ausdruck für die Existenz, sagt Kierkegaard. Je
abstrakter das Individuum ist, desto indifferenter verhält es sich
zu seiner ewigen Seligkeit, desto mehr entfernt es sich auch von
der Schuld. Denn die Abstraktion macht die Existenz gleichgültig,

während Schuld die stärkste Selbstbehauptung der
Existenz ist.

Hier redet Kierkegaard vom Leiden des Menschen, das
mit tiefer Notwendigkeit mit der Religion A verstrickt ist. Es
ist das sogenannte Pathos des Leidens. Das hat nichts zu tun
mit mächtigen Aufwallungen des Gefühls, mit Stürmen der
unbändigen Emotionen, nein, das Leiden ist hier Entsagung,
Opfer, Kreuztragen. Kierkegaard weiß in dieser Hinsicht die
Klosterhewegung zu würdigen, die es mit dem Ewigen ernst
gemeint hat und «nein» zu sagen wußte der Welt gegenüber;
sie stellt eine «leidenschaftliche Entscheidung» dar, auch wenn
sie darin irrt, daß es ihr dann wieder um einen Verdienst dem
Himmel gegenüber ging. Damit war natürlich das echte, freie
Wollen wieder erstickt. Aber der mittelalterliche Asket hat
verstanden, daß einem dem höchsten Gut gegenüber eine entschiedene

Haltung geziemt, und daß man um des Einen Notwendigen
willen auf alles andere wird verzichten müssen. In dieser
Hinsicht eignet dem Asketen eine «wohlgeborene Vornehmheit»,
die sich von der «landläufigen kümmerlichen Maklerweisheit»
der protestantischen Predigt vorteilhaft abhebt. Aber die
Gefahr war dabei, wie gesagt, eben diese, daß die Haltung der
Askese nun selber sich wieder absolut setzt, daß man ein
Verdienst damit erwarb und sich, um sich respektieren zu lassen,
von der Welt absonderte. Und damit war die eigentliche
Aufgabe nun doch verfehlt, denn es gilt in der Religion A um diese
Dialektik, sich gleichzeitig zum absoluten Telos absolut und
zum relativen relativ zu verhalten. Darum muß der Mensch
eben in der Welt bleiben; er zieht nicht das mannigfaltig
zusammengefaßte Gewand der Endlichkeit aus, um die abstrakte



22 H. van Oijen, Der philosophische Glaube

Bekleidung des Klosters anzulegen. Er muß wie andere
Mensehen an diesem und jenem teilnehmen, sich in einem Beruf
betätigen und also, in der Endlichkeit lebend, doch nicht ihr
Leben in ihr haben. Diese Doppelbewegung ist nun ein Ergebnis

der ungeheuren Spannungen, die tiefstes, existentielles Leid
verursachen. Es ist nämlich das Wissen darum, daß die größte
Anstrengung nichtig ist und daß sie trotzdem gefordert wird.
Der, der darum weiß, erleidet die bittere Qual der durch das
Gottesverhältnis geforderten Selbstvernichtung. Immer ist Gott
dabei, und immer ist man doch nur ein armer Tölpel. Immer
hat man Gott gegenüber unrecht. Man hat es mit einer Art
königlicher Bekanntschaft zu tun; das ist schon in der Welt
sehr unbequem, denn man muß sich auch irgendwie so
vornehm halten und kann es doch nicht durchhalten, und so ist es

im Geistigen auch. Am angenehmsten ist es, durch die Welt
unbekannt zu gehen. Aber man hat nun einmal eben die
Bekanntschaft: man ist Mensch und wird befragt. Und da steht
der Mensch der Schuld gegenüber, denn die vom Einen geforderte

Aufgabe wird ja nie völlig gelöst. Die absolute Aufgabe
erklärt einen für schuldig. Man ist, wie gesagt, als Existenz
schuldig. Ja, könnte man einwenden, wird man nicht dadurch
freigesprochen, daß man sich sagt: Die Schuld liegt dort vor,
wo wir Menschen unter die Verantwortung gestellt worden
s'nd? Man versucht also, Schuld auf das Absolute selbst abzu-
V älzen. Da ist jedoch zu sagen: eben damit, daß wir die Last

on uns wegschieben, geben wir sie zu und nehmen sie
grundsätzlich an, zugebend, daß wir mit ihr zu tun haben. Wäre der
Mensch wirklich ein Unschuldiger, so würde er niemals
versuchen, sich zu entschuldigen, denn ein Unschuldiger hat mit
der Bestimmung überhaupt nichts zu tun.

Der Mensch versucht nun mit allen möglichen Mitteln, die
Schuld zu veräußern. Auf jede denkbare Weise verrichtet man
Pönitenz, wie es im Mittelalter sehr stark der Fall war (die
Selbstgeißelung z. B.): «eine rührende und begeisterte Unwahrheit».

Oder man macht die Genugtuung zu einer sonntäglichen
Rührung und vergißt alles wieder am Montag. Es ist alles eine
Flucht. Der Mensch versucht nur vermittelnd mit dem
Göttlichen umzugehen. Und dabei sucht er eine Art Beruhigung.

Das ist im engeren Sinne, was Kierkegaard unter der Reli-



H. van Oyen, Der philosophische Glaube 23

gion A versteht: mag auch im Schuldbewußtsein die Gestört-
heit der Beziehung zum höchsten Gut sich fortwährend melden,

mag auch das Verhältnis in Wahrheit sich als Mißverhältnis
darbieten, dieses Mißverhältnis wird doch immer von einem
Verhältnis getragen. Im Individuum ist das Ewige verborgen,
dem Ewigen begegnet der Einzelne, indem er sich auf sich
selbst besinnt. Sein Seinsverhältnis ist ein Gottesverhältnis.
Seine Selbsterkenntnis ist eine Gotteserkenntnis.

Die große Lebensaufgabe heißt: werde, was du bist. Was
hier gemeint ist, verstehen wir am besten, wenn wir uns an
Ibsens Brand erinnern. Das Absolute ist grausam, weil es

alles verlangt. Der Mensch geht daran zugrunde oder versucht,
mystisch in sich die Ruhe des Unendlichen zu finden, und findet
sie doch nicht.

Von dieser Religion der Immanenz, der humanistischen
Religiosität, unterscheidet Kierkegaard nun scharf, was er die
Religion B oder die des Paradoxons nennt. Es handelt sich um das

Ewige und Göttliche, das auf einmal, an einem Punkt in der
Geschichte: in Jesus Christus, erschienen ist und als einzelner
Mensch, der gelitten hat und gestorben ist, das Ewige
ausgedrückt hat. Es ist hier das Ewige, das sich selber in die Zeit
hineinversenkt hat. Die Liebe Gottes hat sich in Menschengestalt

erniedrigt, um dem Menschen den vollen Ernst seiner
Liebe offenbar zu machen. Ein Bild von einem König und
einem armen Mädchen veranschaulicht das. Wenn der König
sich in all seiner Herrlichkeit zeigt, wird sie ihre Armut und
ihr Elend nur noch mehr zu spüren bekommen. Er wird dann
nur seine eigene Herrlichkeit offenbaren, während er mit seiner
Liebe gerade die Herrlichkeit des Mädchens an den Tag bringen

möchte. Das einzige, was er dabei tun kann, ist, seine
Herrlichkeit abzulegen und ihr gleich zu werden. Nicht mehr
König, sondern nur noch Bettler zu sein, dazu mahnt ihn seine
Liebe. So muß sich Gott in Knechtsgestalt zeigen, und erst
dann wird der Mensch in dem Ewigen Gottes wahrhaftige Liebe
entdecken; erst dann wird er sich auch als Sünder kennenlernen,

während er sich bisher nur schuldig fühlte; und erst
durch diese Liebestat Gottes wird er von Erlösung wissen. Hier
handelt Kierkegaard also von einem anderen Glauben: der
Religiosität des Paradoxons: denn das Absurde wird hier ge-



24 H. van Oyen, Der philosophische Glaube

glaubt, daß Gott wirklich Mensch geworden ist um des
Menschen willen.

Auch wenn es zu den schwersten Problemen der Theologie
Kierkegaards gehört, Religion A und B zu unterscheiden, so
hat Kierkegaard zweifellos einen beträchtlichen Unterschied
zwischen beiden sehen wollen. Gerade um die christliche Kirche
wieder ihrer Verantwortung mit aller Macht gegenüberzustellen

(und was anderes hätte er wohl bezweckt?) hat er, um
das Paradoxon des Glaubens scharf herauszustellen, erst den

Weg auf den Glauben hin, den echt lutherischen Weg der
Gewissensverzweiflung, des Deus abseonditus, der Verzweiflung
am Gesetz, zeigen wollen. Einer Christenheit, die bloß noch
Sonntagsgottesdienste, aber keine wahrhaftige Nachfolge
Christi mehr kannte, sollte die Bedeutung des Augenblicks der
echten Entscheidung, der wir in der Freiheit gegenübergestellt
sind, wieder deutlichgemacht werden. So konstruiert Kierkegaard

gewissermaßen, um den Weg zum echten christlichen
Glauben frei zu machen, auf apologetische Weise einen
vorchristlichen Glauben: einen philosophischen Glauben, in dessen

Umklammerung es der Mensch nur mit einem absolut-gesetzlichen

Gottesbegriff, als Symbol der eigenen Immanenz, des

eigenen Gewissens, zu tun hat. Diese Religion der Immanenz
ist immer wieder als das Hauptanliegen Kierkegaards dargestellt

worden, eine Art philosophischer Religion, der er nur
aus kirchlicher Tradition die Religion des Paradoxons
angehängt hätte. Nichts scheint uns fraglicher zu sein als das:
gerade sein Ringen um den lebendigen Glauben und die Kirche
in der Nachfolge beweist uns, daß die echte Gleichzeitigkeit mit
Jesus Christus, dem einmal erschienenen und heute noch unser
Leben für Gott fordernden Herrn, das Leitmotiv des Kierke-
gaardschen Denkens war. Sowohl einer zum Sterben erkrankten

Kirche als einer vom Hochmut der Vernunft erstarrten
Philosophie sollte erst einmal gezeigt werden, was überhaupt
Existieren des Menschen, was verantwortliche Existenz eigentlich

zu bedeuten hat. So wurde die Religion A als Konstruktion,

als philosophischer Glaube, dem christlichen Glauben erst
vorangestellt.



H. van Oyen, Der philosophische Glaube 25

3.

Es ist vor allem die moderne existentialistische Philosophie,
die, namentlich bei Karl Jaspers, diesen philosophischen Glauben

von seiner Beziehung auf den christlichen Glauben hin
gelöst hat. Das, worauf es Kierkegaard endgültig ankam:
die Belebung des christlichen Glaubens und die Besinnung auf
das christliche Paradoxon, wird als religiös-mythologische
Absurdität zur Seite gestellt. Was übrigbleibt, ist eben die
«Religion A», die sich mit eigenem Leben innerhalb der Philosophie

zu bewähren scheint.
Jaspers übernimmt den Begriff der Existenz, wie wir diesen

vorhin kennengelernt haben. Existenz steht an der Grenze des
Scheiterns alles objektivierenden Wissens. Wir können
versuchen, auf den verschiedenen Wissensgebieten, in Biologie,
Physik, Psychologie usw., zu bestimmten festumrissenen
Kenntnissen zu kommen. Jedoch beobachten wir dort bloß
richtig-wahre Beziehungen, insgesamt aber führen uns alle
diese objektivierenden Welterkenntnisse auf eine letzte Frage
hin: Wer ist der Mensch? Wer sind wir selbst? Am Rande des

Zusammenstoßens mit den letzten Problemen der Wissenschaft
steht der fragende Mensch und will weiter wissen. Hier gibt
ihm aber die Wissenschaft keine Antwort mehr, sondern nur
die Philosophie. «Grenzenloses Erkennen, Wissenschaft, ist
Grundelement des Philosophierens», lesen wir bei Jaspers.4
Der philosophische Glaube ist von vorneherein vom intellektuellen

Ansatz des Wissens oder Nicht-Wissens bedingt. Er
findet seinen tiefen Anhaltspunkt in der Theologia negativa
eines Pseudo-Dionysius: wir können Gott nicht benennen, er
ist die Transzendenz, die wir nur in Chiffren, in bloßen
Symbolen, Analogien und Gleichnissen andeuten können. Alles sind
nur endliche Versuche, den Unendlichen zu qualifizieren. Was
Transzendenz ist, kann man nicht prädizieren, insofern eine
Erkenntnis von ihr verlangt wird. Die Antwort erfolgt indirekt
im Erhellen der Ungesclilossenheit der Welt, der Unvollend-
barkeit des Menschen, der Unmöglichkeit einer dauernden
richtigen Welteinrichtung des universalen Scheiterns. Jede
zwingende Erkenntnis über Gott versagt, Philosophie zerstört alle

4 Jaspers (Anm. 1), S. 13.



26 H. van Oycn, Der philosophische Glaube

Bilder, die man sieh von Gott macht in der Meinung, sie seien
endgültig. Die Verborgenheit der Transzendenz ist ihr
«Draußensein», ihre völlige Unerkennbarkeit. Ihr Drinnensein ist die
Chiffreschrift, und diese gestaltet sich in allem Seienden, weil
überall in diesem Seienden der Grund und der Ursprung fühlbar

zu machen sind; überall ist gleichsam der Lichtfaden zu
spüren, der das Seiende mit der Transzendenz verbindet. Ist
also die Transzendenz immanent, so ist sie doch in grenzenloser

Vieldeutigkeit und in keiner Endgültigkeit faßlich.
Von dieser Sicht der philosophischen Theologia negativa

aus gestaltet sich der philosophische Glaube. Was ist nun dieser

Glaube? Definition: Glaube heißt das Bewußtsein der
Existenz in bezug auf Transzendenz. Im Existieren ist das Vorfinden

der jeweiligen Freiheit, in der ich mich befinde in der
konkreten geschichtlichen Situation, im Augenblick meiner Be-

wußtwerdung in bezug auf die Welt. Ich finde mich in einer
Lage vor, kann diese nie ganz zwingend objektivieren, denn sie
ist eine Situation, die mich ruft, die mich zur Rechenschaft
zieht, die ich zu verwirklichen habe. In der Welt, in der ich
mich finde, aber in meiner Unendlichkeit, in der Freiheit, habe
ich mich zu verwirklichen. Existenz ist nie unterbrochene
Entscheidung. So gibt es neben dem ersten Glaubenssatz: Gott oder
Transzendenz ist, den zweiten: Es gibt eine unbedingte
Forderung. Das Unbedingte bedingt mich: das ist Sache des Glaubens.

So ist das Bewußtsein von Freiheit der Weg, der über die
Welt durch Tun, durch Handeln, durch unendliche Kommunikation

mit den anderen Menschen auf die Transzendenz
hinführt. Der Glaube findet sich auf dem Wege der Freiheit, die
nicht absolute und nicht leere Freiheit ist, sondern sich erfährt
als Möglichkeit des Sichausbleibens und Sichgeschenktwerdens.

Kehre ich zu mir selber ein, so bin ich schon nicht mehr
bei mir, sondern beim Nicht-Ich, bei der Transzendenz.

So ist der philosophische Glaube der Glaube des Menschen
an seine Möglichkeit, in ihr atmet seine Freiheit. Wir finden
an einer bestimmten Stelle die Momente der philosophischen
Wahrheit als des philosophischen Glaubens folgendermaßen
zusammengestellt: Der Gedanke des einen Gottes — das
Bewußtsein der Unbedingtheit der Entscheidung zwischen Gut
und Böse im endlichen Menschen — die Liebe als Grundwirk-



H. van Oyen, Der philosophische Glaube 27

lichkeit des Ewigen im Menschen — die Tat (inneren und
äußeren Handelns) als Bewährung des Menschen — die
Ordnungsideen der Welt als zwar jeweils geschichtlich unbedingte,
aber ohne Absolutheit und Alleingültigkeit ihrer Erscheinung
— die Ungeschlossenheit der geschaffenen Welt, ihr Unbestand
aus sich, das Versagen aller Ordnungen an Grenzen, die
Erfahrung des Äußersten — die letzte und einzige Zuflucht bei
Gott.

Das ist das Glaubensbekenntnis — insofern wir von einem
Bekenntnis sprechen können, denn jeder bekenntnismäßige
Charakter wird als eine zu direkte Aussage grundsätzlich
abgelehnt. Mit einer solchen käme man nämlich in die Religion;
und es wird einerseits zugegeben, daß der philosophische
Glaube die Religion braucht als das, was sie wesentlich
angeht und in stetiger Unruhe hält; anderseits sei die Religion
identisch mit Bestand, Mythus, Kult, Dogma, Ausschließlichkeit,

Intoleranz, Abbruch der unendlichen Kommunikation,
Dämonie und Götzendienst.

Der philosophische Glaube, so wie ihn Jaspers prägt, soll
auf die philosophischen Gehalte zurückgehen («wir philosophieren

aus der biblischen Religion») in dem Maße, als diese zwar
in allen Religionen vorkommen, in der biblischen aber am
ausgeprägtesten offenbar werden. Es handelt sich um den Gedanken des
einen Gottes, als des Schöpfergottes, bei dem die Welt bodenlos
wird und nicht aus sich zu erklären ist, sowie um die Begegnung
des Menschen mit Gott; denn es gibt eine Sehnsucht, auf Gott zu
hören und zu ihm zu beten, es gibt weiter Gebote Gottes als
die Direktive für Gut und Böse, es gibt das Bewußtsein der
Geschichtlichkeit, und die Gegenwärtigkeit, als von Gott getragen,

bekommt Gewicht; das Leiden erhält eine eigene Würde,
wird Weg zur Gottheit; schließlich gibt es in der biblischen
Religion eine Offenheit für die Unlösbarkeiten: die Leidenschaft
des Kampfes um Gott gegen Gott, Hiob, die Verzweiflung des

Nichts. Das alles kann jedoch dogmatisch-ausschließlich
entgleisen und zu Fixierungen Anlaß geben, die aufs nachdrücklichste

abzulehnen sind. Es sind da besonders die Moralisierung

der Religion in der jüdischen Gesetzlichkeit und Mythi-
sierung in der Christusreligion zu erwähnen. Kein Mensch
kann Gott sein, auch Jesus nicht. Gott spricht durch viele Men-



28 H. van Oyen, Der philosophische Glaube

sehen, nicht bloß durch einen absolut. Der Christusgeist ist
Sache eines jeden Menschen, er ist das Pneuma, der Geist eines
Enthusiasmus im Aufschwung zum Übersinnlichen. Der Chri-
stus-in-mir ist aber keineswegs an jenen einmaligen Jesus-
Christus ausschließlich gebunden, und Jesus als Gottmensch ist
ein Mythus, bei dem die Entmythisierung keinen Halt machen
darf.

Obwohl also die typisch religiösen Momente des Kultischen,
der Verkündigung, des Dogmatischen und der Offenbarung
grundsätzlich abgelehnt werden, um den philosophischen
Glauben rein zu halten, wird dennoch zugegeben: 1.

Philosophie setzt sich ein für die biblische Religion, denn sie kann
nicht leisten, was die Religion leistet; daher läßt sie zum
mindesten den Raum für die Religion frei, bloß zwingt sie sich nicht
als alleinige und ganze Wahrheit für jedermann auf. 2.

Philosophie kann sich auf die Dauer schwerlich in der Welt halten,
wenn die menschliche Gemeinschaft nichtreligiös lebt, denn die
philosophischen Gehalte leben im Volke durch religiösen Glauben.

Aber es gilt auch: die Philosophie soll die biblische Religion

überschreiten, insofern sie sich universal für die anderen
großen Zeugnisse der religiösen Führer, wie die Indiens oder
Chinas, erschließt. Dieser Weite der Schau entspricht dann
aber wieder dialektisch die Enge des einzelnen Schauenden:
denn der philosophische Glaube kann nur jeweils das einsame
Wagnis des einsamen Philosophen sein, der aus seinem

Ursprung lebt und denkt.

4.

Überblicken wir nun das Bild des philosophischen Glaubens,

das sich vor unseren Augen entrollt hat, dann zeigt sich
eine Linie, die vom frühern griechischen Denken her über den
Neuplatonismus, Pseudo-Dionysius, Eckhart, Kierkegaard auf
Jaspers hinläuft. Diese stützt sich auf folgende Grundmomente:
die Vernünftigkeit; das Wissen-Wollen und das An-einer-Gren-
zen-Stehen. Hier gilt überall Eckhardts These, Vernünftigkeit
sei der Tempel Gottes. «Nirgends wohnt Gott eigentlicher als
in seinem Tempel Vernünftigkeit», sagte Eckhardt. Diese
Vernünftigkeit ist ebenso die Größe des Menschen wie der Tempel



H. van Oyen, Der philosophische Glaube 29

Gottes. Aber der Tempel Gottes ist die verborgene Stelle, die
gesucht werden muß, in der Welt und in der Tiefe der Seele.
So sehnt sich die Seele auf mystische Weise nach einer letzten
Einheit mit dem Unaussprechlichen, der Ich und Du zugleich
ist. Die Vernünftigkeit ist also zugleich höchste Aktivität,
Entscheidung, Freiheit, Existenz. An der Begegnung mit der Welt
entfaltet sich diese Freiheit; sie stößt in ihr auf eine Grenze,
die Welt ist ihr Widerstand, der ihr entgegensteht und dem sie
entfliehen will, und zugleich kann sie sich nur in und durch
die Welt vollenden. Sie sucht die Welt und gestaltet ihre Welt.
Weltfremd und weltoffen ist der philosophische Glaube; es

gibt dialektische Spannung wie Ebbe und Flut des Ozeans, es

geht in die eigenen Tiefen hinein und aus den Tiefen aufwärts
in die Transzendenz, in die Offenheit. Aber dieser Weg läßt
sich doch wieder nur finden durch die Einkehr in die eigene
Tiefe. Eine Kreisbewegung ist das Ganze, wie die Atmung die
mystische Bewegung des einen Organismus ist. Jaspers spricht
von einem «Umkreisen» der Transzendenz durch den Menschen
in seiner philosophischen Besinnung, aber dieses Umkreisen
ist zugleich ein Insichkreisen, denn die Transzendenz ist doch
eigentlich nur die äußerste Grenze der Existenz selber: erst
dort vollendet sich die Existenz; in der Transzendenz erst
kommt sie zu sich selbst, dort weiten sich ihre eigenen
Horizonte und innigsten Möglichkeiten.

So haben wir es in diesem philosophischen Glauben mit einer
Hypostasierung der subjektiv-ex is tent i e 11en Eigentlichkeit des

Ichs zu tun. Ganz nahe rückt Jaspers an den deutschen
Idealismus heran, und dieser wieder ist ursprünglich in dieser geistigen

Entscheidung begründet, wobei in der Seele des Menschen
sich die Weite des Alls erkennen läßt. Wohl wird das nicht
ohne nachdrücklichen Hinweis auf die Nichtigkeit des
Menschen, auf seine Gefährdung, auf sein Scheitern und sein
Sterbenmüssen getan (und in dieser Hinsicht stehen wir bei
Jaspers der Existenz ein Stück näher als im deutschen Idealismus),
aber die Tiefe der immanenten Transzendenz scheint dennoch
fähig, die erwünschte Ruhe, die herbeigesehnte Erlösung zu
bringen, Anfechtung, Leiden und Tod gegenüber. Es scheint so
— denn wir finden zahllose Stellen, an denen uns dann doch
wieder gesagt wird, daß es ohne Religion nicht geht. Jaspers



30 H. van Oyen, Der philosophische Glaube

hat gegen Bultmann den Mythos verteidigt; es wird uns
gesagt, daß die Philosophie nicht sichert, «sie muß täglich
errungen werden und läßt immer wieder im Stich».6 Es sieht oft
so aus, als ob das Scheitern am Bande der Weltorientierung
sich mit unwiderstehlicher Gewalt auch im philosophischen
Glauben spürbar macht, insofern dieses Scheitern sich bis in
die Transzendenz selbst gelten läßt und promiscue die Sätze
gelten: «Das Scheitern ist das Letzte», und: «Wenn alles
versinkt, Gott bleibt». Beide Sätze scheinen sich auszuschließen,
hei Jaspers jedoch gilt nach der Seite der Religion als Gott,
was nach der Seite der Freiheit das Scheitern ist. Was in der
Philosophie Spinozas als Monismus aus der Substanz her
gedacht wurde, gilt hier in starker paralleler Verwandtschaft als
Philosophie aus dem Scheitern der existentiellen Freiheit. Kants
Prinzip der praktischen Vernunft wird hier über die Brücke
der Religiosität Kierkegaards zum metaphysischen Prinzip des
Seins. Um nicht in eine akosmistische Mystik der Immanenz
und der Unio mystica zu verfallen, erweitert Jaspers die Kategorie

der Existenz zum metaphysischen Erklärungsgrund,
wobei die Welt, ihre Geschichte, ihre Sitten und Kultur, ihre
Religion mithineingerechnet werden können, jedoch alle unter
dem umfassenden Prinzip des Scheiterns. Deshalb bleiben die
Grenzen fließend, erhält das Ganze bewußt den Charakter des
Schwebenden und Verschwindenden, deshalb kann nur in der
Religion von Chiffre gesprochen werden, weil der Glaubensbestand,

auf die Verkündigung oder die Offenbarung, auf das
Buch oder die Kirche ausgerichtet, jeweils nur geschichtlich
ist und deshalb verschwindend vor der Transzendenz, nur
Chiffre dieser.

Wir stehen also dem Tatbestand gegenüber, daß einerseits
Religion als etwas Unentbehrliches für die Existenz gewertet
wird und andrerseits die Vernunft, der Geist, sich besinnend
auf Existenz und Scheitern, jedes konkrete Aufkommen und
jede Gestaltwerdung der Religion als Dogmatismus, Fanatismus,

als Dämonie ablehnen muß. Das ist kein Konflikt,
sondern die innere Dialektik dieser Existenzphilosophie, die, indem
sie alle Formen der Wirklichkeit anerkennt, diese zugleich in
die Unverfügbarkeit der Vernunft verschwinden läßt, sie im

5 Jaspers (Anm. 1), S. 120.



H. van Oyen, Der philosophische Glaube 31

Nichts des Scheiterns aufgelöst sieht. Wir stehen einer
ausgesprochenen Dialektik der Vernunft, des Geistes (beide sind
hier identisch) gegenüber, für welche alle religiösen Formen
ihren relativen Wert besitzen, wobei es nicht möglich ist, eine
bestimmte Religion inhaltlich über andere zu bevorzugen. Sie

liegen alle in einer Fläche, und die Charakterzüge, die wir vorhin

als die Grundzüge des philosophischen Glaubens erwähnt
fanden, sind die allgemeinen Züge, wie sie schon die Aufklärung

vom Phänomen des Religiösen in strenger Reduktion von
allem Inhaltlichen abgelesen hat. Sie haben konkret noch die
meiste Verwandtschaft mit der jüdischen Religion und mit dem

Islam, wenn der Gedanke des einen Gottes, die Unbedingtheit
der moralischen Entscheidung, die Tat als Bewährung des

Menschen und die Ordnungsideen der Welt als die grundlegenden
Elemente der Religion gewertet werden. Jaspers wünscht

dennoch dabei «von der Bibel aus zu philosophieren», wie wir
gehört haben. Gemeint ist damit, daß die biblische Religion das
Gebot der Liehe, der Mitmenschlichkeit, auch den Zwist mit Gott
im Leiden in den Mittelpunkt gerückt hat. Hier scheinen also
Verbindungslinien möglich zu werden zwischen der Existenzphilosophie,

die die Existenz als Kommunikation im Scheitern vor
der Transzendenz sieht (in der Schuld), und dem biblischen
Glauben, wo es um das Gebot der Liebe Gott und dem Nächsten

gegenüber geht, zugleich immerwährend bedroht von der
Sünde.

Die Frage jedoch ist: Sind sie tatsächlich und wirklich,
diese Verbindungslinien? Oder liegen sie nur scheinbar vor?
Könnte es wohl an der großen dialektischen Verführungskunst
Kierkegaards liegen, daß er uns die Konstruktion einer
Religiosität vorzaubert, die in ihren wesentlichen Zügen Analogien
mit dem christlichen Glauben hat, und daß ein moderner Denker

daran nun seine Systematik anknüpft, während Kierkegaard

selbst das alles nur unter Pseudonymen, als ein großes
Gedankenprojekt entworfen hat, wohl wissend, daß er wieder
einmal ein «Dichter» war? Müssen wir nicht sagen: die biblischen
Voraussetzungen des Glaubens sind dem ganzen von der
Existenzphilosophie geprägten Vorzeichen des Nicht-Wissens und
der Ungegenständlichkeit im erkennenden Scheitern eher fremd?

Wenn wir die Voraussetzungen des philosophischen Glau-



32 H. van Oyen, Der philosophische Glaube

bens der Reihe nach entlang gehen, wird uns klar werden, daß
dem in der Tat so ist.

1. «Keiner der Glaubenssätze ist beweisbar wie endliches
Wissen.» «Sie bleiben in der Schwebe des Nichtgewußtseins»,
lesen wir bei Jaspers.6 Es ist klar, daß der eigentliche
Ausgangspunkt im rationalen Wissen, im Beweisen genommen
wird. Die Vorentscheidung, die sowohl vor als nach allem
Wißbaren liegt, ist diese, daß innerhalb der Endlichkeit gewisse
rationelle Wahrheiten möglich sind. Diese befinden sich
allerdings in schwebender Lage innerhalb einer Unendlichkeit,
worüber wir nichts wissen, sondern wofür wir uns nur in
persönlicher Wahl selber entscheiden können. Aber die Rationalität,

das Denken und das Denkbare als Gewißheit des
mathematisch Beweisbaren bleibt hier das endgültige Kriterium.
Zwar wird festgestellt: «Wahre absolute Einheit ist nur der eine
Gott, und sie findet ihren Ort in der Raumlosigkeit der
Transzendenz», aber zugleich hören wir: «Der eine Gott entzieht
sich der Denkbarkeit, gedacht würde er nur ein Endliches
unter anderem Endlichen. Er entzieht sich der Vorstellung und
Anschauung, durch sie würde er ein Sinnliches. Er ist der für
Gedanke und Anschauung leer werdende Punkt der Transzendenz,

der Bezugspunkt von allem, der Träger, das Ziel, der
Ursprung. So ist er fern und ungreifbar, so fern, daß er
unerreichbar scheint, so ungreifbar, daß er zu nichts verschwindet.
Sprechen wir von ihm, so sagen wir, was er nicht ist, aber in
diesem Negativsein ist er das Positivste als das Ergreifendste,
an das allein wir uns hinzugeben ohne Einschränkung
bereit sind.» 7

2. Diese terminologische Begründung der Wahrheit innerhalb

der Rationalität führt zur tieferen Sicht: Die Wahrheit als
höchste Stufe ist hier von der jeweiligen Immanenz der menschlichen

Entscheidung abhängig, in die sie eigentlich schicksalhaft

eingeht. Denn was ich gerade als Chiffre zur geschichtlichen

Objektivierung der Transzendenz ergreife, ist jeweils
von meiner geschichtlichen Situation, ob ich als Christ oder als
Chinese oder als Buddhist geboren werde, abhängig. Nur die
innere Sicherheit, in der ich meine, das «Eigentliche» für mein

6 Jaspers (Anm. 1), S. 33.
7 K. Jaspers, Von der Wahrheit (1947), S. 691.



H. van Oyen, Der philosophische Glaube 33

Leben gefunden zu haben, die innere Ruhe, die mir diese Sicherheit

verschafft, und die Freiheit von der Angst in dieser Sicherheit,

sind also die Kriterien der Wahrheit. All das sind aber
subjektive Kriterien. Die Wahrheit soll ja die Überzeugung
sein, welche meine Sache ist. Also kann ich und soll ich
darüber nur schweigen. Sofort, wenn ich darüber etwas aussage
und es als Wahrheit darstellen will, werde ich für einen
Fanatiker gehalten. «Fanatiker überhören die Vieldeutigkeit in
allen Erfahrungen von Gottes Stimme. Wer gewiß weiß, was
Gott sagt und will, macht Gott zu einem Wesen in der Welt,
über das er verfügt, und ist damit auf dem Wege zum
Aberglauben.» Sobald ich versuche, meinen Glauben in ein bestimmtes

Credo festzulegen, verwandle ich es in eine Gegenständlichkeit,

in ein Wissen. Hier stehen wir vor der eigentümlichen
Tatsache, daß die Wahrheit, vollständig als Überzeugung
verstanden, ihr objektives Korrelat vermißt. Ich bin nicht
überzeugt hinsichtlich einer Wahrheit, die von sich aus gilt,
sondern meine Überzeugung selber ist die Wahrheit. Gerne bezieht
sich Jaspers auf den grundlegenden Satz Kierkegaards: die

Subjektivität ist die Wahrheit, die Innerlichkeit. Nur scheinbar
mit Recht kann er das machen. Wenn wir nämlich so mit
Kierkegaard die Innerlichkeit zur Wahrheit erheben, dürfen wir
nicht vergessen, daß es für Kierkegaard in dieser Innerlichkeit
ein Gegenstück der Unwahrheit gibt, wodurch dank der Sünde
diese Innerlichkeit relativiert wird und der Mensch auf das

Objekt der Wahrheit: die Gnade Gottes, angewiesen ist. Zwar
wird gesagt: Gott ist; aber die Wahrheit ist er nicht, denn die
Wahrheit ist nur mein Erleben der Chiffre, mit der ich ihn
deute. Gott ist nur die unendliche Perspektive, durch die ich
in dieser Welt immer scheiternd nach meinem Glauben leben
kann.

3. Die in sich intellektualistische Verhaftung und Umklammerung

der Wahrheit als Nicht-Wissen macht es unmöglich,
die Existenz des Menschen in einer wahrhaft kritischen Weise
der Wahrheit begegnen zu lassen. Wenn Gott nur das Nichts
der negativen Theologie ist, wird auch die Beziehung des
Menschen zu ihm nur im Sinne des rationalen Scheiterns gesehen,
und so wird die Möglichkeit verpaßt, die Wahrheit als kritische

Instanz Gottes zu vernehmen. Wie können wir ihm gegen-

3



34 H. van Oijen, Der philosophische Glaube

über in der Schuld stehen, wenn es weder Gericht noch Gnade
gibt? Es kann sich dabei nur um eine unvermeidliche
Existenzschuld handeln, die bloß im uneigentlichen Sinne eine
Schuld ist, denn sie ist vielmehr ein Schicksal. Biblisches
Verständnis von Schuld ist jedoch grundsätzlich personenhaft
gedacht, in einer Ich-Du-Beziehung zu Gott, wo die Möglichkeit
der Vergebung der Entscheidung Gottes anheimgestellt wird.
Auf eine diesbezügliche Kritik von Paul Ricceur in dem eben
erschienenen Sammelband Karl Jaspers hat dieser
geantwortet: 8 «Wenn ich gemäß der gesamten philosophischen
Überlieferung die Schuld auch mit der Endlichkeit des Menschen
zusammenbringe, habe ich doch gar keine Neigung, sie
dadurch als unvermeidlich, also als unschuldige Notwendigkeit
zu verschleiern. Die Differenz beginnt erst, wo eine Vergebung
der Schuld im religiösen Verhältnis zum Du der Gottheit
gesucht und gefunden wird. Ich leugne nicht die Möglichkeit dieser

Chiffre, würde von ihr reden können, aber so, daß sie zu
mir selbst nicht wesentlich spricht.» Natürlich bleibt es Jaspers
unbenommen, zu erkennen, daß dieser Begriff der Schuld ihm
nichts sagt, aber in theologischer Sicht wird es dann fraglich,
daß sein Philosophieren aus den biblischen Gründen entsprungen

sei. Denn gerade dieser Begriff der Schuld liegt hier doch
offenbar vor.

4. In seinem Buch Vernunft und Existenz schreibt Jaspers:0
«Ich glaube nur dadurch, daß ich zweifle, ob ich glaube.»
Mit diesen Worten ist der Glaube unter die skeptische, in sich
notwendig scheiternde Sicht des Denkens gebracht, wo alles
auf eine geheimnisvolle, dialektische Mitte ausgerichtet ist:
ob ich mir geschenkt werde oder ob ich mir verlustig gehe. Es
ist das cor inquietum, das auf sich selbst gerichtet, nur in das
ewige Nichts verschwinden kann, die Nullpunktexistenz, die
von den deutschen Mystikern als die Weiselosigkeit des
Menschen bezeichnet worden ist, die Unruhe, die wie der Zyklon in
sich wohl einen Ruhepunkt besitzt, aber dessen nie habhaft
werden kann, ohne in die eigene Unruhe auseinanderzufallen.
Es ist fraglich, ob die Formulierung «ich glaube nur dadurch,
daß ich zweifle» den legitimen Gedanken des Glaubens noch

8 C. A. Scliilpp, Karl Jaspers (1957), S. 778.
8 K. Jaspers, Vernunft und Existenz (1935), S. 105.



H. van Oyen, Der philosophische Glaube 35

aufrechterhält: Glaube als pistis, als Zutrauen, als Hingabe,
als Überzeugung, als gemeinsames Bekenntnis. Nur die
Gläubigkeit kann sagen, in introspektiver Betrachtung: ich zweifle,
ob ich glaube. Aber der Glaube qua talis kann nie die
Skepsis qualitate qua in sich tragen, ohne aufzuhören, Glaube
zu sein. Jaspers beruft sich beim philosophischen Glauben
immer wieder auf die großen Philosophen, die auch Theologen
waren: auf Pseudo-Dionysius Areopagita, auf Augustin, Cu-

sanus, Thomas. Es läßt sich jedoch fragen, ob das, was für sie
Glaube war, nicht immer ihre philosophische Frage
überschritt. Ihre Philosophie wurde auf ein theologisches Bekenntnis

hin transzendiert. Eigentlich kann man bei diesen Denkern
nur indirekt von einem philosophischen Glauben sprechen,
weil ihre Philosophie sich immer transzendiert in der Beligion,
im christlichen Bekenntnis. Für Jaspers jedoch ist die
Philosophie zugleich philosophischer Glaube, sie enthält als
metaphysische Schau zugleich den Charakter einer Beligion. Die
Philosophie ist Religion, auch die Existenz ist Chiffre, sowie
das Scheitern, die Transzendenz. Es sind alles schwebende und
verschwindende Kategorien, die zusammen zwar ein Bekenntnis

ausmachen: das Bekenntnis des Menschen zu sich selbst
in der abgründigen Fraglichkeit seines Wesens.

Fassen wir zusammen, dann ist zu sagen, daß es uns in
erster Linie darauf ankam, die große Verwandtschaft zwischen
der Religiosität A Kierkegaards und dem philosophischen
Glauben bei Jaspers zu zeigen. Freilich ist der Unterschied
ebenfalls beträchtlich. Bei Kierkegaard handelt es sich um
eine Gedankenkonstruktion unter pseudonymer Verfassung,
es ist ein «Spiel», ein Projekt mit dem Versuch, den Menschen auf
das Problem der existentiellen Verantwortung stoßen zu lassen.
Schließlich ging es Kierkegaard nicht um diese Konstruktion,
nicht um eine Philosophie, sondern um den christlichen Glauben

und dessen Wahrheitsgehalt. Alles, was drum und dran
ist: die ganze Romantik der Ausführung, das idealistische
Gepräge, die Metaphysik des scheiternden, pathetischen Menschen,
ist die ästhetische Einkleidung für eine Apologetik, die aufs
Christentum zielt. Bei Jaspers ist der dichterische Entwurf
ernst geworden. Die Philosophie hat sich vom Problem des



36 H. van Oyen, Der philosophische Glaube

nach sich fragenden Menschen (in Kultur oder Kirche) in die
Weite einer kosmischen, metaphysischen Deutung hineinbegeben

und ist zum System einer philosophischen Form der
Theologie geworden. Nur aus kultur- und zeitgeschichtlichen
Gründen (wir sind eben Europäer, haben noch ein entferntes
Verhältnis zur Kirche) wurde die biblische Religion herangezogen,

und nur dadurch schien es möglich, eine Reihe
Kategorien aus der Bibel in die philosophische Systematik
aufzunehmen. Es schien das alles desto eher gerechtfertigt, als man
in Kierkegaard ein vortreffliches Beispiel zu haben meinte. So

entfaltete sich der philosophische Glaube mit dem
unausgesprochenen Anspruch, dem modernen Menschen zu sagen, was
noch biblische Religion sein könne.

Was wir an diesem in so glänzend methodologischer und
stilistischer Weise durchgeführten Versuch besonders zu schätzen

wissen, das ist der Wille zum dialogischen Verkehr
zwischen Philosophie und Theologie. Darin steht dieses Wagnis
mit demjenigen des französischen Denkers Gabriel Marcel
zusammen einzigartig in der Existenzphilosophie da.

Was wir aber von der Theologie her dazu zu fragen
hatten, war dieses, ob solch ein System der Philosophie,
das sich a priori so vom totalen Scheitern bis in die Transzendenz

hinein hat bestimmen lassen, noch eine genügende
Aufgeschlossenheit behalten kann für das, was Glaube heißt als
Hingahe, Zutrauen, Bekenntnis, gemeinsames Erkennen. Wir
stehen mit der Jaspers'schen Philosophie eigentlich wieder
dem alten Problem zwischen Philosophie und Religion gegenüber:

sowohl die Religion wie die Philosophie sind Herrscher-
naturen, keine will der anderen Dienerin sein. Jaspers hat
seinen Ausgangspunkt in der Philosophie genommen und
möchte auf den Glauben hin fortschreiten. Indem aber dieser so
zum Diener der Philosophie erniedrigt wird, verzaubert er die
Philosophie dermaßen, daß diese, während sie glaubt, das Bild
der Religion zu schauen, doch nur bloß ihr eigenes verzerrtes
Bild zu sehen bekommt. Denn wer würde sich wohl das als
seinen religiösen Glauben aneignen wollen, was uns hier, im
totalen Verschwinden aller Seinsbezüge und Werte einschließlich

Gottes, geboten wird? Die Verzweiflung kann nie Glaube
sein. Sie kann vielleicht zur Philosophie werden. Aber erst,



H. van Oyen, Der philosophische Glaube 37

wenn sie wirklich zum Glauben würde, wäre das letzte
Wort gesprochen. Man müßte dann nur schweigen und nicht
mehr denken, nicht mehr philosophieren, nicht mehr fragen.
Doch der Glaube kann eben nie zum Schweigen werden. Er
muß sprechen, bekennen, daraus leben und leben lassen. Deshalb
ist wohl ein philosophischer Glaube ein Widerspruch in sich
selbst.

Basel. Hendrik van Oyen.


	Der philosophische Glaube

