
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 6

Artikel: Vom Symbol zum Typos : ein Beitrag zur Sacharja-Exegese

Autor: Eichrodt, Walther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878966

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878966
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Symbol zum Typos.

Ein Beitrag zur Sacharja-Exegese.

Es ist bekannt, daß in der Erklärung des sog. Visionsbüchleins

Sacharjas, Sach. 1, 7—6, 9, die Exegeten noch sehr stark
auseinandergehen und die widersprechendsten Meinungen
vertreten. Während die einen die Änderung des Wortlauts durch
Umstellung oder Streichung oder andere Lesung von Wörtern
und Sätzen sowie durch Einfügung neuer Sätze für nötig halten,

um einen angeblich stark überarbeiteten und von späteren
Anschauungen aus retuschierten Text wieder lesbar und
verständlich zu machen, halten andere den überlieferten Textbestand

mit nur wenigen Änderungen aufrecht oder wollen sogar
auf jede Änderung verzichten \ weil sie nur auf diesem Wege
die Einmischung stark subjektiver Vorurteile in die Erklärung
der prophetischen Botschaft glauben vermeiden zu können.

Zweifellos ist denn auch hier wie in anderen Büchern des

Alten Testaments eine Überprüfung der bisherigen kritischen
Textbearbeitung mit ihren fast zum Dogma gewordenen
Leitsätzen überaus nötig. Doch darf eine solche Überprüfung nicht
selbst wieder von unbewiesenen Vorurteilen wie etwa der Feh-
lerlosigkeit des masoretischen Textes ausgehen, sondern muß
versuchen, von neuen Einsichten in Redeweise und Gedankenführung

des Propheten dem überlieferten Text einen verständlichen

Sinn abzugewinnen. An dieser Stelle sei nun auf ein
Element in Sacharjas Anschauungswelt hingewiesen, dessen

Bedeutung uns bisher nicht zu ihrem Recht gekommen zu sein
scheint, nämlich auf seine Neigung zu typologischer Betrachtung

des Priestertums.
An zwei Stellen dürfte diese Betrachtungsweise einwandfrei

festzustellen sein, nämlich in den Abschnitten 3, 8—10 und 6,
9—15. Die Leidensgeschichte, die der erstgenannte Abschnitt
durchgemacht hat, wird jedem eindrücklich, der seine Behand
lung in den Kommentaren von Haller, Sellin, Mitchell, Horst
und Elliger und etwa noch bei H. Greßmann (Der Messias,
1929, S. 261) miteinander vergleicht. Weit entfernt, zu einem

1 So die neueste monographische Behandlung von H. G. Rignell, Die
Nachtgesichte des Sacharja (Diss. Lund 1950).



510 W. Eichrodt, Vom Symbol zum Typos

anerkannten Ergebnis zu kommen, stehen die verschiedenen
Auslegungen einander unvereinbar gegenüber, ohne daß
durchschlagende Argumente eine von ihnen zu unbestrittener
Geltung erheben könnten. Zweifellos trägt einen Großteil der
Schuld an dieser Verwirrung die Nichtbeachtung einer schon
von Rothstein 2 begründeten, von Procksch 3 und Sellin 4

aufgenommenen und heute von Rignell5 wieder vertretenen
Einsicht in die grundsätzliche Trennung zwischen den ursprünglichen

Visionsberichten und den an sie lose angehängten
Zusätzen. Denn wenn man 3, 8—10 als Teil der vorausgehenden
Vision betrachten will, so ergeben sich in der Tat unlösbare
Schwierigkeiten, die zu Textänderungen zwingen. Nicht so,
wenn man den Abschnitt ebenso wie 1,16 f.; 2,10—17; 4, 6b bis
10 a als späteren Zusatz betrachtet, der vom Propheten selbst
aus bestimmten Gründen in seinen Visionsbericht eingesetzt
wurde. Denn nun kommt gegenüber dem Freispruch und der
Betrauung Josuas mit einem neuen Amt die andere Situation
und der selbständige Gedanke von 3, 8—10 zur Geltung: Josua
und das mit ihm den Tempeldienst besorgende Priesterkollegium

(daß -pas1? imtrpn von v. 8 nicht dieselben sein können wie
Vüb1? DHBSn von v. 4, hätte man nie in Frage ziehen sollen!) sind
als riDia 'EbN das lebendige Vorzeichen für das Kommen des

Gottesknechts Semah, mit dem die Heilszeit anbricht.
Ehe man diese Verkündigung mit ihrer Umgebung und mit

dem sonstigen Inhalt des Visionsbüchleins konfrontiert, gilt
es, sie in ihrer Eigenart zu fixieren. Hier kommt es vor allem
auf die Deutung des Wortes nsna an. Rignell übersetzt zwar
richtig mit «Männer des Vorzeichens», sucht aber die Bedeutung

dieser merkwürdigen Bezeichnung auf die Zeugenschaft
der Angeredeten bei der früheren Verkündigung Sacharjas
vom Kommen des Semah und bei ihrer Bestätigung durch die

2 J. W. Rothstein, Die Nachtgesichte des Sachar]a, BWAT 8 (1910),
S. 5 ff.

3 O. Procksch, Die kleinen prophetischen Schriften nach dem Exil,
Erläuterungen zum A.T., 6 (1916), S. 25 ff.

4 E. Sellin, Das Zwölfprophetenbuch übers, u. erklärt (1922), S. 431 ff.
Nach vorübergehender Änderung der Stellungnahme kehrte der Verf. zur
ersten Auffassung zurück in der Studie «Noch einmal der Stein des

Sacharja»; ZAW 58 (1942/43), S. 62.
6 Vgl. Anm. 1.



W. Eichrodt, Vom Symbol zum Typos 511

Handlung von v. 9 zu beschränken: «Josua und seine Kollegen
sind riDia insofern, als sie die frühere Verkündigung des
Propheten gehört haben und bei der vorbildhaften, auf die neue
Zeit bezüglichen Handlung, die in v. 9 berichtet wird, dabei

gewesen sind.» 6 Man könnte darauf hinweisen, daß in diesem
Satz zwei unsichere Voraussetzungen enthalten sind, nämlich
die Annahme einer früheren Verkündigung Sacharjas vom
Kommen des Semah, der von Rignell übrigens mit Seruhhabel
identifiziert wird, und die Deutung von v. 9 auf eine prophetische

Handlung. Beide Voraussetzungen sind nicht unmittelbar

aus unserem Text zu entnehmen. Wichtiger aber ist, daß

mofet unmöglich auf die Bezeugung einer Botschaft und ihrer
späteren Bestätigung reduziert werden kann. Es geht bei
diesem Wort, das in späterer Zeit an die Stelle des viel gebräuchlicheren

nix tritt7, einwandfrei um ein «Wunder- und
Offenbarungszeichen Gottes» 8, das eine Weissagung Jahves bekräftigt

und als wahr erweist. Ein solches Offenbarungszeichen
besteht in einem direkten oder indirekten Handeln Jahves, nicht
in irgendeiner menschlichen Bezeugung göttlicher Weissagungen

oder Zeichen.9 Wenn die Priester in Sach. 3, 8 als «Männer
des mofet» bezeichnet werden, so werden sie also selbst in
ihrem Dasein als Tat Gottes hingestellt, die das Kommen seiner
Endverheißung bekräftigt und bezeugt.10 Das kann nichts anderes

heißen, als daß ihr mofet-Charakter in ihrer erneuten
Berufung und Einsetzung in das Amt des priesterlichen Mittlers
zwischen Volk und Gott besteht, die durch ihre Zurückführung

« Rignell (A. 1), S. 126.
7 Über die Gründe dafür vgl. C. A. Keller, Das Wort Oth als

«Offenbarungszeichen Gottes» (1946), S. 60 f. Diese Abhandlung scheint Rignell
entgangen zu sein.

8 Keller (A. 7), S. 61.
9 Das trifft auch für die von Rignell angeführten prophetischen

Symbolhandlungen (Jes. 8, 18; 20, 3; lies. 12, 6. 11; 24, 24; 1. Kön. 13, 3) zu,
wo es nie um das Zeugnis der Zuhörer, sondern um Jahves Handeln in
seinen Propheten geht.

10 An dieser Bedeutung von mofet geht auch die von A. Jepsen
gegebene Erklärung vorüber: «Vorzeichenmänner kennen die Vorzeichen und
wissen daher, was geschehen wird... Josua... soll es an den Vorzeichen
erkennen, daß sein (des Semah) Kommen und damit neues Heil vor der
Türe steht», Kleine Beiträge zum Zwölfprophetenbuch, III : ZAW 61

(1945/48), S. 107.



512 W. Eichrodt, Vom Symbol zum Typos

aus dem Exil und die Wiederaufnahme des Opferdienstes auf
dem Tempelhof verwirklicht worden ist. In der Wiederaufrichtung

des Priestertums unter der Führung des legitimen
Hohenpriesters am Heiligtum der auserwählten Stadt hat Gott ein
Offenbarungszeichen gegeben, durch das seine Verheißung,
seinem Volk das volle Endheil durch die Vermittlung des
Heilskönigs, seines Knechtes Semah zu geben, bestätigt und
verbürgt wird.

Sowie diese Bedeutung von v. 8 klar ist, wird auch die
Stellung unseres Abschnitts unmittelbar hinter der Vision über die
Rehabilitierung Josuas verständlich; denn Sacharja hat, wie
Rignell sich mit Recht immer wieder zu zeigen bemüht, die von
ihm eingetragenen Zusätze zu den Visionsberichten nicht aufs
Geratewohl im Visionsbüchlein verstreut, sondern durch sie
die Botschaft der Visionen auf bestimmte Fragen seiner damaligen

Situation angewendet und sie so aktualisiert. Was die
Vision als eigenstes Heilshandeln Jahves zur Sicherung der
ständigen Verbindung des erwählten Volkes mit der Welt des

heiligen Gottes beschreibt, das wird im Zusatz in erweitertem
Sinne als Bürgschaft dafür benützt, daß ebenso wie das geistliche

Wohl so auch die politische Existenz Israels im weitesten
Sinne von Gott gesichert werde.

Wir können hier auf die weiteren Fragen des Abschnitts,
besonders auf den vielumstrittenen Stein in v. 9, nicht eingehen.
Nur darauf mag hingewiesen werden, daß mit dem Hervortreten

der Sendung des Semah in v. 8 der von Jahve zu beschriftende

Stein viel eher eine Beziehung auf das Wirken des Semah
als auf dasjenige des Hohenpriesters haben muß, indem das
erläuternde Wort des Propheten das im «Sproß» gewährte Heil
vorwärtstreibt.

Die in 8,8 festgestellte Vorbedeutung der Wiederaufriehtung
des jerusalemischen Priestertums für die Sendung des
Heilskönigs wird durch die in 6, 9—15 berichtete Symbolhandiung
des Propheten vollauf bestätigt und erhält ihrerseits wieder von
dort neues Licht. Es ist zwar, seitdem Wellhausen die von
Sacharja vorgenommene Krönung 11 als ursprünglich Serubbabel

11 Sie als nicht wirklich geschehen (Mitchell, S. 188 f.) oder nur im
geheimen vorgenommen (Elliger, S. 129) anzusehen, geht unter keinen
Umständen an.



W. Eichrodt, Vom Symbol zum Typos 513

und nicht Josua geltend in Anspruch genommen 12 und damit
fast restlose Zustimmung gefunden hat13, hier anscheinend nur
an eine klare prophetische Proklamation des Königtums Serub-
babels zu denken. Diese Erklärung des Abschnitts, die zu tiefen
Eingriffen in den Text gezwungen ist und doch das Versteckspiel

mit dem Namen Semah für den doch längst mit seinem
vollen Namen bekannten und als erwähltes Werkzeug Jahves
bezeichneten Serubbabel nicht befriedigend zu erklären vermag,
ist nur so lange aufrechtzuerhalten, als für die im überlieferten

Text ausgesagte Krönung des Hohenpriesters als Hinweis
auf das Kommen des Semah kein Anhaltspunkt bei Sacharja
gefunden werden kann. Nun fällt jedoch von unserer Erklärung
der naia •Efts in 3, 8 her auch Licht auf die symbolische Handlung

von 6,11. Es geht sichtlich auch hier um ein Handeln
Jahves, das als Offenbarungszeichen die Bürgschaft für das
Kommen des Semah bietet. Die dem Propheten von Gott
aufgetragene Krönung des Hohenpriesters ist ein mofet, durch das

in noch sichtbarerer und eindrücklicherer Weise als in 3, 8

die Erfüllung der Endheilsverheißung durch den Heilskönig
«Sproß» bekräftigt wird.14 Erinnert man sich an die unaufhaltsame

Wirkungskraft, die von den Symbolhandlungen der Pro-

12 J. Wellhausen, Die kleinen Propheten übers, u. erkl., Skizzen und
Vorarbeiten, 5, 3. A. (1898), S. 178. Der Grundgedanke schon bei H. Ewald,
Die Propheten des alten Bundes, 3 (1868).

13 Ausnahmen bilden C. von Orelli, Die zwölf kleinen Propheten, 3. A.
(1908), S. 196 ff.; P. Rießler, Die kleinen Propheten (1911), S. 241 (allerdings

mit Eliminierung von Semah); Procksch (A. 3), ebd.; A. Jepsen, Das
Zwölfprophetenbuch übers, u. ausgel., S. 161 f. ; Kleine Beiträge (A. 10),
S. 108.

14 Daß dagegen eine Krönung Serubbabels nach der vorausgehenden
dreifachen Verheißung des «Besitzsteines», den Sellin in 3, 9; 4, 7b. 10

finden will, ZAW 58 (A. 4), S. 59 ff., ein sehr sonderbares Abirren des
Propheten von der ihm anvertrauten Gottesgabe auf einen recht banalen
Ersatz dafür bedeuten würde, scheint Sellin selbst gefühlt zu haben. Der
Verzicht auf ein von Gott selbst verliehenes Dokument des selbständigen
Landbesitzes kann mit dem vermuteten Widerstand Josuas sicher nicht
erklärt werden. So hat denn auch Jepsen (A. 10), S. 110, A. 1, lieber die
symbolische Krönung vor die Verleihung des Besitzsteins stellen wollen,
um die letztere, zusammengefaßt in 4, 6—10; 3, 9aba, als Höhepunkt der
Verkündigung Sacharjas und ursprünglichen Abschluß der Sacharjarolle
verstehen zu können.

33



514 W. Eichrodt, Vom Symbol zum Typos

pheten auch sonst erwartet wurde 15, weil in ihnen Jahve selbst
am Werk gesehen wurde, so ist die beabsichtigte Wirkung dieser

Krönungshandlung auf die Ungläubigen und Zweifler
gerade in der besonderen Lage Sacharjas deutlich.

Wodurch aber war es Sacharja ermöglicht, in dieser Weise
die Priesterschaft oder den Hohenpriester als auf den Heilskönig

hinweisenden Typos zu benützen, ohne mißverstanden
zu werden? 16 Darüber gibt die Vision von den «Ölgeweihten»
in Sach. 4 Aufschluß. Denn sie stellt als die Führer des im
Heilsanbruch stehenden Volkes Fürst und Hohenpriester, Se-

rubbabel und Josua, nebeneinander in gleicher Bedeutung und
Würde. Unter dem Bild zweier Ölbäume, die rechts und links
von dem gewaltigen Leuchter stehen, in dem sich die weltdurch-
waltende Gegenwart Jahves verkörpert, werden die Inhaber
der sakralen Ämter des Königs und des Hohenpriesters geschildert,

die kraft ihrer Salbung17 am göttlichen Wesen Anteil
haben. Sie stehen als die vertrauten Diener vor dem Herrn der

ganzen Erde, seines Winks gewärtig und zugleich von seiner
schützenden Macht gedeckt. Indem damit das königliche und
das hohepriesterliche Amt im Rang gleichgestellt werden, ist
die bevorstehende Heilsvollendung nicht mehr nur dem einen
messianischen Heilsfürsten anvertraut, sondern mit dem Wirken

zweier gleich unentbehrlicher Gottesdiener verknüpft, von
denen keiner ohne den anderen das ihm bestimmte Werk
ausführen kann.

Diese in die bisherige Hoffnungsgestalt tief eingreifende
Änderung des Heilsbildes, die den gewaltig angestiegenen Einfluß

des Hauptes der Priesterschaft in nachexilischer Zeit hell
beleuchtet, macht es erst verständlich, wieso Sacharja den einen
Repräsentanten der Heilszeit durch den anderen vorgebildet

15 Vgl. G. Fohrer, Die symbolischen Handlungen der Propheten (1953),
S. 85 ff.

16 Daß die Frage berechtigt ist, zeigt die Bemerkung von Sellin, Das
Zwölfprophetenbuch (A. 4), S. 457 f., zu 3, 8, daß zwar der Hohepriester
und sein Priesterkollegium ein verheißendes Omen für die Fertigstellung
des Tempels sein könnte, daß es aber unverständlich sei, inwiefern sie es
für den Messias sein sollten.

17 Rignell (A. 1), S. 171 f., möchte die Bezeichnung "IHSTI Ü3 nicht auf
die Salbung beziehen, sondern auf die kultische Funktion der beiden
Männer.



W. Eichrodt, Vom Symbol zum Typos 515

und verbürgt sein lassen konnte. In beiden stellt sich ein wichtiges

Stück des göttlichen Handelns dar, das nur als Ganzes
sein Ziel, die Heilsvollendung, erreichen konnte. Die vorwärts
drängende Energie des göttlichen Heilswillens, wie sie sich
dem Propheten offenbart hatte, duldete aber keinen Zweifel
darüber, daß die beiden von ihm auserwählten Werkzeuge in
allernächster Zeit ihre Aufgabe erfüllen mußten. War das eine
durch besondere Umstände außer Wirkung gesetzt, so konnte
das andere, das durch alle Anfechtungen siegreich hindurchging,

als Bürgschaft und Bestätigung dafür dienen, daß sein
unentbehrlicher Partner ebenfalls wieder in seine Funktion
eingesetzt würde. Von hier gesehen enthält der überlieferte
Wortlaut der beiden Verse 3, 8 und 6,11 keinerlei Widerspruch
zu der sonstigen Vorstellungsweit Sacharjas, der zu einer
Änderung des Textes berechtigen würde.

Eines allerdings wird durch diese Erklärung der fraglichen
Stellen zur Gewißheit, nämlich daß die Zusätze zum
Visionsbüchlein aus einer anderen Zeit stammen und eine andere
Situation widerspiegeln als die in den Visionsberichten selbst
vorausgesetzte. Es ist auch kein Grund vorhanden, dieses Verhältnis

der Textbestandteile zueinander von vornherein zu bezweifeln;

entspricht es doch durchaus dem Zweck, der mit Zusätzen
zu einem vorhandenen Text meist beabsichtigt wird, nämlich
diesen Text mit einer andersartigen Lage auszugleichen oder
auf sie anzuwenden. Im allgemeinen wird man eher dazu
neigen, die Ergänzungen eines selbständigen und in sich verständlichen

Textes einer späteren Zeit als diesen zuzuweisen. In dieser

Richtung haben sich denn auch die Auslegungsversuche
von Rothstein, Procksch und Sellin 18 bewegt, die einer
konsequenten Scheidung der Visionsberichte von den Zusätzen das
Wort redeten. Dabei sind sie sich darin einig, für beide
Textbestandteile im großen ganzen die Autorschaft des Propheten
selbst anzunehmen, der das Bedürfnis gefühlt habe, zwischen
die Visionsberichte erklärende und bekräftigende Worte aus
seiner mündlichen Verkündigung einzufügen.19 Während aber

18 Vgl. Anm. 2—4. Nur für 1, 16 f. stellt Sellin die Möglichkeit der mündlichen

Verkündigung vor Empfang der Vision in Rechnung.
19 Auch hier unterscheidet sich Sellin durch die Annahme zahlreicher

Glossen und Änderungen von späterer Hand.



516 W. Eichrodt, Vom Symbol zum Typos

bei Rothstein und Sellin diese Einfügungen in einem ziemlich

lockeren Verhältnis zu den Visionen stehen und sich in
ihrer Botschaft mit jenen in Übereinstimmung befinden, sieht
Procksch in 3, 8—10 das deutliche Zeichen einer grundlegend
veränderten Situation: die Erwähnung des Semah ohne
Namensangabe deute auf die Zeit, da Serubbabel sein Amt verloren
hatte und somit die in den Visionen, besonders in derjenigen
von den beiden Ölbäumen, herrschende Erwartung, die
Heilsvollendung werde noch unter der Regierung Serubbabels und
Josuas hereinbrechen, aufgegeben werden mußte. Damit flüchte
sich Sacharjas messianische Hoffnung in eine unbestimmte
Zukunft, für deren Kommen der Hohepriester Bürge sei. 6, 9—15
aber habe mit den Visionen überhaupt nichts zu tun, sondern
stehe mit 7,1—3 auf einer Linie als Bericht von der Begegnung
des Propheten mit einer Gesandtschaft aus Babylonien.

Man wird nicht bestreiten können, daß hier mit der u. E.
richtigen Erkenntnis von der Eigenständigkeit von 3, 8—10
Ernst gemacht ist. Statt den Text unserer sehr stückwerkhaften
Erkenntnis jenes Zeitabschnitts durch nicht weiter begründbare

Änderungen dienstbar zu machen, werden aus dem in sich
verständlichen und daher zu respektierenden Wortlaut
Hinweise auf sonst nicht mehr bezeugte Ereignisse entnommen,
die die Botschaft des Propheten an einem entscheidenden Punkt
ändern mußten. Daß zwei selbständige Abschnitte des Sachar ja-
buches, 3, 8—10 und 6, 9—15, im entscheidenden Punkt
merkwürdig übereinstimmen, gibt dieser Hypothese eine beachtenswerte

Unterstützung. Die enge Verbindung von 8, 8—10 mit
der vorausgehenden Vision mag zweifelhaft sein, weil das dort
beschriebene Amt des Hohenpriesters keineswegs als Ausfüllung

der Lücke erscheint, die das Verschwinden des Davididen
gelassen hatte; auch dürfte die mit dem Semah verbundene
Vollendung des Tempelbaus 6, 12 f. nicht auf eine ferne, sondern
auf die allernächste Zukunft weisen. Trotzdem ist Procksch's
Grundgedanke geeignet, einen besseren Weg zum Verständnis
der Botschaft Sacharjas zu zeigen als die gewaltsame und die
Eigenart des Textes nicht beachtende Adaptierung der
Abschnitte an ein anderweitig gewonnenes Geschichtsbild.

In entgegengesetzter Richtung verläuft der Erklärungsversuch

von Rignell, der von den gleichen Voraussetzungen be-



W. Eichrodt, Vom Symbol zum Typos 517

züglich des Verhältnisses zwischen Visionen und angehängten
Zusätzen ausgeht: die zwischen den beiden Textbestandteilen
bestehende Spannung möchte er aus einer den Visionen
vorausgehenden Verkündigung Sacharjas erklären, die von diesem

nachträglich als Bestätigung und Anwendung der neu geschauten

Zukunftsbilder verwendet worden sei. Für 3, 8—10 bedeutet
das, daß eine frühere Verheißung über das Kommen des Semah

von Sacharja zitiert wird, um damit die Verleihung des von
Jahve beschrifteten Steines an den Hohenpriester und den
dadurch symbolisierten Anbruch der messianischen Ära als
Erfüllung des früher Geweissagten glaubhaft zu machen. Mit der
vorausgehenden Vision 3, 1—7 steht diese Handlung insofern
in Beziehung, als sie durch die Botschaft der Vision ihre
Bestätigung erhält. In 3, 8—10 «wird also von der neuen Zeit als
etwas Bevorstehendem gesprochen» 20, während die Visionen
bereits im Anbruch des messianischen Glücks stehen.21

Vielleicht der gleichen Zeitstufe gehört nach Rignell die
in 6, 10 ff. berichtete symbolische Handlung an. Er sieht hier
die erste explizite Verheißung an den Semah, daß er der
Erbauer des Tempels sein werde. Das Wort gehöre also der Zeit
vor dem Visionsempfang an, in die bereits der Beginn des

Tempelbaus falle.22 So würde es sich in 3, 8 ff. und 6, 9 ff.
um zwei Kundgebungen Sacharjas handeln, durch die er schon
vor dem Empfang der Nachtgesichte Serubbabel unter dem
messianischen Namen Semah angeredet und ihm die glückliche
Durchführung des Tempelbaues und eine segensvolle Regierung

in der neuen Ära verheißen hätte. Diese Kundgebungen
20 Rignell (A. 1), S. 137. Er kann sich hier auf Sellin berufen, der im

Kommentar von 1930, S. 499, diesen Hinweis auf den Semah_als eine frühere
Phase der Verkündigung Sacharjas ansieht.

21 Mit der Ausführung dieses Erklärungsversuchs im einzelnen, die zu
mancherlei Bedenken Anlaß geben kann, können wir uns hier nicht
beschäftigen. Von ihnen hängt auch, soweit wir sehen, die Berechtigung des

Grundgedankens nicht ab. Ein Hauptbedenken haben wir oben bereits
erwähnt, S. 511.

22 Hier hat Rignell einen Bundesgenossen in G. A. Smith, der 6, 9—15
ebenso wie 4, 6b—10a als Prophezeiungen ansieht, die vor den Visionen
angesetzt werden müssen, The Book of the Twelve Prophets, The
Expositor's Bible, 8, 2 (1912), S. 260. Sellin dagegen möchte an der eben
genannten Stelle die Krönung 6, 10 ff. als einen Fortschritt über 3, 8 hinaus
ansehen, weil hier erst Serubbabel offiziell zum Semah erklärt sei.



518 W. Eichrodt, Vom Symbol zum Typos

aber fanden in der Visionenreihe ihren Platz, um sie als durch
die prophetischen Gesichte erfüllt zu kennzeichnen.23

Es ist nicht unsere Aufgabe, an dieser Stelle die beiden
vorgeschlagenen Lösungen gegeneinander abzuwägen oder die
eine gegen die andere auszuspielen. Genug, daß beide
erwägenswerte Möglichkeiten zur Erklärung des überlieferten Sa-

charjatextes ohne die sonst üblichen Abänderungen desselben
aufzeigen, die es wert sind, genauer überdacht und eventuell
ausgebaut zu werden. Unser spezielles Interesse gilt dagegen
der Verwendung des Hohenpriesters, bzw. der Priesterschaft
als weissagendes Vorbild auf den messianischen König, die
wir bei Sacharja festgestellt haben, und ihrem Verhältnis zur
eigentlichen Typologie. Da wird man nun sagen müssen, daß
es sich weder in 3, 8 noch in 6, 10 ff. um Typologie im strengen
Sinne des Wortes handelt. Gewiß ist die geschichtliche Erscheinung

des Hohenpriesters als Gegenbild zum Heilsfürsten
gebraucht, das in markanten Wesenszügen diesem entspricht.
Denn die in der Salbung verbürgte Weihung für Jahve, die
Aufnahme in die spezielle Fürsorge des Weltgottes und die
Berufung zu entscheidend wichtigem Dienst für das Kommen
der Heilszeit kehren bei beiden Gestalten wieder und setzen
sie in feste Beziehung zum Zentrum der göttlichen Heilsbotschaft.

Der Unterschied der vorbildlichen Bedeutung des

Hohenpriesters von der Funktion des eigentlichen Typos ist aber
damit gegeben, daß er nicht durch den Antitypos als die von
Gott gesetzte höhere Wirklichkeit abgelöst wird, sondern als
der jenem beigeordnete, unentbehrliche Darsteller und
Verwirklicher des messianischen Heils bleibende Bedeutung
behält (6, 13). Es geht also bei seiner zeichenhaften Funktion
weniger um die Vorausdarstellung als um die Vergewisserung
des Pleils durch seine in die Zukunft weisende objektive Fakti-
zität. so daß man ähnlich wie beim Typos von einer «objektivierten

Weissagung» reden könnte 24, die in ihrer Wirkungs-
23 yrij. gehen auch hier nicht auf die mannigfachen Fragen, die durch

die Einzelexegese Rignells aufgeworfen werden, ein, da es uns nur um
den Grundgedanken seiner Erklärung geht.

24 Ich verweise dafür auf die in meiner Abhandlung «Ist die typologi-
sche Exegese sachgemäße Exegese?» entwickelte methodische Näherbestimmung

der Typologie, Vet. Test., Suppl. 4 (1957), S. 161 ff. Der dort S. 170

gegebene Hinweis auf Sacharja wird hier begründet und modifiziert.



W. Eichrodt, Vom Symbol zum Typos 519

kraft wie in ihrer ereignishaften Eigenart an die symbolischen
Handlungen der Propheten erinnert, ohne doch mit jenen
verwechselt werden zu können.25

Trotzdem ist Sacharjas Hinweis auf die Symbolbedeutung
des Hohenpriesters auch für das typologische Denken
bedeutungsvoll geworden. Einmal verbanden sich die durch den

Hohenpriester vermittelten Heilsgüter nun noch enger mit dem
messianischen Heil. Sühnung und Fürbitte, die er kraft seines
Vorrechts, wie einer der himmlischen Gottesdiener unmittelbar

vor Jahves Angesicht treten zu dürfen (3, 7), zum Wohl der
Gemeinde verwaltet, waren im bisherigen Messiasbild Israels
nicht hervorgetreten. Erst Dtjesaja 26 hat sie in das (u. E. mes-
sianisch verstandene) Werk des Gottesknechts hineingenommen

(Jes. 53, 4 ff. 10. 12). Von Sacharja werden sie durch die

enge Verknüpfung der hohepriesterlichen Amtsübung mit dem

Wirken des Heilsfürsten zu unveräußerlichen Bestandteilen
des messianischen Heils erhoben. Auch wo die Hoffnung nicht
hei der eigentümlichen Doppelgipfligkeit der messianischen Ära
stehen blieb, die Sacharjas Heilsbild charakterisiert27,
sondern sich wieder dem einen messianischen Retterkönig
zuwandte, mußte nun Sühnung und Fürbitte eines von Gott
legitimierten Priesters in das Wirken dieses Retters hineingenommen

werden. Das konnte um so leichter geschehen, als die
geheimnisvolle Rede von dem Semah in ihrer deutlichen
Anknüpfung an Jer. 23, 5 f. sich mit den früheren Weissagungen
auf den Messiaskönig ausgleichen ließ, sobald man in der
symbolischen Bedeutung des Hohenpriesters nichts anderes als
einen Hinweis auf die nur interimistische Bedeutung seines
Amtes sah und der in Sach. 4 vollzogenen Gleichsetzung der
beiden gesalbten Häupter der Gemeinde den Charakter einer

25 Dies ist den Ausführungen von Eigneil (A. 1), S. 125 und 137,

entgegenzuhalten.
26 Es sei denn, man sehe schon in Jer. 30, 21 eine verwandte Zeichnung

des Heilswirkens des messianischen Königs. Auf die innere Beziehung des

hohepriesterlichen Gedankens zu dem des Ebed Jahve bei der Beschreibung
der Heilsvollendung hat 0. Cullmann, Die Christologie des N.T. (1957),
S. 90 ff., mit Eecht hingewiesen.

27 So in der Unterscheidung eines Messias aus Levi und aus Juda in
den Qumranschriften, s. u. S. 521.



520 W. Eichrodt, Vom Symbol zum Typos

vorübergehenden Notlösung gab.28 Die Erinnerung an den
Malkisedek von Ps. 110 mochte diese Neigung verstärken.

So hat nicht erst die konservative Exegese des vorigen
Jahrhunderts Sach. 6, 12 f. auf den Messias ausgedeutet, der in
seiner Person das königliche und das hohepriesterliche Amt
vereinigt29; schon die Testamente der 12 Patriarchen haben die
von Sacharja vollzogene Aufteilung des messianischen Amtes
in ein königliches und ein priesterliches in Anlehnung an die
normativ gewordene Weisagung der großen Propheten in die
Doppelaufgabe des einen Heilsmittlers verwandelt, der aus
Levi und Juda zugleich stammt30 (Test. Levi 8, Test. Dan 5,

Test. Gad 8, Test. Joseph 19). Die Aussage von Sach. 4, 14 über
die beiden Ölgeweihten aber wurde in Targum und Midrasch
auf Mose und Aaron bezogen und blieb damit für die messia-
nische Zukunft ohne Einfluß.31 Damit hatte die Symbolweissagung

Sacharjas den Charakter einer wirklichen Typologie
bekommen, die im Hohenpriester die Vorausdarstellung des

Königs der Heilszeit zu sehen erlaubte.32 Daß damit auch für
die christliche Verwertung der messianischen Schau Sacharjas
der Weg geebnet worden war, liegt auf der Hand.33

28 In Jer. 33, 15 ff., einer sekundären Ausführung über den Semah von
nicht sicher zu bestimmendem Alter, werden zwar die Leviten in die
Weissagung über sein Kommen miteinbezogen, aber der Davidide bleibt der
dominierende Heilsmittler.

29 Vgl. E. W. Hengstenberg, Christologie des A.T. Commentar über die
messianischen Weissagungen III, 1 (1856), S. 311 ff. Ähnlich A. Köhler,
C. F. Keil und C. H. H. Wright.

30 So mit H. J. Schöps, Die Opposition gegen die Hasmonäer: ThLZ 81

(1956), Sp. 666. Meist neigt man der Deutung auf zwei Messiasgestalten zu,
vgl. G. R. Beasley-Murray, The Two Messiahs in the Testaments of the
Twelve Patriarchs: J.Th.St. 48 (1947), S. 1 ff. Doch scheint Test. Levi 8.

11—15 und 18 eher in die andere Richtung zu weisen. Daß im übrigen eine
starke Strömung der spätjüdischen Hoffnung sich wieder ganz dem einen
Messias als dem sündlosen Friedefürsten und Verwalter der messianischen
Segnungen zuwandte, ist bekannt.

31 Vgl. Targ. Sach. 4, 14; Aboth R.N. 34; Strack-Billerbeck, Kommentar
zum N.T. aus Talmud und Midrasch, 4, 1 (1928), S. 457 u. 460.

32 Die Bedeutung dieser Auslegung Sacharjas für die sadokitische
Opposition in der Gemeinde von Qumran hat Schöps (A. 30) darzulegen
versucht, Sp. 663 ff.

33 Vgl. dazu das Kapitel «Jesus der Hohepriester» bei Cullmann
(A. 26), S. 82 ff., wo allerdings unsere Sacharjastelle nicht erwähnt wird.



W. Eichrodt, Vom Symbol zum Typos 521

Freilich hat sieh neben dieser harmonisierenden Auslegung
immer auch das wörtliche Verständnis der Botschaft von der
messianischen Doppelgestalt behauptet. Die vom Gesetz
bestimmte rabbinische Auslegung, für die es kein Priestertum
außerhalb Levis geben konnte, mußte auch für die messianische
Zeit die Trennung des hohepriesterlichen Amts von dem aus
Juda stammenden Messiaskönig festhalten und deshalb Sach. 6,
13 in seiner ursprünglichen Meinung bestätigen. So wurde als
Hoherpriester der messianischen Zeit von den einen Elia, von
den andern Malkisedek oder ein nicht näher bezeichneter kohen
sedek, der allenfalls mit Pinchas gleichzusetzen ist (Num. 25,

13), erwartet.34 Zum Zeugnis des rabbinischen Schrifttums
tritt bestätigend dasjenige der Qumrantexte. Hier scheint der
priesterliche Messias oder der Messias aus Levi von dem
königlichen, dem Messias aus Juda, deutlich unterschieden und der
erstere dem letzteren übergeordnet zu sein.35 Der Gegensatz
dieser Zeugnisse zu den schon genannten aus den Testamenten
der 12 Patriarchen, die sonst in enger Beziehung zu dem
Gedankengut der Qumrangemeinde stehen, zeigt wohl, daß eine
einheitliche Lehrmeinung noch nicht herausgebildet war.36
Hier blieb also die jüdische Hoffnung vor einer Frage stehen,
die sie nicht aus eigenen Mitteln beantworten konnte. Sie muß
denn auch dort unlösbar bleiben, wo ihre Lösung durch die
Autorität des Christus abgelehnt wird.

Das darf uns jedoch nicht hindern, die außerordentliche
Selbständigkeit Sacharjas im Entwurf des eschatologischen
Heilsbildes recht einzuschätzen. Es bleibt erstaunlich, welch

34 Vgl. das von Strack-Billerbeck (A. 31), S. 462 ff., beigebrachte Material;

dazu E. L. Ehrlich, Ein Beitrag zur Messiaslehre der Qumransekte:
ZAW 68 (1956), S. 234 ff.

35 1 QS 9, 11; 1 QSa 2, 12 ff.; CD 12, 23; 14, 19; 19, 10; 20, 1. Dazu K.
Schubert, Zwei Messiasse aus dem Regelbuch von Chirbet Qumran : Judaica
11 (1955), S. 216 ff.; M. Burrows, The Dead Sea Scrolls (1956), S. 264 f.;
Ehrlich (A. 34), ebd., Beachtenswerte Bedenken gegen eine doppelte
Messiasgestalt in der Literatur von Qumran bei H. H. Rowley, The Zadokite
Fragments and the Dead Sea Scrolls (1952), S. 41; L. Silbermann, The Two
«Messiahs» of the Manual of Discipline: Yet. Test. 5 (1955), S. 77 ff.; W. S.

La Sor, The Messiahs of Aaron and Israel: Vet. Test. 5 (1956), S. 425 ff.
36 Auch Ehrlich (ebd. 6 A. 34) hält eine Wandlung der Anschauung

vom Messias innerhalb der Qumransekte für wahrscheinlich, S. 242 f.



522 W. Eichrodt, Vom Symbol zum Typos

starkes Bewußtsein der prophetischen Autorität in diesem
«Epigonen» lebt, obschon er sich sonst gerne auf seine
Übereinstimmung mit den früheren Propheten beruft (1,4 ff.; 7, 12).
Indem er aber seinem Geschlecht half, unter ganz veränderten
Verhältnissen an der umfassenden Heilsverwirklichung der
alten Hoffnung festzuhalten und in der schon gewährten
Gottesgabe das Unterpfand für die ganze Fülle des Pfeils zu
ergreifen, hat er, wenn auch in unvollkommenen Formen, den
Glauben vorgelebt, der selbst auf ungewohnten Wegen das
Vertrauen zu dem unveränderlichen Vollendungswillen Gottes
zu bewahren vermag.

Basel. Walther Eichrodt.


	Vom Symbol zum Typos : ein Beitrag zur Sacharja-Exegese

