Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 6

Artikel: La rosée tombe en Israél : a propos d'Esaie 26, 19.
Autor: Humbert, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878964

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878964
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La rosée tombe jen Israél.

A propos d’Esaie 26, 19.

Elle dort, la bien-aimée, mais I'amour veille en son cceur ;
elle entend son amant qui frappe 14 derriére la porte: oh!
comme sa téte est moite de rosée ! Lia fraiche nuit a semé de
perles les boucles de ses cheveux... (Cant. 5, 2).

La rosée est mentionnée 31 fois dans 1’Ancien Testament :
Gen. 27, 28. 39 ; Ex. 16, 13. 14 ; Nombr. 11, 9 ; Deut. 32, 2 ; 33, 13
(?).28 ; Jug. 6,37.38.39.40 ;2 Sam. 1,21 ;17,12 ; 1 Rois 17,1 ;
Es. 18, 4 ; 26, 19%s ; Osée 6, 4 ; 13, 3 ; 14, 6 ; Mich. 5, 6 ; Agg.
1,10 ; Zach. 8, 12; Job 29, 19 ; 38, 28 ; Ps. 110, 3 ; 133, 3 ; Prov.
3,20;19, 12 ; Cant. 5, 2, sans parler du nom propre Abital porté
par une femme de David (2 Sam.3,4; 1 Chron. 3, 3). Quelle place
occupe-t-elle dans le paysage palestinien ?

C’est d’abord la <« rosée des cieux », citée de pair avec la
« graisse du terroir » comme agent de fertilité ; le ciel la « dis-
tille » (‘draf : Deut. 33, 28 ; et c¢p. Deut. 32, 2 I'emploi du méme
verbe pour la pluie) ; il peut la « retenir », la refuser (kald -
Agg. 1, 10), mais aussi la « donner » (Zach. 8, 12). Elle recoit
méme 1'épithéte de <« don des cieuxy (mégéd Sdmayim) pour
autant du moins qu’il ne faut pas corriger dans Deut. 33, 13
miftal en meé‘dl. Donc provenance céleste de la rosée.

Fn termes un peu moins précis quant au lieu d’origine, on
disait que la rosée «descend » pendant la nuit sur le camp
(Nombr. 11, 9), ou sur les collines d’Iyyon (1. probl. “éyydén pour
styyon : Ps. 133, 3) ; qu'elle « tombe » (2 Sam. 17, 12), que les
nuages la « distillent » (Prov. 3, 20), qu’elle « ruisselle » comme
la pluie (rdzal : Deut. 32, 2). L'Hermon (Ps. 133, 13) et les mon-
tagnes de Guilboa (2 Sam. 1, 21) sont rafraichis par d’abon-
dantes rosées. Elle se dépose nuitamment sur les tendres pous-
ses (Job 29, 19) car c’est de nuit que Dieu la répand ici-bas
(Jug. 6,40) et on peut méme parler d'une « couche » de rosée
($ikba : Ex.16, 13. 14) sur la végétation. Elle nait « du sein
de 'aurore » (Ps. 110, 3), tombe en « gouttes » sur le sol (églé :
Job 38, 28). On la rapproche des nuages (Es. 18,4 ; 0s.6, 4 ; 13,
3 ; Prov. 3, 20) ou de la pluie (Deut. 32,2 ; 2 Sam. 1, 21 ; 1 Rois
17,1 ; Job 38, 28). Parfois méme elle a la violence d’une averse



488 P. Humbert, La rosée tombe en Israél

(retibim : Deut. 32, 2 ; Mich. 5, 6). Mais, au matin, la rosée se
leve (Ex. 16, 14) ; un nuage l'a apportée pendant les chaleurs
de la moisson (Es. 18, 4), elle se dissipe comme la nuée aux
premiers rayons du jour (Os.6, 4; 13, 3).

Dalman a donné de bonnes précisions météorologiques sur
la rosée en Palestine.? Il en distingue deux formes : une sorte
d’averse de rosée, qui va jusqu’a cingler le visage (sebib :
Tropftau), deés fin septembre et jusqu'aux pluies d’automne,
souvent par ciel clair durant les nuits déja fraiches ; et la rosée
proprement dite (rnedd : Tau), en été, par temps couvert et
chaud, sans ondée, et de préférence au matin ; c¢’est, naturelle-
ment, cette seconde forme de rosée qui est surtout un bienfait
parce qu’elle rafraichit et restaure. Dalman formule d’ailleurs
la prudente réserve qu’il ne s’agit pas nécessairement de I'au-
tomne toutes les fois qu'un texte parait décrire une ondée de
rosée, car la terminologie s’est un peu stéréotypée et générali-
sée, sans tenir compte des distinctions strictement climatiques
et chronologiques.

Sous cette réserve, on serait tenté d’attribuer les quelques
mentions d’averses de rosée & la saison d’automne : Deut. 32, 2
(la rosée qui ruisselle) ; 33, 28 (les cieux qui la distillent) ;
2 Sam. 17, 12 (la rosée qui « tombe » comme on tombe sur l'en-
nemi) ; Mich. 5, 6 (en paralléle aux rebibim c’est-d-dire aux
averses sur l'’herbe) ; Prov. 3, 20 (les nuages distillent la ro-
sée) ; peut-étre Job 38, 28 (l'allusion aux gouttes de rosée) ;
Cant. 5, 2 (ou le voyageur nocturne a la téte moite de rosée) ;
peut-étre enfin les passages ott on la rapproche des nuages
(Es. 18, 4; 0s.6, 4 ; 13, 3).

Les autres textes, ceux ou 'on décrit un phénoméne moins
violent, semblent se rapporter plutot & la rosée ordinaire, celle
d’été.

Dans une mentalité & qui toute idée de causalité naturelle
était étrangére, on ne s’étonnera pas de voir attribuer directe-
ment a Dieu la production de la rosée: il peut 'accorder au
fourbe Jacob et en priver Esaii (Gen. 27, 28. 39) ; il la prodigue
aux Israélites murmurant au désert (Ex. 16, 13. 14) ; elle est
un <« don du ciel », une bénédiction de Dieu & Joseph (Deut.
33, 13). C’est 'Eternel qui opére en faveur de Gédéon le miracle

1 G. DALMAN, Arbeit und Sitte, 1 (1928), p. 94-96.



P. Humbert, La rosée tombe en Israél 489

de la toison et du terrain alternativement abreuvés de rosée
(Jug. 6, 3740 ou il est spécifié expressément que c’est la divi-
nité qui accomplit ce prodige pendant la nuit). La parole d’Eli-
sée, c’est-a-dire d’un intermédiaire de la volonté divine, la re-
tient pendant des années (1 Rois 17, 1). L’apocalypse d’Es. 24
a 27 dit «ta rosée » en s’adressant & Dieu (Ks. 26, 19). Telle
est sa fécondité que Yahvé méme est comparé & une rosée pour
Israél (Os. 14, 6) ; c’est de lui qu’elle vient (Mich. 5, 6) et il
est toujours libre et souverain pour la refuser (Agg. 1, 10. 11).
C’est enfin par un effet de sa science que les nuées la distil-
lent (Prov. 3, 20).

Seul le moderniste Job y discerne déja une énigme de la
nature, un probléme : « La pluie a-t-elle un pére ? Qui a engen-
dré les gouttes de rosée ? » (Job 38, 28).

Apreés la cause de la rosée, ses effets. Sous le ciel de la
Palestine, la rosée apparait constamment comme un facteur
bienfaisant et souvent mis en contraste avec la sécheresse (par
exemple Jug. 6, 37.39.40; Ks.18,4) : point de rosée en effet
dans le bled hanté par les chasseurs (Gen. 27, 39) ; la terrible
sécheresse contemporaine d’Achab est due & ’absence de rosée
et de pluie (1 Rois 17, 1) ; sans rosée, c’est la sécheresse, dé-
clare Aggée (1, 10. 11) ; le miracle de Jug. 6, 37 suiv. oppose
radicalement rosée et sécheresse.

Mais, d’autre part, et de concert avec un sol généreux, elle
favorise la croissance de la végétation (Gen. 27, 28) ; c’est une
bénédiction de Dieu pour les campagnes (Deut. 33,13) ; telle
un nuage, elle garantit des trop brulantes chaleurs (Es. 18,4) ;
le lys qu’elle arrose s’épanouit (Osée 14, 6). Elle rafraichit prés
(Mich. 5,6 ; Prov. 19,12) et montagnes (2 Sam. 1,21 ; Ps. 133,
3) ; elle dépose de nuit ses gouttes sur la verdure (Job 29, 19).
Aussi comme on comprend que la bénédiction de Moise la qua-
lifie de « don du ciel » (Deut. 33, 13) et exalte ce pays ou, grace
aux cieux qui distillent la rosée, abondent le vin et le mott
(Es. 33, 28)!

Et quoi de plus naturel aussi que d’en faire un symbole de
la générosité divine (cp. Deut. 33,2 ; Os. 14, 6 ; Es. 18,4 ; 26, 19)
ou des faveurs royales (Prov. 19, 12), symbole si suggestif
qu’en persan populaire 'expression narquoise * « ne pas suinter

2 Cp. Yousour RAHMATI, Farhang i ‘dmiydneh (Téhéran 1951), p. 126.



490 P. Humbert, La rosée tombe en Israél

la rosée» (nam pas nedddan) désigne I'avarice extréme. Par
ailleurs, il convient de relever le role effacé de la rosée dans
la rhétorique de 1’Ancien Testament : jamais, par exemple, elle
n’y est I'image des larmes comme en latin ou il n’est que d’évo-
quer ce passage de I’Art Poétique d’'Horace : Stillabit amicis
ex oculis rorem (v.430). Sauf 'allusion du Théocrite hébreu
(Cant. 5, 2), nul emploi de la rosée comme élément poétique.
Le poéte israélite n’a point égaré ses pas & la suite de Jean
de La Fontaine et aper¢u au coin d'un champ Jeannot lapin

< ..un jour
Qu’il était allé faire & I’Aurore sa cour
Parmi le thym et la rosée ».

Ce rdle bienfaisant de la rosée nous améne & considérer de
plus prés et pour terminer deux textes de I’Ancien Testament
ou elle semble posséder méme une vertu miraculeuse.

Et d’abord Ex. 16, 13. 14. La rosée n’y est point, en effet,
simple détail impressionniste ou chronologique, simple syno-
nyme du matin, car, a cété d’elle et avant elle déja, le matin
est expressément mentionné. La rosée y prélude donc a la
manne et, sitot qu’elle s’évapore, le désert est couvert de manne.
Rosée et manne, ainsi que le vol de cailles, sont des miracles
attribués a Dieu et la manne apparait dans ce récit comme un
effet de la rosée fécondante. Aussi bien la rosée n’est-elle pas
un simple paravent cachant la manne, sinon d’ou procéderait
cette derniére ? Comme si souvent, la rosée a une vertu mer-
veilleuse, portée ici & son plus haut degré : aussi le v. 4 dit-il
en tous termes que Dieu « va faire pleuvoir une nourriture du
ciel ». C’est d’ailleurs bien ainsi que 'entend aussi Nombr. 11, 9
qui conjoint la descente de la rosée nocturne et celle de la
manne céleste.

La légende de Gédéon, soit dit en passant, illustre aussi
I’aspect éventuellement merveilleux de la rosée (Jug. 6, 37-40)
susceptible de tomber sur une toison de mouton en laissant &
sec le terrain environnant ou vice-versa, et cela au gré de la
volonté de Yahvé.

Mais le texte le plus révélateur de l'efficace magique de la
rosée est sans contredit Es. 26, 19, dans un fragment apocalyp-
tique et tardif.



P. Humbert, La rosée tombe en Israél 491

La «Ziircher Bibel » traduit ce passage comme suit : « Deine
Toten werden leben, werden auferstehen, aufwachen und jubeln
werden die Bewohner des Staubes. Denn der Tau der Lichter
ist dein Tau, und die Erde wird die Schatten wieder gebédren. »
Le Targoum et la Peschitto confirment le texte hébreu masso-
rétique (ki’ tal ’orét talleka), car ils dérivent tous deux ’orét de
la racine ’ér : briller, et I’entendent d’une rosée lumineuse. Les
LXX en revanche rendent par | yap dpdoog /| mapd ood Tapa od-
Tolg éoTiv; or {ouu y est la traduction tant6t de ’ariika dans Es.
58, 8 et Jér. 37, 17 ; tantot de marpé dans 2 Chron. 36, 16 ; Iccel.
10, 4 ; Jér. 40, 6 ; ou enfin de refii’d dans Jér, 26, 11.

Il nous parait peu naturel d’admettre aveec L. Keehler que
’orét soit ici un nom de plante (c’est-a-dire la mauve ; c¢p. 2 Rois
4, 39 ou lagget prouve qu’il s’agit d'un végétal) sensible & la
lumiére : * quelle pertinence aurait ce sens dans notre contexte ?
Le fopa des LXX n’y conduit pas car la LXX d’Esaie n’est
qu’une libre interprétation du texte hébreu et ne suffit pas pour
imposer une correction ’ariaka. Le lecon ’orét du TM (Es. I M.
Morte : MR pour TM nmx) est donc solidement attestée, d’au-
tant plus que la Peschitto suit ici le TM malgré que la traduec-
tion syriaque d’Esaie soit elle aussi une version assez libre. *

Les corrections de texte paraissent donec superflues et arbi-
traires : tout au plus pourrait-on retenir, comme la plus vrai-
semblable paléographiquement, celle de O. Procksch : tal me’orét,
d’ott le TM résulterait par simple haplographie et qui, d’ail-
leurs, ne change pas sensiblement 1'idée.

Mais, au fond, le TM donne un sens tout & fait admissible.
D’abord, d’aprés Ps. 136, 7 ’or est susceptible d'un pluriel mas-
culin ("érim) pour désigner les astres de Gen. 1. Le Ps. 139, 12
de son coté atteste un féminin singulier ‘ord apposé a haSekd et
signifiant : lumiére, luminosité. Un pluriel ’orét désignerait
donc des particules lumineuses, comme ‘afrét désigne les par-
ticules poussiéreuses (cp. Prov. 8, 26 ; Job 28,6) ; bedilim les
menues scories (Es.1, 25) ; kasphéehém les piéces de monnaie
d’argent (Gen. 42, 25. 35) ; ‘ésim des morceaux de bois (Gen. 22,
3; Kz. 37, 20) ; ou halabim des morceaux gras (Lév.9, 9. 10.

3 I.. KOHLER & W. BAUMGARTNER, Lexicon hebraicum et aramaicum

(1956), s. v.
4 B. J. ROBERTS, The Old Testament Text and Versions (1951), p. 221.



492 P. Humbert, La rosée tombe en Israél

24). C’est un pluriel qui atomise la notion générale exprimée
par le singulier.

En conclusion, on est amené trés naturellement et logique-
ment & assigner & ’orét le sens de : particules lumineuses.

Mais on peut, sans doute, atteindre un degré de plus grande
précision encore: Qu’est-ce qu'une rosée de particules lumi-
neuses ? Quand on se souvient qu’en Palestine la rosée tombe
souvent du ciel nocturne en véritables averses, on est amené a
reconnaitre dans Is. 26,19 une averse de particules lumineu-
ses tombant du ciel, une rosée stellaire, c¢’est-a-dire une pluie...
d’étoiles filantes.

C’est done a une rosée d’étoiles filantes que I'apocalyptique
d’Es. 24-27 attribuerait la résurrection finale d’Israél. Aussi
bien la lumiére est-elle souvent dans 1’Ancien Testament un
symbole de vie, de santé, de salut (pour les goyim Iis. 42,6 ;
49,6 ; pour les nations KEs.51,4 ; pour Israél Es. 10,17 ; cp.
Job 3, 20 le paralléle de ’6r et de hayyim ; cp. aussi Ps. 56, 14 ;
Job 33, 30) et les météores appartiennent-ils au décor eschato-
logique (cp. Orac. Sibyll. IT, 202 ; V, 155 suiv.), tandis que Pline
en parlait comme d’étincelles procédant des étoiles (N. H. II,
160 : scintillam visam e stella cadere).

Savignac a groupé d’autre part un certain nombre de textes
égyptiens qui paraissent attribuer & la rosée nocturne une
provenance céleste, ce seraient les larmes d’Horus et de Thot,
et, a ce titre, un agent de résurrection?, et il en a déja rap-
proché Is. 26,19 : d’apreés lui, la résurrection dont il est ques-
tion dans ce passage biblique serait due, de fagon un peu vague,
a une alliance d’eau et de lumiére, sans qu’il parle d’ailleurs
d’étoiles filantes.

Ces intéressantes observations rejoignent par voie compa-
rative nos propres déductions quant a la portée d’Es. 26, 19,
elles se confirment mutuellement, mais nous croyons avoir
ajouté cette précision originale que la rosée divine d’ks. 26, 19
représente une pluie d’étoiles filantes.

Quant aux effets miraculeux de cette rosée astrale, nous ne
nous en étonnerons plus apreés ce que nous avons déja constaté
des effets prodigieux de la rosée dans Ex. 16, 13. 14 ; Nombr. 11,
9, et de sa fécondité si souvent affirmée par I’Ancien Testa-

5 J. de Savignac: La nouv. Clio (Mélanges Goossens) (1954), p. 345 ss.



P. Humbert, La rosée tombe en Israél 493

ment. Pour Israél aucune observation rigoureuse et aucune
explication scientifique des phénomeénes naturels. Les phéno-
meénes les plus divers y sont confondus péle-méle, expliqués en
fonction d'un supranaturalisme naif et robuste et, finalement,
tout se raméne a une causalité divine capable de déclencher les
effets les plus paradoxaux : ainsi la rosée peut non seulement
rafraichir et féconder le sol et les fleurs, mais aussi produire
en plein désert la merveilleuse manne, et méme revivifier les
morts. Israél ne vivait pas dans la Nature, mais dans la Sur-
nature et, pour lui, les causes secondes s’estompent derriere
la causalité divine et souveraine: c’est Ta rosée. Pour l'au-
teur d’Es. 24-27, la résurrection des morts n’est pas selon 'or-
dre de la Bonne Nature comme dans les cultes d’Adonis, de
Cybele et d’Attis ; son auteur c’est Yahvé seul, le dieu des
cieux, et la rosée d’étoiles filantes évoque de facon tangible
cette céleste et divine origine. Bachofen aurait pu trouver la
un exemple du contraste entre la religion ouranique et la re-
ligion tellurique.

(’est 'heure de I'amour, le bien-aimé secoue sa téte bouclée,
moite de la rosée nocturne. Les Perséides sillonnent I'espace,
tombant en pluie d’étoiles. Sous cette céleste et divine rosée,
morts levez-vous de la poudre ! Jeunesse, vie ; mort, résurrec-
tion.

Veuille notre cher collégue et ami Walter Baumgartner
accepter ce modeste témoignage de notre haute estime et de
notre fidéle attachement.

Neuchdtel. Paul Humbert.



	La rosée tombe en Israël : à propos d'Esaïe 26, 19.

