
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 6

Artikel: La rosée tombe en Israël : à propos d'Esaïe 26, 19.

Autor: Humbert, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878964

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878964
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La rosée tombe en Israël.

A propos d'Esaïe 26, 19.

Elle dort, la bien-aimée, mais l'amour veille en son cœur ;

elle entend son amant qui frappe là derrière la porte : oh
comme sa tête est moite de rosée La fraîche nuit a semé de

perles les boucles de ses cheveux... (Cant. 5, 2).
La rosée est mentionnée 31 fois dans l'Ancien Testament :

Gen. 27, 28. 39 ; Ex. 16, 13. 14 ; Nomhr. 11, 9 ; Deut. 32, 2 ; 33, 13
28 ; Jug. 6, 37. 38. 39. 40 ; 2 Sam. 1, 21 ; 17, 12 ; 1 Rois 17, 1 ;

Es. 18, 4 ; 26, 19bis ; Osée 6, 4 ; 13, 3 ; 14, 6 ; Mich. 5, 6 ; Agg.
1, 10 ; Zach. 8, 12; Job 29, 19 ; 38, 28 ; Ps. 110, 3 ; 133, 3 ; Prov.
3, 20 ; 19, 12 ; Cant. 5, 2, sans parler du nom propre Ahital porté
par une femme de David (2 Sam. 3,4 ; 1 Chron. 3, 3). Quelle place
occupe-t-elle dans le paysage palestinien

C'est d'abord la « rosée des cieux », citée de pair avec la
« graisse du terroir » comme agent de fertilité ; le ciel la «
distille » ('âraf : Deut. 33, 28 ; et cp. Deut. 32, 2 l'emploi du même
verbe pour la pluie) ; il peut la « retenir », la refuser (kâlâ :

Agg. 1, 10), mais aussi la « donner » (Zach. 8, 12). Elle reçoit
même l'épithète de « don des cieux » (mègèd sâmayîm) pour
autant du moins qu'il ne faut pas corriger dans Deut. 33, 13

mittal en më'âl. Donc provenance céleste de la rosée.
En termes un peu moins précis quant au lieu d'origine, on

disait que la rosée « descend » pendant la nuit sur le camp
(Nombr. 11, 9), ou sur les collines d'Iyyon (1. probl. 'iyyôn pour
siyyôn : Ps. 133, 3) ; qu'elle « tombe » (2 Sam. 17, 12), que les

nuages la « distillent » (Prov. 3, 20), qu'elle « ruisselle » comme
la pluie (nâzal : Deut. 32, 2). L'Hermon (Ps. 133,13) et les
montagnes de Guilboa (2 Sam. 1, 21) sont rafraîchis par d'abondantes

rosées. Elle se dépose nuitamment sur les tendres pousses

(Job 29, 19) car c'est de nuit que Dieu la répand ici-bas
(Jug. 6, 40) et on peut même parler d'une « couche » de rosée
(sikbâ : Ex. 16, 13. 14) sur la végétation. Elle naît « du sein
de l'aurore » (Ps. 110, 3), tombe en « gouttes » sur le sol (èglê :

Job 38, 28). On la rapproche des nuages (Es. 18, 4 ; Os. 6, 4 ; 13,
3 ; Prov. 3, 20) ou de la pluie (Deut. 32, 2 ; 2 Sam. 1, 21 ; 1 Rois
17, 1 ; Job 38, 28). Parfois même elle a la violence d'une averse



488 P. Humbert, La rosée tombe en Israël

(relïbîm : Deut. 32, 2 ; Mich. 5, 6). Mais, au matin, la rosée se
lève (Ex. 16, 14) ; un nuage l'a apportée pendant les chaleurs
de la moisson (Es. 18, 4), elle se dissipe comme la nuée aux
premiers rayons du jour (Os. 6, 4 ; 18, 3).

Dalman a donné de bonnes précisions météorologiques sur
la rosée en Palestine.1 II en distingue deux formes : une sorte
d'averse de rosée, qui va jusqu'à cingler le visage (sebîb :

Tropftau), dès fin septembre et jusqu'aux pluies d'automne,
souvent par ciel clair durant les nuits déjà fraîches ; et la rosée

proprement dite (nedâ : Tau), en été, par temps couvert et

chaud, sans ondée, et de préférence au matin ; c'est, naturellement,

cette seconde forme de rosée qui est surtout un bienfait
parce qu'elle rafraîchit et restaure. Dalman formule d'ailleurs
la prudente réserve qu'il ne s'agit pas nécessairement de
l'automne toutes les fois qu'un texte paraît décrire une ondée de

rosée, car la terminologie s'est un peu stéréotypée et généralisée,

sans tenir compte des distinctions strictement climatiques
et chronologiques.

Sous cette réserve, on serait tenté d'attribuer les quelques
mentions d'averses de rosée à la saison d'automne : Deut. 32, 2

(la rosée qui ruisselle) ; 33, 28 (les cieux qui la distillent) ;

2 Sam. 17, 12 (la rosée qui « tombe » comme on tombe sur
l'ennemi) ; Mich. 5, 6 (en parallèle aux rebibîm c'est-à-dire aux
averses sur l'herbe) ; Prov. 3, 20 (les nuages distillent la
rosée) ; peut-être Job 38, 28 (l'allusion aux gouttes de rosée) ;

Cant. 5, 2 (où le voyageur nocturne a la tête moite de rosée) ;

peut-être enfin les passages où on la rapproche des nuages
(Es. 18, 4 ; Os. 6, 4 ; 13, 3).

Les autres textes, ceux où l'on décrit un phénomène moins
violent, semblent se rapporter plutôt à la rosée ordinaire, celle
d'été.

Dans une mentalité à qui toute idée de causalité naturelle
était étrangère, on ne s'étonnera pas de voir attribuer directement

à Dieu la production de la rosée : il peut l'accorder au
fourbe Jacob et en priver Esaü (Gen. 27, 28. 39) ; il la prodigue
aux Israélites murmurant au désert (Ex. 16, 13. 14) ; elle est

un « don du ciel », une bénédiction de Dieu à Joseph (Deut.
33, 13). C'est l'Eternel qui opère en faveur de Gédéon le miracle

1 G. Dalman, Arbeit und Sitte, 1 (1928), p. 94-96.



P. Humbert, La rosée tombe en Israël 489

de la toison et dn terrain alternativement abreuvés de rosée
(Jug. 6, 37-40 où il est spécifié expressément que c'est la divinité

qui accomplit ce prodige pendant la nuit). La parole d'Elisée,

c'est-à-dire d'un intermédiaire de la volonté divine, la
retient pendant des années (1 Rois 17, 1). L'apocalypse d'Es. 24
à 27 dit «ta rosée» en s'adressant à Dieu (Es. 26, 19). Telle
est sa fécondité que Yahvé même est comparé à une rosée pour
Israël (Os. 14, 6) ; c'est de lui qu'elle vient (Mich. 5, 6) et il
est toujours libre et souverain pour la refuser (Agg. 1, 10.11).
C'est enfin par un effet de sa science que les nuées la distillent

(Prov. 3, 20).
Seul le moderniste Job y discerne déjà une énigme de la

nature, un problème : « La pluie a-t-elle un père Qui a engendré

les gouttes de rosée » (Job 38, 28).
Après la cause de la rosée, ses effets. Sous le ciel de la

Palestine, la rosée apparaît constamment comme un facteur
bienfaisant et souvent mis en contraste avec la sécheresse (par
exemple Jug. 6, 37. 39. 40 ; Es. 18, 4) : point de rosée en effet
dans le bled hanté par les chasseurs (Gen. 27, 39) ; la terrible
sécheresse contemporaine d'Achab est due à l'absence de rosée
et de pluie (1 Rois 17, 1) ; sans rosée, c'est la sécheresse,
déclare Aggée (1, 10. 11) ; le miracle de Jug. 6, 37 suiv. oppose
radicalement rosée et sécheresse.

Mais, d'autre part, et de concert avec un sol généreux, elle
favorise la croissance de la végétation (Gen. 27, 28) ; c'est une
bénédiction de Dieu pour les campagnes (Deut. 33,13) ; telle
un nuage, elle garantit des trop brûlantes chaleurs (Es. 18, 4) ;

le lys qu'elle arrose s'épanouit (Osée 14, 6). Elle rafraîchit prés
(Mich. 5, 6 ; Prov. 19,12) et montagnes (2 Sam. 1, 21 ; Ps. 133,

3) ; elle dépose de nuit ses gouttes sur la verdure (Job 29,19).
Aussi comme on comprend que la bénédiction de Moïse la qualifie

de « don du ciel » (Deut. 33,13) et exalte ce pays où, grâce
aux cieux qui distillent la rosée, abondent le vin et le moût
(Es. 33, 28)!

Et quoi de plus naturel aussi que d'en faire un symbole de

la générosité divine (cp. Deut. 33, 2 ; Os. 14, 6 ; Es. 18, 4 ; 26,19)
ou des faveurs royales (Prov. 19, 12), symbole si suggestif
qu'en persan populaire l'expression narquoise 2 « ne pas suinter

2 Cp. Yousouf Rahmati, Farhang i 'âmiyâneh (Téhéran 1951), p. 126.



490 P. Humbert, La rosée tombe en Israël

la rosée » (nam pas nedâdan) désigne l'avarice extrême. Par
ailleurs, il convient de relever le rôle effacé de la rosée dans
la rhétorique de l'Ancien Testament : jamais, par exemple, elle
n'y est l'image des larmes comme en latin où il n'est que d'évoquer

ce passage de l'Art Poétique d'Horace : Stillabit amicis
ex oculis rorem (v. 430). Sauf l'allusion du Théocrite hébreu
(Cant. 5, 2), nul emploi de la rosée comme élément poétique.
Le poète israélite n'a point égaré ses pas à la suite de Jean
de La Fontaine et aperçu au coin d'un champ Jeannot lapin

« un jour
Qu'il était allé faire à l'Aurore sa cour
Parmi le thym et la rosée ».

Ce rôle bienfaisant de la rosée nous amène à considérer de

plus près et pour terminer deux textes de l'Ancien Testament
où elle semble posséder même une vertu miraculeuse.

Et d'abord Ex. 16,13.14. La rosée n'y est point, en effet,
simple détail impressionniste ou chronologique, simple
synonyme du matin, car, à côté d'elle et avant elle déjà, le matin
est expressément mentionné. La rosée y prélude donc à la
manne et, sitôt qu'elle s'évapore, le désert est couvert de manne.
Rosée et manne, ainsi que le vol de cailles, sont des miracles
attribués à Dieu et la manne apparaît dans ce récit comme un
effet de la rosée fécondante. Aussi bien la rosée n'est-elle pas
un simple paravent cachant la manne, sinon d'où procéderait
cette dernière Comme si souvent, la rosée a une vertu
merveilleuse, portée ici à son plus haut degré : aussi le v. 4 dit-il
en tous termes que Dieu « va faire pleuvoir une nourriture du
ciel ». C'est d'ailleurs bien ainsi que l'entend aussi Nombr. 11, 9

qui conjoint la descente de la rosée nocturne et celle de la
manne céleste.

La légende de Gédéon, soit dit en passant, illustre aussi
l'aspect éventuellement merveilleux de la rosée (Jug. 6, 37-40)
susceptible de tomber sur une toison de mouton en laissant à

sec le terrain environnant ou vice-versa, et cela au gré de la
volonté de Yahvé.

Mais le texte le plus révélateur de l'efficace magique de la
rosée est sans contredit Es. 26, 19, dans un fragment apocalyptique

et tardif.



P. Humbert, La rosée tombe en Israël 491

La « Zürcher Bibel » traduit ce passage comme suit : « Deine
Toten werden leben, werden auferstehen, aufwachen und jubeln
werden die Bewohner des Staubes. Denn der Tau der Lichter
ist dein Tau, und die Erde wird die Schatten wieder gebären. »

Le Targoum et la Peschitto confirment le texte hébreu masso-
rétique (ki' tat 'ôrôt tallèkâ), car ils dérivent tous deux 'ôrôt de

la racine 'ôr : briller, et l'entendent d'une rosée lumineuse. Les
LXX en revanche rendent par p yàp ôpôaoç p irapà aoû ïapa aù-

toîç èaxiv; or ïapa y est la traduction tantôt de 'arûkâ dans Es.
58, 8 et Jér. 87,17 ; tantôt de marpê dans 2 Chron. 86,16 ; Eccl.
10, 4 ; Jér. 40, 6 ; ou enfin de refuâ dans Jér. 26, 11.

Il nous paraît peu naturel d'admettre avec L. Kœhler que
'ôrôt soit ici un nom de plante (c'est-à-dire la mauve ; cp. 2 Rois
4, 39 où laqqet prouve qu'il s'agit d'un végétal) sensible à la
lumière :3 quelle pertinence aurait ce sens dans notre contexte
Le ïapa des LXX n'y conduit pas car la LXX d'Esaïe n'est
qu'une libre interprétation du texte hébreu et ne suffit pas pour
imposer une correction 'arûkâ. Le leçon 'ôrôt du TM (Es. I M.
Morte : rvmx pour TM mix) est donc solidement attestée, d'autant

plus que la Peschitto suit ici le TM malgré que la traduction

syriaque d'Esaïe soit elle aussi une version assez libre.4
Les corrections de texte paraissent donc superflues et

arbitraires : tout au plus pourrait-on retenir, comme la plus
vraisemblable paléographiquement, celle de 0. Procksch : tal me'ôrôt,
d'où le TM résulterait par simple haplographie et qui,
d'ailleurs, ne change pas sensiblement l'idée.

Mais, au fond, le TM donne un sens tout à fait admissible.
D'abord, d'après Ps. 136, 7 'ôr est susceptible d'un pluriel
masculin ('ôrîm) pour désigner les astres de Gen. 1. Le Ps. 139, 12
de son côté atteste un féminin singulier 'ôrâ apposé à hasëkâ et

signifiant : lumière, luminosité. Un pluriel 'ôrôt désignerait
donc des particules lumineuses, comme 'afrôt désigne les
particules poussiéreuses (cp. Prov. 8, 26 ; Job 28, 6) ; bedïlim les

menues scories (Es. 1, 25) ; kasphëhèm les pièces de monnaie
d'argent (Gen. 42, 25. 35) ; 'ësîm des morceaux de bois (Gen. 22,
3 ; Ez. 37, 20) ; ou halâbîm des morceaux gras (Lév. 9, 9. 10.

3 L. Köhler & W. Baumgartner, Lexicon hebraicum et aramaicum
(1956), s. v.

4 B. J. Roberts, The Old Testament Text and Versions (1951), p. 221.



492 P. Humbert, La rosée tombe en Israël

24). C'est un pluriel qui atomise la notion générale exprimée
par le singulier.

En conclusion, on est amené très naturellement et logiquement

à assigner à 'ôrôt le sens de : particules lumineuses.
Mais on peut, sans doute, atteindre un degré de plus grande

précision encore : Qu'est-ce qu'une rosée de particules
lumineuses Quand on se souvient qu'en Palestine la rosée tombe
souvent du ciel nocturne en véritables averses, on est amené à

reconnaître dans Es. 26,19 une averse de particules lumineuses

tombant du ciel, une rosée stellaire, c'est-à-dire une pluie...
d'étoiles filantes.

C'est donc à une rosée d'étoiles filantes que l'apocalyptique
d'Es. 24-27 attribuerait la résurrection finale d'Israël. Aussi
bien la lumière est-elle souvent dans l'Ancien Testament un
symbole de vie, de santé, de salut (pour les goyim Es. 42, 6 ;

49, 6 ; pour les nations Es. 51, 4 ; pour Israël Es. 10,17 ; cp.
Job 3, 20 le parallèle de 'ôr et de hayyîm ; cp. aussi Ps. 56,14 ;

Job 33, 30) et les météores appartiennent-ils au décor eschato-
logique (cp. Orac. Sibyll. II, 202 ; V, 155 suiv.), tandis que Pline
en parlait comme d'étincelles procédant des étoiles (N. H. II,
160 : scintillam visam e Stella cadere).

Savignac a groupé d'autre part un certain nombre de textes
égyptiens qui paraissent attribuer à la rosée nocturne une
provenance céleste, ce seraient les larmes d'Horus et de Thôt,
et, à ce titre, un agent de résurrection 5, et il en a déjà
rapproché Es. 26,19 : d'après lui, la résurrection dont il est question

dans ce passage biblique serait due, de façon un peu vague,
à une alliance d'eau et de lumière, sans qu'il parle d'ailleurs
d'étoiles filantes.

Ces intéressantes observations rejoignent par voie comparative

nos propres déductions quant à la portée d'Es. 26,19,
elles se confirment mutuellement, mais nous croyons avoir
ajouté cette précision originale que la rosée divine d'Es. 26,19
représente une pluie d'étoiles filantes.

Quant aux effets miraculeux de cette rosée astrale, nous ne
nous en étonnerons plus après ce que nous avons déjà constaté
des effets prodigieux de la rosée dans Ex. 16, 13. 14 ; Nombr. 11,
9, et de sa fécondité si souvent affirmée par l'Ancien Testa-

5 J. de Savignac: La nouv. Clio (Mélanges Goossens) (1954), p. 345 ss.



P. Humbert, La rosée tombe en Israël 493

ment. Pour Israël aucune observation rigoureuse et aucune
explication scientifique des phénomènes naturels. Les phénomènes

les plus divers y sont confondus pêle-mêle, expliqués en
fonction d'un supranaturalisme naïf et robuste et, finalement,
tout se ramène à une causalité divine capable de déclencher les
effets les plus paradoxaux : ainsi la rosée peut non seulement
rafraîchir et féconder le sol et les fleurs, mais aussi produire
en plein désert la merveilleuse manne, et même revivifier les
morts. Israël ne vivait pas dans la Nature, mais dans la
Surnature et, pour lui, les causes secondes s'estompent derrière
la causalité divine et souveraine : c'est Ta rosée. Pour l'auteur

d'Es. 24-27, la résurrection des morts n'est pas selon l'ordre

de la Bonne Nature comme dans les cultes d'Adonis, de

Cybèle et d'Attis ; son auteur c'est Yahvé seul, le dieu des

cieux, et la rosée d'étoiles filantes évoque de façon tangible
cette céleste et divine origine. Bachofen aurait pu trouver là
un exemple du contraste entre la religion ouranique et la
religion tellurique.

C'est l'heure de l'amour, le bien-aimé secoue sa tête bouclée,
moite de la rosée nocturne. Les Perséides sillonnent l'espace,
tombant en pluie d'étoiles. Sous cette céleste et divine rosée,
morts levez-vous de la poudre Jeunesse, vie ; mort, résurrection.

Veuille notre cher collègue et ami Walter Baumgartner
accepter ce modeste témoignage de notre haute estime et de

notre fidèle attachement.

Neuchâtel. Paul Humbert.


	La rosée tombe en Israël : à propos d'Esaïe 26, 19.

