
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 6

Artikel: Quelques remarques sur les faux prophètes

Autor: Jacob, Edmond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878963

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878963
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Quelques remarques sur les faux prophètes.

Au cours de ces dernières années l'attention a été attirée à

plusieurs reprises sur ce qu'on a coutume d'appeler le « faux
prophétisme ». Des études comme celle de G. von Rad 1 et
surtout l'important ouvrage de G. Quell2 ont montré que ce mouvement

ne se situait pas parmi les manifestations aberrantes, mais
qu'il côtoyait de très près le vrai prophétisme ; aussi voudrions-
nous dégager de l'étude du faux prophétisme quelques éléments
qui nous permettront de mieux mettre en évidence les aspects
essentiels du prophétisme israélite. Déjà de la terminologie
employée par l'A.T. il apparaît que la limite entre vrai et faux
prophétisme est loin d'être clairement tracée ; l'hébreu n'a
forgé aucun terme technique pour désigner les faux prophètes ;

le mot tpeuboTrpocpijTriç qui se rencontre six fois dans la version
des LXX traduit le mot X1?} et représente par conséquent une
interprétation plus qu'une traduction (Jér. 6.13 ; 33. 7 ; 34. 9 ;

35. 1 ; 36. 1; Zach. 13. 2); de même dire que des prophètes
expriment des choses mensongères ou vaines Nitz? est loin du
jugement de valeur absolu contenu dans le mot de ipeuboTTpoqpfpriç.

Il était donc difficile de reconnaître les faux prophètes et la
parole du Sermon sur la montagne, qui s'applique à des
prophètes contemporains de Jésus, vaut aussi pour l'Ancien Testament

; elle est importante non seulement parce qu'elle insiste
sur la grande ressemblance de tous les prophètes, mais parce
qu'elle nous fournit un critère de discrimination qui vaut aussi
pleinement pour l'A.T. : « Vous les reconnaîtrez à leurs fruits. »

Le premier de ces fruits — et sans doute le plus important —
c'est l'accomplissement dans la réalité concrète de l'histoire de

la parole dite par le prophète ; ce critère est explicitement
affirmé par le Deutéronome : « Si un prophète a parlé au nom
de Yahweh, et que sa parole reste sans effet et ne s'accomplisse
pas, alors Yahweh n'a pas dit cette chose-là. Le prophète a
parlé par présomption» (Deut. 18. 22). En effet lorsque le
prophète annonce une chose, c'est que les événements de l'histoire
ont pris une orientation qui la rendent inévitable, car le pro-

1 G. von Rad, Zeitschr. f. d. altt. Wiss. 51 (1933), p. 109 ss.
2 G. Quell, Wahre und falsche Propheten, Beitr. z. Förd. christl. Theol.

46, 1 (1952).



480 E. Jacob, Quelques remarques sur les faux prophètes

phète, contrairement au devin, a moins pour tâche l'annonce
que l'interprétation d'un événement ; mais, à côté de ce qui
représente indéniablement la ligne de force du prophétisme, il
arrive parfois que le prophète annonce des événements que la
conjoncture actuelle de l'histoire ne permet pas encore de
prévoir : Arnos annonçant en pleine période de prospérité politique
et économique la fin d'Israël est un exemple manifeste de

l'intelligence prophétique des événements supérieure à celle du
commun des mortels. Si dans le cas d'Arnos les événements
donnèrent raison au prophète, il en est d'autres où les événements
annoncés ont pris une tournure différente, et l'A.T. nous montre

que, malgré l'affirmation apparemment très catégorique du
Deutéronome, le non-accomplissement de certaines prophéties
n'a jamais été une raison suffisante pour les traiter d'illusoires
et de mensongères ; c'est que, lorsqu'on parle d'accomplissement,

il importe de tenir compte de trois considérations : tout
d'abord il faut remarquer que la parole du prophète s'exprime
très fermement quant à l'essentiel, mais qu'elle laisse souvent
dans la vague les détails de l'exécution de la parole : ainsi les

prophètes annoncent la guerre, la famine, la peste, l'exil qui
étaient les aspects usuels du châtiment et cette teneur générale
des oracles est bien plus fréquente que les annonces précises ;

ces dernières pourtant ne sont pas absentes : Arnos s'exprime
avec précision au sujet du sort du grand prêtre de Béthel et
de sa famille et il est vraisemblable que la tradition n'aurait
pas retenu cette prophétie si elle ne s'était pas réalisée (Am. 7.

16) et Jérémie prédit à Hananyah sa mort pour l'année même

(Jér. 28. 16). Il faut d'autre part tenir compte des délais de

l'accomplissement d'une prophétie. Une parole ne s'accomplit
pas toujours durant le temps de la génération qui l'a entendue.
Michée avait au 8me siècle annoncé la ruine de Jérusalem et du
Temple (Mich. 3. 12) ; personne vraisemblablement parmi ses

contemporains n'osa le qualifier de faux prophète parce que sa
parole ne s'était pas accomplie ; mais lorsque 150 ans plus tard
les événements lui donnèrent raison, on se souvint de sa parole,
ce qui prouve que son autorité prophétique était restée intacte
(Jér. 26.17). Ce même passage de Jérémie fait allusion à une
troisième raison du non-accomplissement d'une prophétie, à
savoir son aspect conditionnel. La parole d'un prophète est rare-



E. Jacob, Quelques remarques sur les faux prophètes 481

ment la sentence inexorable devant laquelle il n'y a qu'à s'incliner,

mais elle est en général formulée de façon à pouvoir obtenir
une réponse ; seul le refus absolu la rend fatale, la repentance
au contraire peut la faire dévier de ses intentions primitives
et même la rendre totalement inutile ; pas plus que Michée,
Jonas n'a été un faux prophète parce que les événements prirent
une tournure différente de celle qu'il avait, conformément à

l'ordre divin, attendue. Tous ces exemples montrent que le
critère de l'accomplissement tel que le formule le Deutéronome,
est insuffisant pour juger de l'authenticité d'une prophétie.

En parlant des fruits, Jésus a pensé, peut-être davantage
encore qu'à l'accomplissement, à la valeur religieuse et morale
des prophètes. Chez un prophète il devait y avoir accord entre
sa vie et son enseignement. En Israel aussi on avait parfaitement

raison de penser que celui qu'on nommait l'homme de
Dieu BbX devait en toutes circonstances chercher l'intérêt

et la gloire de Dieu ; ceux qui faisaient dépendre la teneur
de leurs oracles de ce qu'on mettait sous leurs dents (Mich. 2. 5)
et ceux qui pratiquaient l'adultère, l'ivrognerie ou tel autre vice
patent (cf. Es. 56. 10 ; Jér. 23. 10 ; Ez. 13. 4) pouvaient être
facilement démasqués comme des imposteurs ; il en était de même

pour ceux qui invitaient ouvertement le peuple à abandonner
Yahweh en faveur d'autres divinités (Deut. 13. 2). En revanche
la discrimination devenait difficile lorsque le prophète appuyait
son autorité sur une révélation de Yahweh et que les signes
contradictoires, relâchement religieux et moral, étaient absents.
Les « faux » prophètes invoquaient exactement comme les
« vrais » la triple autorité de la vision, de l'esprit et de la
parole ; tous les prophètes pouvaient avoir des visions, soit résultant

d'une véritable révélation, soit provoquées par une exaltation

des fonctions psychiques ; de toute façon ces visions
représentaient pour le prophète une expérience vécue, une relation

avec le monde invisible et divin. Le rêve était assez proche
de la vision, surtout, comme c'est le cas dans le livre de Zacha-
rie, lorsque les visions se produisaient pendant la nuit ; rêves
et visions sont mentionnés simultanément comme le critère du
prophète dans un texte élohiste (Nombr. 12. 6-8) ; dans l'ensemble

il apparaît que la religion d'Israël n'a jamais contesté au
rêve la valeur d'une révélation et il semble bien que le radica-

31



482 E. Jacob, Quelques remarques sur les faux prophètes

lisme de Jérémie à l'égard de la révélation par le rêve n'ait
guère eu de partisans. Il n'en reste pas moins que l'absence
d'allusions aux rêves chez la plupart des prophètes devait
éveiller la suspicion chez ceux qui invoquaient trop fréquemment

leurs rêves pour fonder leur autorité (cf. Jér. 23. 28).
Les manifestations de l'esprit, violentes à l'origine et devenant

plus « spirituelles » par la suite, n'étaient pas davantage
un signe distinctif entre vrais et faux prophètes ; du récit de

I Rois 22 3 il ressort que tous les prophètes faisaient reposer
leur autorité sur le don de l'esprit et Michée de Moreshet
revendique expressément l'autorité de l'esprit de Yahweh pour
se légitimer en face des imposteurs qui ne prophétisaient que par
intérêt (Mich. 3. 5-8) 4

; aussi la distinction des vrais et des faux
prophètes par les termes de parole et d'esprit est-elle une vue
schématique qui ne tient pas compte du caractère complexe de

la réalité.5
Reste le critère de la parole ; là encore il était difficile du

dehors de juger de l'attitude personnelle du prophète à l'égard
de Dieu, car comment dire, en face d'un langage religieux, moral,

convaincu et persuasif, que ce langage n'est pas sincère,
surtout lorsque l'accord avec la tradition vient encore renforcer

son autorité.
Les textes nous apprennent que la discrimination était dif-

3 Les 400 prophètes sont des prophètes de Yahweh et non des prophètes
de Baal, ainsi que le pensent certains exégètes et en dernier lieu Dhorme
dans la Bible de la Pléiade (p. 1129) ; sans doute les prophètes de Baal se

trouvaient-ils également à la cour d'Achab ; mais dans ce chapitre le
fanatisme avec lequel ils défendent les intérêts d'Israël s'expliquerait difficilement

s'il s'agissait de prophètes étrangers.
4 Beaucoup de commentateurs, à la suite de Wellhausen, voient dans

les mots 'et ruah Yahweh une glose qui viendrait rompre le rythme du
passage ; s'il faut à tout prix admettre une glose, nous préférons supprimer le
mot koah qui fait double emploi avec geburah. Michée veut insister sur le
fait qu'il possède l'esprit de Yahweh, c'est-à-dire pas n'importe quel esprit.

5 C'est surtout Mowinckel qui a insisté sur cette distinction : « The true
prophet has not ruah, but power, might and judgment», Spirit and Word
in the Prophets: Journ. of Bibl. Lit. 53 (1934), p. 206. De même l'expression
ish haruah ne nous paraît pas être une appellation péjorative du prophète,
malgré le contexte de Osée 9. 7. Ces exégèses présupposent une rupture
entre le nebiisme et le prophétisme, rupture qui ne nous paraît pas
répondre entièrement à la réalité historique.



E. Jacob, Quelques remarques sur les faux prophètes 483

ficile non seulement pour les membres du peuple, mais pour
les prophètes eux-mêmes ; une des scènes les plus dramatiques
du ministère de Jérémie est son conflit avec Hananyah. Ce
dernier ne devait présenter aucun des signes évidents de

l'imposture ; tous les titres dont on l'a gratifié et que G. Quell
résume dans son ouvrage, « nabi, prophète cultuel, nationaliste,
pseudoprophète, fanatique, démagogue, libertiniste, analphabète

de l'esprit, pécheur contre le Saint-Esprit » 6, tombent à côté
du véritable problème. Si Hananyah avait été uniquement un
imposteur, Jérémie n'aurait eu aucune hésitation à le démasquer

immédiatement comme tel ; nous le voyons au contraire
admettre la possibilité que Hananyah ait raison ; lorsqu'il
répond à Hananyah qui délivre avec insistance son message de

shalom : « Amen, qu'ainsi fasse Yahweh » (Jér. 28. 6), il n'y
a dans cette parole ni ironie méprisante, ni une marque de
politesse condescendante ; nous pensons plutôt qu'à ce moment
précis Jérémie suspend son jugement et dans son hésitation
renvoie Hananyah et lui-même au critère traditionnel de

l'accomplissement, prêt à accepter sa propre défaite (cf. 28.11). Ce
n'est qu'à la suite d'une nouvelle révélation que naît en Jérémie
la certitude, cette fois infaillible, qu'Hananyah n'était pas dans
le vrai.

Nous appuyant sur cette difficulté de la discrimination, nous
dirons que le vrai et le faux ne se situent pas en deux camps
séparés, mais que les deux notions se mêlent sans cesse à
l'intérieur du prophétisme ; aussi ce qu'on appelle le « faux » pro-
phétisme ne serait que la tentation à laquelle est constamment
exposé tout prophète. L'attitude fondamentale du prophète, celle
qui le qualifie comme tel, est l'obéissance à une parole reçue
et à celui qui la lui a confiée ; or dans l'accomplissement de sa
mission le prophète rencontre des instances qui ne sont pas
nécessairement des obstacles, mais qui risquent de le devenir,
transformant ainsi le vrai en faux prophète.

Ces obstacles sont au nombre de quatre :

a) La royauté. — Les travaux récents sur le prophétisme
ont attiré, bien que d'une façon parfois trop unilatérale, l'attention

sur l'élément institutionnel ; les prophètes de même que

6 Quell (n. 1), p. 65.



484 E. Jacob, Quelques remarques sur les fauv prophètes

les prêtres étaient des fonctionnaires royaux et en tant que
tels touchaient probablement un salaire ; leur liberté d'action
n'était menacée que lorsque le roi considérait ses propres désirs
comme plus essentiels que la loi divine ; c'est alors que surgit
pour le prophète la tentation : un Elie et un Arnos en sortent
victorieux et rompent avec le cadre institutionnel, mais les 400

prophètes à la cour d'Achab n'ont pas la force pour le faire et
deviennent de « faux » prophètes.

b) La tradition. — Qui dit institution, dit tradition. La
tradition prophétique s'exprimait non seulement par la permanence

de l'institution, mais encore par l'attachement à certains
thèmes traditionnels dans la prédication. Esaïe a dû jouer un
grand rôle dans la création ou du moins dans la fixation de

cette tradition ; les thèmes essentiels de son message, sainteté
du Temple, messianisme national, étaient cultivés au sein du
cercle de ses disciples mais les disciples, surtout ceux de la
deuxième et de la troisième génération, deviennent facilement des

perroquets ; en appelant Hananyah un « perroquet d'Esaïe »,
Martin Buber a mis le doigt sur ce qui constitue l'essence de

ce personnage si discuté.7 La faute d'Hananyah et de ses
congénères est d'avoir oublié que l'histoire n'est pas dirigée par
des principes, quel que soit le degré de perfection qu'ils
atteignent, mais par un Dieu vivant qui réalise son plan en
tenant compte des réactions des hommes. Séparée de l'histoire,
la tradition devient un dogme rigide sans vie et ceux qui la
transmettent répètent des paroles qu'ils « dérobent les uns aux
autres » (Jér. 23. 30) et ne prêtent plus attention ni à Dieu ni
aux événements qui se déroulent sous leurs yeux.

c) La foule. — Il est partiellement exact de dire que les faux
prophètes apparaissent en groupe et que le vrai prophète est
seul ; les exemples d'Elie et de Michée ben Yimla sont là pour
le prouver ; pourtant Hananyah, dont la personnalité ne manque
pas d'allant, se dresse seul en face de Jérémie et rien
n'indique que, malgré la présence d'autres prophètes parlant comme
lui, il ait simplement été leur porte-parole.8 Mais il est certain

7 M. Buber, Die Wandlung, 2 (1947), p. 278.
8 L'hypothèse que Hananyah aurait été l'ambassadeur de tous les

prophètes de salut a été suggérée par Max Weber, Ges. Aufs, zur
Religionssoziologie, 3 (1921) p. 287.



E. Jacob, Quelques remarques sur les faux prophètes 485

que la foule constitue pour le prophète une tentation : vox po-
puli vox dei ; lorsqu'il est fort, le peuple croit être l'expression
de la volonté de Dieu et exerce son pouvoir corrupteur en
dictant aux prophètes ses propres désirs ; Jérémie dit bien que
c'est la foule qui est à l'origine des rêves sur lesquels les faux
prophètes fondaient leur autorité : « Ne vous laissez pas égarer
par les prophètes qui sont parmi vous, ni par vos devins,
n'écoutez pas leurs songes, fruit de vos rêves », écrit-il dans
sa lettre aux exilés (-Jér. 29. 8 ss.).9 La foule a dans l'apparition
et le succès des faux prophètes une part essentielle de
responsabilité, c'est elle qui les engendre ou du moins les accapare et
les soustrait à l'emprise de Dieu.

d) Le désir de réussir. — La réussite d'un prophète est dans
l'ordre normal des choses. L'exemple de Jonas irrité de l'échec
de sa mission — ou de sa trop rapide réussite — illustre ce qui
a dû être le sentiment de tous les prophètes placés dans des

situations identiques ; c'est, en effet, la réussite de sa mission
qui confirme un prophète dans son rôle d'envoyé de Dieu, car
Dieu aussi mène à bonne fin tous les desseins de son cœur. Il
était donc assez naturel qu'un prophète considérât la voie de la
réussite comme celle de l'obéissance, ne se souciant pas toujours
de la soumettre au contrôle de son maître. C'est Jérémie qui
reçoit la révélation, au prix de douloureux combats intérieurs,
que l'échec et le martyre pouvaient aussi réaliser le plan de

Dieu, et le Second Esaïe affirme d'une manière particulièrement
solennelle que le serviteur, qui est une sorte de miroir et de

concentration dn prophétisme, réussira (yaskil) par ses
souffrances et par sa mort (Es. 52. 13). Il n'est pas sans intérêt de

constater que c'est chez Jérémie, le prophète de l'échec qui
voit s'écrouler les appuis traditionnels, temple, pays, peuple,
que la conscience prophétique trouve pour s'affirmer les
accents les plus précis.10 Ce que nous venons de dire au sujet

9 La plupart des exégètes, et récemment également E. L. Ehrlich dans
son intéressante monographie sur le rêve, Der Traum im Alten Testament,
BZAW 73 (1953), corrigent le texte en «leurs rêves», c.-à-d. ceux des
prophètes, mais la lectio difficilior du texte masorétique, 'attem mahlemïm,
dit qu'il s'agit des rêves que le peuple fait rêver aux prophètes.

10 Sur la conscience et l'autorité prophétiques de Jérémie cf. l'opuscule
récent de S. H. Blank, « Of a truth the Lord hath sent me. » An Inquiry into the
Source of the Prophet's Authority (1955).



486 E. Jacob, Quelques remarques sur les faux prophètes

de la fluidité entre vrai et faux prophétisme pourrait être
illustré par un des récits les plus énigmatiques et en apparence
les plus scandaleux de l'Ancien Testament : le midrash de I Eois
13 sur les deux prophètes, né probablement dans les cercles
deutéronomistes, a pour but, entre autres ", de montrer que
l'obéissance du prophète doit être une obéissance de tous les
instants et que l'appel de Dieu au prophète ne peut choisir un
autre canal que l'entretien direct et immédiat avec Yahweh :

tous les médiateurs, fussent-ils prophètes eux-mêmes, portent
en eux un germe susceptible de provoquer une trahison. C'est
dans le contact immédiat avec Yahweh que jaillit pour le
prophète la certitude que Yahweh lui a parlé et, fort de cette certitude,

il peut dire à ceux qui annoncent au nom de Yahweh une
parole différente qu'aucune parole ne leur a été adressée et qu'ils
parlent de leur propre chef. C'est ainsi que nous comprenons
la certitude, jointe à une étonnante clairvoyance, de Jérémie
en face de Hananyah, faisant suite à son hésitation : le
prophète sait que Dieu, qui est une personne dont l'être s'exprime
par la parole, ne peut pas au même moment de l'histoire parler
de deux manières différentes. Nous sommes donc amenés à la
conclusion que seul un prophète peut juger de l'inspiration
d'un prophète, mais la mise en garde adressée au peuple contre
les faux prophètes conserve toute sa valeur, à condition que
celui-ci, prenant conscience qu'il est appelé à être un peuple
de prophètes (Nombr. 11. 29), trouve dans une connaissance de

Dieu, sans cesse renouvelée et approfondie, la force qui le rendra

apte au discernement des esprits.

Strasbourg. Edmond Jacob.

11 Karl Barth dans sa suggestive étude sur I Rois 13, Exegese von 1

Könige 13, Biblische Studien, 10 (1955), a dégagé quelques « autres » éléments
de ce récit, en particulier l'antagonisme entre les royaumes d'Israël et de

Juda ; mais il n'a que partiellement raison de dire que le prophétisme
< professionnel > s'exerçait en Israël et le prophétisme « confessionnel »

en Juda (p. 32).


	Quelques remarques sur les faux prophètes

