Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 6

Artikel: Quelques remarques sur les faux prophetes
Autor: Jacob, Edmond

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878963

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878963
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Quelques remarques sur les faux prophétes.

Au cours de ces derniéres années l'attention a été attirée a
plusieurs reprises sur ce qu’'on a coutume d’appeler le « faux
prophétisme ». Des études comme celle de G. von Rad?* et sur-
tout 'important ouvrage de G. Quell *? ont montré que ce mouve-
ment ne se situait pas parmi les manifestations aberrantes, mais
qu’il cotoyait de trés prés le vrai prophétisme ; aussi voudrions-
nous dégager de 'étude du faux prophétisme quelques éléments
qui nous permettront de mieux mettre en évidence les aspects
essentiels du prophétisme israélite. Déja de la terminologie em-
ployée par I’A.T. il apparait que la limite entre vrai et faux
prophétisme est loin d’étre clairement tracée; I’hébreu n’a
forgé aucun terme technique pour désigner les faux prophétes ;
le mot wevdompopritne qui se rencontre six fois dans la version
des LXX traduit le mot 8°31 et représente par conséquent une
interprétation plus qu'une traduction (Jér.6.13; 33.7; 34.9;
35. 1; 36. 1; Zach. 13. 2); de méme dire que des prophetes ex-
priment des choses mensongéres 9p¥ ou vaines X)W est loin du
jugement de valeur absolu contenu dans le mot de wevdompogtng.

Il était donc difficile de reconnaitre les faux prophétes et la
parole du Sermon sur la montagne, qui s’applique & des pro-
phétes contemporains de Jésus, vaut aussi pour 1’Ancien Testa-
ment ; elle est importante non seulement parce qu’elle insiste
sur la grande ressemblance de tous les prophétes, mais parce
qu’elle nous fournit un critére de discrimination qui vaut aussi
pleinement pour I’A.T. : « Vous les reconnaitrez & leurs fruits. »
Le premier de ces fruits — et sans doute le plus important —
c’est accomplissement dans la réalité concrete de 1’histoire de
la parole dite par le prophéte ; ce critére est explicitement af-
firmé par le Deutéronome : « Si un prophéte a parlé au nom
de Yahweh, et que sa parole reste sans effet et ne s’accomplisse
pas, alors Yahweh n’a pas dit cette chose-la. Le prophéte a
parlé par présomptiony (Deut. 18.22). En effet lorsque le pro-
phéte annonce une chose, c’est que les événements de I’histoire
ont pris une orientation qui la rendent inévitable, car le pro-

1 (. voN RAD, Zeitschr. {. d. altt. Wiss. 51 (1933), p. 109 ss.

2 . QUELL, Wahre und falsche Propheten, Beitr. z. F'ord. christl. Theol.
46, 1 (1952).



480 E. Jacob, Quelques remarques sur les faux prophétes

phéte, contrairement au devin, a moins pour tache 'annonce
que l'interprétation d’un événement ; mais, & coté de ce qui re-
présente indéniablement la ligne de force du prophétisme, il
arrive parfois que le prophete annonce des événements que la
conjoncture actuelle de I'histoire ne permet pas encore de pré-
voir : Amos annoncant en pleine période de prospérité politique
et économique la fin d’Israél est un exemple manifeste de I'in-
telligence prophétique des événements supérieure a celle du
commun des mortels. Si dans le cas d’Amos les événements don-
nerent raison au prophéte, il en est d’autres ou les événements
annoncés ont pris une tournure différente, et I’A.T. nous mon-
tre que, malgré I'affirmation apparemment trés catégorique du
Deutéronome, le non-accomplissement de certaines prophéties
n’a jamais été une raison suffisante pour les traiter d’illusoires
et de mensongéres ; c’est que, lorsqu’on parle d’accomplisse-
ment, il importe de tenir compte de trois considérations : tout
d’abord il faut remarquer que la parole du prophéte s’exprime
trés fermement quant a I'essentiel, mais qu’elle laisse souvent
dans la vague les détails de I'exécution de la parole : ainsi les
prophétes annoncent la guerre, la famine, la peste, 'exil qui
étaient les aspects usuels du chatiment et cette teneur générale
des oracles est bien plus fréquente que les annonces précises ;
ces derniéres pourtant ne sont pas absentes : Amos s’exprime
avec précision au sujet du sort du grand prétre de Béthel et
de sa famille et il est vraisemblable que la tradition n’aurait
pas retenu cette prophétie si elle ne g’était pas réalisée (Am. 7.
16) et Jérémie prédit & Hananyah sa mort pour I'année méme
(Jér.28.16). I1 faut d’autre part tenir compte des délais de
I'accomplissement d'une prophétie. Une parole ne s’accomplit
pas toujours durant le temps de la génération qui 1’a entendue.
Michée avait au 8megiécle annoncé la ruine de Jérusalem et du
Temple (Mich. 3. 12); personne vraisemblablement parmi ses
contemporains n’osa le qualifier de faux prophete parce que sa
parole ne g’était pas accomplie ; mais lorsque 150 ans plus tard
les événements lui donnérent raison, on se souvint de sa parole,
ce qui prouve que son autorité prophétique était restée intacte
(Jér.26.17). Ce méme passage de Jérémie fait allusion & une
troisiéme raison du non-accomplissement d’une prophétie, & sa-
voir son aspect conditionnel. La parole d'un prophete est rare-



E. Jacob, Quelques remarques sur les faux prophétes 481

ment la sentence inexorable devant laquelle il n’y a qu’a s’incli-
ner, mais elle est en général formulée de facon & pouvoir obtenir
une reponse ; seul le refus absolu la rend fatale, la repentance
au contraire peut la faire dévier de ses intentions primitives
et méme la rendre totalement inutile ; pas plus que Michée,
Jonas n’a été un faux prophéte parce que les événements prirent
une tournure différente de celle qu’il avait, conformément &
Vordre divin, attendue. Tous ces exemples montrent que le cri-
tere de I'accomplissement tel que le formule le Deutéronome,
est insuffisant pour juger de l'authenticité d’une prophétie.
En parlant des fruits, Jésus a pensé, peut-étre davantage
encore qu’a 'accomplissement, & la valeur religieuse et morale
des prophetes. Chez un prophéte il devait y avoir accord entre
sa vie et son enseignement. En Israel aussi on avait parfaite-
ment raison de penser que celui qu’on nommait I’homme de
Dieu oyPap vy devait en toutes circonstances chercher I'inté-
rét et la gloire de Dieu ; ceux qui faisaient dépendre la teneur
de leurs oracles de ce qu’on mettait sous leurs dents (Mich. 2. 5)
et ceux qui pratiquaient ’adultére, I'ivrognerie ou tel autre vice
patent (cf. Es. 56. 10 ; Jér. 23. 10 ; Ez. 13. 4) pouvaient étre faci-
lement démasqués comme des imposteurs ; il en était de méme
pour ceux qui invitaient ouvertement le peuple & abandonner
Yahweh en faveur d’autres divinités (Deut. 13. 2). En revanche
la discrimination devenait difficile lorsque le prophéte appuyait
son autorité sur une révélation de Yahweh et que les signes
contradictoires, relachement religieux et moral, étaient absents.
Les «faux» prophétes invoquaient exactement comme les
« vrais » la triple autorité de la vision, de l'esprit et de la pa-
role ; tous les prophétes pouvaient avoir des visions, soit résul-
tant d'une véritable révélation, soit provoquées par une exalta-
tion des fonctions psychiques ; de toute facon ces visions re-
présentaient pour le prophéte une expérience vécue, une rela-
tion avec le monde invisible et divin. Lie réve était assez proche
de la vision, surtout, comme c’est le cas dans le livre de Zacha-
rie, lorsque les visions se produisaient pendant la nuit ; réves
et visions sont mentionnés simultanément comme le critére du
prophéte dans un texte élohiste (Nombr. 12. 6-8); dans ’ensem-
ble il apparait que la religion d’Israél n’a jamais contesté au
réve la valeur d'une révélation et il semble bien que le radica-

31



482 E. Jacob, Quelques remarques sur les faux prophétes

lisme de Jérémie & I'égard de la révélation par le réve n’ait
guére eu de partisans. Il n’en reste pas moins que l'absence
d’allusions aux réves chez la plupart des prophetes devait
éveiller la suspicion chez ceux qui invoquaient trop fréquem-
ment leurs réves pour fonder leur autorité (cf. Jér.23. 28).

Les manifestations de 'esprit, violentes & I'origine et deve-
nant plus « spirituelles » par la suite, n’étaient pas davantage
un signe distinctif entre vrais et faux prophétes ; du récit de
I Rois 222 il ressort que tous les prophetes faisaient reposer
leur autorité sur le don de l'esprit et Michée de Moreshet re-
vendique expressément 'autorité de I'esprit de Yahweh pour
se légitimer en face des imposteurs qui ne prophétisaient que par
intérét (Mich. 3. 5-8) * ; aussi la distinction des vrais et des faux
prophétes par les termes de parole et d’esprit est-elle une vue
schématique qui ne tient pas compte du caractére complexe de
la réalité. ®

Reste le critére de la parole ; 14 encore il était difficile du
dehors de juger de l'attitude personnelle du prophéte & I'égard
de Dieu, car comment dire, en face d'un langage religieux, mo-
ral, convaincu et persuasif, que ce langage n’est pas sinceére,
surtout lorsque 'accord avec la tradition vient encore renfor-
cer son autorité.

Les textes nous apprennent que la discrimination était dif-

8 Les 400 prophétes sont des prophétes de Yahweh et non des prophetes
de Baal, ainsi que le pensent certains exégétes et en dernier lieu DHORME
dans la Bible de la Pléiade (p.1129) ; sans doute les prophetes de Baal se
trouvaient-ils également & la cour d’Achab ; mais dans ce chapitre le fana-
tisme avec lequel ils défendent les intérédts d’Israél s'expliquerait difficile-
ment g'il s’agissait de prophétes étrangers.

4 Beaucoup de commentateurs, & la suite de WELLHAUSEN, voient dans
les mots ’et ruah Yahweh une glose qui viendrait rompre le rythme du pas-
sage ; g'il faut & tout prix admettre une glose, nous préférons supprimer le
mot koah qui fait double emploi avec geburah. Michée veut insister sur le
fait qu’il posséde l'esprit de Yahweh, c’est-a-dire pas n’importe quel esprit.

5 (C’est surtout MOWINCKEL qui a insisté sur cette distinction : « The true
prophet has not ruah, but power, might and judgments, Spirit and Word
in the Prophets: Journ. of Bibl. Lit. 53 (1934), p. 206. De méme l'expression
ish haruah ne nous parait pas étre une appellation péjorative du propheéte,
malgré le contexte de Osée 9.7. Ces exégéses présupposent une rupture
entre le nebiisme et le prophétisme, rupture qui ne nous parait pas
répondre entiérement & la réalité historique.



E. Jacob, Quelques remarques sur les faux prophétes 483

ficile non seulement pour les membres du peuple, mais pour
les prophétes eux-mémes ; une des scenes les plus dramatiques
du ministére de Jérémie est son conflit avec Hananyah. Ce
dernier ne devait présenter aucun des signes évidents de I'im-
posture ; tous les titres dont on 'a gratifié et que G. Quell ré-
sume dans son ouvrage, <« nabi, prophéte cultuel, nationaliste,
pseudoprophete, fanatique, démagogue, libertiniste, analpha-
béte de 'esprit, pécheur contre le Saint-Eisprit » ¢, tombent & coté
du véritable probléme. Si Hananyah avait éié uniquement un
imposteur, Jérémie n’aurait eu aucune hésitation a le démas-
quer immédiatement comme tel ; nous le voyons au contraire
admettre la possibilité que Hananyah ait raison ; lorsqu’il ré-
pond & Hananyah qui délivre avec insistance son message de
shalom : « Amen, qu’ainsi fasse Yahweh !y (Jér.28.6), il n’y
a dans cette parole ni ironie méprisante, ni une marque de poli-
tesse condescendante ; nous pensons plutdt qu’a ce moment
précis Jérémie suspend son jugement et dans son hésitation
renvoie Hananyah et lui-méme au critére traditionnel de l'ac-
complissement, prét & accepter sa propre défaite (cf. 28.11). Ce
n’est qu’a la suite d’'une nouvelle révélation que nait en Jérémie
la certitude, cette fois infaillible, qu'Hananyah n’était pas dans
le vrai.

Nous appuyant sur cette difficulté de la discrimination, nous
dirons que le vrai et le faux ne se situent pas en deux camps
séparés, mais que les deux notions se mélent sans cesse a I'in-
térieur du prophétisme ; aussi ce qu’on appelle le « faux » pro-
phétisme ne serait que la tentation & laquelle est constamment
exposé tout prophete. L’attitude fondamentale du prophéte, celle
qui le qualifie comme tel, est I'obéissance & une parole recue
et & celui qui la lui a confiée ; or dans ’accomplissement de sa
mission le prophete rencontre des instances qui ne sont pas
nécessairement des obstacles, mais qui risquent de le devenir,
transformant ainsi le vrai en faux prophete.

Ces obstacles sont au nombre de quatre :

a) La royauté. — Les travaux récents sur le prophétisme
ont attiré, bien que d’une facon parfois trop unilatérale, 'atten-
tion sur I’élément institutionnel ; les prophétes de méme que

¢ QuELL (n.1), p.65.



484 E. Jacob, Quelques remarques sur les faur prophétes

les prétres étaient des fonctionnaires royaux et en tant que
tels touchaient probablement un salaire ; leur liberté d’action
n’était menacée que lorsque le roi considérait ses propres désirs
comme plus essentiels que la loi divine ; c¢’est alors que surgit
pour le propheéte la tentation : un Elie et un Amos en sortent
victorieux et rompent avec le cadre institutionnel, mais les 400
prophétes & la cour d’Achab n’ont pas la force pour le faire et
deviennent de « faux » prophétes.

b) La tradition. — Qui dit institution, dit tradition. La tra-
dition prophétique s’exprimait non seulement par la perma-
nence de l'institution, mais encore par l'attachement & certains
thémes traditionnels dans la prédication. Esaie a di jouer un
grand role dans la création ou du moins dans la fixation de
cette tradition ; les thémes essentiels de son message, sainteté
du Temple, messianisme national, étaient cultivés au sein du
cercle de ses disciples mais les disciples, surtout ceux de la deu-
xieme et de la troisieme génération, deviennent facilement des
perroquets ; en appelant Hananyah un « perroquet d’Esaie »,
Martin Buber a mis le doigt sur ce qui constitue I’essence de
ce personnage si discuté.” La faute d’Hananyah et de ses con-
généres est d’avoir oublié¢ que I’histoire n’est pas dirigée par
des principes, quel que soit le degré de perfection qu’ils at-
teignent, mais par un Dieu vivant qui réalise son plan en
tenant compte des réactions des hommes. Séparée de I'histoire,
la tradition devient un dogme rigide sans vie et ceux qui la
transmettent répétent des paroles qu’ils « dérobent les uns aux
autres » (Jér.23. 30) et ne prétent plus attention ni & Dieu ni
aux événements qui se déroulent sous leurs yeux.

¢) La foule. — I1 est partiellement exact de dire que les faux
propheétes apparaissent en groupe et que le vrai prophéte est
seul ; les exemples d’Elie et de Michée ben Yimla sont la pour
le prouver ; pourtant Hananyah, dont la personnalité ne manque
pas d’allant, se dresse seul en face de Jérémie et rien n’in-
dique que, malgré la présence d’autres propheétes parlant comme
lui, il ait simplement été leur porte-parole. ® Mais il est certain

7 M. BUBER, Die Wandlung, 2 (1947), p. 278.

8 L’hypothe¢se que Hananyah aurait été I'ambassadeur de tous les pro-
phétes de salut a été suggérée par Max WEBER, Ges. Aufs. zur Religions-
soziologie, 3 (1921) p. 287.



E. Jacob, Quelques remarques sur les faux prophétes 485

que la foule constitue pour le prophéte une tentation : voz po-
puli vox dei ; lorsqu’il est fort, le peuple croit étre ’expression
de la volonté de Dieu et exerce son pouvoir corrupteur en dic-
tant aux propheétes ses propres désirs ; Jérémie dit bien que
c’est la foule qui est & 'origine des réves sur lesquels les faux
prophétes fondaient leur autorité : « Ne vous laissez pas égarer
par les prophétes qui sont parmi vous, ni par vos devins,
n’écoutez pas leurs songes, fruit de vos réves », écrit-il dans
sa lettre aux exilés (Jér. 29. 8 ss.). ® La foule a dans 'apparition
et le succeés des faux prophétes une part essentielle de respon-
sabilité, c’est elle qui les engendre ou du moins les accapare et
les soustrait a& 'emprise de Dieu.

d) Le désir de réussir. — La réussite d'un prophéte est dans
I'ordre normal des choses. L’exemple de Jonas irrité de 1’échec
de sa mission — ou de sa trop rapide réussite — illustre ce qui
a da étre le sentiment de tous les prophétes placés dans des
situations identiques ; c’est, en effet, la réussite de sa mission
qui confirme un prophéte dans son role d’envoyé de Dieu, car
Dieu aussi méne & bonne fin tous les desseins de son cceur, 11
était donc assez naturel qu’un prophéte considérat la voie de la
réussite comme celle de I’'obéissance, ne se souciant pas toujours
de la soumettre au controle de son maitre. C’est Jérémie qui
recoit la révélation, au prix de douloureux combats intérieurs,
que 1’échec et le martyre pouvaient aussi réaliser le plan de
Dieu, et le Second Esaie affirme d'une maniére particuliérement
solennelle que le serviteur, qui est une sorte de miroir et de
concentration du prophétisme, réussira (yaskil) par ses souf-
frances et par sa mort (Is. 52. 13). Il n’est pas sans intérét de
constater que c’est chez Jérémie, le prophéte de 1’échec qui
voit s’écrouler les appuis traditionnels, temple, pays, peuple,
que la conscience prophétique trouve pour s’affirmer les ac-
cents les plus précis. ** Ce que nous venons de dire au sujet

® La plupart des exégetes, et récemment également E. L. EHrRLICH dans
son intéressante monographie sur le réve, Der Traum im Alten Testament,
BZAW 73 (1953), corrigent le texte en «leurs réves», c.-d-d. ceux des
propheétes, mais la lectio difficilior du texte masorétique, ’attem mahlemim,
dit qu’il s’agit des réves que le peuple fait réver aux prophetes.

10 Sur la conscience et 'autorité prophétiques de Jérémie cf. 'opuscule

récent de S. H. BLANK, « Of a truth the Lord hath sent me. » An Inquiry into the
Source of the Prophet’s Authority (1955).



486 E. Jacob, Quelques remarques sur les faux prophétes

de la fluidité entre vrai et faux prophétisme pourrait étre il-
lustré par un des récits les plus énigmatiques et en apparence
les plus scandaleux de I’Ancien Testament : le midrash de I Rois
13 sur les deux propheétes, né probablement dans les cercles
deutéronomistes, a pour but, entre autres, de montrer que
I'obéissance du prophéte doit étre une obéissance de tous les
instants et que l'appel de Dieu au prophéte ne peut choisir un
autre canal que l'entretien direct et immédiat avec Yahweh :
tous les médiateurs, fussent-ils prophétes eux-mémes, portent
en eux un germe susceptible de provoquer une trahison. C’est
dans le contact immédiat avec Yahweh que jaillit pour le pro-
phéte la certitude que Yahweh lui a parlé et, fort de cette certi-
tude, il peut dire a ceux qui annoncent au nom de Yahweh une
parole différente qu’aucune parole ne leur a été adressée et qu’ils
parlent de leur propre chef. C’est ainsi que nous comprenons
la certitude, jointe & une étonnante clairvoyance, de Jérémie
en face de Hananyah, faisant suite & son hésitation : le pro-
phéte sait que Dieu, qui est une personne dont 'étre s’exprime
par la parole, ne peut pas au méme moment de ’histoire parler
de deux maniéres différentes. Nous sommes donc amenés a la
conclusion que seul un prophéte peut juger de l'inspiration
d’un prophéte, mais la mise en garde adressée au peuple contre
les faux prophétes conserve toute sa valeur, & condition que
celui-ci, prenant conscience qu’il est appelé & étre un peuple
de prophétes (Nombr. 11. 29), trouve dans une connaissance de
Dieu, sans cesse renouvelée et approfondie, la force qui le ren-
dra apte au discernement des esprits.

Strasbourg. Edmond Jacob.

11 KARL BARTH dans sa suggestive étude sur I Rois 13, Exegese von 1 Ké-
nige 13, Biblische Studien, 10 (1955), a dégagé quelques « autres » éléments
de ce récit, en particulier 'antagonisme entre les royaumes d’Israel et de
Juda ; mais il n’a que partiellement raison de dire que le prophétisme
¢« professionnel » s’exercait en Israél et le prophétisme «confessionnel »
en Juda (p.32).



	Quelques remarques sur les faux prophètes

