
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 6

Artikel: Eine Bemerkung zum Anfang des achten Psalms

Autor: Stamm, Johann Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878962

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878962
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eine Bemerkung zum Anfang des achten Psalms.*

Unsere Ausführungen beschränken sich auf den dritten
Vers:

«Aus dem Munde von Kindern und Säuglingen hast du dir
eine Feste bereitet um deiner Widersacher willen, um
wirkungslos zu machen den rachsüchtigen Feind.»

Der Vers zeigt folgende Überlieferung:
a) Massoretischer Text:

mippl 'ölelim wêfonëqim jissadta 'oz lëma'an sôrerœkâ

lëhasbit 'öjeb ûmïtnaqqëm.

h) Septuaginta :

èx crrôpaTOç vr)Tnuuv xai briXaZovTuiv KcnripTiau) aîvov ëvexa tiîiv
éxhpiiùv CTOU

toû xaiaXûcrai èx&pôv xai èxbixr|Tf|v.

c) Peschitto:
men pümä ddlaimê wedatlajjà taqqent tesbochtâk

metûl be'eldebâbaik
denetbattal be'eldebäbä demetnaqqam.

d) Vulgata: 1

Ex ore infantium et lactentium perfecisti laudem
propter inimicos tuos,

ut destruas inimicum et ultorem.

e) Psalterium Piânum:
Ex ore infantium et lactentium parasti laudem

contra adversarios tuos,
ut compescas inimicum et hostem.

f) Neues Testament (Matth. 21, 16) :

èx crTÔpaToç vrimuuv xai D-r|Xa2ôvTujv xaTriprîcnju aîvov.

* Die vorliegende Studie gehörte ursprünglich zu einem Gratulationsband

mit handschriftlichen Beiträgen, der am 27.1.1957 Professor Arnold
Gilg in Bern zum 70. Geburtstag überreicht wurde. Die Veröffentlichung
in einer leicht erweiterten Form geschieht mit seiner Einwilligung; er
teilt sich mit seinem Jugendfreund Walter Baumgartner gern in die kleine
Geburtstagsgabe.

1 Der obige Text ist einer neueren Ausgabe der Vulgata Clementina
entnommen. Mit ihm stimmt der Wortlaut der Vulgata-Psalmen nach der



J. J. Stamm, Eine Bemerkung zum Anfang des achten Psalms 471

Die Textüberlieferung gibt Anlaß, folgendes zu bemerken:
1. Aus metrischen Gründen mag es naheliegen, das we-

jônëqïm zu streichen, wie es u. a. Gunkel in seinem
Psalmenkommentar (1926) und neuerdings Lindblom2 vorschlagen.
In der Überlieferung hat es jedoch keinen Anhaltspunkt.

2. In der Wiedergabe des hebräischen 'öz durch «Lob» sind
sich, der LXX folgend, alle Übersetzungen einig, und ihnen
reiht sich mit der Stelle Matth. 21, 16 auch das Neue Testament
an. Es liegt aber eine spiritualisierende Umdeutung vor; denn
'öz heißt im Hebräischen nicht «Lob». Das findet sich zuletzt
bestätigt im Wörterbuch von Zorell3, welcher das Wort mit
«robur», «potentia», «firmitas» übersetzt, nirgends jedoch mit
«laus». Für Ps. 8, 3 und 140, 8 schlägt er vor «firmum muni-
mentum», und in der Tat läßt sich auf Grund der Stellen Am. 3,
11 (5, 9); Jer. 51, 53; Spr. 21, 22 kaum bezweifeln, daß 'öz
mitunter konkret «Festung», «Bollwerk» bedeuten kann.4

3. Das lëma'an sôrërœkâ, welches Gunkel als überflüssig
und metrisch überschießend streicht, scheint wieder durch die
Übersetzungen geschützt.

4. Die Verbindung 'ôjëb ûmitnaqqëm begegnet noch in Ps. 44,
17. Im Hinblick darauf, wie auch auf den übereinstimmenden
Wortlaut in den alten Übersetzungen, scheint es nicht geraten,
statt ûmitnaqqëm vielmehr ûmitqômëm «und der Widersacher»
zu lesen.5 Beim Sprachlichen läßt sich fragen, ob das wë in

Ausgabe des Benediktinerordens (Rom 1953) überein. — Im Psalterium
iuxta Hebraeos, ed. Henri de Sainte-Marie (1954), lautet der Text: Ex ore
infantium et lactantium perfecisti laudem propter adversarios meos ut quiescat
inimicus et ultor. — Das Psalterium romanum, ed. Robert Weber (1953), bietet:

Ex ore infantium et lactantium perfecisti laudem propter inimicos tuos ut
destruas inimicum et defensorem. — Vgl. zum Psalterium Piänum A. Miller,

Die Psalmen nach dem neuen lateinischen Wortlaut (1949).
2 J. Lindblom, Zeitschr. f. d. altt. Wiss. N. F. 18 (1942/43), S. 6.
3 F. Zorell, Lexicon hebraicum et aramaicum Veteris Testamenti (1956).
4 So mit F. Buhl, Wörterb.17, S. 575b. L. Koehler nimmt in seinem

Lexicon dagegen zwei Substantiva 'öz an: I «Stärke», II «Schutz»,
«Zuflucht», von denen das erste zur Wurzel 'äzaz und das zweite zu der von
'üz gehört.

6 Das vertreten H. Gunkel im Komm, und Koehler, Lex., S. 633a. Wer
ändert, muß es auf alle Fälle bei Ps. 8, 3 und 44,17 tun (so Koehler) und
nicht nur an der ersteren Stelle (so Gunkel).



472 J. J. Stamm, Eine Bemerkung zum Anfang des achten Psalms

verbindendem Sinn einfach die Wörter verknüpfe: «der Feind
und der Rachsüchtige», oder ob es als sog. «Wäw explicativum»
eine Ergänzung zum ersten Substantiv bringe; «der rachsüchtige

Feind» wäre dann zu übersetzen.
Nach dem Vorstehenden gibt die Textüherlieferung keine

Handhabe, um auch nur in Einzelheiten vom dargebotenen
Wortlaut abzugehen. Noch viel weniger kommt dies für das
Ganze in Frage, obwohl Duhm und Gunkel sich zu einschneidenden

Emendationen veranlaßt fühlten 6, der erstere aus
inhaltlichen, der letztere aus formalen Gründen. Beides ist
verständlich, doch ist bezeichnend, daß die neueren Exegeten im
allgemeinen diesen Weg nicht weiter mehr beschritten haben.7
Das hängt mit der vorsichtigeren Textbehandlung überhaupt
zusammen und mit der zunehmenden Einsicht in die Unzulänglichkeit

unserer Kenntnis der hebräischen Metrik.
Wenn es somit beim überlieferten Text bleibt, so folgt das

Wagnis, diesen zu verstehen mit seiner anstößigen Zusage vom
Kindermund als Bollwerk gegen die Feinde. Es liegt nahe, jene
sogleich als ganze ins Auge zu fassen und von daher eine
Antwort zu geben auf die Fragen, die sie stellt. Meist verfuhr man
so, doch ohne zu einem befriedigenden Ergebnis zu gelangen.
Ich ziehe es deshalb vor, das Problem in zwei nüchterne
Einzelfragen zu zerlegen, um so einen Weg des Verständnisses zu
suchen. Die Fragen sind: was sind es für Feinde, die der Psalm
meint, und was sind es für Kinder?

0 B. Duhm, Komm.2, nimmt Ys. 2b und 3 zusammen und gewinnt die
Fassung:

Laß mich besingen deinen Glanz am Himmel
Mit dem Mund von Kindern und Säuglingen!

Du hast gegründet eine Feste um deiner Gegner willen,
Niederzuhalten den Feind und Rachgierigen.

Ähnlich jetzt E. J. Kissane, The Book of Psalms, 1 (1953), S. 33, E. Pode-

chard, Le Psautier, 1 (1949), S. 43 und 44 f., und J. J. Koopmans in Neder-
lands Theologisch Tijdschrift 3 (1948), S. 2.

Bei Gunkel lautet der Satz:
Aus dem Munde von Kindern weist du den Frechen zurecht,
Feind und Widersacher zu beschämen.

7 So noch Lindblom (Anm. 2), der durch Streichungen zwei «schöne

Doppelzweier> gewinnt:
mippl 'ôlëlïm jissadta 'öz
lëma'an sôrërœkâ lëhasbït 'ôjëb.



J. J. Stamm, Eine Bemerkung zum Anfang des achten Psalms 473

Bei den Feinden könnte man mit Duhm und de Boer 8 an
mythische Mächte denken, kennt doch das Alte Testament die
Vorstellung vom Chaos- oder Meeresdrachen, den Jahwe in der
Vorzeit einst besiegte, und den er am Ende noch einmal
bezwingen wird.9 Das ist jedoch für unsern Psalm kaum
anzunehmen; denn wie sollten Kinder dieser Welt das Mittel sein
können, dessen Gott sich gegen mythische Wesen bedient? Dazu

kommt der bei 'öjeb ümitnaqqem mit Ps. 44, 17 übereinstimmende

Wortlaut hinzu. Da nun im 44. Psalm, wie in den andern
öffentlichen Klageliedern, mit den Feinden irdische, Israels
Geschichte begleitende Mächte gemeint sind 10, wird dies auch bei
Psalm 8 nicht anders sein. Auf irdische Feinde deutet auch der
Sprachgebrauch von 'ôjëb hin. Er ist dabei nur in den Fällen
zu berücksichtigen, wo das Wort Feinde Gottes meint, und
nicht in solchen, da es sich auf politische Gegner von König
und Volk oder auf persönliche Widersacher des Einzelnen, hier
wie dort somit auf Menschen, bezieht. Im Gegenüber zu Gott
könnte außer dem irdischen Feind gewiß auch ein mythischer
in Frage kommen. Von den insgesamt 281 'oje^-Belegen sind
es, wenn ich recht sehe, 22 (28), an denen 'öjeb für den Feind
Jahwes gebraucht ist.11 Von diesen ist es bei den meisten teils
geradezu ausgeschlossen, an einen mythischen Feind zu
denken, und teils durch nichts im Zusammenhang nahegelegt. Eine
einzige Ausnahme macht Ps. 89,11:

8 P. A. H. de Boer, Jahu's Ordination of Heaven and Earth. An Essay
on Psalm VIII: Oudtest. Stud. 2 (1943), S. 171 ff.

9 Vgl. dazu noch immer H. Gunkel, Schöpfung und Chaos in Urzeit und
Endzeit (1895, Neudruck 1921), S. 29 ff. Die alttestamentlichen Belege u.a.
bei Duhm, Komm.2, S. 35, und Gunkel, Komm., S. 324 und 387.

10 Der Versuch, hier mythische Feinde zu finden, ist abwegig, vgl.
Theol. Rundseh. 23 (1955), S. 44. Die sumerische Klage über die Zerstörung
von Ur (Falkenstein-von Soden, Sumerische und akkadische Hymnen und
Gebete, 1953, S. 192 ff.) und die assyrische Königsklage (H. Greßmann,
Altor. Texte2, 1926, S. 263 ff.) begünstigen ihn ebenfalls nicht, da auch sie
menschlich-geschichtliche Feinde voraussetzen, die sumerische Klage
allerdings vor allem Naturphänomene, den Sturmwind.

11 Die Stellen sind: Ex. 23, 22; Num. 10, 35; Deut. 32, 42; Ri. 5, 31;
2. Sam. 12, 14; Jes. 1, 24; 42, 13; 59, 18; 66, 6. 14; Nah. 1, 2. 8; Hi. 13, 24;
33, 10; Ps. 37, 20; 66, 3; 68, 2. 22; 89, 11. 52; 92, 10; 139, 22, dazu vielleicht
noch Ex. 15, 6.



474 J. J. Stamm, Eine Bemerkung zum Anfang des achten Psalms

Du hast Rahab niedergetreten wie einen Erschlagenen,
mit starkem Arm hast du deine Feinde zerstreut.

Hier liegt es, wie Gunkel betont, nahe, an die urzeitliche
Uberwindung des Chaosdrachen zu denken.12 Dafür spricht
neben verwandten Stellen13 namentlich der in v. 10
vorangehende Hinweis auf die Bändigung des Meeres, die auch sonst
unter den anfänglichen Machttaten genannt wird (Jer. 5, 22;
Ps. 104, 9; Hi. 38, 8—11). Anderwärts (Ps. 87, 4; Jes. 30, 7) ist
Rahab allerdings sicher ein Geheimname für Ägypten, und so
ist begreiflich, daß man auch bei Ps. 89,11 an dieses Land, d. h.

genauer an die Schilfmeerereignisse, gedacht hat.14 Wenn das

aus den genannten Gründen auch nicht überzeugend ist, so
bleibt immerhin möglich, daß der Psalmist den Sieg über die
Chaosmacht im Lichte des Schilfmeerereignisses gesehen, oder
daß er umgekehrt dieses letztere von jenem Sieg her beleuchtet
hat. Es würde also auch da, wo der Feind noch am ehesten

mythisches Gepräge hat, ein geschichtliches Element nicht fehlen.

Es gibt nach alledem wirklich keinen Anhaltspunkt, um im
Psalm andere als geschichtliche Feinde zu finden. Nur als
solchen kann ihnen übrigens das Beiwort «rachsüchtig» beigelegt
sein, da dieses seit längerem bestehende politische Beziehungen
mit Israel voraussetzt. Bei Hesekiel (25, 8 ff.) gelten die Edo-
miter und Moabiter als rachsüchtig; offenbar deshalb, weil sie
Juda in seinem Unglück heimzahlten, was sie einst von David
hatten erleiden müssen (2. Sam. 8; 1. Kön. 11,15—17).

Durch den Mund der Kinder sollen die Feinde nach dem
Psalm «wirkungslos» gemacht werden. Diese für lëhasbît
gewählte Übersetzung ist noch zu begründen. Das zugrunde
liegende Verb säbat heißt im Qal «aufhören» und im Hiphil
demgemäß «aufhören machen», «beenden» und mit einer
Ortsbestimmung verbunden auch «entfernen».15 Es ist nicht nötig,
diese Bedeutungen durch Belege zu erhärten. Wir weisen

12 Gunkel, Komm., S. 387; so auch schon: Schöpfung und Chaos (Anm.
9), S. 34 f.

13 Vgl. Anm. 9.
14 So F. Delitzsch, Komm. (1883), S. 617, und neuerdings Kissane

(Anm. 6), 2 (1954), S. 96.
15 Köhler, Lex., S. 946 f.



J. J. Stamm, Eine Bemerkung zum Anfang des achten Psalms 475

lediglich darauf hin. daß hisbit sich deutlich von den Verben
hikrlt und hismid unterscheidet. Während diese «vernichten»,
«ausrotten» bedeuten, schließt hisbit derartiges nicht ein. Es
heißt eben nur «beenden», «aufheben», «entfernen», «unwirksam

machen» oder «in der Wirksamkeit einstellen». Für das
häufige Vorkommen von «beenden», «entfernen» bedarf es, wie
gesagt, keiner Belege. Der Sinn «aufheben» findet sich in
Ps. 46, 10 von den Kriegen gesagt, die bis zum Ende der Erde
aufgehoben werden sollen, und in der Bedeutung «in der
Wirksamkeit einstellen» begegnet das Verb in 2. Kön. 23, 5 in
Beziehung auf die Götzenpriester, deren Wirken Josia ein Ende
setzt. Das kommt wohl dem Gebrauch in Ps. 8, 3 nahe im Sinn:
«Die Feinde sollen in ihrer Wirksamkeit gegenüber Israel
eingestellt werden.»

Da der Text keine Ortsbestimmung enthält, ist es nicht
gegeben, speziell an eine Entfernung der Feinde aus Palästina
zu denken. Darauf könnte die Stelle Jer. 36, 29 führen, wonach
der babylonische König aus Juda Mensch und Tier entfernen
wird (wëhisbit mimmsennä): «Er wird aus ihr, d. h. dem Lande
Juda, entfernen.» Im Psalm ist einfach festgestellt, daß die
Feinde unwirksam werden; wie sie es werden, ist dagegen nicht
gesagt. Alles Gewicht liegt auf dem Mittel, das zu diesem Ziel
führt.

Damit gelangen wir zur Frage nach den Kindern, welche
durch ihren Mund dieses Mittel sind. Sie stellt sich dann nicht,
wenn man mit Duhm, Podechard und Kissane 16 die erste Hälfte
von Vers 3 mit dem Ende von Vers 2 verbindet, wodurch die
Kinder nicht mehr als Feste gegen die Feinde, sondern als
Verkünder der Schöpfungsherrlichkeit erscheinen.17 Das ist
ein Ausweg, doch hat er im hebräischen Text und in den alten
Übersetzungen zu viele Instanzen gegen sich, als daß er
beschritten werden dürfte.

Wo man beim überlieferten Text bleibt, sieht man sich nicht
veranlaßt, die Frage nach den Kindern besonders zu stellen.

16 S. Anm. 6.
17 Dabei liest Duhm statt 'aiär tenä vielmehr 'äsirä-nä, während

Podechard und Kissane (Anm. 6) das 'aMr stehen lassen und für tënâ vielmehr
tunnä vokalisieren als Pual zum Verb tinnä «besingen» (Koehler, Lex.,
S. 1034a).



476 J. J. Stamm, Eine Bemerkung zum Anfang des achten Psalms

Man sieht in ihnen Säuglinge und Kinder überhaupt, und ihre
Funktion gegenüber den Feinden leitet man aus dem Wunder
kindlichen Wesens und kindlicher Natur ah. Sie bezeugen die
göttliche Vorsehung und Weisheit so deutlich, daß darob die
Feinde Gottes schweigen müssen. Stark im Blick auf die an
den Kindern sich offenbarende Vorsehung hat Calvin18 die
Stelle verstanden, und viele sind ihm gefolgt, wobei bei moderneren

Exegeten noch der Eindruck berücksichtigt wurde, den
die naive Kinderart auch auf ein verhärtetes Herz macht.10
In der Bevorzugung der Kinder zur Abwehr der Feinde fand
Delitzsch den von Paulus 1. Kor. 1, 26 f. aufgestellten Grundsatz

schon im Alten Testament wirksam, und Gunkel und Böhl
(1946) erinnern an die zahlreichen jugendlichen Werkzeuge
der Offenbarung im Bundesvolk.

Selbstverständlich sind damit biblische Wahrheiten
ausgesprochen; nur fragt es sich, ob die Aussage des Textes nicht
zu rasch verallgemeinert und so ihre Sonderart zu wenig
erfaßt wird. Wie ich glaube, ist das so, und es ist zum guten Teil
darin begründet, daß die Kinder von Vers 3 als Kinder
überhaupt gelten. Darauf führt ohne Zweifel der zweite Teil des

Psalms (Vers 4—9), in welchem in Abhängigkeit von Gen. 120

vom Menschen als solchem und seiner an kein Volkstum
besonders gebundenen Würde die Rede ist. Ist aber das, was für
den Hauptteil feststeht, auch für den Anfang verbindlich, muß
demgemäß der ganze Psalm vom Menschen als solchem
handeln, wenn das für einen seiner Teile zutrifft?

Bei dieser Frage ist es notwendig, auf die Gattung des
Psalms zu achten. Nach Form und Inhalt ist er ein Hymnus,
und im Bereich eines solchen muß der Preis der Menschenwürde

dem hier zentralen Thema der Schöpfung zugewiesen

18 J. Calvin, Auslegung der Heiligen Schrift in deutscher Übersetzung,
hrsg. von Karl Müller, 4. Die Psalmen, 1. Hälfte, S. 71.

19 Zu nennen sind hier: Hupfeld (1867), Staerk (1920), Kittel (1929),
Schmidt (1934), Nötscher (1947), Weiser (1955), J. Ridderbos (1955), auch
C. Louis, The Theology of Psalm VIII (1946), S. 53: Gott gebraucht den
noch wenig entfalteten Glauben der Kinder, um seine Feinde zu mahnen,
die heuchlerisch seine Macht ignorieren; vgl. auch Th. C. Vriezen in Neder-
lands Theologisch Tijdschrift 3 (1948), S. 13.

20 Dazu P. Humbert, Etudes sur le récit du paradis et de la chute dans
la Genèse (1940), S. 170 ff.



J. J. Stamm, Eine Bemerkung zum Anfang des achten Psalms 477

werden. Wie bekannt, kommt zur Schöpfung als dem einen
großen Gegenstand noch die Geschichte hinzu, genauer die in
Israel sich vollziehende Heilsgeschichte. Von den bei Gunkel-
Begrich, Einleitung in die Psalmen 21 aufgeführten Hymnen des
Psalters enthalten 13 beide Themata, sieben 22 beschränken sich
dagegen auf die Geschichte und zwei (Ps. 29 und 104) auf die
Schöpfung. Psalm 8 muß also nicht notwendig beide Bereiche
berühren; es wäre durchaus möglich, daß er in dem der Schöpfung

bliebe. Das Normale wäre jedoch, wenn er neben der
Schöpfung noch die Geschichte berührte, und das ist dann der
Fall, Avenn mit den Kindern von Vers 3 nicht irgendwelche,
sondern konkret und ausschließlich die israelitischen gemeint
sind. So hat es in der Tat Baethgen in seinem Psalmenkommentar

23 verstanden mit den Sätzen: «Wenn Israel, und selbst die
Kleinsten in Israel, Jahves Lobpreis verkündet, so dient dies
dazu, dem Heidenthum, welches bisher Jahves Herrlichkeit nicht
anerkannt hat, ein Ende zu machen. Schließlich werden sich
auch die Heiden dieser Herrlichkeit nicht verschließen können.»
Damit ist, wie mir scheint, das Kichtige getroffen. Die Kinder
sind diejenigen Israels, welche in der Folge seiner Generationen
feindliche Vernichtungspläne vereiteln. Zugleich hängt es an
ihnen, daß das Volk den dauernden Bestand erlange, der in
festen Zusagen angekündigt ist (1. Sam. 12, 22; Jer. 31, 35 ff.;
33, 19 ff.).

Noch einmal ist jedoch zu beachten, daß der Psalm vom
Mund der Kinder und nicht von diesen im allgemeinen spricht.
Nach Baethgen und der ihm vorausgehenden Tradition der
alten Übersetzungen würde sich das auf das Lob der Kinder
beziehen. Das ist eine der Rolle des Lobes in Israel entsprechende

und darum nicht unangemessene Deutung, jedoch nicht
das Ursprüngliche selber. Dieses wage ich an Hand einer
altgermanischen Rechtssitte anzugeben.24 Bei Jacob Grimm,
Deutsche Rechtsalterthümer 25 findet sich der durch zahlreiche

21 H. Gunkel und J. Begrich, Einleitung in die Psalmen (1933), S. 32.
22 Es sind das: Ps. 68; 100; 103; 105; 111; 117; 149.
23 F. Baethgen, Komm. (1892), S. 20.
24 Den Hinweis verdanke ich Alt-Lehrer Wilhelm Großmann aus Riehen

bei Basel.
25 J.Grimm, Deutsche Rechtsalterthümer, 1, 4. Ausg. (1899), S. 106 f.



478 J. J. Stamm, Eine Bemerkung zum Anfang des achten Psalms

Beispiele erläuterte Satz: «Die lebens- und erbfähigkeit des
neugeborenen kindes wird danach beurtheilt, daß man es die vier
wände beschreien hört.» Sollte derartiges auch für das alte
Israel vorausgesetzt werden dürfen, so ergäbe sich, daß die
schreienden und damit ihre Lebensfähigkeit erweisenden Kinder

die Feste gegen die Feinde sind. Natürlich wären altorientalische

Parallelen zu dem soeben aus Grimm zitierten Satz
willkommen. Leider vermag ich einstweilen keine beizubringen.
Die babylonischen und hebräischen Personennamen scheinen
sich hier zu versagen, da sie das Weinen des Kindes nie als
Zeichen seiner Lebenskraft nennen.

Wabern bei Bern. Johann Jakob Stamm.


	Eine Bemerkung zum Anfang des achten Psalms

