
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 6

Artikel: Samuel und die Entstehung des israelitischen Königtums

Autor: Wildberger, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878961

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878961
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Samuel
und die Entstehung des israelitischen Königtums.

I.

Albrecht Alt hat in seiner Studie «Die Staatenbildung der
Israeliten in Palästina» 1 die Frage gestellt, von welchen ideellen

und institutionellen Voraussetzungen her das israelitische
Königtum entstanden sei. Nach ihm ist das Prinzip der
charismatischen Führerschaft, das in der Richterzeit eine bedeutsame
Rolle gespielt hatte, auch bei der Gründung des israelitischen
Königtums wirksam gewesen, ja es bildete den eigentlichen
Ausgangspunkt der Staatenbildung in Israel2 und ist im Nordreich

das Ideal des Königtums geblieben. Da das israelitische
Königtum von Anfang an als eine den Stämmen übergeordnete
Größe verstanden wurde, hat die altisraelitische Stammesverfassung

auf seine innere Struktur kaum Einfluß ausgeübt.
Dagegen ist sehr wohl damit zu rechnen, daß zwischen dem
sakralen Zwölfstämmebund und dem Königtum Sauls ein
kontinuierlicher Zusammenhang besteht. Zum mindesten ist diese

Verbindung ideeller Art, denn die Stämme der Jahweamphi-
ktyonie sind ja zugleich die potentiellen Glieder des Königreiches.

Aber es stellt sich auch nach Alt die Frage, ob nicht die
Organisation des Zwölfstämmebundes bei der Errichtung des

Königtums ganz praktisch eingegriffen hat. Darauf könnte
nach ihm die Rolle hinweisen, die Gilgal, damals doch wohl
sakraler Mittelpunkt der Stämme, bei der Erhebung Sauls
zum König gespielt hat. Aber auch die Beziehungen zwischen
Saul und dem Priestergeschlecht von Nob, das von Silo, dem
früheren Sitz des Ladeheiligtums, stammte, zeigt in dieser
Richtung.3 Die Darstellung von 1. Sam. 8, nach der das
Begehren Israels nach einem König dem bloßen Wunsch ent-

1 A. Alt, Die Staatenbildung der Israeliten in Palästina : Reformationsprogramm

der Universität Leipzig 1930, jetzt auch in Kleine Schriften
zur Geschichte des Volkes Israel, 2 (1953), S. 1-65.

2 Alt (A. 1), S. 17 ff. Vgl. auch ders., Das Königtum in den Reichen
Israel und Juda: Vet. Test., 1 (1951), und in Kleine Schriften (A. 1), S. 116

bis 134, bes. S. 119.
3 Alt, Staatenbildung (A. 1), S. 21 f.



H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Königtums 443

sprang, es andern Völkern gleichzutun, muß also zum mindesten

als eine einseitige Verzeichnung des wirklichen Geschehens

betrachtet werden, die aus den bitteren Erfahrungen der
spätem Zeit zu verstehen ist. Einen gewissen Einfluß mag die
Art des Königtums bei den im Umkreis von Palästina seßhaft
gewordenen Völkern (Edom, Moab, Ammon) immerhin
ausgeübt haben, hingegen ist dem kanaanäischen Stadtkönigtum
gegenüber das israelitische von Haus aus eine Größe für sich.

Die Thesen von Alt haben weitgehend Zustimmung gefunden.

Es fragt sich aber, ob dieses Ergebnis nicht durch den
Aufweis der tatsächlichen Vorgänge bei der Gründung des

israelitischen Königtums konkretisiert werden kann, vielleicht
auch gewisse Korrekturen erfahren muß. Was die konkreten
Vorgänge bei der Staatenbildung anbelangt, ist Alt nämlich
auffallend zurückhaltend. Beim Stand der Überlieferung, die
darüber Bescheid geben müßte, hält er den «Versuch, den
äußern Hergang der Gründung des Reiches Israel und seines
Schicksals unter König Saul aus den Quellen zu rekonstruieren,

von vornherein für aussichtlos» und will sich darum mit
dem Aufweis der inneren Struktur des ersten israelitischen
Staatsgebildes begnügen.4 Er steht mit dieser Skepsis nicht
allein; die neueren Darstellungen der Geschichte Israels, wenn
man von der reichlich unkritischen von Ricciotti5 absieht,
empfinden stark die Schwierigkeit, sobald sie nach der Bestimmung

der allgemeinen Lage den Ablauf der Ereignisse im
einzelnen klarlegen sollen.6 Zwar ist man sich darüber einig, daß
aufs Ganze gesehen 1. Sam. 11 einen historisch wertvollen
Bericht darstellt und selbst einer der schärfsten Kritiker, Irwin,
erklärt: «Chapter 11 is authentic history.» 7 Aber schon bei

4 Alt, ebd., S. 15.

5 G. Ricciotti, Geschichte Israels, 1 (1953), S. 345 ff.; vgl. auch E.Ro¬
bertson, Samuel and Saul: Bull. John Ryl. Libr., 28 (1944), S. 175—206.

6 Vgl. etwa M. Noth, Geschichte Israels2 (1954), S. 156: «Die Einzelheiten

dieses Vorgangs (seil, wie Saul König wurde) entziehen sich einer
genaueren historischen Einsicht.» Ferner den Artikel Saul von A. Alt in
RGG2, oder die Darstellungen bei Th. H. Robinson, A History of Israel,
1 (1932), und bei E. Auerbach, Wüste und Gelobtes Land, 1 (1932).

7 W. A. Irwin, Samuel and the Rise of the Monarchy: Am. Journ. Sem.

Lang., 58 (1941), S. 113—134, bes. S. 113.



444 H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Königtums

diesem Bericht erhebt sich die Frage, oh die Rolle, die in ihm
Samuel zugedacht ist, als historisch betrachtet werden darf.
Und das ist nun überhaupt die Kernfrage der Diskussion: Ob
und in welchem Sinn Samuel bei der Inaugurierung des Königtums

beteiligt war. Irwin verneint es mit Nachdruck. Greßmann
glaubt zwar, daß die Freundschaft zwischen Samuel und Saul
vielleicht auf zuverlässiger Uberlieferung beruhe, aber hält es
doch für falsch, in Samuel den geistigen Urheber des Königtums

zu sehen.8 Ähnlich unbestimmt ist Noth, der meint, daß
Samuel Saul doch wohl zu seinem ersten Auftreten inspiriert
habe, aber glaubt, daß Samuel dabei eher an Führerschaft in
einer augenblicklichen Notlage gedacht habe als an die
dauernde Institution des Königtums.0 Sellin hingegen hält es für
möglich, mit Sicherheit zu erweisen, daß «Saul einst die Krone
aus Samuels Hand, der dabei gleichzeitig Organ Jahwes und
Wortführer des Volkes war, erhalten haben muß» 10, und Kittel,

der sich zwar der Schwierigkeiten wohl bewußt ist, ist doch
dessen gewiß, daß Samuel die Hand im Spiele hatte.11 Auch
Auerbach ist davon überzeugt, daß Samuel die treibende Kraft
in der Entwicklung zum Königtum war, und meint es diesem
als Verdienst zuschreiben zu dürfen, daß die Erhebung gegen
die Philisterherrschaft nicht Sache des Stammes, dem Saul
angehörte, blieb, sondern zur nationalen Einigung führte. Aber
auch er verzichtet darauf, darzustellen, wie das im einzelnen
vor sich ging.12 Die Zahl der Stimmen ließe sich vermehren,
aber das Ergebnis würde sich nicht ändern, daß man wohl
weithin seine Überzeugung äußert, daß Samuel an der Gründung

des Reiches ein hohes Verdienst hat, im übrigen aber
kein klares Bild seiner Funktion umreißen kann.13

8 H. Greßmann, Die älteste Geschichtsschreibung und Prophétie
Israels: Die Schriften des Alten Testaments, 2, 1, 2. Aufl. (1921), S. 36.

9 Noth (A. 6), S. 157.
10 E.Sellin, Geschichte des Israelitisch-Jüdischen Volkes2, 1 (1935),

S. 146 ff.
11 R. Kittel, Geschichte des Volkes Israel7, 2 (1925), S. 79.
12 A. a. 0., S. 177 ff.
13 0. Eißfeldt, Die Komposition der Samuelisbücher (1931) ; ders.,

Geschichtsschreibung im Alten Testament (1948), S. 30 ff., und Einleitung in
das Alte Testament2 (1956), S. 330.



H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Königtums 445

II.
Die Quellen, auf Grund derer das Werden des israelitischen

Königtums darzustellen ist, sind uns in 1. Sam. 8—15 gegeben.
In der auf Wellhausen gründenden Forschung hat sich die

Auffassung durchgesetzt, daß gerade innerhalb dieses «Samuel-
Saul-Komplexes» deutlich wenigstens zwei Hauptstränge der
Erzählung auseinanderzuhalten sind. Zur einen Quelle sollen
grob gesprochen Kap. 8; 10, 17—27; 12 und 15 gehören, so daß
für die andre 9, 1—10, 16; 11; 13 und 14 übrigbleiben. Die
Diskussion ging nicht so sehr um die grundsätzliche Notwendigkeit

einer solchen Aufteilung, sondern darum, ob in den beiden
Teilen die Fortsetzung der Pentateuchquellen E und J zu sehen
sei. Die Eindeutigkeit, mit der es möglich schien, gerade in
diesem Teil der Samuelisbücher zwei parallele Darstellungen aus-
einanderzulösen, war manchen der sicherste Beweis für die
Fortsetzung der pentateuchischen Quellenschriften bis in die
«geschichtlichen» Bücher des Alten Testamentes hinein. Die
literarkritische Arbeit an den Samuelisbüchern hat denn auch
die einzelnen Phasen der Pentateuchkritik mitgemacht, und
wir wundern uns nachträglich schon etwas über die Sicherheit,

mit der man meinte, auch hier E1 und E2 oder J1, J2 und J3

samt verschiedenen redaktionellen Verbindungsstücken
feststellen zu können. Von den neuern Versuchen, an dieser
Quellenhypothese, wenn auch in abgewandelter Gestalt, festzuhalten,

sei der von Eißfeldt verzeichnet, der in Konsequenz seiner
Aufteilung des Jahwisten in J und L (Laienquelle) auch in
unserm Abschnitt drei parallele Darstellungen davon, wie
Saul König wurde, herausstellen wollte: 8; 10, 17—21ha; 12

und 15 (Elohist) ; 9, 1—10. 16; 11, 6 aa; 13, 3 ba. 4 b + 5. 7 b bis
15 a (Jahwist); und 10, 21 bß—27; 11 (ohne v. 6 aa) ; 13 (ohne
die oben zum Jahwisten gerechneten Verse und Versteile);
und 14 (Laienquelle).14 Diese Variation der alten
Quellenhypothese durch Eißfeldt ist bedeutsam. Man muß ihm darin
recht gehen, daß 10, 21 bß—27 nicht in die dem Königtum
ablehnend gegenüberstehende Quelle hineinpassen will und daß
es sehr fragwürdig ist, ob, wie man gewöhnlich dachte, Kap.
11 die Fortsetzung von 9, 1—10, 16 bildet. Man kommt mit der

14 Eißfeldt, Komposition (A. 13), S. 16, und die synoptische Übersicht,
S. 56 ff.



446 H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Königtums

lange Zeit hindurch fast zum Dogma gewordenen
Zweiquellentheorie tatsächlich nicht durch. Die Frage ist nur, ob eine
Verteilung auf drei Stränge die Quellentheorie zu retten
vermag. Die Stimmen mehren sich, daß sie dem Tatbestand nicht
gerecht werden und daß vor allem der Zusammenhang mit den

Pentateuchquellen preiszugeben sei. Schon Greßmann 15 wollte
zwar drei Schichten unterscheiden (Geschichtserzählungen:
11; 13 + 14; Sagen: 9, 1—10. 16; 15; und Legenden: 10, 17—27;
12), betont aber, daß alle Erzählungen ursprünglich für sich
umliefen. Alt16 rechnet zwar mit zwei Quellen, unterstreicht
aber, daß auch die jüngere, nach ihm deuteronomistische Reihe
älteres Überlieferungsgut enthalte, und vor allem, daß die ältere
Reihe aus Einzelerzählungen zusammengesetzt sei, deren
Sonderstellung sorgfältiger zu beachten wäre. So habe 9, 1—10, 16

weder in Kap. 11 (so die gewöhnliche Annahme) noch in 13

und 14 (so Lods)17 ihre Fortsetzung; sowohl 11 als auch 13 f.

stünden durchaus auf eigenen Füßen. In seinen
überlieferungsgeschichtlichen Studien hat dann Noth 18 die Auffassung
vertreten, daß die dem Königtum abgeneigten Stücke, die man in
der Regel E zuschrieb, in Wirklichkeit dem Deuteronomisten
zugehörten, so daß dieser also als Verfasser, nicht bloß als
Redaktor der Samuelisbücher anzusehen sei. Schon vor ihm hat
Preß 19 herausgestellt, daß sich die Erzählungen um Samuel
und Saul nicht auf Quellen verteilen lassen, sondern daß wir es

mit einzelnen Überlieferungseinheiten zu tun haben, die nur
lose nebeneinandergestellt sind. Immerhin meint er, daß sich
die einzelnen Erzählungseinheiten in Gruppen sammeln lassen,
die doch wieder mit den beiden «Quellen» der früheren Literar-
kritik dem Umfange nach ziemlich identisch sind.20

15 Greßmann (A. 8), S. 10.
16 Alt (A. 1), S. 14, bes. Anm. 3.
17 A. Lods, Les sources des récits du premier livre de Samuel sur

l'institution de la royauté israélite : Etudes de théol. et de l'hist. en
hommage à la faculté théol. de Montauban (1901).

18 M. Noth, Überlieferungsgeschichtliche Studien: Sehr. d. Königsb.
Gel. Ges., Jg. 18, Geistesw. Kl., 2 (1943), S. 54 ff.

19 R. Preß, Der Prophet Samuel: ZAW, 56 (1938), S. 177—225, bes.
S. 215.

20 Preß (A. 19), S. 217, betont stark die Sonderstellung von Kap. 15,

das keinem der beiden Stränge, in die man in der Regel die Samuel-Saul-



H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Königtums 447

Die Diskussion ist noch keineswegs zum Abschluß gekommen;

es scheint aber, daß sich die Schau Noths durchsetzen
wird und die Quellenhypothese einer Art Fragmentenhypothese
weichen muß.21 Das heißt nicht, daß die frühere literarkritische
Arbeit umsonst gewesen ist und klanglos begraben werden
kann. Ihr bleibendes Ergebnis ist, daß die Samuel-Saul-Tradi-
tionen sich in solche königsfreundlicher und königsfeindlicher
Art aufteilen lassen und daß die dem Königtum wohlgesinnte
Darstellung dem historischen Tatbestand näher steht. Aber die
Erkenntnis hat sich Bahn gebrochen, daß überlieferungsgeschichtlich

gearbeitet werden muß und die einzelnen
Erzählungseinheiten zunächst einmal für sich zu betrachten sind, wobei

nach ihrem Werden und Wachsen im Lauf der Überlieferung

zu fragen ist. Es ist ebenso sicher, daß auch die Stücke
der älteren Schicht erst durch den Traditionsprozeß ihre heutige

Gestalt gewonnen haben, wie andererseits die Möglichkeit
durchaus besteht, daß auch die jüngern Stücke Traditionselemente

verarbeitet haben, die uns helfen können, den geschichtlichen

Vorgang zu rekonstruieren. Wenn die Erkenntnis richtig

ist, daß am Anfang des ganzen jetzigen Komplexes die
Einzelerzählung steht, besteht keine Gewähr dafür, daß, sofern wir
auf Elemente stoßen, die der Geschichte angehören, die Reihenfolge,

in der uns die Einheiten gegeben sind, dem geschichtlichen

Ablauf entspricht. So werden wir unten zu fragen haben,
ob Kap. 11 historisch gesehen an der richtigen Stelle eingeordnet

ist. Die Verknüpfung der einzelnen Erzählungseinheiten zu

Erzählungen aufteilt, zugeordnet werden könne. Auch von anderer Seite
ist mit Recht betont worden, daß man Kap. 15 nicht einfach der jüngeren
dieser beiden Schichten zuzählen dürfe, z.B. A.Weiser, 1. Samuelis 15:

ZAW, 54 (1936), S. 1—28.
21 Vgl. dazu A.Weiser, Einleitung in das Alte Testament2 (1949),

und C. Kühl, Die Entstehung des Alten Testaments (1953). Ferner
verweise ich auf M. Buber, Die Erzählung von Sauls Königswahl: Vet. Test.,
6 (1956), S. 113—173, wo der Versuch unternommen wird, zu zeigen, daß
wir «eine einheitliche Erzählung vor uns haben, die ein vielfältiges...
Material schon früh, unter dem Einfluß einer geschlossenen Konzeption les

Gegenstands verschmolzen hat» (S. 113/114). R. H. Pfeiffer, Midrash in
the Books of Samuel: Quantulacumque (1937), S. 30-3—316, rechnet mit
einer späten Überarbeitung der Samuelisbücher zwischen 400 und 300 vor
Chr.



448 H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Königtums

einem Gesamtbild ist jedenfalls erst das Werk einer relativ späten

Sammelarbeit.
Wir werden demgemäß zunächst die einzelnen Einheiten

auf ihr Werden und Wachsen hin überprüfen, wobei wir uns
fragen, wo ursprüngliche Überlieferungselemente vorliegen und
wo wir auf historisches Urgestein stoßen, um dann zu sehen,
ob es möglich ist, aus den so herausgestellten Elementen ein
diskursives Bild der Entstehung des Königtums in Israel zu
gewinnen. Wir beschränken uns dabei im wesentlichen auf
1. Sam. 8—12.

III.
Wir beginnen mit dem Abschnitt, der nach dem einmütigen

Urteil der Forschung das Lob erhalten hat, dem Historiker am
ehesten die Möglichkeit zu bieten, dem Werden des Königtums
auf die Spur zu kommen: 1. Sam. 11. Daß auch dieser Abschnitt
nicht tale quale als historischer Bericht hingenommen werden
kann, haben wir allerdings bereits angedeutet. Die Zahl von
300 000 Israeliten V. 8) erinnert an die großzügige Weise, mit
der der Chronist mit den Zahlen umgeht. Daß zudem auch Ju-

däer, 30 000 an Zahl, mitgezogen sind, ist unwahrscheinlich.
Die LXX redet gar von 600 000 Israeliten und 70 000 Judäern.
Der Vers dürfte später Zusatz sein.22 Daß die Jabeschiten dem
Nahas den Vorschlag machen konnten, ihnen sieben Tage Frist
zu gewähren, um sich nach Hilfe umzusehen, und Nahas auf
diese Bitte einging, wird man bezweifeln dürfen.23 Glaubwürdiger

schiene es uns, wenn berichtet wäre, daß die Jabeschiten in
ihrer Not heimlich Boten zu ihren westjordanischen Brüdern
sandten. Denn wenn die Boten mit Wissen der Ammoniter
auszogen, hätten sie mit ihrem günstigen Bericht doch kaum wieder

in die Stadt zurückkehren können. Daß die Ammoniter das

zugelassen und sich dann erst noch von Saul derart überraschen

ließen, ist schwer vorstellbar.24 Immerhin, es kann ja
22 Pfeiffer (A. 21) vergleicht diese hohen Zahlen mit Recht mit der

großzügigen Weise, in der der Chronist mit den Zahlen umgeht.
23 Vgl. A. Lods, Israël des origines au milieu du Ville siècle (1932),

S. 411.
24 Greßmann (A. 8), z. Stelle, glaubt den Zug durch den Hinweis auf

die ritterlichen Gepflogenheiten der damaligen Zeit für die Historie retten



H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Königtums 449

sein, daß wir die Hintergründe der anfälligen Großzügigkeit
des Nahas nicht zu durchschauen vermögen, wesentlich für die
Gesamtbeurteilung der Erzählung ist dieser Zug nicht.
Hingegen hängt nicht wenig daran, ob we'achar semû'el in Y. 7 zum
ursprünglichen Bestand der Erzählung gehört. Nach Budde 25

ist es eine handgreifliche Glosse, und daran ist auch gar nicht
zu zweifeln. Samuel ist vorher nicht genannt und es ist nicht
einzusehen, warum er gerade in Gibea hätte weilen sollen oder
wie Sau! sich sonstwie mit ihm hätte verständigen können. Daß
Saul ganz selbständig gehandelt hat, beweist noch der Singular
der LXX in Y. 9 (kcu enrev), der gegenüber dem Plural von
M.T. gewiß im Recht ist. Das beweist auch V. 15: «Sie (das
Volk) machten Saul zum König»: Die Krönung Sauls ist nach
dieser Darstellung das Werk des Volkes allein. Die LXX hat
gespürt, daß, wenn Samuel schon zugegen war, er hier in
Aktion treten mußte, und liest darum in V. 15 für wajjamlikü
sâm 'ät-Sä'ül: Kai ëxPl(Jev £apouf|\. Es kann darum auch nicht
zweifelhaft sein, daß die Verse 12—14 einen Einschuß darstellen,

genauer: eine redaktionelle Klammer, die das Kapitel mit
dem vorher Erzählten verbinden soll. Wenn V. 14 vom Erneuern

(chaddes) des Königtums spricht, so steht das mit V. 15, wo
ja nicht von seiner Erneuerung, sondern der Neuerrichtung
gesprochen wird, im Widerspruch. Der Schluß ist unumgänglich:
Samuel hat mit dem ursprünglichen Bestand der Erzählung
von der Befreiung von Jabes nichts zu tun. Aber sind wir dann
nicht gezwungen, hinzuzufügen, daß er auch mit der Erhebung
Sauls zum König, die sich nach unserm Bericht an jene
Befreiungstat angeschlossen haben soll, nichts zu tun haben
konnte? Das ist, wie wir sahen, die These vieler. Auch anderes

in unserm Kapitel spricht für sie: Saul ist hier nichts denn
ein schlichter Bauer, der mit seinen Rindern zum Pflügen auf
dem Felde ist. Niemand scheint daran gedacht zu haben, daß
Saul benachrichtigt werden müßte, als die Boten von Jabes
ihre Not berichteten. Saul hat in diesem Moment in seinem

zu können. S. dazu I. Hylander, Der literarische Samuel-Saul-Komplex
(1932), S. 156 f. Wenn man an die harte Kapitulationsbedingung denkt, die
Nahas gestellt hatte, hat man nicht den Eindruck, daß die Gepflogenheiten
der Ammoniter sehr ritterlich gewesen seien!

25 K. Budde, Die Bücher Samuel (1902) z. Stelle.

29



450 H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Königtums

Heimatstädtchen keine besondere Bedeutung gehabt (Budde 26

meint gar, er habe als Haussohn wohl gar keine Stimme
gehabt). Und keiner unter Sauls Mitbürgern kann etwas davon
gewußt haben, daß Saul von Samuel zum nâgîd (10, 1) oder gar
öffentlich als König ausgerufen worden sei (10, 24). Saul seihst
handelt nicht, weil er jetzt die Gelegenheit gekommen sieht, sein
Königtum unter Beweis zu stellen, sondern ganz unter der
Inspiration des Augenblicks. Es scheint also nur die Alternative
zu bestehen: Entweder ist das hier in Kap. 11 Berichtete im
ganzen historisch: dann fällt aber das in 8—10 Erzählte für
die Historie völlig aus Abschied und Traktanden; oder die
Kapitel 9 + 10, die von einer Mitwirkung Samuels bei der
Erwählung Sauls in extenso berichten, enthalten einen historischen

Kern: dann aber wird das in Kap. 11 Überlieferte völlig
rätselhaft.

Wo diese Alternative in ihrer Schärfe erkannt wurde, hat
sich der Historiker für die erste Möglichkeit entschieden. Aber
ganz abgesehen davon, daß die Verbindung zwischen Saul und
Samuel doch nun einmal in verschiedenartigen Traditionen fest
verwurzelt ist, erheben sich schwere Bedenken. Irwin hätte
dann recht: «Saul was in reality the last of the judges and the
first of the kings», er wäre zu seiner Führerschaft «precisely as
the other judges» emporgetragen worden durch die Drangsal
der Stunde und seine Fähigkeit, sie zu meistern.27 Aber durch
diese Analogie wird ja eben gerade nicht erklärt, warum Saul
mehr als eine der Richtergestalten geworden ist und warum er
von einem mehr oder weniger zufällig zusammengeströmten
Haufen von Wehrfähigen aus Benjamin und allenfalls noch aus
Ephraim zu einem König erhoben worden ist, der Autorität in
ganz Israel haben sollte. Charismatisches Fiihrertum läßt sich
wohl denken, charismatisches Königtum ist im Grund ein
Widerspruch in sich selbst, denn das Königtum ist eine feste,
rechtlich verankerte Institution.

Aber wenden wir uns nun den andern Traditionen zu, die
davon berichten, wie Saul König wurde. In der Regel sieht man
in Kap. 11 die Fortsetzung von 9, 1 bis 10, 16. Das ist ein
Abschnitt von einem ziemlich komplizierten Aufbau. Die erste

28 Budde (A. 25), S. 75.
27 Irwin (A. 7), S. 133.



H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Königtums 451

Szene, 9, 1—10, redet von Kis, einem wohlhabenden Mann in
Benjamin, dem sich Eselinnen verlaufen haben 28 und der nun
seinen schönen und stattlichen Sohn Saul, der alles Volk um
Haupteslänge überragt, mit einem Knecht nach ihnen auf die
Suche schickt. Aber sie haben keinen Erfolg, und Saul will wieder

zu seinem Vater zurückkehren, damit der sich nicht um ihn
sorgen müsse. Doch der Knecht schlägt vor, einen Gottesmann
«in der Stadt» (sie wird nicht mit Namen genannt) zu befragen.
Saul zögert, da er nichts besitzt, was er dem Gottesmann als
Gabe für seine Bemühung geben könnte; doch hat der Knecht
noch einen Viertelsschekel bei sich. In der zweiten Szene,
V. 11—14 a, läßt der Erzähler die beiden, wie sie zur Stadt
hinaufsteigen, sich bei Mädchen, die vor dem Tor Wasser holen,
nach dem Seher (auch hier ist kein Name genannt) erkundigen.
Sie bekommen die Antwort, daß er eben in die Stadt gekommen
sei und bald auf die Höhe hinaufsteigen werde, um dort das
Opfermahl zu segnen und mit den Geladenen zu essen. Die
dritte Szene, V. 14 b—21, schildert uns das wunderbare
Zusammentreffen der beiden mit Samuel, der eben zum Tor herauskommt,

wie sie die Stadt betreten wollen. Samuel lädt sie gleich
zum Festmahl auf der Höhe ein. Über die Eselinnen kann er
beruhigende Auskunft geben, und darüber hinaus weiß er, daß
alles Wertvolle in Israel Saul gehört. Der ist darüber höchst
erstaunt, da er ja nur ein Benjaminit und seine Sippe die kleinste

in Israel sei. In einem Zwischenstück, V. 15—17, erfahren
wir, daß Samuel von Jahwe selbst auf den Besuch Sauls
vorbereitet worden ist. Es folgt die vierte Szene, V. 22—24:
Samuel weist Sau! und seinem Knecht an der Tafel die Ehrenplätze

an und läßt ihm durch den Koch die Keule auftragen,
die eigens für ihn auf die Seite gelegt worden ist. Fünfte Szene,
9, 25—10, 8: Saul übernachtet in der Stadt. Am andern Morgen
begleitet ihn Samuel zum Tor hinaus und salbt ihn insgeheim

28 Nach M. Bié, Saul sucht die Eselinnen: Vet. Test., 7 (1957), S. 92

his 97, sollen in diesem Text Überreste eines Berichtes über ein längst
verschollenes Fest vorliegen, bei dem eine verlorengegangene und gesuchte
Gottheit durch einen auf einer Eselin sitzenden Jüngling vorgestellt wurde.
Gegenüber einer solchen mythologischen Deutung bleibe ich doch lieber
bei der Meinung jenes «nicht unbedeutenden Alttestamentiers», der einst
der Lehrer von Biö war (s. S. 92), nämlich, daß es sich um einen märchenhaften

Zug handle.



452 H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Königtums

zum Fürsten (nâgîd) über das Volk Israel. Durch drei Zeichen,
die Saul begegnen werden, soll dieser Akt bekräftigt werden:
Am Grab Raheis wird Saul zwei Männer treffen, die ihm sagen,
daß die Eselinnen gefunden sind, bei der Eiche Tabor wird er
drei Männern begegnen, die mit Gaben auf dem Weg nach
Bethel sind; die werden ihm zwei Brote zum Geschenk machen.
Und wenn er nach dem Gibea Gottes kommt, wird Saul auf eine
Prophetenschar stoßen, mit der zusammen er in Verzückung
geraten wird. Nach dem Eintreffen dieser Zeichen soll er nach
Gilgal gehen, wo sich dann alles Weitere geben wird, sobald
Samuel dort erscheint. Sechste Szene, 10, 9—12: Die drei
Zeichen, so wird berichtet, seien eingetroffen. Erzählt wird es

allerdings nur vom dritten. Siebente Szene, 10, 13—16: Als
Saul nach Hause kommt, will ihn sein Oheim über die Worte
Samuels ausfragen, aber Saul tut ihm das Wesentliche, die
Zusage des Königtums, nicht kund.

Aufs Ganze gesehen, haben wir es in diesem Abschnitt nicht
mit historischer Berichterstattung zu tun. Die Exegeten stellen

denn auch in weitem Ausmaß fest, daß es ein Stück mit
legendären und märchenhaften Zügen sei. Aber man darf nicht
das Kind mit dem Bad ausschütten. Genaueres Zusehen zeigt,
daß der Abschnitt nicht einheitlich ist. So redet z. B. Szene 1

ohne Namensnennung nur von einem Gottesmann, in Szene

2+3 hingegen wird er als Seher bezeichnet. Nachher wird
einfach ohne Titulierung von Samuel gesprochen. Das weist darauf

hin, daß wir es mit verschiedenen Schichten in der Erzählung

zu tun haben. Daß Saul alles Volk um Haupteslänge
überragte, eine Aussage, die in 10, 23 wiederkehrt, mag geschichtlich

begründet sein. Daß er stattlich und schön und daß kein
schönerer Mann als er in Israel gewesen sei, klingt aber sagenhaft.

Allerdings stimmt diese Beschreibung nicht recht zum
sonstigen Bild, das man in der ersten Hälfte von Kap. 9 von
Saul gewinnt: er erscheint als ziemlich unbeholfener Junge;
er steht noch ganz unter der Befehlsgewalt seines Vaters, und
dieser sorgt sich um ihn, wie er längere Zeit ausbleibt. Sein
Knecht ist ihm sichtlich überlegen, sogar darin, daß er wenigstens

Geld im Beutel hat, während Saul nichts auf sich trägt.
All das, und damit das Motiv der Eselinnensuche überhaupt,
kann nicht geschichtlich sein. Im Moment, wo Saul König wird,



H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Königtums 453

ist er längst kein junger Bursche mehr, sondern hat schon
einen waffenfähigen Sohn (18, 1). Das Motiv verdankt seine
Verknüpfung mit der Designation Sauls zum König dem
Bedürfnis, darzustellen, auf welch wundersame Weise Gott die
Menschen zu lenken weiß, und wie es ihm ein geringes ist, den

Dürftigen aus dem Staub zu heben und ihm den «Ehrenthron»
zu gehen (1. Sam. 2, 8). In 9, 21 spricht der Erzähler noch
deutlicher aus, daß es ihm um die Veranschaulichung dieses
Gedankens geht: Die Sippe Sauls ist die geringste unter den Sippen

des kleinsten Stammes Israels •— und doch hat Jahwe
gerade ihn erwählt! Diese Aussage steht aber im Widerspruch
zu 9, 1, wo noch die zweifellos richtige Erinnerung bewahrt ist,
daß Sauls Vater Kis einer Familie mit bester Tradition
angehörte und ein hablicher Mann war.29 Das Motiv der Begegnung
mit den Mädchen am Brunnen, die den fremden Ankömmlingen
Auskunft geben, ist weit verbreitet, ebenso das andere, daß der
Seher schon im voraus von seinem Herrn tiher einen
bevorstehenden wichtigen Besuch unterrichtet wird.30 Daß Samuel
eben im Moment, wo Saul die Stadt betreten will, zum Tor
herauskommt, unterstreicht noch einmal den Gedanken, wie herrlich

Gott die Seinen zu führen weiß. Wir haben es also in Szene
1—3 mit Erweiterungen teils aus Freude am Erzählen, teils zur
erbaulichen Belehrung zu tun. Mit Szene 4 stoßen wir zum
Kern der Erzählung vor. Der Anfang dieses Kernes ist uns aber
nur noch verstümmelt erhalten, und der Bericht scheint auch
sonst verkürzt zu sein, wahrscheinlich darum, weil in Kap. 8

schon von einer Zusammenkunft zwischen Samuel und den
Ältesten in Israel die Rede war. Es sind dreißig Geladene da.
Warum gerade so viel und was sie eigentlich zur Opfermahlzeit
zusammengeführt hat, wird nicht gesagt. Eine gewöhnliche
Opfermahlzeit war es gewiß nicht. Samuel scheint, wenn wir
darin den Worten der Mädchen am Brunnen Bedeutung
zumessen wollen, nur gerade zu dieser Mahlzeit in die (leider
nicht benannte) Stadt gekommen zu sein. Es wird nicht erklärt,
warum Saul und sein Knecht den Ehrenplatz an der Tafel zu-

29 Nach Biö (A. 28), S. 93, soll ein gibbor chajil allerdings ein Mitglied
der Leibwache der Gottheit (des Bildes) sein.

39 Vgl. Apg. 9, 10 ff.; 10, 19 f.



454 H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Königtums

geteilt bekommen, doch die Geladenen und auch der «Koch» 31

sind durchaus im Bild. Zwischen den Zeilen kann man sehr
wohl lesen, daß hier ein geheimer Rat von Vertretern ganz
Israels unter Führung Samuels versammelt ist, der über das

Königtum verhandelt hat und dem Samuel nun den vorstellt,
den er für den gegebenen Anwärter der hohen Würde betrachtet.

Daß hier nicht viel gesprochen wird, ist nur natürlich:
über der Versammlung liegt die Atmosphäre der Konspiration.
— Den Höhepunkt erreicht die Erzählung aber erst in der
nächsten Szene, wo Samuel Saul insgeheim zum Fürsten über
Jahwes Volk salbt. Man beachte wohl: nicht direkt zum König
salbt er ihn, sondern zum nâgîd, d. h. zum designierten
Anwärter auf die Königswürde. Die Erzählung verlangt darum
eine Fortsetzung, in der berichtet werden muß, wie der nâgîd
zum mäläk erhoben worden ist. Der Bericht über die Salbung
muß natürlich noch zum ursprünglichen Kern der Erzählung
gehören. Das folgende Zeichenmotiv ist im Alten Testament
Bestandteil mancher Verheißungen, die es bestätigt (Ex. 8, 12;
Jes. 7, 11 ff., 37, 30; 38, 6+22; Zeichen als Bestätigung einer
Drohung: 1. Sam. 2, 34). Man wird also die beiden Szenen, die
von den Zeichen reden, nicht einfach für den Urbestand der
Erzählung streichen dürfen. Aber gleich drei Zeichen sind des
Guten zuviel! 10, 1 (LXX) redet denn auch nur von einem
Zeichen. Das erste, daß beim Grab Raheis dem Saul zwei
Männer künden werden, daß die Eselinnen gefunden sind,
gehört mit dem Motiv der Eselinnensuche zusammen, muß also
sekundär sein.32 Das dritte, daß Saul unter die Propheten
geraten wird, will das Sprichwort erklären: Ist Saul auch unter
den Propheten? 33 Das Sprichwort selbst ist abschätzig gemeint,
aber nach dem Zusammenhang will es jetzt positiv wertend den

König als einen Mann, begabt mit dem Geist Jahwes, hinstellen.
31 Das Wort tabbâch, das hier mit Koch übersetzt werden muß, bedeutet

sonst Leibwächter, natürlich eine beabsichtigte Doppeldeutigkeit.
32 Es stößt sich übrigens mit 9, 20, wo wir bereits erfahren haben, daß

die Eselinnen gefunden sind.
33 Eine andere Erklärung des Sprichwortes treffen wir in 19, 20 ff.

Bei irgendeinem Anlaß im Leben Sauls muß das geflügelte Wort entstanden
sein. Nach Greßmann (A. 8), S. 83, hängt es wohl mit der Teilnahme des

Königs für die derwischartigen Prophetengruppen zusammen, nach andern
mit seiner Schwermut.



H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Königtums 455

Ursprünglich wird also nur das 2. Zeichen sein: daß Saul drei
Männern bei der Eiche Tabor begegnet, die ihm von ihren für
das Heiligtum bestimmten Gaben einen Anteil geben: Man
beginnt, dem König Gaben darzubringen, Samuels Ankündigung
ist im Zug sich zu verwirklichen. Daß die letzte Szene, die uns
den neugierigen Oheim Sauls zeigt, ihr Dasein dem erzählerischen

Bedürfnis auszuschmücken verdankt, bedarf doch wohl
keiner weiteren Erörterung.

Der Abschnitt 9, 1—-10, 16 ist also erst im Verlauf einer
langen und komplizierten Überlieferungsgeschichte zu seinem
jetzigen Umfang angewachsen. Der Kern der Erzählung liegt
in 9, 22—10, 1+3+ 4, alles andere ist legendäre Ausmalung.
Bei diesem Wachstumsprozeß ist der ursprüngliche Kern so
verkürzt und verändert worden, daß es nicht mehr leicht zu
fassen ist, was er meint. Immerhin läßt sich der allgemeine Sinn
durchaus erheben. Oh dieser Kern aber wirklich noch etwas
weiß vom konkreten Hergang bei der Erhebung Sauls zum
König, ist eine Frage, die zunächst noch zurückgestellt sei.

Wir gehen nun über zu 10, 17—27. Nach dem jetzigen
Zusammenhang wäre auf die geheime Versammlung der Geladenen

auf der Höhe bei der ungenannten Stadt und die ebenso
geheime Salbung Sauls zum nâgîd die öffentliche Auslosung
Sauls auf einer von Samuel nach Mizpa einberufenen
Volksversammlung gefolgt. Der Auslosung wiederum folgte die öffentliche

Proklamation durch Samuel und dann der Königsjubel
des Volkes. Es läßt sich tatsächlich gut denken, daß nach den

geheimen Verhandlungen nach einer Gelegenheit gesucht werden

mußte, Saul dem Volk als König vorzustellen: Zur Designation

durch den Vertreter Jahwes muß die Akklamation durch
das Volk kommen. «Das eine wie das andere ist offenbar für
das Königtum in Israel konstitutiv.» 34 Die beiden grundlegenden

Akte können zeitlich weit auseinanderliegen (vgl. 1. Kön.
11, 29 ff. und 12, 20, betr. Jerobeam I.) ; sie können aber auch
nahe zusammenrücken (2. Kön. 9, 3 und 13, betr. Jehu). Ob es

so oder anders ist, hängt von den Umständen ab. Nie mehr aber
hören wir im Alten Testament davon, daß ein König durch
Auslosung bestimmt worden ist. Und daß der König gar erst noch
ausgelost wird, nachdem er bereits zu seiner Würde gesalbt

34 Alt, Staatenbildung A. 1), S. 23.



456 H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Königtums

wurde, ist undenkbar. 10,17 ff. kann also unmöglich ursprüngliche

Fortsetzung des vorhergehenden Abschnittes sein. Die
Verse gehören ihrem Inhalt nach zu Kap. 8, in dem Samuel das

Königtum grundsätzlich ablehnt. Aber nun hat, wie wir sahen,
Eißfeldt erkannt, daß von V. 21 bß an ein Überlieferungselement
auftaucht, das sich mit 17—21 ha nicht verträgt: Warum sollte
Saul sich versteckt haben, wenn er doch keine Ahnung davon
haben konnte, daß das Los ihn treffen könnte — man wird doch
nicht sagen wollen, daß Samuel die Verlosung so leitete, daß
schon der von ihm Ausersehene herauskam! Noch schwerer
fällt ins Gewicht, daß diese Verse im Gegensatz zu den
vorhergehenden zu Sauls Königtum wieder positiv eingestellt sind.
Samuel präsentiert dem Volk Saul mit den Worten: «Seht ihr,
wen Jahwe erwählt hat, seinesgleichen ist nicht im ganzen
Volk.» Diejenigen, die Saul wenig zutrauen und ihm keine
Geschenke bringen, müßten nach den in Kap. 8 und in 10, 17 ff.
vertretenen Anschauungen Männer vortrefflicher Einsicht sein,
aber sie werden in V. 27 bene belijja'al genannt. V. 17—21 ba
ist also ein Einschub. Darin aber kann ich Eißfeldt nicht folgen,
daß 21 bß ff. mit Kap. 11 zusammen eine eigene Quelle bilde.35
Die Feststellung, daß Saul alles Volk um Haupteslänge überragt
habe, weist auf 9, 2 zurück. Der Abschnitt ist die natürliche
und notwendige Fortsetzung von 9, 1—10, 16. Kap. 11 kann
nicht seine Fortsetzung sein, denn es weiß von Haus aus nichts
von einer Mitwirkung Samuels. Und man erwartet nach Kap. 10

auch in keiner Weise, daß das Königtum nun noch einmal einer
Bestätigung bedürfe. Die Fortsetzung von Kap. 10 haben wir
vielmehr in Kap. 13 vor uns: Der erwählte und anerkannte König

hat nun seine eigentliche Aufgabe anzugreifen: den Kampf
mit den Philistern. Es ist allen, die sich mit der Frage nach den

politischen Hintergründen der Geschichte Sauls befaßt haben,
klar, daß das israelitische Königtum notwendig wurde, weil es

galt, Israel vor dem Zugriff der Philister zu retten. — So haben
wir also in 10, 21 bß—27 einen alten Bericht vor uns, der durch
die deuteronomische Einleitung, mit der er verschmolzen ist, an
seinem Anfang wiederum verstümmelt wurde. Es war offenbar
erzählt worden, daß — doch wohl auf Initiative Samuels hin —
eine Volksversammlung einberufen wurde. (Daß es nach Mizpa

35 Eißfeldt, Komposition (A. 13), S. 10.



H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Königtums 457

geschah, ist fraglich, da sich dieser Ortsname ja nur in der
Einleitung findet.) Nach Eißfeldt36 hat dabei Samuel verkündet,
König solle nach Jahwes Willen der sein, welcher alles Volk
um Haupteslänge überrage. Aber man fand keinen solchen. So

richtete man an Jahwe die Frage: «Ist noch einer hergekommen?»

(der Text muß also an dieser Stelle nicht geändert werden,

wie es schon die LXX tat). Im übrigen ist die Erzählung
klar. Sie enthält nichts, was an sich unglaubwürdig wäre. Ob
sie das historische Geschehen richtig festgehalten hat, ist aber
wieder eine Frage, die uns später beschäftigen soll.

Zunächst noch ein Wort zu Kap. 8! Es ist nach der Meinung
der Exegeten im ganzen jung, und ob man es als elohistisch
oder deuteronomistisch bezeichnet oder sonstwie einordnet,
jedenfalls ist man sich darüber ziemlich einig, daß das Kapitel
für die Eruierung der geschichtlichen Vorgänge bei der Gründung

des Königtums kaum etwas abwerfe. Denn wenn schon
Samuel dabei mitgewirkt hat, dann gewiß nicht als der
grundsätzliche Gegner, als welcher er hier erscheint. Aber nun ist
wieder zu fragen, ob nicht vielleicht doch auch in diesem
Kapitel alte Traditionen, die in ihm (wie ich meine durch den

Deuteronomisten) verarbeitet sind, erkannt werden können.
Das gilt gleich von den ersten drei Versen. Die Kenntnis der
Namen der Söhne Samuels und die überraschende Mitteilung,
daß sie in Beerseba als Richter geamtet hätten, muß einer alten
Samueltradition angehören.37 Das Überlieferungsfragment ist
im jetzigen Zusammenhang zur Begründung des Begehrens des

Volkes nach einem König verwendet. Aber diese Begründung
paßt sehr schlecht zu den folgenden Ausführungen, nach denen
doch nur die Hartnäckigkeit des Volkes Jahwe gegenüber den
Wunsch nach einem König laut werden ließ, und paßt auch
schlecht zu Kap. 12, das inhaltlich mit Kap. 8 zusammengehört,
wo Samuel zugunsten Sauls abdankt, während er sich nach 8,1
aus Altersgründen zugunsten seiner Söhne zurückgezogen hat.
Ist aber in 1—3 eine alte Tradition verarbeitet, so kann das
auch für 4 + 5 zutreffen, wonach sich alle Ältesten Israels zu
Samuel nach Rama versammelt haben, um das Begehren nach
einem König aufzustellen. Wie 10, 24 weiß auch unser Kapitel

36 Eißfeldt, ebd., S. 7 und 10.
31 So auch Noth, Überlieferungsg. St. (A. 18), S. 56, Anm. 7.



458 H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Königtums

(V. 11), daß Samuel dem Volk den mischpat-hammäläk, die
Gerechtsame des Königs, vorgelegt hat, ja hier wird dieser mischpât
seinem Inhalt nach dargelegt. Man will in ihm allgemein ein
Dokument sehen, das die spätere Erfahrung Israels mit seinen
Königen widerspiegle. Mendelsohn 38 hat neulich unter Verwendung

akkadischer Texte aus Ugarit dargetan, daß die Sätze
eine zutreffende Beschreibung der halb-feudalen kanaanäischen
Gesellschaftsordnung seien. Das mag richtig sein, aber damit
ist doch noch nicht bewiesen, daß Samuel selbst dieses Königsrecht

formuliert hat. Saul war ja nicht ein Herrscher nach der
Art der Könige von Ugarit. Authentisch im Munde Samuels
könnten diese Bestimmungen nur sein, wenn er (was Mendelsohn

tatsächlich annimmt) Sprecher einer antimonarchischen
Bewegung jener Zeit gewesen wäre, aber das ist nicht der Fall.
Die Ausgrabungen im Gibea Sauls, auf dem Tell el Fûl, haben
zur Genüge gezeigt, daß Saul nicht einen so luxuriösen Hofhalt
geführt hat, wie er in diesem Königsrecht vorausgesetzt wird.39
Hingegen wird die hier festgehaltene Überlieferung doch darin
recht haben, daß Saul das Recht eingeräumt wurde, eine
stehende Truppe, ähnlich dem Heer der Philister, zu unterhalten.

40 Daß er eine solche schuf, ist in 14, 52 ausdrücklich
bezeugt, ebenso in 22, 7 und an andern Stellen vorausgesetzt. Man
kann darum das Königtum Sauls gerade nicht direkt aus dem
charismatischen Führertum der Richterzeit ableiten. Die Schaffung

eines stehenden Heeres und damit eines vom König
abhängigen und durch ihn mit Gütern belehnten Kriegerstandes
war allen bisher in Israel bekannten Institutionen gegenüber
etwas absolut Neues. Und es ist durchaus naheliegend, daß hier
die Diskussion eingesetzt hat, daß die Ermächtigung dazu con-

38 I. Mendelsohn, Samuel's Denunciation of Kingship in the Light of
the Akkadian Documents from Ugarit: Bull. Am. Sch. Or. Res., 143 (1956),
S. 17—22.

39 Vgl. W.F.Albright, Excavations and Results at Tell-el-Ful: Ann.
Am. Sch. Or. Res., 4 (1924), und Bull. Am. Sch. Or. Res., 52 (1933).

40 Zur Schaffung eines Berufskriegertums durch Saul vgl. Alt,
Staatenbildung (A. 1), S. 26 f., besonders S. 27, Anm. 1. Alt ist allerdings der
Meinung, daß Saul sich zunächst mit dem Heerbannaufgebot begnügt habe.
Das widerspricht aber 1. Sam. 10, 25 f., wonach Samuel das Volk entläßt, aber
die bene-hachajil (so nach der LXX), «denen Gott ans Herz gerührt hatte»,
mit Saul nach Gibea ziehen.



H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Königtums 459

ditio sine qua non Sauls war und hier also eine rechtliche Regelung

getroffen werden mußte. Es scheint also, daß der
ursprüngliche Wortlaut wohl erweitert, aber der zentrale Inhalt
der Abmachung doch ganz richtig festgehalten ist.41 — Man
beachte im weiteren, daß nach V. 4 die Ältesten Israels zu
Samuel nach Rama kommen, von V. 10 an aber Samuel nicht
einzelnen, sondern dem Volk schlechthin gegenübersteht. Auch
Kap. 8 weiß also von zwei verschiedenen Zusammenkünften,
einer mit den Ältesten Israels und einer mit dem Volk, genau
wie der Komplex von Kap. 9 + 10. Das heißt aber, daß der
Bericht von Kap. 8 dem von 9 f. parallel ist. Da aber der Deuteronomist

nicht bloß die Traditionen verarbeiten wollte, die ihm
für Kap. 8 zur Verfügung standen, sondern auch die jetzt in
9 + 10 enthaltene Überlieferung seinem Werk einzuordnen
beabsichtigte, mußte er zeitlich hintereinander ordnen, was im
Grunde Berichte über dieselben Ereignisse sind.

IV.

Wir glaubten, in Kap. 11 eine Erzählung vor uns zu haben,
die zwar nicht in allen Details, aber doch im ganzen als historisch

anzusehen sei. Wir stellten aber auch fest, daß sie in ihrer
ursprünglichen Gestalt nichts davon gewußt hat, daß Samuel
bei der Errichtung des Königtums in Israel die Hand im Spiel
hatte. Das Königtum scheint nach jenem Bericht in gerader
Linie aus dem charismatischen Führertum der Richterzeit
herausgewachsen zu sein. Demgegenüber sind wir aber in Kap. 9

und 10 auf deutliche, in Kap. 8 auf immerhin noch faßbare
Traditionen gestoßen, die wissen, daß Samuel ein wesentliches
Verdienst um die Errichtung des Königtums zukam, wenn es auch
nicht ausgesprochen ist, daß die Initiative geradezu von ihm
ausging. Ebenso ist es uns deutlich geworden, daß der eigent-

41 W. Caspari, Die Samuelbücher (1926), S. 86, Anm. 6, sieht im mischpât
eine die königliche Stellung ordnende Abrede. Sie liege in 1. Sam. 8, 11—18

vielleicht in einer Gestalt vor, die sie erst in der späteren Königszeit
erreicht habe, aber solche Entwürfe griffen nach Möglichkeit auf alte
Vorbilder zurück, was sich am vorgelegten bestätige, weil er die kriegerische
Tätigkeit des Königs zu seiner Grundlage habe.



460 H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Königtums

liehen Erhebung Sauls zum König Beratungen zwischen den
Ältesten Israels und Samuel vorangegangen sind. Gewiß kann
man nun zu erweisen versuchen, daß wir doch nur in Kap. 11

historischen Boden unter den Füßen haben, indem jene andern
Traditionen, mögen sie auch relativ alt sein, dem Wunsch
entsprungen seien, die Autorität des Königtums durch dessen
Verbindung mit dem hochangesehenen Samuel zu untermauern.
Demgegenüber hat es Gewicht, daß der Deuteronomist (oder
wer immer für die Abfassung der Samuelisbücher verantwortlich

sein mag) trotz seiner antimonarchischen Haltung die
Tradition von der Beteiligung Samuels nicht übergehen konnte,
sondern durch die jetzt in Kap. 8 vorliegende Darstellung diese

Beziehung mühsam und widerspruchsvoll genug aus einer
positiven in eine negative umzudeuten versuchen mußte. Es
kommt hinzu, daß dem Verfasser von Kap. 8 Traditionen über
diese Beteiligung bekannt waren, die von Kap. 9 f. unabhängig
sind. Sellin42 hat mit gutem Recht darauf hingewiesen, daß
sich vor allem aus Kap. 15, der Erzählung vom Bruch zwischen
Saul und Samuel, zeige, daß jener seine Krone einst aus
Samuels Hand empfangen habe. Grundsätzlich verneint das
Kapitel das Königtum nicht. Wie eine späte Zeit den Bruch
zwischen den beiden gesehen hat, ist aus dem jüngern, legendarischen

Doppelgänger zu Kap. 15, der Erzählung in 13, 7 b—15

von Sauls Opfer und seiner Verwerfung in Gilgal, zu ersehen.
Es kommt hinzu, was wir über die Struktur des Königtums im
späteren Israel wissen. Designation und Akklamation sind
nicht bloß in den Samuel-Saul-Traditionen die konstitutiven
Vorgänge bei der Erhebung des Königs, sondern auch spätere
Herrscher in Israel — sofern sich nicht das Prinzip der
Erbfolge durchsetzte — verdanken ihre Würde der Bestimmung
durch Jahwe und der öffentlichen Zustimmung des Volkes
(1. Kön. 11, 29 ff.; 12, 20; 14, 14; 15, 27; 2. Kön. 9, Iff.). Die
Designation wird durch einen Jahwepropheten vollzogen: Ahia
von Silo bei Jerobeam I., Elisas Jünger bei Jehu. Selbst wenn
die Berichte über Saul in diesem Punkte schwiegen, wäre zu
vermuten, daß ein Vertreter Jahwes als Übermittler der
göttlichen Erwählung bei der Erhebung Sauls tätig gewesen ist.
Der Schluß ist zwingend, daß die Uberlieferungen Vertrauen

42 Sellin (A. 10), S. 148; vgl. ferner Weiser (A. 20).



H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Königtums 461

verdienen, die berichten, daß die Erhebung Sauls zum König
nicht ohne die Mitwirkung Samuels geschehen ist.

Aber in welcher Vollmacht hat das Samuel getan? Man
kann antworten, daß es dazu keiner andern Vollmacht bedurfte
denn der, im Auftrag Jahwes zu handeln. War Samuel Jahwes
Prophet, so genügte es, daß er sich auf die ihm zuteil gewordene

Inspiration berief. Samuel müßte dann allerdings als Prophet

im ganzen Gebiet des Zwölfstämmebundes bekannt gewesen

sein und sich hoher Achtung erfreut haben. Beim Eigenleben,

das die Stämme in der vorstaatlichen Zeit führten, ist das
nicht so ohne weiteres denkbar. Aber war Samuel überhaupt
ein Prophet? Es ist bekanntlich umstritten, wie die Gestalt
Samuels zu deuten ist. Prophet, näbi', wird er direkt nur einmal
genannt, 3, 20, dazu indirekt in 9, 9, wo der Seher, rö'ee, mit dem

Propheten, näbi', gleichgesetzt wird. Aher abgesehen davon,
daß diese Gleichsetzung zwei Erscheinungen zusammenstellt,
die zum mindesten ihrem Ursprung nach verschieden sind,
taucht die Bezeichnung Seher nur in 9, 11—19 auf, einem
Abschnitt, den wir als sekundären Zuwachs zur Tradition von der
Zusammenkunft der Ältesten mit Samuel und Saul bezeichnen
mußten. Die Erzählung von 19, 18 ff., nach der Samuel Anführer

einer Schar von ncbï'îm gewesen wäre, ist anerkanntermaßen

jung-43 Kittel meint zwar, Samuel sei kein Ekstatiker
gewesen, aber er habe doch diese Bewegung benutzt und sich
bestrebt, «das brausend-schäumende Element ihres Wesens
abzuklären und der Jahwereligion dienstbar zu machen».44
Erweisen läßt sich das nicht, aber wie dem auch sei, ein Nabi im
gewöhnlichen Sinn war Samuel nicht, wenn ihn auch die
Bewegung der nebï'îm ähnlich wie Elisa für sich beansprucht hat.
Noch weniger haben wir allerdings das Recht, den geschichtlichen

Samuel als Seher oder Gottesmann zu bezeichnen. Man
hat immer wieder versucht, den Gedanken, Samuel könnte bei

43 Viel eher ist zu fragen, ob nicht Saul mit den nebî'îm Verbindung
hatte, worauf das Sprichwort «Ist Saul auch unter den Propheten?»
hinweisen könnte (siehe oben Anm. 33), was ja allerdings noch nicht berechtigt,

mit Lods (A. 23), S. 410, anzunehmen, Saul sei in Wirklichkeit durch
die Begeisterung der nebï'îm für sein königliches Amt gewonnen worden.
Vgl. auch Robinson (A. 6), S. 180.

44 Kittel (A. 11), S. 77 f.



462 H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Königtums

der Erhebung Sauls zum König mitgewirkt haben, dadurch
abzuweisen, daß man auf die Art des Sehertums Samuels in
9, 1 ff. hinwies; hier zeige es sich, daß der wahre Samuel nur
eine Gestalt von lokaler Bedeutung gewesen sei, ein Gottesmann,

dem man es zutraute, um Dinge zu wissen, die der
gewöhnliche Sterbliche nicht sieht, und an den man sich darum
wandte, wenn sich z. B. Eselinnen verlaufen haben. Es ist nur
konsequent, daß Greßinann, der Samuel für einen solchen
Seher hält, es ihm nicht zutrauen kann, Urheber des Königtums
zu sein.45 Aber die Bezeichnung Seher gehört ja nicht einer
alten Überlieferungsschicht an, und ebenso ist es mit der eines
«'isch-hä'älöhim». Das Vorkommen dieses Titels beschränkt
sich auf 9, 6—10. Es ist genau wie bei Elia, der in jüngern
Teilen der Tradition ebenfalls als Gottesmann bezeichnet wird:
Der Volksglaube hat sich der Gestalt bemächtigt und konnte
seine Größe nur dadurch herausstellen, daß er ihn zur populären

Gestalt eines Wundermannes gemacht hat. Aber der
historische Samuel war das nicht. War Samuel dann also
Priester? Man hat auch diese These vertreten, und sie hat
heute noch Anhänger.40 Auf das Zeugnis der Chronik, die in
Samuel einen Leviten sieht (1. Chr. 6, 12, emendierter Text),
wird man nicht abstellen wollen; nach 1. Sam. 1, 1 war sein
Vater Zuphit vom Gebirge Ephraim! Weder die spätere Nachricht,

daß er einen Altar baute (7, 17), noch diejenigen Stellen,
die ihn mit Opfern in Verbindung bringen (7, 10; 9, 18; 10, 8),
können beweisen, was sie sollen.47 Bei dieser Situation scheint
es nur noch eine Möglichkeit der Einordnung Samuels in die
Welt religiöser Gestalten Israels zu geben: Daß er Prophet

45 Greßmann (A. 8), S. 36 ff. Es ist verdienstlich, daß Greßmann dort
unter Beiziehung religionsgeschichtlichen Materials dargestellt hat, was
er unter einem Seher und was unter einem nâbî' versteht. Daß Samuel ein
«Seher» war, ist auch sonst eine beliebte These, z. B. H. Gunkel in EGG2,
Artikel Samuel.

46 Vgl. Hylander (A. 24), S. 245. 302; Ricciotti (A. 5), S. 350 f.; und
Robertson (A. 5), S. 193. Kittel (A. 11), S. 73, meint, daß Samuel Priester und
Prophet zugleich gewesen sei; vgl. ders., Gedanken und Gestalten in Israel
(1925), S. 99 f.

47 Daß man mit dem Essen wartet, bis Samuel das Opfer «gesegnet»
hat, ist kein Beweis dafür, daß er Priester ist. Samuel hat diese Aufgabe,
weil er den Vorsitz beim Mahle führt.



H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Königtums 463

war, nicht im Sinn der in Gruppen auftretenden nebl'im, aber
in dem eines Elia und der späteren Schriftpropheten. Preß 48

hat in diesem Zusammenhang nachdrücklich auf Kap. 15

hingewiesen, in welchem der Zusammenprall zwischen Saul und
Samuel ähnliche Konflikte zwischen Königen und Propheten
der späteren Zeit vorwegzunehmen scheint. Man wird auch
kaum die Echtheit des Samuelwortes 15, 22 f. bestreiten können;

dieses Wort atmet aber prophetischen Geist und läßt sich
der Form nach durchaus als prophetisches Scheltwort
verstehen. Doch bleibt die Frage offen, ob es nicht ein Anachronismus

ist, wenn wir Samuel als Propheten im Sinn der späteren
Zeit verstehen. Eine andere Möglichkeit scheint mir vielmehr
der Erwägung wohl wert zu sein. Die Überlieferung schreibt
dem Samuel auch das Amt eines Kichters zu. Da das in den
relativ jungen Kapiteln 7 und 8 geschieht, pflegt man über
diese Angaben (7, 6; 7, 15—17; 8, 1—3 von seinen Söhnen)
rasch hinwegzugehen. Aber man hat auch hier wieder den
Fehler gemacht, die Vorstellung damit, daß sie in allgemein als
jung beurteilten Abschnitten überliefert ist, als für die historische

Betrachtungsweise irrelevant anzusehen. Dazu kommt,
daß die Darstellung von Kap. 7, in der Samuel nach dem Muster
der sogenannten großen Richter des Richterbuches Israel vom
Joch der Fremdherrschaft befreit, als eine späte Konstruktion
zu betrachten ist. «Nicht historische, sondern dogmatische
Anschauungen und Forderungen haben die Gestaltung der
Erzählung bestimmt.» 49 Samuel ist gewiß nicht Richter im Sinn
der großen Heldengestalten des Richterbuches gewesen. Aber
jene Stammesführer der vorstaatlichen Zeit werden ja auch
innerhalb des alten Sagenbestandes gar nicht Richter genannt;
das geschieht vielmehr zum erstenmal in 2. Sam. 7, 7 und 11

(siehe aber auch 1. Sam. 12, 11, wo sie in eine Reihe mit Samuel
gestellt sind). Es ist aber der Forschung der neuern Zeit
klargeworden, daß von diesen «großen» Richtern, von denen ja gar
nicht berichtet wird, daß sie Recht gesprochen hätten, die «kleinen»

Richter, von denen nur kurz in den Listen von Ri. 10,1—5
und 12, 8—15 gesprochen wird, funktionell zu unterscheiden
sind. Ihnen kommt von Haus aus allen die Bezeichnung

48 Press (A. 19), S. 224.
49 Press, S. 174.



464 II. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Königtums

söfe tîm zu. Nach der These von Klostermann, die zunächst Alt
und, auf ihn sich stützend, Grether und Noth 50 aufgenommen
haben, hatten diese Männer, dem isländischen «Gesetzessprecher»

vergleichbar, die Aufgabe, das Gottesrecht, dem Israel
unterworfen war, «auszulegen und darüber Auskunft zu gehen,
über seine Beachtung zu wachen und vielleicht selbst es öffentlich

zu verkündigen schließlich auch seine Anwendung
auf neue Situationen und damit seine Weiterbildung
verantwortlich vorzunehmen».51 Es ist das älteste gesamtisraelitische
Amt, von dem die Überlieferung berichtet. Sollte nun nicht
Samuel Träger eben dieses Amtes der Jahweamphiktyonie
gewesen sein? 52 In 7, 15—17 ist Samuel in einem ganz andern
Sinn Richter denn zuvor, wo er das Volk in den Kampf führt.
«Er zog Jahr für Jahr umher und machte die Runde über
Bethel, Gilgal und Mizpa und sprach Israel Recht an allen
diesen Stätten. Dann kehrte er zurück nach Rama und dort
sprach er Israel Recht» (V. 16 und 17). Es wäre zu erwarten,
daß Samuel als «Richter» in Israel seinen Sitz am zentralen
Heiligtum, dem Aufbewahrungsort der Bundeslade, gehabt hätte.
Aber da zu seiner Zeit die Lade den Philistern in die Hände
gefallen war, ist es durchaus möglich, daß Samuel in der
geschilderten Weise herumzog. Der historische Samuel war Richter

Israels. Daß ihn die Prophetengruppen zu einem der Ihren
machten und das Volk in ihm einen Seher und Gottesmann
erblickte, ist nur Beweis seiner Größe und Beliebtheit. Wenn er
in Kap. 15 wie ein Prophet der späteren Zeit spricht, so hat das

50 A. Klostermann, Der Pentateuch, N.F. (1907), S. 348 ff. 419 ff.; A. Alt,
Die Ursprünge des israelitischen Rechts: Ber. über d. Verh. d. Sachs. Ak.
d. W., Phil.-hist. Kl., 86 (1934), jetzt auch in Kleine Schriften, 1 (1953);
0. Grether, Die Bezeichnung «Richter» für die charismatischen Helden der
vorstaatlichen Zeit: ZAW 57 (1939), S. 110—121; M. Noth, Das Amt des

«Richters Israels»: Festschr. für A. Bertholet (1950), S. 404—417.
51 Alt, Ursprünge (A. 50), S. 99.
52 Auerbach (A. 6), S. 178, führt aus, daß Samuel seiner Erziehung nach

Hüter der nationalen Jahwe-Tradition von Silo und also über die stammes-
tümliche Begrenzung des Gesichtskreises hinausgewachsen war. Es ist
tatsächlich zu bedenken, daß es schon seine Gründe haben muß, daß die
Jugendgeschichte Samuels ihn mit Silo, dem damaligen Sitz der Lade und
damit dem zentralen Heiligtum der Israelstämme, zusammenbringt. Vgl.
auch K. Möhlenbrink, Sauls Ammoniterfeldzug : ZAW 58 (1940/41), S. 54 ff.,
bes. S. 66 f.



H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Königtums 465

seinen Grund darin, daß Richter und Prophet in den Traditionen

der alten Jahweamphiktyonie ihre geistige Heimat
haben. Beide sind Kämpfer für das Gottesrecht.

Jetzt löst sich die oben gestellte Frage: Kraft welcher
Vollmacht hat Samuel mit den Ältesten Israels über die Errichtung
des Königtums verhandelt? Es war nicht bloß eine geistige
Autorität, über die er verfügte, sondern zugleich und wohl
zuerst die seines Amtes.53 Die Möglichkeit bleibt offen, daß der
Anstoß nicht von ihm ausging, aber wenn auch der Gedanke
von den Ältesten zur Sprache gebracht wurde, so konnte
Samuel als Amtsträger im Zwölfstämmehund doch nicht umgangen

werden, sollte das zu schaffende Königtum mehr als eine
Angelegenheit bloß eines Stammes sein. Es mußte eine
Rechtsgrundlage geschaffen werden, und dazu war die Mitwirkung
des Richters Israels unerläßlich. Saul hat das Königtum nicht
an sich gerissen (Greßmann 54), es wurde ihm auch nicht aus
der augenblicklichen Begeisterung über seine kriegerische Tat
heraus spontan vom Heeresbann Israels übertragen und ist
ihm auch nicht von einem Propheten nur kraft prophetischer
Inspiration zugesprochen worden; sondern er wurde von den

legitimen Vertretern der Jahweamphiktyonie, den Aeltesten 55

und dem Richter, dazu berufen und daraufhin dem Volk
präsentiert, das seine Zustimmung bekundete. Es entspricht völlig
dieser Situation, daß dabei Samuel, der Richter, das Königsrecht

zu verkünden hatte. Es ergibt sich aus diesem Werdegang
ebenso, daß der König an das Gottesrecht der Amphiktyonie,
die ihn berufen hatte, gebunden war, und erstaunt nicht, daß
Samuel als Wächter liber diesem Gottesrecht nach Kap. 15

53 Noth, Geschichte (A. 6), S. 158, sagt: «Samuel, als .Gottesmann' ohnehin

eine angesehene Erscheinung und jetzt erst recht als der Sprecher
Gottes, der den Saul zu seiner befreienden Tat aufgerufen und inspiriert
hatte, (war) eine Autorität in Israel, auch ohne Träger eines Amtes zu
sein.»

54 Greßmann (A. 8), S. 36: «Könige werden überhaupt nicht von einem
anderen gemacht, höchstens machen sie sich selbst dazu, wenn sie die Gunst
der Verhältnisse richtig zu nutzen verstehen.»

55 Daß es sich beim Opfermahl auf der Höhe nicht um eine zufällige
«feierliche Veranstaltung einer Provinzstadt», sondern um die Versammlung

des Ältestenrates Israels handelt, hat Hylander (A. 24), S. 153 f., deutlich

gesehen und ist von Buber (A. 21), S. 129 f., in seiner Bedeutung klar
herausgestellt worden.

30



466 H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Königtums

sofort eingegriffen hat, als Saul eigene Wege zu gehen sich
anschickte. Es bestätigt sich, was Alt gesehen hat, daß nämlich

das israelitische Königtum wesentlich von israelitischen
Voraussetzungen her zu verstehen ist und daß eine seiner Wurzeln

die sakralen Traditionen des Zwölfstämmebundes waren.
Aber der Zusammenhang mit ihnen ist viel konkreter und
enger, als er angenommen hat.

V.

Wir müssen jetzt nochmals auf Kap. 11 zurückkommen. Wir
haben festgestellt, daß, wenn man den Traditionen von 9+10
historisches Gewicht verleiht, Kap. 11 rätselhaft wird. Aber
auch sonst bereitet Kap. 11 der historischen Einordnung mehr
Schwierigkeiten, als man gewöhnlich wahrhaben will. Wenn
nicht alles trügt, ist es die Philisternot gewesen, durch welche
in den verantwortlichen Männern Israels der Gedanke reifte,
daß die bisherige Ordnung des Zwölfstämmebundes den
Forderungen der Stunde nicht mehr gewachsen sei. Aber nach
Kap. 11 wäre Saul nach einem Kampf gegen Ammon König
geworden. Neben andern hat Lods scharf betont, wie undenkbar

es ist, daß Saul von Gibea ausziehen konnte, wenn dort
eine Besatzung der Philister lag.56 Er meint darum, daß Saul
in Wirklichkeit nach seinem Sieg über die Philister, die Gibea
besetzt gehalten hatten, durch die Stämme zum König erhohen
worden sei. Daß andererseits die Befreiung von Jabesch
historische Tatsache ist, kann er angesichts der Anhänglichkeit, die
die Jabeschiten nach 1. Sam. 31, lb—13; 2. Sam. 2, 4—7 Saul
bewiesen haben, nicht leugnen. Aber Lods hat darin recht, daß
der Sieg bei Jabesch mit der Erhebung Sauls zum König direkt
nichts zu tun hat. Die literarische Analyse hat ergehen, daß

Kap. 11 eine Einzeltradition ist, die weder Kap. 10 fortsetzt
noch in Kap. 13 ihre Fortsetzung findet. Dann ist aber mit der

Möglichkeit zu rechnen, daß sie an falscher Stelle in den Gang
der Ereignisse eingeschoben worden ist. Es lösen sich tatsächlich

alle Schwierigkeiten, wenn man das in Kap. 11 Berichtete
zeitlich dem in 8—10 Erzählten voranstellt. Als Saul zum
König erhoben wurde, hatte er bereits einen Sohn in reiferen

66 Lods (A. 23), S. 411.



H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Königtums 467

Jahren zur Seite (18, 2 ff.). Was in Kap. 11 berichtet wird,
kann sich also Jahre, wenn nicht gar Jahrzehnte, vor der
Erhebung Sauls zum König abgespielt haben. Alles weist darauf
hin, daß er damals noch ein ganz unbekannter Bauer gewesen
ist, und es ist durchaus möglich, daß Gibea zu jener Zeit noch
nicht von den Philistern besetzt war. Nichts in der Erzählung
von Kap. 11 läßt ahnen, daß die Boten von Jabesch wußten, daß
Saul zum König designiert sei, oder daß Saul eingriff, weil
es ihm bewußt war, daß er als nägid die Pflicht habe,
einzugreifen. Wenn er handelt, dann ganz spontan, weil ihn Gottes
Geist gepackt hat, nicht als Anwärter auf die Königswürde,
sondern als schlichter Israelite aus Ergriffenheit über die Not
der Brüder. Hier steht Saul tatsächlich ganz in der Linie des

charismatischen Führertums der Richterzeit. Saul hatte
Erfolg, aber er kehrte zu seinem Acker in Gibea zurück. Dann
aber — nach Jahren — kam die schwere Zeit der Philisternot;
es kamen die Niederlagen bei Aphek, die zeigten, daß man jetzt
einem Feind gegenüberstand, den man mit den gewöhnlichen
Mitteln nicht mehr zurückzuhalten vermochte. Der Druck der
Philisterhand lag immer schwerer über Israel. Es war nicht
mehr zu erwarten, daß ein rasch zusammengeraffter Haufe von
Bauern unter Führung eines gottbegeisterten Helden dem

Kriegsvolk der Philister gewachsen sei. Die neue Situation
verlangte neue Maßnahmen. Die Vertreter der Stämme berieten
sich darüber mit dem «Richter» Samuel.57 Was lag näher, als
den siegreichen Führer bei der unvergessenen Entsetzung von
Jabesch im Ostjordanland jetzt offiziell mit der weit größeren
Aufgabe zu betrauen? 6S Er willigte ein, scheint aber Bedingungen

gestellt zu haben, die in einem zu erlassenden Königsrecht
ihren Niederschlag fanden. In einer Volksversammlung wurde
dann Saul, doch wohl durch Samuel, als der Erwählte Jahwes
vorgestellt und das Königsrecht promulgiert.

57 Leider ist nicht mehr auszumachen, wo diese Beratung stattfand. Die
große Rolle, die in den jüngeren Stücken der Tradition Mizpa spielt, könnte
immerhin darin begründet sein, daß jener bedeutungsvolle Akt in diesem
Städtchen stattgefunden hat.

58 Es ist bezeichnend, daß Ricciotti (A. 5), S. 352, den Eindruck hat,
Samuel könne doch unmöglich einen unbekannten Mann aus Gibea zum
König ausersehen haben, weshalb er vermutet, «daß sich die Männer des

Qis ihren Ruf durch kleine, mutige Unternehmungen erworben hatten».



468 H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Königtums

So weit läßt sich ein geschlossenes Bild gewinnen. Es bleibt
aber noch 11, 15 (12—14 haben wir ja ausgeschieden), wonach
Saul nach dem Kampf bei Jabesch in Gilgal vom Volk zum
König erhoben worden ist. Wenn der Vers wirklich eine alte
Tradition wiedergibt, was ich annehmen möchte, so muß
zwischen V. 11 und V. 15 einmal erzählt worden sein, wie Saul
von Samuel zum König berufen wurde. Dieser Bericht fiel weg,
da davon schon nach anderer Quelle in 9 und 10 berichtet worden

war, so daß es nun so aussieht, als sei das Heer Sauls
gleich von Jabesch aus nach Gilgal gezogen. Man hat sich
darüber schon immer gewundert, da Gilgal bei Jericho ja nicht
am Wege liegt, und hat versucht, die Schwierigkeit dadurch zu
beheben, daß man an ein Gilgal bei Sichern (Dschulêdschil)
dachte, aber diese These hat sich nicht zu behaupten vermocht.
In Wirklichkeit ist das in V. 15 Erzählte identisch mit dem, was
in 10, 21 b—27 berichtet wird.59 Allerdings scheint jene Szene

in Mizpa zu spielen (V. 17), aber wir haben bereits bemerkt,
daß die alte Tradition selbst keinen Ortsnamen nennt. So dürfte
Saul tatsächlich in Gilgal zum König ausgerufen worden sein.

Ist unsere Schau richtig, dann ist der israelitische König
von Haus aus der militärische Führer des Zwölfstämmebundes.

60 Der König ist sozusagen ein Beamter der Jahweamphi-
ktyonie. Für eine Erbmonarchie war da kein Platz, sondern die
Stämme mußten es sich vorbehalten, jedesmal neu den zu
bestimmen, der ihre Sache zu wahren hatte. Es erstaunt uns auch
nicht, daß das Königtum in jahwetreuen Kreisen Israels sofort
schärfsten Widerstand erfuhr, sobald es die ihm von seinem
Ursprung her gesetzten Grenzen zu überschreiten versuchte.
Schon Saul selbst hat den härtesten Protest Samuels entgegennehmen

müssen, als er nach der Amalekiterschlacht nach
seinem eigenen Gutdünken und nicht nach dem Gottesrecht handeln

wollte. Für eine freie Entfaltung des Königtums nach
59 Vgl. dazu E. Preß, Sauls Königswahl: Theol. Bl., 12 (1933), Sp. 243

bis 248.
00 Das heißt, daß das charismatische Element bei der Gründung des

Königtums nicht die Bedeutung hat, die ihm Alt und andere zuschreiben
wollten. Es ist bezeichnend, daß auch David auf Grund von Verhandlungen
mit den Ältesten Israels in Hebron zum König erhoben wurde (2. Sam.

5,1—5) und längst nicht mehr ein unbekannter Hirtenjunge war, als das

geschah.



H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Königtums 469

orientalischem Muster, gar für den Despotismus oder die
Vergöttlichung des Königs blieb da kein Raum. Man wird sich
hüten müssen, irgendein «pattern» einer Königsideologie auch
in Israel finden zu wollen. Hier sollte der König nur ein
bescheidener Diener des Gottesbundes sein. Daß diese Konzeption
schlecht verwirklicht wurde und das Königtum zu scharfer
Kritik durch die Propheten Anlaß gab, ändert an ihrer
Einmaligkeit und Bedeutsamkeit nichts.61

Zürich. Hans Wildberger.

61 Nachträglich sehe ich, daß auch W. Hertzberg, Die kleinen Richter:
Theol. Lit.-Zeit. 79 (1954), Sp. 285—290, die These vertritt, daß Samuel
den kleinen Richtern zuzuzählen sei (oben, S. 464) ; ebenso G. von Rad, Theologie

des Alten Testaments, 1 (1957), S. 42. 68.


	Samuel und die Entstehung des israelitischen Königtums

