Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 6

Artikel: Samuel und die Entstehung des israelitischen Kénigtums
Autor: Wildberger, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878961

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878961
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Samuel
und die Entstehung des israelitischen Kénigtums.

I.

Albrecht Alt hat in seiner Studie «Die Staatenbildung der
Israeliten in Paldstinay * die Frage gestellt, von welchen ideel-
len und institutionellen Voraussetzungen her das israelitische
Konigtum entstanden sei. Nach ihm ist das Prinzip der charis-
matischen Fiihrerschaft, das in der Richterzeit eine bedeutsame
Rolle gespielt hatte, auch bei der Griindung des israelitischen
Konigtums wirksam gewesen, ja es bildete den eigentlichen
Ausgangspunkt der Staatenbildung in Israel *? und ist im Nord-
reich das Ideal des Konigtums geblieben. Da das israelitische
Konigtum von Anfang an als eine den Stimmen iibergeordnete
GroBe verstanden wurde, hat die altisraelitische Stammesver-
fassung auf seine innere Struktur kaum Einflull ausgeiibt. Da-
gegen ist sehr wohl damit zu rechnen, dall zwischen dem sa-
kralen Zwolfstimmebund und dem Kénigtum Sauls ein kon-
tinuierlicher Zusammenhang besteht. Zum mindesten ist diese
Verbindung ideeller Art, denn die Stimme der Jahweamphi-
ktyonie sind ja zugleich die potentiellen Glieder des Konigrei-
ches. Aber es stellt sich auch nach Alt die Frage, ob nicht die
Organisation des Zwdolfstimmebundes bei der Errichtung des
Konigtums ganz praktisch eingegriffen hat. Darauf konnte
nach ihm die Rolle hinweisen, die Gilgal, damals doch wohl
sakraler Mittelpunkt der Stimme, bei der Erhebung Sauls
zum Konig gespielt hat. Aber auch die Beziehungen zwischen
Saul und dem Priestergeschlecht von Nob, das von Silo, dem
friitheren Sitz des Ladeheiligtums, stammte, zeigt in dieser
Richtung. ® Die Darstellung von 1.Sam. 8, nach der das Be-
gehren Israels nach einem Konig dem blofen Wunsch ent-

1 A. Alt, Die Staatenbildung der Israeliten in Palidstina: Reformations-
programm der Universitdt Leipzig 1930, jetzt auch in Kleine Schriften
zur Geschichte des Volkes Israel, 2 (1953), S.1-65.

2 Alt (A.1), S.17ff. Vgl. auch ders., Das Konigtum in den Reichen
Israel und Juda: Vet. Test., 1 (1951), und in Kleine Schriften (A.1), S.116
bis 134, bes. S. 119.

3 Alt, Staatenbildung (A.1), S.211.



H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Koénigtums 443

sprang, es andern Vélkern gleichzutun, mull also zum minde-
sten als eine einseitige Verzeichnung des wirklichen Gesche-
hens betrachtet werden, die aus den bitteren Erfahrungen der
spitern Zeit zu verstehen ist. Einen gewissen Kinflufl mag die
Art des Konigtums bei den im Umkreis von Paléstina sellhaft
gewordenen Voélkern (Edom, Moab, Ammon) immerhin aus-
geiibt haben, hingegen ist dem kanaandischen Stadtkonigtum
gegeniiber das israelitische von Haus aus eine Grole fiir sich.

Die Thesen von Alt haben weitgehend Zustimmung gefun-
den. Es fragt sich aber, ob dieses Ergebnis nicht durch den
Aufweis der tatséichlichen Vorginge bei der Griindung des
israelitischen Konigtums konkretisiert werden kann, vielleicht
auch gewisse Korrekturen erfahren mulBl. Was die konkreten
Vorginge bei der Staatenbildung anbelangt, ist Alt ndmlich
auffallend zuriickhaltend. Beim Stand der Uberlieferung, die
dariiber Bescheid geben miilite, hilt er den <«Versuch, den
dullern Hergang der Griindung des Reiches Israel und seines
Schicksals unter Kénig Saul aus den Quellen zu rekonstruie-
ren, von vornherein fiir aussichtlosy und will sich darum mit
dem Aufweis der inneren Struktur des ersten israelitischen
Staatsgebildes begniigen.* Er steht mit dieser Skepsis nicht
allein; die neueren Darstellungen der Geschichte Israels, wenn
man von der reichlich unkritischen von Ricciotti® absieht,
empfinden stark die Schwierigkeit, sobald sie nach der Bestim-
mung der allgemeinen Lage den Ablauf der Ereignisse im ein-
zelnen klarlegen sollen. ¢ Zwar ist man sich dariiber einig, daf}
aufs Ganze gesehen 1. Sam. 11 einen historisch wertvollen Be-
richt darstellt und selbst einer der schirfsten Kritiker, Irwin,
erklirt: «Chapter 11 is authentic history.» ” Aber schon bei

¢ Alt, ebd., S. 15.

5 (3. Riceciotti, Geschichte Israels, 1 (1953), S. 345 ff.; vgl. auch E. Ro-
bertson, Samuel and Saul: Bull. John Ryl. Libr., 28 (1944), S. 175—206.

8 Vel. etwa M. Noth, Geschichte Israels? (1954), S.156: «Die Einzel-
heiten dieses Vorgangs (scil. wie Saul Kénig wurde) entziehen sich einer
genaueren historischen Einsicht.» Ferner den Artikel Saul von A. Alt in
RGG2, oder die Darstellungen bei Th. H. Robinson, A History of Israel,
1 (1932), und bei E. Auerbach, Wiiste und Gelobtes Land, 1 (1932).

7 W. A. Irwin, Samuel and the Rise of the Monarchy: Am. Journ. Sem.
Lang., 58 (1941), S.113—134, bes. S. 113.



444 H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Kénigtums

diesem Bericht erhebt sich die Frage, ob die Rolle, die in ihm
Samuel zugedacht ist, als historisch betrachtet werden darf.
Und das ist nun iiberhaupt die Kernfrage der Diskussion: Ob
und in welchem Sinn Samuel bei der Inaugurierung des Kinig-
tums beteiligt war. Irwin verneint es mit Nachdruck. Grefmann
glaubt zwar, dafl die Freundschaft zwischen Samuel und Saul
vielleicht auf zuverlissiger Uberlieferung beruhe, aber hélt es
doch fiir falsch, in Samuel den geistigen Urheber des Konig-
tums zu sehen.® Ahnlich unbestimmt ist Noth, der meint, daf}
Samuel Saul doch wohl zu seinem ersten Auftreten inspiriert
habe, aber glaubt, dafl Samuel dabei eher an Fiihrerschaft in
einer augenblicklichen Notlage gedacht habe als an die dau-
ernde Institution des Konigtums.® Sellin hingegen hélt es fiir
mdoglich, mit Sicherheit zu erweisen, dall «Saul einst die Krone
aus Samuels Hand, der dabei gleichzeitig Organ Jahwes und
Wortfiihrer des Volkes war, erhalten haben mufl}» *°, und Kit-
tel, der sich zwar der Schwierigkeiten wohl bewult ist, ist doch
dessen gewill, dall Samuel die Hand im Spiele hatte.* Auch
Auerbach ist davon iiberzeugt, daf Samuel die treibende Kraft
in der Entwicklung zum Konigtum war, und meint es diesem
als Verdienst zuschreiben zu diirfen, dafl die Erhebung gegen
die Philisterherrschaft nicht Sache des Stammes, dem Saul an-
gehorte, blieb, sondern zur nationalen Einigung fiihrte. Aber
auch er verzichtet darauf, darzustellen, wie das im einzelnen
vor sich ging.* Die Zahl der Stimmen liefle sich vermehren,
aber das Krgebnis wiirde sich nicht dndern, dall man wohl
weithin seine Uberzeugung &ulert, dafl Samuel an der Griin-
dung des Reiches ein hohes Verdienst hat, im {ibrigen aber
kein klares Bild seiner Funktion umreiflen kann. **

8 H. GreBmann, Die ilteste Geschichtsschreibung und Prophetie Is-
raels: Die Schriften des Alten Testaments, 2, 1, 2. Aufl. (1921), S. 36.

® Noth (A.6), S.157.

10 T, Sellin, Geschichte des Israelitisch-Jiidischen Volkes?, 1 (1935),
S. 146 ff.

11 R. Kittel, Geschichte des Volkes Israel?, 2 (1925), S. 79.

12 A a. 0., S. 177 ff.

13 (. Killfeldt, Die Komposition der Samuelisbiicher (1931); ders., Ge-
schichtsschreibung im Alten Testament (1948), S. 30 ff., und Einleitung in
das Alte Testament® (1956), S. 330.



H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Kénigtums 445

IL

Die Quellen, auf Grund derer das Werden des israelitischen
Kénigtums darzustellen ist, sind uns in 1. Sam. 8—15 gegeben.

In der auf Wellhausen griindenden Forschung hat sich die
Auffassung durchgesetzt, dall gerade innerhalb dieses «Samuel-
Saul-Komplexesy deutlich wenigstens zwei Hauptstriinge der
Erzdhlung auseinanderzuhalten sind. Zur einen Quelle sollen
grob gesprochen Kap. 8; 10, 17—27; 12 und 15 gehoren, so dal}
fiir die andre 9, 1—10, 16; 11; 13 und 14 iibrigbleiben. Die Dis-
kussion ging nicht so sehr um die grundsitzliche Notwendig-
keit einer solchen Aufteilung, sondern darum, ob in den beiden
Teilen die Fortsetzung der Pentateuchquellen E und J zu sehen
sei. Die Eindeutigkeit, mit der es méglich schien, gerade in die-
sem Teil der Samuelisbiicher zwei parallele Darstellungen aus-
einanderzulosen, war manchen der sicherste Beweis fiir die
Fortsetzung der pentateuchischen Quellenschriften bis in die
«geschichtlichen» Biicher des Alten Testamentes hinein. Die
literarkritische Arbeit an den Samuelisbiichern hat denn auch
die einzelnen Phasen der Pentateuchkritik mitgemacht, und
wir wundern uns nachtriiglich schon etwas iiber die Sicher-
heit, mit der man meinte, auch hier E' und E* oder J*, J®> und J?®
samt verschiedenen redaktionellen Verbindungsstiicken fest-
stellen zu kénnen, Von den neuern Versuchen, an dieser Quel-
lenhypothese, wenn auch in abgewandelter Gestalt, festzuhal-
ten, sei der von Eilfeldt verzeichnet, der in Konsequenz seiner
Aufteilung des Jahwisten in J und L (Laienquelle) auch in
unserm Abschnitt drei parallele Darstellungen davon, wie
Saul Koénig wurde, herausstellen wollte: 8; 10, 17—21 ba; 12
und 15 (Elohist); 9, 1—10. 16; 11, 6 aa; 13, 3ba. 4 b + 5. 7b bis
15a (Jahwist); und 10, 21 bp—27; 11 (ohne v.6 aa); 13 (ohne
die oben zum Jahwisten gerechneten Verse und Versteile);
und 14 (Laienquelle).* Diese Variation der alten Quellen-
hypothese durch EKififeldt ist bedeutsam. Man mufl ihm darin
recht geben, dafl 10, 21 bf—27 nicht in die dem Konigtum ab-
lehnend gegeniiberstehende Quelle hineinpassen will und daf
es sehr fragwiirdig ist, ob, wie man gewohnlich dachte, Kap.
11 die Fortsetzung von 9, 1—10, 16 bildet. Man kommt mit der

14 Fiffeldt, Komposition (A.13), S.16, und die synoptische Ubersicht,
S. 56 ff.



446 H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Kdénigtuins

lange Zeit hindurch fast zum Dogma gewordenen Zweiquel-
lentheorie tatsiichlich nicht durch. Die Frage ist nur, ob eine
Verteilung auf drei Stringe die Quellentheorie zu retten ver-
mag. Die Stimmen mehren sich, dall sie dem Tatbestand nicht
gerecht werden und daf vor allem der Zusammenhang mit den
Pentateuchquellen preiszugeben sei. Schon Grellmann ** wollte
zwar drei Schichten unterscheiden (Geschichtserzédhlungen:
11; 13 + 14; Sagen: 9, 1—10. 16; 15; und Legenden: 10, 17—27;
12), betont aber, daff alle Erzihlungen urspriinglich fiir sich
umliefen. Alt** rechnet zwar mit zwei Quellen, unterstreicht
aber, daB auch die jiingere, nach ihm deuteronomistische Reihe
dlteres Uberlieferungsgut enthalte, und vor allem, daf die dltere
Reihe aus Einzelerzihlungen zusammengesetzt sei, deren Son-
derstellung sorgfiltiger zu beachten wire. So habe 9, 1—10, 16
weder in Kap. 11 (so die gewdhnliche Annahme) noch in 13
und 14 (so Lods)' ihre Fortsetzung; sowohl 11 als auch 13 {.
stiinden durchaus auf eigenen Fiillen. In seinen {iberlieferungs-
geschichtlichen Studien hat dann Noth ** die Auffassung ver-
treten, dal die dem Konigtum abgeneigten Stiicke, die man in
der Regel E zuschrieb, in Wirklichkeit dem Deuteronomisten
zugehorten, so daBl dieser also als Verfasser, nicht blof} als Re-
daktor der Samuelisbiicher anzusehen sei. Schon vor ihm hat
Prefy ** herausgestellt, daBl sich die Erzéhlungen um Samuel
und Saul nicht auf Quellen verteilen lassen, sondern dafl wir es
mit einzelnen Uberlieferungseinheiten zu tun haben, die nur
lose nebeneinandergestellt sind. Immerhin meint er, dafl sich
die einzelnen Erzdhlungseinheiten in Gruppen sammeln lassen,
die doch wieder mit den beiden «Quelleny der fritheren Literar-
kritik dem Umfange nach ziemlich identisch sind. *¢

15 GreBfmann (A.8), S.10.

16 Alt (A.1), S. 14, bes. Anm. 3.

17 A. Lods, Les sources des récits du premier livre de Samuel sur
Iinstitution de la royauté israélite: Etudes de théol. et de I'hist. en
hommage & la faculté théol. de Montauban (1901).

18 M. Noth, Uberlieferungsgeschichtliche Studien: Schr. d. Koénigsh.
Gel. Ges., Jg. 18, Geistesw. Kl., 2 (1943), S. 54 ff.

19 R. Preff, Der Prophet Samuel: ZAW, 56 (1938), S.177—225, bes.
S. 215.

20 Prell (A.19), S.217, betont stark die Sonderstellung von Kap. 15,
das keinem der beiden Stréinge, in die man in der Regel die Samuel-Saul-



H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Kénigtums 447

Die Diskussion ist noch keineswegs zum Abschlull gekom-
men; es scheint aber, daB sich die Schau Noths durchsetzen
wird und die Quellenhypothese einer Art Fragmentenhypothese
weichen muB. ** Das heilit nicht, dafl die friihere literarkritische
Arbeit umsonst gewesen ist und klanglos begraben werden
kann. Ihr bleibendes Ergebnis ist, dall die Samuel-Saul-Tradi-
tionen sich in solche kénigsfreundlicher und kénigsfeindlicher
Art aufteilen lassen und dall die dem Koénigtum wohlgesinnte
Darstellung dem historischen Tatbestand niiher steht. Aber die
Erkenntnis hat sich Bahn gebrochen, dal} iiberlieferungsge-
schichtlich gearbeitet werden mull und die einzelnen Krzih-
lungseinheiten zuniichst einmal fiir sich zu betrachten sind, wo-
bei nach ihrem Werden und Wachsen im Lauf der Uberliefe-
rung zu fragen ist. Es ist ebenso sicher, dal auch die Stiicke
der élteren Schicht erst durch den Traditionsprozell ihre heu-
tige Gestalt gewonnen haben, wie andererseits die Méglichkeit
durchaus besteht, daB auch die jiingern Stiicke Traditionsele-
mente verarbeitet haben, die uns helfen kénnen, den geschicht-
lichen Vorgang zu rekonstruieren. Wenn die Erkenntnis rich-
tig ist, dall am Anfang des ganzen jetzigen Komplexes die Ein-
zelerzihlung steht, besteht keine Gewihr dafiir, daB, sofern wir
auf Elemente stollen, die der Geschichte angehéren, die Reihen-
folge, in der uns die Einheiten gegeben sind, dem geschichtli-
chen Ablauf entspricht. So werden wir unten zu fragen haben,
ob Kap. 11 historisch gesehen an der richtigen Stelle eingeord-
net ist. Die Verkniipfung der einzelnen Erzihlungseinheiten zu

Erzéhlungen aufteilt, zugeordnet werden kénne. Auch von anderer Seite
ist mit Recht betont worden, dall man Kap. 15 nicht einfach der jiingeren
dieser beiden Schichten zuzihlen diirfe, z. B. A. Weiser, 1. Samuelis 15:
ZAW, 54 (1936), S.1—28.

n Vgl. dazu A. Weiser, Einleitung in das Alte Testament® (1949),
und C. Kuhl, Die Entstehung des Alten Testaments (1953). Ferner ver-
weise ich auf M. Buber, Die Erzihlung von Sauls Konigswahl: Vet. Test.,
6 (1956), S.113—173, wo der Versuch unternommen wird, zu zeigen, dal
wir <eine einheitliche Irzdhlung vor uns haben, die ein vielfdltiges...
Material schon friith, unter dem Einflull einer geschlossenen Konzeption les
Gegenstands ... verschmolzen haty (S.113/114). R. H. Pfeiffer, Midrash in
the Books of Samuel: Quantulacumque (1937), S.303—316, rechnet mit
einer spiten Uberarbeitung der Samuelisbiicher zwischen 400 und 300 vor
Chr.



448 H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Kdnigtums

einem Gesamtbild ist jedenfalls erst das Werk einer relativ spé-
ten Sammelarbeit.

Wir werden demgemill zunéchst die einzelnen Kinheiten
auf ihr Werden und Wachsen hin iiberpriifen, wobei wir uns
fragen, wo urspriingliche Uberlieferungselemente vorliegen und
wo wir auf historisches Urgestein stollen, um dann zu sehen,
ob es moglich ist, aus den so herausgestellten Elementen ein
diskursives Bild der Entstehung des Konigtums in Israel zu
gewinnen. Wir beschrinken uns dabei im wesentlichen auf
1. Sam. 8—12.

LT,

Wir beginnen mit dem Abschnitt, der nach dem einmiitigen
Urteil der Forschung das Lob erhalten hat, dem Historiker am
ehesten die Moglichkeit zu bieten, dem Werden des Kénigtums
auf die Spur zu kommen: 1. Sam. 11. Dafl auch dieser Abschnitt
nicht tale quale als historischer Bericht hingenommen werden
kann, haben wir allerdings bereits angedeutet. Die Zahl von
300 000 Israeliten (V. 8) erinnert an die grofziigige Weise, mit
der der Chronist mit den Zahlen umgeht. Dall zudem auch Ju-
dider, 30 000 an Zahl, mitgezogen sind, ist unwahrscheinlich.
Die LXX redet gar von 600 000 Israeliten und 70 000 Judéern.
Der Vers diirfte spiter Zusatz sein. ** Daf} die Jabeschiten dem
Nahas den Vorschlag machen konnten, ihnen sieben Tage Ifrist
zu gewahren, um sich nach Hilfe umzusehen, und Nahas auf
diese Bitte einging, wird man bezweifeln diirfen. ** Glaubwiirdi-
ger schiene es uns, wenn berichtet wire, dal die Jabeschiten in
ihrer Not heimlich Boten zu ihren westjordanischen Briidern
sandten. Denn wenn die Beten mit Wissen der Ammoniter aus-
zogen, hitten sie mit ihrem giinstigen Bericht doch kaum wie-
der in die Stadt zuriickkehren kénnen. Dall die Ammoniter das
zugelassen und sich dann erst noch von Saul derart iiberra-
schen liellen, ist schwer vorstellbar.®* Immerhin, es kann ja

22 Pfeiffer (A.21) vergleicht diese hohen Zahlen mit Recht mit der
grofBziigigen Weise, in der der Chronist mit den Zahlen umgeht.

23 Vgl. A.Lods, Isragl des origines au milieu du VIIIe siécle (1932),
8. 411.

2¢ GreBmann (A.R), z. Stelle, glaubt den Zug durch den Hinweis auf
die ritterlichen Gepflogenheiten der damaligen Zeit fiir die Historie retten



H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Konigtums 449

sein, dafl wir die Hintergriinde der allfilligen Grofziigigkeit
des Nahas nicht zu durchschauen vermégen, wesentlich fiir die
Gesamtbeurteilung der Erzihlung ist dieser Zug nicht. Hin-
gegen hiingt nicht wenig daran, ob w®’achar §¢mt’el in V. 7 zum
urspriinglichen Bestand der Krzédhlung gehort. Nach Budde 2®
ist es eine handgreifliche Glosse, und daran ist auch gar nicht
zu zweifeln. Samuel ist vorher nicht genannt und es ist nicht
einzusehen, warum er gerade in Gibea hétte weilen sollen oder
wie Saul sich sonstwie mit ihm hétte verstindigen konnen. Daf}
Saul ganz selbstéindig gehandelt hat, beweist noch der Singular
der LXX in V.9 (xoi eimev), der gegeniiber dem Plural von
M.T. gewill im Recht ist. Das beweist auch V.15: «Sie (das
Volk) machten Saul zum Konigy: Die Kronung Sauls ist nach
dieser Darstellung das Werk des Volkes allein. Die LXX hat
gespiirt, dall, wenn Samuel schon zugegen war, er hier in Ak-
tion treten mubte, und liest darum in V.15 fiir wajjamlika
§am 'at-Sa’tal: «oi &xproev Topouid. Es kann darum auch nicht
zweifelhaft sein, dall die Verse 12—14 einen Einschub darstel-
len, genauer: eine redaktionelle Klammer, die das Kapitel mit
dem vorher KErzihlten verbinden soll. Wenn V. 14 vom Erneu-
ern (chadde$) des Konigtums spricht, so steht das mit V. 15, wo
ja nicht von seiner Erneuerung, sondern der Neuerrichtung ge-
sprochen wird, im Widerspruch. Der Schlul} ist unumginglich:
Samuel hat mit dem urspriinglichen Bestand der Erzéhlung
von der Befreiung von Jabes nichts zu tun. Aber sind wir dann
nicht gezwungen, hinzuzufiigen, dafl er auch mit der Erhebung
Sauls zum Konig, die sich nach unserm Bericht an jene Be-
freiungstat angeschlossen haben soll, nichts zu tun haben
konnte? Das ist, wie wir sahen, die These vieler. Auch ande-
res in unserm Kapitel spricht fiir sie: Saul ist hier nichts denn
ein schlichter Bauer, der mit seinen Rindern zum Pfliigen auf
dem Felde ist. Niemand scheint daran gedacht zu haben, daf}
Saul benachrichtigt werden miilite, als die Boten von Jabes
ihre Not berichteten. Saul hat in diesem Moment in seinem

zu konnen. S. dazu I.Hylander, Der literarische Samuel-Saul-Komplex
(1932), S.156 f. Wenn man an die harte Kapitulationsbedingung denkt, die
.Nahas gestellt hatte, hat man nicht den Eindruck, dafl die Gepflogenheiten
der Ammoniter sehr ritterlich gewesen seien!

25 K. Budde, Die Biicher Samuel (1902) z. Stelle.

29



450 H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Kénigtums

Heimatstddtchen keine besondere Bedeutung gehabt (Budde **
meint gar, er habe als Haussohn wohl gar keine Stimme ge-
habt). Und keiner unter Sauls Mithiirgern kann etwas davon
gewullt haben, dafl Saul von Samuel zum nagid (10, 1) oder gar
offentlich als Konig ausgerufen worden sei (10, 24). Saul selbst
handelt nicht, weil er jetzt die Gelegenheit gekommen sieht, sein
Konigtum unter Beweis zu stellen, sondern ganz unter der In-
spiration des Augenblicks. Es scheint also nur die Alternative
zu bestehen: Entweder ist das hier in Kap. 11 Berichtete im
ganzen historisch: dann fillt aber das in 8—10 Erzéhlte fiir
die Historie vi6llig aus Abschied und Traktanden; oder die Ka-
pitel 9 4+ 10, die von einer Mitwirkung Samuels bei der Kr-
wihlung Sauls in extenso berichten, enthalten einen histori-
schen Kern: dann aber wird das in Kap. 11 Uberlieferte vollig
ritselhaft.

Wo diese Alternative in ihrer Schirfe erkannt wurde, hat
sich der Historiker fiir die erste Mdglichkeit entschieden. Aber
ganz abgesehen davon, daB die Verbindung zwischen Saul und
Samuel doch nun einmal in verschiedenartigen Traditionen fest
verwurzelt ist, erheben sich schwere Bedenken. Irwin hitte
dann recht: «Saul was in reality the last of the judges and the
first of the kings», er wire zu seiner Fiihrerschaft «precisely as
the other judgesy emporgetragen worden durch die Drangsal
der Stunde und seine Fahigkeit, sie zu meistern. ** Aber durch
diese Analogie wird ja eben gerade nicht erklirt, warum Saul
mehr als eine der Richtergestalten geworden ist und warum er
von einem mehr oder weniger zufillig zusammengestrémten
Haufen von Wehrféihigen aus Benjamin und allenfalls noch aus
Ephraim zu einem Kénig erhoben worden ist, der Autoritéit in
ganz Israel haben sollte. Charismatisches Fiihrertum 16t sich
wohl denken, charismatisches Konigtum ist im Grund ein
Widerspruch in sich selbst, denn das Konigtum ist eine feste,
rechtlich verankerte Institution.

Aber wenden wir uns nun den andern Traditionen zu, die
davon berichten, wie Saul Kénig wurde. In der Regel sieht man
in Kap. 11 die Fortsetzung von 9, 1 bis 10, 16. Das ist ein Ab-
schnitt von einem ziemlich komplizierten Aufbau. Die erste

28 Budde (A.25), S.75.
27 Trwin (A.7), S.133.



H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Kénigtums 451

Szene, 9, 1—10, redet von Kis, einem wohlhabenden Mann in
Benjamin, dem sich Eselinnen verlaufen haben *® und der nun
seinen schénen und stattlichen Sohn Saul, der alles Volk um
Haupteslédnge iiberragt, mit einem Knecht nach ihnen auf die
Suche schickt. Aber sie haben keinen Erfolg, und Saul will wie-
der zu seinem Vater zuriickkehren, damit der sich nicht um ihn
sorgen miisse. Doch der Knecht schligt vor, einen Gottesmann
«in der Stadty (sie wird nicht mit Namen genannt) zu befragen.
Saul zogert, da er nichts besitzt, was er dem Gottesmann als
Gabe fiir seine Bemiihung geben konnte; doch hat der Knecht
noch einen Viertelsschekel bei sich. In der zweiten Szene,
V. 11—14 a, 146t der Erzihler dic beiden, wie sie zur Stadt hin-
aufsteigen, sich bei Madchen, die vor dem Tor Wasser holen,
nach dem Seher (auch hier ist kein Name genannt) erkundigen.
Sie bekommen die Antwort, dall er eben in die Stadt gekommen
sei und bald auf die Hohe hinaufsteigen werde, um dort das
Opfermahl zu segnen und mit den Geladenen zu essen. Die
dritte Szene, V. 14 b—21, schildert uns das wunderbare Zusam-
mentreffen der beiden mit Samuel, der eben zum Tor heraus-
kommt, wie sie die Stadt betreten wollen. Samuel 14dt sie gleich
zum Festmahl auf der Hohe ein. Uber die Eselinnen kann er
beruhigende Auskunft geben, und dariiber hinaus weil} er, daB
alles Wertvolle in Israel Saul gehdrt. Der ist dariiber hochst
erstaunt, da er ja nur ein Benjaminit und seine Sippe die klein-
ste in Israel sei. In einem Zwischenstiick, V.15—17, erfahren
wir, dal Samuel von Jahwe selbst auf den Besuch Sauls vor-
bereitet worden ist. Es folgt die vierte Szene, V.22—24: Sa-
muel weist Saul und seinem Knecht an der Tafel die Ehren-
plitze an und ldBt ihm durch den Koch die Keule auftragen,
die eigens fiir ihn auf die Seite gelegt worden ist. Fiinfte Szene,
9, 25—10, 8: Saul iibernachtet in der Stadt. Am andern Morgen
begleitet ihn Samuel zum Tor hinaus und salbt ihn insgeheim

28 Nach M. Bi¢, Saul sucht die Eselinnen: Vet. Test., 7 (1957), S.92
bis 97, sollen in diesem Text Uberreste eines Berichtes iiber ein lingst ver-
schollenes Fest vorliegen, bei dem eine verlorengegangene und gesuchte
Gottheit durch einen auf einer Eselin sitzenden Jiingling vorgestellt wurde.
Gegeniiber einer solchen mythologischen Deutung bleibe ich doch lieber
bei der Meinung jenes «nicht unbedeutenden Alttestamentlers», der einst

der Lehrer von Bi¢ war (s.S.92), ndmlich, dafl es sich um einen mérchen-
haften Zug handle.



452 H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Konigtums

zum Fiirsten (nagid) iiber das Volk Israel. Durch drei Zeichen,
die Saul begegnen werden, soll dieser Akt bekréftigt werden:
Am Grab Rahels wird Saul zwei Manner treffen, die ihm sagen,
daf} die Eselinnen gefunden sind, bei der Eiche Tabor wird er
drei Méannern begegnen, die mit Gaben auf dem Weg nach
Bethel sind; die werden ihm zwei Brote zum Geschenk machen.
Und wenn er nach dem Gibea Gottes kommt, wird Saul auf eine
Prophetenschar stoflen, mit der zusammen er in Verziickung
geraten wird. Nach dem Eintreffen dieser Zeichen soll er nach
Gilgal gehen, wo sich dann alles Weitere geben wird, sobald
Samuel dort erscheint. Sechste Szene, 10, 9—12: Die drei Zei-
chen, so wird berichtet, seien eingetroffen. Krzihlt wird es
allerdings nur vom dritten. Siebente Szene, 10, 13—16: Als
Saul nach Hause kommt, will ihn sein Oheim iiber die Worte
Samuels ausfragen, aber Saul tut ihm das Wesentliche, die
Zusage des Konigtums, nicht kund.

Aufs Ganze gesehen, haben wir es in diesem Abschnitt nicht
mit historischer Berichterstattung zu tun. Die Exegeten stel-
len denn auch in weitem Ausmal} fest, dall es ein Stiick mit
legendédren und mérchenhaften Ziigen sei. Aber man darf nicht
das Kind mit dem Bad ausschiitten. Genaueres Zusehen zeigt,
dall der Abschnitt nicht einheitlich ist. So redet z. B. Szene 1
ohne Namensnennung nur von einem Gottesmann, in Szene
243 hingegen wird er als Seher bezeichnet. Nachher wird ein-
fach ohne Titulierung von Samuel gesprochen. Das weist dar-
auf hin, daB wir es mit verschiedenen Schichten in der Erzih-
lung zu tun haben. Daf} Saul alles Volk um Haupteslédnge iiber-
ragte, eine Aussage, die in 10, 23 wiederkehrt, mag geschicht-
lich begriindet sein. Dal er stattlich und schon und daB kein
schonerer Mann als er in Israel gewesen sei, klingt aber sagen-
haft, Allerdings stimmt diese Beschreibung nicht recht zum
sonstigen Bild, das man in der ersten Hilfte von Kap.9 von
Saul gewinnt: er erscheint als ziemlich unbeholfener Junge;
er steht noch ganz unter der Befehlsgewalt seines Vaters, und
dieser sorgt sich um ihn, wie er lingere Zeit ausbleibt. Sein
Knecht ist ihm sichtlich iiberlegen, sogar darin, dall er wenig-
stens Geld im Beutel hat, wihrend Saul nichts auf sich trigt.
All das, und damit das Motiv der Eselinnensuche iiberhaupt,
kann nicht geschichtlich sein. Im Moment, wo Saul Kénig wird,



H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Kénigtums 453

ist er lingst kein junger Bursche mehr, sondern hat schon
einen waffenfihigen Sohn (13, 1). Das Motiv verdankt seine
Verkniipfung mit der Designation Sauls zum Konig dem Be-
diirfnis, darzustellen, auf welch wundersame Weise Gott die
Menschen zu lenken weill, und wie es ihm ein geringes ist, den
Diirftigen aus dem Staub zu heben und ihm den <«Ehrenthrony
zu geben (1. Sam. 2, 8). In 9, 21 spricht der Erzéhler noch deut-
licher aus, dal es ihm um die Veranschaulichung dieses Ge-
dankens geht: Die Sippe Sauls ist die geringste unter den Sip-
pen des kleinsten Stammes Israels — und doch hat Jahwe
gerade ihn erwéhlt! Diese Aussage steht aber im Widerspruch
zu 9, 1, wo noch die zweifellos richtige Erinnerung bewahrt ist,
daB Sauls Vater Kis einer Familie mit bester Tradition ange-
horte und ein hablicher Mann war. 2 Das Motiv der Begegnung
mit den Méddchen am Brunnen, die den fremden Ankémmlingen
Auskunft geben, ist weit verbreitet, ebenso das andere, daf} der
Seher schon im voraus von seinem Herrn iiber einen bevor-
stehenden wichtigen Besuch unterrichtet wird. ** Dall Samuel
eben im Moment, wo Saul die Stadt betreten will, zum Tor her-
auskommt, unterstreicht noch einmal den Gedanken, wie herr-
lich Gott die Seinen zu fiihren weill. Wir haben es also in Szene
1—3 mit Erweiterungen teils aus Freude am Erzéhlen, teils zur
erbaulichen Belehrung zu tun. Mit Szene 4 stoflen wir zum
Kern der Erzidhlung vor. Der Anfang dieses Kernes ist uns aber
nur noch verstiimmelt erhalten, und der Bericht scheint auch
sonst verkiirzt zu sein, wahrscheinlich darum, weil in Kap. 8
schon von einer Zusammenkunft zwischen Samuel und den
Altesten in Israel die Rede war. Es sind dreillig Geladene da.
Warum gerade so viel und was sie eigentlich zur Opfermahlzeit
zusammengefiihrt hat, wird nicht gesagt. Kine gewdhnliche
Opfermahlzeit war es gewill nicht. Samuel scheint, wenn wir
darin den Worten der Méddchen am Brunnen Bedeutung zu-
messen wollen, nur gerade zu dieser Mahlzeit in die (leider
nicht benannte) Stadt gekommen zu sein. Es wird nicht erklirt,
warum Saul und sein Knecht den Ehrenplatz an der Tafel zu-

20 Nach Bi¢ (A.28), S. 93, soll ein gibbor chajil allerdings ein Mitglied
der Leibwache der Gottheit (des Bildes) sein.
30 Vel Apg. 9, 10 ff.; 10, 19 £,



454 H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Konigtums

geteilt bekommen, doch die Geladenen und auch der «Kochy *
sind durchaus im Bild. Zwischen den Zeilen kann man sehr
wohl lesen, dafl hier ein geheimer Rat von Vertretern ganz
Israels unter Fiihrung Samuels versammelt ist, der iiber das
Konigtum verhandelt hat und dem Samuel nun den vorstellt,
den er fiir den gegebenen Anwirter der hohen Wiirde betrach-
tet. Dall hier nicht viel gesprochen wird, ist nur natiirlich:
iiber der Versammlung liegt die Atmosphére der Konspiration.
— Den Hohepunkt erreicht die Erzéihlung aber erst in der
nichsten Szene, wo Samuel Saul insgeheim zum Fiirsten iiber
Jahwes Volk salbt. Man beachte wohl: nicht direkt zum Konig
salbt er ihn, sondern zum nagid, d. h. zum designierten An-
wiirter auf die Koénigswiirde. Die Erzédhlung verlangt darum
eine Fortsetzung, in der berichtet werden mul}, wie der nagid
zum méldk erhoben worden ist. Der Bericht iiber die Salbung
mul} natiirlich noch zum urspriinglichen Kern der Erzdhlung
gehéren. Das folgende Zeichenmotiv ist im Alten Testament
Bestandteil mancher Verheilungen, die es bestiitigt (Ex. 3, 12;
Jes. 7, 11 ff., 37, 30; 38, 6+4-22; Zeichen als Bestitigung einer
Drohung: 1. Sam. 2, 34). Man wird also die beiden Szenen, die
von den Zeichen reden, nicht einfach fiir den Urbestand der
Erzihlung streichen diirfen. Aber gleich drei Zeichen sind des
Guten zuviel! 10, 1 (LXX) redet denn auch nur von einem
Zeichen. Das erste, dalli beim Grab Rahels dem Saul zwei
Minner kiinden werden, dall die Eselinnen gefunden sind, ge-
hort mit dem Motiv der Iiselinnensuche zusammen, mul} also
sekundir sein. ** Das dritte, dal Saul unter die Propheten ge-
raten wird, will das Sprichwort erkldren: Ist Saul auch unter
den Propheten? ** Das Sprichwort selbst ist abschiitzig gemeint,
aber nach dem Zusammenhang will es jetzt positiv wertend den
Konig als einen Mann, begabt mit dem Geist Jahwes, hinstellen.

3t Das Wort tabbach, das hier mit Koch iibersetzt werden muf}, bedeutet
sonst Leibwiichter, natiirlich eine beabsichtigte Doppeldeutigkeit.

32 s stoflt sich ilibrigens mit 9, 20, wo wir bereits erfahren haben, dal}
die Eselinnen gefunden sind.

3 Eine andere Erkldrung des Sprichwortes treffen wir in 19, 20 ff.
Bei irgendeinem Anlall im Leben Sauls muf} das gefliigelte Wort entstanden
sein. Nach Grefimann (A.8), S. 83, hingt es wohl mit der Teilnahme des
Konigs fiir die derwischartigen Prophetengruppen zusammen, nach andern
mit seiner Schwermut.



H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Kénigtums 455

Urspriinglich wird also nur das 2. Zeichen sein: dafl Saul drei
Ménnern bei der Eiche Tabor begegnet, die ihm von ihren fiir
das Heiligtum bestimmten Gaben einen Anteil geben: Man be-
ginnt, dem Konig Gaben darzubringen, Samuels Ankiindigung
ist im Zug sich zu verwirklichen. Dal} die letzte Szene, die uns
den neugierigen Oheim Sauls zeigt, ihr Dasein dem erzéhleri-
schen Bediirfnis auszuschmiicken verdankt, bedarf doch wohl
keiner weiteren Erorterung.

Der Abschnitt 9, 1—10, 16 ist also erst im Verlauf einer
langen und komplizierten Uberlieferungsgeschichte zu seinem
jetzigen Umfang angewachsen. Der Kern der Erzihlung liegt
in 9, 22—10, 14-3-+4, alles andere ist legendire Ausmalung.
Bei diesem Wachstumsprozell ist der urspriingliche Kern so
verkiirzt und veridndert worden, dall es nicht mehr leicht zu
fassen ist, was er meint. Immerhin 146t sich der allgemeine Sinn
durchaus erheben. Ob dieser Kern aber wirklich noch etwas
weill vom konkreten Hergang bei der Erhebung Sauls zum
Konig, ist eine Frage, die zunédchst noch zuriickgestellt sei.

Wir gehen nun iiber zu 10, 17—27. Nach dem jetzigen Zu-
sammenhang wire auf die geheime Versammlung der Gelade-
nen auf der Héhe bei der ungenannten Stadt und die ebenso ge-
heime Salbung Sauls zum nagid die offentliche Auslosung
Sauls auf einer von Samuel nach Mizpa einberufenen Volksver-
sammlung gefolgt. Der Auslosung wiederum folgte die o¢ffent-
liche Proklamation durch Samuel und dann der Kd&nigsjubel
des Volkes. Es 148t sich tatsichlich gut denken, dall nach den
geheimen Verhandlungen nach einer Gelegenheit gesucht wer-
den mulite, Saul dem Volk als K6nig vorzustellen: Zur Designa-
tion durch den Vertreter Jahwes mufl die Akklamation durch
das Volk kommen. «Das eine wie das andere ist offenbar fiir
das Konigtum in Israel konstitutiv.» * Die beiden grundlegen-
den Akte kénnen zeitlich weit auseinanderliegen (vgl. 1. Kén.
11, 29 ff. und 12, 20, betr. Jerobeam 1.); sie konnen aber auch
nahe zusammenriicken (2. Kon. 9, 3 und 13, betr. Jehu). Ob es
so oder anders ist, hiingt von den Umsténden ab. Nie mehr aber
horen wir im Alten Testament davon, dafl ein Kénig durch Aus-
losung bestimmt worden ist. Und dafl der Koénig gar erst noch
ausgelost wird, nachdem er bereits zu seiner Wiirde gesalbt

34 Alt, Staatenbildung (A.1), S.23.



456 H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Kénigtums

wurde, ist undenkbar. 10, 17 ff. kann also unméglich urspriing-
liche Fortsetzung des vorhergehenden Abschnittes sein. Die
Verse gehéren ihrem Inhalt nach zu Kap. 8, in dem Samuel das
Koénigtum grundsitzlich ablehnt. Aber nun hat, wie wir sahen,
KiRfeldt erkannt, dafl von V. 21 bg an ein Uberlieferungselement
auftaucht, das sich mit 17—21 ba nicht vertrigt: Warum sollte
Saul sich versteckt haben, wenn er doch keine Ahnung davon
haben konnte, dall das Lios ihn treffen kénnte — man wird doch
nicht sagen wollen, dafl Samuel die Verlosung so leitete, dall
schon der von ihm Ausersehene herauskam! Noch schwerer
féllt ins Gewicht, dall diese Verse im Gegensatz zu den vorher-
gehenden zu Sauls Koénigtum wieder positiv eingestellt sind.
Samuel priisentiert dem Volk Saul mit den Worten: «Seht ihr,
wen Jahwe erwihlt hat, seinesgleichen ist nicht im ganzen
Volk.» Diejenigen, die Saul wenig zutrauen und ihm keine Ge-
schenke bringen, miiliten nach den in Kap. 8 und in 10, 17 ff.
vertretenen Anschauungen Ménner vortrefflicher Einsicht sein,
aber sie werden in V.27 bene belijja‘al genannt. V. 17—21 ba
ist also ein Einschub. Darin aber kann ich EiBfeldt nicht folgen,
daf} 21 bg ff. mit Kap. 11 zusammen eine eigene Quelle bilde. *
Die Feststellung, daf Saul alles Volk um Haupteslidnge iiberragt
habe, weist auf 9, 2 zuriick. Der Abschnitt ist die natiirliche
und notwendige Fortsetzung von 9, 1—10, 16. Kap. 11 kann
nicht seine Fortsetzung sein, denn es weill von Haus aus nichts
von einer Mitwirkung Samuels. Und man erwartet nach Kap. 10
auch in keiner Weise, dafl das Konigtum nun noch einmal einer
Bestitigung bediirfe. Die Fortsetzung von Kap. 10 haben wir
vielmehr in Kap. 13 vor uns: Der erwihlte und anerkannte Ko-
nig hat nun seine eigentliche Aufgabe anzugreifen: den Kampf
mit den Philistern. Es ist allen, die sich mit der Frage nach den
politischen Hintergriinden der Geschichte Sauls befalit haben,
klar, daf} das israelitische Kénigtum notwendig wurde, weil es
galt, Israel vor dem Zugriff der Philister zu retten. — So haben
wir also in 10, 21 bf—27 einen alten Bericht vor uns, der durch
die deuteronomische Kinleitung, mit der er verschmolzen ist, an
seinem Anfang wiederum verstiimmelt wurde. s war offenbar
erziahlt worden, dal — doch wohl auf Initiative Samuels hin —
eine Volksversammlung einberufen wurde. (Dal} es nach Mizpa
35 Eilfeldt, Komposition (A.13), S. 10.



H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Kénigtums 457

geschah, ist fraglich, da sich dieser Ortsname ja nur in der Ein-
leitung findet.) Nach Kififeldt*® hat dabei Samuel verkiindet,
Ko6nig solle nach Jahwes Willen der sein, welcher alles Volk
um Haupteslidnge iiberrage. Aber man fand keinen solchen. So
richtete man an Jahwe die IFrage: «Ist noch einer hergekom-
men?>» (der Text mul} also an dieser Stelle nicht gedindert wer-
den, wie es schon die LXX tat). Im iibrigen ist die Erzdhlung
klar. Sie enthiilt nichts, was an sich unglaubwiirdig wire. Ob
sie das historische Geschehen richtig festgehalten hat, ist aber
wieder eine Frage, die uns spiter beschiftigen soll.

Zunichst noch ein Wort zu Kap. 8! Es ist nach der Meinung
der Exegeten im ganzen jung, und ob man es als elohistisch
oder deuteronomistisch bezeichnet oder sonstwie einordnet,
jedenfalls ist man sich dariiber ziemlich einig, dafl das Kapitel
fiir die Eruierung der geschichtlichen Vorgéinge bei der Griin-
dung des Koénigtums kaum etwas abwerfe. Denn wenn schon
Samuel dabei mitgewirkli hat. dann gewil} nicht als der grund-
sitzliche Gegner, als welcher er hier erscheint. Aber nun ist
wieder zu fragen, ob nicht vielleicht doch auch in diesem Ka-
pitel alte Traditionen, die in ihm (wie ich meine durch den
Deuteronomisten) verarbeitet sind, erkannt werden koénnen.
Das gilt gleich von den ersten drei Versen. Die Kenntnis der
Namen der S6hne Samuels und die {iberraschende Mitteilung,
dal sie in Beerseba als Richter geamtet hiitten, muf} einer alten
Samueltradition angehéren. *” Das Uberlieferungsfragment ist
im jetzigen Zusammenhang zur Begriindung des Begehrens des
Volkes nach einem Konig verwendet. Aber diese Begriindung
palit sehr schlecht zu den folgenden Ausfithrungen, nach denen
doch nur die Hartnickigkeit des Volkes Jahwe gegeniiber den
Wunsch nach einem Koénig laut werden liel, und paflit auch
schlecht zu Kap. 12, das inhaltlich mit Kap. 8 zusammengehort,
wo Samuel zugunsten Sauls abdankt, wihrend er sich nach &, 1
aus Altersgriinden zugunsten seiner S6hne zuriickgezogen hat.
Ist aber in 1—3 eine alte Tradition verarbeitet, so kann das
auch fiir 4 + 5 zutreffen, wonach sich alle Altesten Israels zu
Samuel nach Rama versammelt haben, um das Begehren nach
einem Ko6nig aufzustellen. Wie 10, 24 weill auch unser Kapitel

36 Fiffeldt, ebd., S. 7 und 10.
37 So auch Noth, Uberlieferungsg. St. (A.18), S.56, Anm. 7.



458 H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Kénigtums

(V.11), daBl Samuel dem Volk den mischpat-hammiilik, die Ge-
rechtsame des Konigs, vorgelegt hat, ja hier wird dieser mischpat
seinem Inhalt nach dargelegt. Man will in ihm allgemein ein
Dokument sehen, das die spitere Erfahrung Israels mit seinen
Konigen widerspiegle. Mendelsohn * hat neulich unter Verwen-
dung akkadischer Texte aus Ugarit dargetan, dall die Sitze
eine zutreffende Beschreibung der halb-feudalen kanaanéischen
Gesellschaftsordnung seien. Das mag richtig sein, aber damit
ist doch noch nicht bewiesen, dafl Samuel selbst dieses Konigs-
recht formuliert hat. Saul war ja nicht ein Herrscher nach der
Art der Konige von Ugarit. Authentisch im Munde Samuels
konnten diese Bestimmungen nur sein, wenn er (was Mendel-
sohn tatséichlich annimmt) Sprecher einer antimonarchischen
Bewegung jener Zeit gewesen wire, aber das ist nicht der Fall.
Die Ausgrabungen im Gibea Sauls, auf dem Tell el F'al, haben
zur Geniige gezeigt, dall Saul nicht einen so luxuriésen Hofhalt
gefiithrt hat, wie er in diesem Konigsrecht vorausgesetzt wird. *°
Hingegen wird die hier festgehaltene Uberlieferung doch darin
recht haben, dafl Saul das Recht eingerdumt wurde, eine ste-
hende Truppe, dhnlich dem Heer der Philister, zu unterhal-
ten. ** Dal} er eine solche schuf, ist in 14, 52 ausdriicklich be-
zeugt, ebenso in 22, 7 und an andern Stellen vorausgesetzt. Man
kann darum das Konigtum Sauls gerade nicht direkt aus dem
charismatischen Fiihrertum der Richterzeit ableiten. Die Schaf-
fung eines stehenden Heeres und damit eines vom Konig ab-
hingigen und durch ihn mit Giitern belehnten Kriegerstandes
war allen bisher in Israel bekannten Institutionen gegeniiber
etwas absolut Neues. Und es ist durchaus naheliegend, daf} hier
die Diskussion eingesetzt hat, dal} die Erméichtigung dazu con-

38 J. Mendelsohn, Samuel’s Denunciation of Kingship in the Light of
the Akkadian Documents from Ugarit: Bull. Am. Sch. Or. Res., 143 (1956),
S.17—22.

3 Vgl. W. F. Albright, Excavations and Results at Tell-el-Ful: Ann.
Am. Sch. Or. Res., 4 (1924), und Bull. Am. Sch. Or. Res., 52 (1933).

40 Zur Schaffung eines Berufskriegertums durch Saul vgl. Alt, Staa-
tenbildung (A.1), S.26f., besonders S.27, Anm.1. Alt ist allerdings der
Meinung, dafl Saul sich zunichst mit dem Heerbannaufgebot begniigt habe.
Das widerspricht aber 1.Sam. 10, 25 f., wonach Samuel das Volk entlift, aber
die bene-hachajil (so nach der LXX), «denen Gott ans Herz geriihrt hatte»,
mit Saul nach Gibea ziehen.



H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Kénigtums 459

ditio sine qua non Sauls war und hier also eine rechtliche Rege-
lung getroffen werden mufite. Es scheint also, dafl der ur-
spriingliche Wortlaut wohl erweitert, aber der zentrale Inhalt
der Abmachung doch ganz richtig festgehalten ist.* — Man
beachte im weiteren, dall nach V.4 die Altesten Israels zu Sa-
muel nach Rama kommen, von V. 10 an aber Samuel nicht ein-
zelnen, sondern dem Volk schlechthin gegeniibersteht. Auch
Kap. 8 weill also von zwei verschiedenen Zusammenkiinften,
einer mit den Altesten Israels und einer mit dem Volk, genau
wie der Komplex von Kap. 9 4+ 10. Das heilit aber, daf} der Be-
richt von Kap. 8 dem von 9 f. parallel ist. Da aber der Deutero-
nomist nicht bloB die Traditionen verarbeiten wollte, die ihm
fiir Kap. 8 zur Verfiigung standen, sondern auch die jetzt in
9 -+ 10 enthaltene Uberlieferung seinem Werk einzuordnen be-
absichtigte, mufite er zeitlich hintereinander ordnen, was im
Grunde Berichte iiber dieselben Ereignisse sind.

IV.

Wir glaubten, in Kap. 11 eine Erzédhlung vor uns zu haben,
die zwar nicht in allen Details, aber doch im ganzen als histo-
risch anzusehen sei. Wir stellten aber auch fest, dafl sie in ihrer
urspriinglichen Gestalt nichts davon gewulit hat, dal Samuel
bei der Errichtung des Konigtums in Israel die Hand im Spiel
hatte. Das Konigtum scheint nach jenem Bericht in gerader
Linie aus dem charismatischen Fiihrertum der Richterzeit her-
ausgewachsen zu sein. Demgegeniiber sind wir aber in Kap. 9
und 10 auf deutliche, in Kap. 8 auf immerhin noch fallbare Tra-
ditionen gestoflen, die wissen, dall Samuel ein wesentliches Ver-
dienst um die Errichtung des Koénigtums zukam, wenn es auch
nicht ausgesprochen ist, dal die Initiative geradezu von ihm
ausging. Ebenso ist es uns deutlich geworden, dal der eigent-

4 W. Caspari, Die Samuelbiicher (1926), S.86, Anm. 6, sieht im mischpat
eine die konigliche Stellung ordnende Abrede. Sie liege in 1. Sam. 8, 11—18
vielleicht in einer Gestalt vor, die sie erst in der spiteren Konigszeit er-
reicht habe, aber solche Entwiirfe griffen nach Moglichkeit auf alte Vor-
bilder zuriick, was sich am vorgelegten bestétige, weil er die kriegerische
Tiatigkeit des Konigs zu seiner Grundlage habe.



460 H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Kdnigtums

lichen Erhebung Sauls zum Ko6nig Beratungen zwischen den
Altesten Israels und Samuel vorangegangen sind. Gewill kann
man nun zu erweisen versuchen, dafl wir doch nur in Kap. 11
historischen Boden unter den Fiillen haben, indem jene andern
Traditionen, mogen sie auch relativ alt sein, dem Wunsch ent-
sprungen seien, die Autoritiit des Konigtums durch dessen Ver-
bindung mit dem hochangesehenen Samuel zu untermauern.
Demgegeniiber hat es Gewicht, dal der Deuteronomist (oder
wer immer fiir die Abfassung der Samuelisbiicher verantwort-
lich sein mag) trotz seiner antimonarchischen Haltung die Tra-
dition von der Beteiligung Samuels nicht iibergehen konnte,
sondern durch die jetzt in Kap. 8 vorliegende Darstellung diese
Beziehung mithsam und widerspruchsvoll genug aus einer po-
sitiven in eine negative umzudeuten versuchen mufite. Es
kommt hinzu, dafi dem Verfasser von Kap. 8 Traditionen iiber
diese Beteiligung bekannt waren, die von Kap. 9 f. unabhéngig
sind. Sellin ** hat mit gutem Recht darauf hingewiesen, dal
sich vor allem aus Kap. 15, der Erzéhlung vom Bruch zwischen
Saul und Samuel, zeige, dall jener seine Krone einst aus Sa-
muels Hand empfangen habe. Grundsiitzlich verneint das Ka-
pitel das Kénigtum nicht. Wie eine spiite Zeit den Bruch zwi-
schen den beiden gesehen hat, ist aus dem jiingern, legendari-
schen Doppelginger zu Kap. 15, der Erzdhlung in 13, 7Tb—15
von Sauls Opfer und seiner Verwerfung in Gilgal, zu ersehen.
Es kommt hinzu, was wir tiber die Struktur des Kénigtums im
spiteren Israel wissen. Designation und Akklamation sind
nicht blof in den Samuel-Saul-Traditionen die konstitutiven
Vorgiinge bei der Erhebung des Konigs, sondern auch spiitere
Herrscher in Israel — sofern sich nicht das Prinzip der Erb-
folge durchsetzte — verdanken ihre Wiirde der Bestimmung
durch Jahwe und der o6ffentlichen Zustimmung des Volkes
(1. Kon. 11, 29 ff.; 12, 20; 14, 14; 15, 27; 2. Kon. 9, 1 {f.). Die
Designation wird durch einen Jahwepropheten vollzogen: Ahia
von Silo bei Jerobeam 1., Elisas Jiinger bei Jehu. Selbst wenn
die Berichte iiber Saul in diesem Punkte schwiegen, wire zu
vermuten, dal} ein Vertreter Jahwes als Ubermittler der gott-
lichen Erwihlung bei der KErhebung Sauls tiitig gewesen ist.
Der Schluf} ist zwingend, dafl die Uberlieferungen Vertrauen
42 Sellin (A. 10), S. 148; vgl. ferner Weiser (A. 20).



H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Konigtums 461

verdienen, die berichten, daf} die Erhebung Sauls zum Konig
nicht ohne die Mitwirkung Samuels geschehen ist.

Aber in welcher Vollmacht hat das Samuel getan? Man
kann antworten, daf} es dazu keiner andern Vollmacht bedurfte
denn der, im Auftrag Jahwes zu handeln. War Samuel Jahwes
Prophet, so geniigte es, dall er sich auf die ihm zuteil gewor-
dene Inspiration berief. Samuel miilite dann allerdings als Pro-
phet im ganzen Gebiet des Zwdlistimmebundes bekannt gewe-
sen sein und sich hoher Achtung erfreut haben. Beim Eigen-
leben, das die Stimme in der vorstaatlichen Zeit fithrten, ist das
nicht so ohne weiteres denkbar. Aber war Samuel iiberhaupt
ein Prophet? Ks ist bekanntlich umstritten, wie die Gestalt Sa-
muels zu deuten ist. Prophet, nabi’, wird er direkt nur einmal
genannt, 3, 20, dazu indirekt in 9, 9, wo der Seher, r5’&, mit dem
Propheten, nabi’, gleichgesetzt wird. Aber abgesehen davon,
dall diese Gleichsetzung zwei Erscheinungen zusammenstellt,
die zum mindesten ihrem Ursprung nach verschieden sind,
taucht die Bezeichnung Seher nur in 9, 11—19 auf, einem Ab-
schnitt, den wir als sekundéren Zuwachs zur Tradition von der
Zusammenkunft der Altesten mit Samuel und Saul bezeichnen
mubten, Die Erzahlung von 19, 18 ff., nach der Samuel Anfiih-
rer einer Schar von n¢b’’im gewesen wiire, ist anerkannterma-
Ben jung.** Kittel meint zwar, Samuel sei kein Ekstatiker ge-
wesen, aber er habe doch diese Bewegung benutzt und sich be-
strebt, «das brausend-schiumende Element ihres Wesens ab-
zukliren und der Jahwereligion dienstbar zu machen». ** Kr-
weisen liBt sich das nicht, aber wie dem auch sei, ein Nabi im
gewodhnlichen Sinn war Samuel nicht, wenn ihn auch die Be-
wegung der ncbi’im dhnlich wie Elisa fiir sich beansprucht hat.
Noch weniger haben wir allerdings das Recht, den geschicht-
lichen Samuel als Seher oder Gottesmann zu bezeichnen. Man
hat immer wieder versucht, den Gedanken, Samuel kénnte bei

43 Viel eher ist zu fragen, ob nicht Saul mit den nebi’im Verbindung
hatte, worauf das Sprichwort «Ist Saul auch unter den Propheten?» hin-
weisen konnte (siehe oben Anm. 33), was ja allerdings noch nicht berech-
tigt, mit Lods (A.23), S. 410, anzunehmen, Saul sei in Wirklichkeit durch
die Begeisterung der nebi’im fiir sein koénigliches Amt gewonnen worden.
Vgl. auch Robinson (A.6), S.180.

4 Kittel (A.11), S. 771



462 H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Kdénigtums

der Erhebung Sauls zum Koé6nig mitgewirkt haben, dadurch
abzuweisen, da man auf die Art des Sehertums Samuels in
9, 11{f. hinwies; hier zeige es sich, dafl der wahre Samuel nur
eine Gestalt von lokaler Bedeutung gewesen sei, ein Gottes-
mann, dem man es zutraute, um Dinge zu wissen, die der ge-
wohnliche Sterbliche nicht sieht, und an den man sich darum
wandte, wenn sich z. B. Eselinnen verlaufen haben. Es ist nur
konsequent, dall GreBmann, der Samuel fiir einen solchen
Seher hiilt, es ihm nicht zutrauen kann, Urheber des Konigtums
zu sein. *® Aber die Bezeichnung Seher gehort ja nicht einer
alten Uberlieferungsschicht an, und ebenso ist es mit der eines
«’isch-ha’®lohimy. Das Vorkommen dieses Titels beschrinkt
sich auf 9, 6—10. Es ist genau wie bei Klia, der in jiingern
Teilen der Tradition ebenfalls als Gottesmann bezeichnet wird:
Der Volksglaube hat sich der Gestalt bemichtigt und konnte
seine Grofle nur dadurch herausstellen, dafl er ihn zur popu-
liren Gestalt eines Wundermannes gemacht hat. Aber der
historische Samuel war das nicht. War Samuel dann also
Priester? Man hat auch diese These vertreten, und sie hat
heute noch Anhinger. ** Auf das Zeugnis der Chronik, die in
Samuel einen Leviten sieht (1. Chr. 6, 12, emendierter Text),
wird man nicht abstellen wollen; nach 1. Sam.1, 1 war sein
Vater Zuphit vom Gebirge Ephraim! Weder die spétere Nach-
richt, daB er einen Altar baute (7, 17), noch diejenigen Stellen,
die ihn mit Opfern in Verbindung bringen (7, 10; 9, 13; 10, 8),
konnen beweisen, was sie sollen. *” Bei dieser Situation scheint
es nur noch eine Moglichkeit der Einordnung Samuels in die
Welt religioser Gestalten Israels zu geben: Dall er Prophet

45 GreBmann (A.8), S.36 ff. Es ist verdienstlich, da Grefimann dort
unter Beiziehung religionsgeschichtlichen Materials dargestellt hat, was
er unter einem Seher und was unter einem nabi’ versteht. Dall Samuel ein
«Seher» war, ist auch sonst eine beliebte These, z. B. H. Gunkel in RGG?2,
Artikel Samuel.

4 Vgl. Hylander (A.24), S.245. 302; Ricciotti (A.5), S.350f.; und Ro-
bertson (A.5), S.193. Kittel (A.11), S. 73, meint, dal Samuel Priester und
Prophet zugleich gewesen sei; vgl. ders., Gedanken und Gestalten in Israel
(1925), S. 99 1.

47 Dall man mit dem Essen wartet, bis Samuel das Opfer «gesegnet»
hat, ist kein Beweis dafiir, daf} er Priester ist. Samuel hat diese Aufgabe,
weil er den Vorsitz beim Mahle fiihrt.



H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Kénigtums 463

war, nicht im Sinn der in Gruppen auftretenden nebi’im, aber
in dem eines Elia und der spiteren Schriftpropheten. Pref} *®
hat in diesem Zusammenhang nachdriicklich auf Kap. 15 hin-
gewiesen, in welchem der Zusammenprall zwischen Saul und
Samuel dhnliche Konflikte zwischen Kénigen und Propheten
der spiteren Zeit vorwegzunehmen scheint. Man wird auch
kaum die Echtheit des Samuelwortes 15,22 f. bestreiten kon-
nen; dieses Wort atmet aber prophetischen Geist und 1i6t sich
der Form nach durchaus als prophetisches Scheltwort ver-
stehen. Doch bleibt die I'rage offen, ob es nicht ein Anachronis-
mus ist, wenn wir Samuel als Propheten im Sinn der spiteren
Zeit verstehen. Eine andere Méglichkeit scheint mir vielmehr
der Erwigung wohl wert zu sein. Die Uberlieferung schreibt
dem Samuel auch das Amt eines Richters zu. Da das in den
relativ jungen Kapiteln 7 und 8 geschieht, pflegt man iiber
diese Angaben (7, 6; 7, 15—17; 8, 1—3 von seinen Séhnen)
rasch hinwegzugehen. Aber man hat auch hier wieder den
Fehler gemacht, die Vorstellung damit, daf sie in allgemein als
jung beurteilten Abschnitten iiberliefert ist, als fiir die histori-
sche Betrachtungsweise irrelevant anzusehen. Dazu kommt,
dal} die Darstellung von Kap. 7, in der Samuel nach dem Muster
der sogenannten groflen Richter des Richterbuches Israel vom
Joch der Fremdherrschaft befreit, als eine spite Konstruktion
zu betrachten ist. «Nicht historische, sondern dogmatische An-
schauungen und Forderungen haben die Gestaltung der Kr-
zihlung bestimmt.» * Samuel ist gewill nicht Richter im Sinn
der groBen Heldengestalten des Richterbuches gewesen. Aber
iene Stammesfiihrer der vorstaatlichen Zeit werden ja auch
innerhalb des alten Sagenbestandes gar nicht Richter genannt;
das geschieht vielmehr zum erstenmal in 2. Sam.7, 7 und 11
(siehe aber auch 1. Sam. 12, 11, wo sie in eine Reihe mit Samuel
gestellt sind). Es ist aber der Forschung der neuern Zeit klar-
geworden, dal} von diesen «grofleny Richtern, von denen ja gar
nicht berichtet wird, daf sie Recht gesprochen hitten, die «klei-
neny Richter, von denen nur kurz in den Listen von Ri. 10, 1—5
und 12, 8—15 gesprochen wird, funktionell zu unterscheiden
sind. Thnen kommt von Haus aus allen die Bezeichnung

48 Press (A.19), S.224.
49 Press, S.174.



464 H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Konigtums

Sofetim zu. Nach der These von Klostermann, die zunichst Alt
und, auf ihn sich stiitzend, Grether und Noth ** aufgenommen
haben, hatten diese Méanner, dem islindischen «Gesetzesspre-
chery vergleichbar, die Aufgabe, das Gottesrecht, dem Israel
unterworfen war, <auszulegen und dariiber Auskunft zu geben,
iiber seine Beachtung zu wachen und vielleicht selbst es éffent-
lich zu verkiindigen ... schliellich auch... seine Anwendung
auf neue Situationen und damit seine Weiterbildung verant-
wortlich vorzunehmen». 3* Es ist das dlteste gesamtisraelitische
Amt, von dem die Uberlieferung berichtet. Sollte nun nicht
Samuel Triger eben dieses Amtes der Jahweamphiktyonie ge-
wesen sein? %> In 7, 15—17 ist Samuel in einem ganz andern
Sinn Richter denn zuvor, wo er das Volk in den Kampf fiihrt.
«Er zog Jahr fiir Jahr umher und machte die Runde {iiber
Bethel, Gilgal und Mizpa und sprach Israel Recht an allen
diesen Stitten. Dann kehrte er zuriick nach Rama ... und dort
sprach er Israel Rechty (V.16 und 17). Es wire zu erwarten,
daBl Samuel als «Richtery in Israel seinen Sitz am zentralen Hei-
ligtum, dem Aufbewahrungsort der Bundeslade, gehabt hiitte.
Aber da zu seiner Zeit die Lade den Philistern in die Hénde
gefallen war, ist es durchaus moglich, daf Samuel in der ge-
schilderten Weise herumzog. Der historische Samuel war Rich-
ter Israels. Dal} ihn die Prophetengruppen zu einem der Ihren
machten und das Volk in ihm cinen Seher und Gottesmann er-
blickte, ist nur Beweis seiner Griélle und Beliebtheit. Wenn er
in Kap. 15 wie ein Prophet der spiteren Zeit spricht, so hat das

5 A, Klostermann, Der Pentateuch, N.F. (1907), S. 348 ff. 419 ff.; A. Alt,
Die Urspriinge des israelitischen Rechts: Ber. iiber d. Verh. d. Sichs. Ak.
d. W., Phil.-hist. K1, 86 (1934), jetzt auch in Kleine Schriften, 1 (1953);
0. Grether, Die Bezeichnung «Richtery fiir die charismatischen Helden der
vorstaatlichen Zeit: ZAW 57 (1939), S.110—121; M. Noth, Das Amt des
«Richters Israelsy»: Festschr. fiir A. Bertholet (1950), S.404—417.

51 Alt, Urspriinge (A.50), S.99.

52 Auerbach (A.6), S. 178, fiihrt aus, dall Samuel seiner Erziehung nach
Hiiter der nationalen Jahwe-Tradition von Silo und also iiber die stammes-
tiimliche Begrenzung des Gesichtskreises hinausgewachsen war. s ist
tatsiichlich zu bedenken, dall es schon seine Griinde haben mufl, dall die
Jugendgeschichte Samuels ihn mit Silo, dem damaligen Sitz der Lade und
damit dem zentralen Heiligtum der Israelstimme, zusammenbringt. Vgl
auch K. Mohlenbrink, Sauls Ammoniterfeldzug: ZAW 58 (1940/41), S. 54 ff,,
bes. S. 66 1.



H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Kénigtums 465

seinen Grund darin, daf Richter und Prophet in den Tradi-
tionen der alten Jahweamphiktyonie ihre geistige Heimat ha-
ben. Beide sind Kémpfer fiir das Gottesrecht.

Jetzt 16st sich die oben gestellte I'rage: Kraft welcher Voll-
macht hat Samuel mit den Altesten Israels iiber die Errichtung
des Konigtums verhandelt? Es war nicht blof eine geistige
Autoritét, tiber die er verfiigte, sondern zugleich und wohl zu-
erst die seines Amtes. *® Die Moglichkeit bleibt offen, dafl der
Anstoll nicht von ihm ausging, aber wenn auch der Gedanke
von den Altesten zur Sprache gebracht wurde, so konnte Sa-
muel als Amtstriger im Zwolistimmebund doch nicht umgan-
gen werden, sollte das zu schaffende Koénigtum mehr als eine
Angelegenheit blof} eines Stammes sein. Eis mulite eine Rechts-
grundlage geschaffen werden, und dazu war die Mitwirkung
des Richters Israels unerldfBlich. Saul hat das Konigtum nicht
an sich gerissen (Grefmann **), es wurde ihm auch nicht aus
der augenblicklichen Begeisterung iiber seine kriegerische Tat
heraus spontan vom Heeresbann Israels iibertragen und ist
ihm auch nicht von einem Propheten nur kraft prophetischer
Inspiration zugesprochen worden; sondern er wurde von den
legitimen Vertretern der Jahweamphiktyonie, den Aeltesten *
und dem Richter, dazu berufen und darauthin dem Volk pri-
sentiert, das seine Zustimmung bekundete. Es entspricht véllig
dieser Situation, dafl dabei Samuel, der Richter, das Koénigs-
recht zu verkiinden hatte. Es ergibt sich aus diesem Werdegang
ebenso, dall der Konig an das Gottesrecht der Amphiktyonie,
die ihn berufen hatte, gebunden war, und erstaunt nicht, daf}
Samuel als Wichter iiber diesem Gottesrecht nach Kap. 15

53 Noth, Geschichte (A.6), S.158, sagt: «Samuel, als ,Gottesmann’ ohne-
hin eine angesehene Frscheinung und jetzt erst recht als der Sprecher
Gottes, der den Saul zu seiner befreienden Tat aufgerufen und inspiriert
hatte, (war) eine Autoritit in Israel, auch ohne Triiger eines Amtes zu
sein.>»

5¢ GreBmann (A.8), S.36: «<Konige werden iiberhaupt nicht von einem
anderen gemacht, hochstens machen sie sich selbst dazu, wenn sie die Gunst
der Verhiltnisse richtig zu nutzen verstehen.»

5 Dal} es sich beim Opfermahl auf der Hohe nicht um eine zufillige
«feierliche Veranstaltung einer Provinzstadt», sondern um die Versamm-
lung des Altestenrates Israels handelt, hat Hylander (A.24), S. 153 £, deut-

lich gesehen und ist von Buber (A.21), S.129f, in seiner Bedeutung klar
herausgestellt worden.

30



466 H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Kénigtums

sofort eingegriffen hat, als Saul eigene Wege zu gehen sich
anschickte. Es bestiitigt sich, was Alt gesehen hat, dafl ndm-
lich das israelitische Konigtum wesentlich von israelitischen
Voraussetzungen her zu verstehen ist und daf} eine seiner Wur-
zeln die sakralen Traditionen des Zwdlfstimmebundes waren.
Aber der Zusammenhang mit ihnen ist viel konkreter und
enger, als er angenommen hat.

Vs

Wir miissen jetzt nochmals auf Kap. 11 zuriickkommen. Wir
haben festgestellt, daff, wenn man den Traditionen von 9410
historisches Gewicht verleiht, Kap. 11 rétselhaft wird. Aber
auch sonst bereitet Kap. 11 der historischen Einordnung mehr
Schwierigkeiten, als man gewdéhnlich wahrhaben will. Wenn
nicht alles triigt, ist es die Philisternot gewesen, durch welche
in den verantwortlichen Midnnern Israels der Gedanke reifte,
dal} die bisherige Ordnung des Zwolfstimmebundes den For-
derungen der Stunde nicht mehr gewachsen sei. Aber nach
Kap. 11 wire Saul nach einem Kampf gegen Ammon Koénig
geworden. Neben andern hat Lods scharf betont, wie undenk-
bar es ist, dal Saul von Gibea ausziehen konnte, wenn dort
eine Besatzung der Philister lag. ** Er meint darum, dafl Saul
in Wirklichkeit nach seinem Sieg iiber die Philister, die Gibea
besetzt gehalten hatten, durch die Stimme zum Ko6nig erhoben
worden sei. Dall andererseits die Befreiung von Jabesch histo-
rische Tatsache ist, kann er angesichts der Anhénglichkeit, die
die Jabeschiten nach 1. Sam. 31, 11—13; 2. Sam. 2, 4—7 Saul be-
wiesen haben, nicht leugnen. Aber Liods hat darin recht, dalB
der Sieg bei Jabesch mit der Krhebung Sauls zum Koénig direkt
nichts zu tun hat. Die literarische Analyse hat ergeben, daf
Kap. 11 eine Einzeltradition ist, die weder Kap.10 fortsetzt
noch in Kap. 13 ihre Fortsetzung findet. Dann ist aber mit der
Moglichkeit zu rechnen, dafl sie an falscher Stelle in den Gang
der Ereignisse eingeschoben worden ist. Es losen sich tatséch-
lich alle Schwierigkeiten, wenn man das in Kap. 11 Berichtete
zeitlich dem in 8—10 Krzdhlten voranstellt. Als Saul zum
Ko6nig erhoben wurde, hatte er bereits einen Sohn in reiferen

% Lods (A.23), S.411.



H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Kénigtums 467

Jahren zur Seite (13, 2 ff.). Was in Kap. 11 berichtet wird,
kann sich also Jahre, wenn nicht gar Jahrzehnte, vor der Kr-
hebung Sauls zum Konig abgespielt haben. Alles weist darauf
hin, dafl er damals noch ein ganz unbekannter Bauer gewesen
ist, und es ist durchaus moglich, dall Gibea zu jener Zeit noch
nicht von den Philistern besetzt war. Nichts in der Erzihlung
von Kap. 11 ld0t ahnen, daB die Boten von Jabesch wuliten, dafl
Saul zum Konig designiert sei, oder daBl Saul eingriff, weil
es ihm bewulit war, dal er als nagid die Pflicht habe, ein-
zugreifen. Wenn er handelt, dann ganz spontan, weil ihn Gottes
Geist gepackt hat, nicht als Anwirter auf die Konigswiirde,
sondern als schlichter Israelite aus Ergriffenheit iiber die Not
der Briider. Hier steht Saul tatsichlich ganz in der Linie des
charismatischen Fiihrertums der Richterzeit. Saul hatte Kr-
folg, aber er kehrte zu seinem Acker in Gibea zuriick. Dann
aber — nach Jahren — kam die schwere Zeit der Philisternot;
es kamen die Niederlagen bei Aphek, die zeigten, dall man jetzt
einem Feind gegeniiberstand, den man mit den gewdhnlichen
Mitteln nicht mehr zuriickzuhalten vermochte. Der Druck der
Philisterhand lag immer schwerer iiber Israel. EXs war nicht
mehr zu erwarten, dafl ein rasch zusammengeraffter Haufe von
Bauern unter Fiihrung eines gottbegeisterten Helden dem
Kriegsvolk der Philister gewachsen sei. Die neue Situation ver-
langte neue Maflnahmen. Die Vertreter der Stimme berieten
sich dariiber mit dem «Richtersy Samuel. ** Was lag ndher, als
den siegreichen Fiihrer bei der unvergessenen Entsetzung von
Jabesch im Ostjordanland jetzt offiziell mit der weit gréfieren
Aufgabe zu betrauen? * Iir willigte ein, scheint aber Bedingun-
gen gestellt zu haben, die in einem zu erlassenden Ko6nigsrecht
ihren Niederschlag fanden. In einer Volksversammlung wurde
dann Saul, doch wohl durch Samuel, als der Erwihlte Jahwes
vorgestellt und das Konigsrecht promulgiert.

57 Leider ist nicht mehr auszumachen, wo diese Beratung stattfand. Die
grolie Rolle, die in den jiingeren Stiicken der Tradition Mizpa spielt, konnte
immerhin darin begriindet sein, dafl jener bedeutungsvolle Akt in diesem
Stiadtchen stattgefunden hat.

% Hs ist bezeichnend, dall Ricciotti (A.5H), S.352, den Kindruck hat,
Samuel kénne doch unmoglich einen unbekannten Mann aus Gibea zum

Kénig ausersehen haben, weshalb er vermutet, «dall sich die Manner des
Qis ihren Ruf durch kleine, mutige Unternehmungen erworben hatteny.



468 H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Kénigtums

So weit 146t sich ein geschlossenes Bild gewinnen. Es bleibt
aber noch 11, 15 (12—14 haben wir ja ausgeschieden), wonach
Saul nach dem Kampf bei Jabesch in Gilgal vom Volk zum
Konig erhoben worden ist. Wenn der Vers wirklich eine alte
Tradition wiedergibt, was ich annehmen mdochte, so mull zwi-
schen V.11 und V.15 einmal erzidhlt worden sein, wie Saul
von Samuel zum Konig berufen wurde. Dieser Bericht fiel weg,
da davon schon nach anderer Quelle in 9 und 10 berichtet wor-
den war, so dall es nun so aussieht, als sei das Heer Sauls
gleich von Jabesch aus nach Gilgal gezogen. Man hat sich
dariiber schon immer gewundert, da Gilgal bei Jericho ja nicht
am Wege liegt, und hat versucht, die Schwierigkeit dadurch zu
beheben, dafl man an ein Gilgal bei Sichem (Dschulédschil)
dachte, aber diese These hat sich nicht zu behaupten vermocht.
In Wirklichkeit ist das in V. 15 Erzéihlte identisch mit dem, was
in 10, 21 b—27 berichtet wird.* Allerdings scheint jene Szene
in Mizpa zu spielen (V.17), aber wir haben bereits bemerkt,
daB die alte Tradition selbst keinen Ortsnamen nennt. So diirfte
Saul tatsichlich in Gilgal zum Konig ausgerufen worden sein.

Ist unsere Schau richtig, dann ist der israelitische Konig
von Haus aus der militdrische IFiithrer des Zwdélfstimmebun-
des. ® Der Konig ist sozusagen ein Beamter der Jahweamphi-
ktyonie. I'iir eine Erbmonarchie war da kein Platz, sondern die
Stimme muliten es sich vorbehalten, jedesmal neu den zu be-
stimmen, der ihre Sache zu wahren hatte. Es erstaunt uns auch
nicht, dafl das Konigtum in jahwetreuen Kreisen Israels sofort
schirfsten Widerstand erfuhr, sobald es die ihm von seinem
Ursprung her gesetzten Grenzen zu tiiberschreiten versuchte.
Schon Saul selbst hat den hértesten Protest Samuels entgegen-
nehmen miissen, als er nach der Amalekiterschlacht nach sei-
nem eigenen Gutdiinken und nicht nach dem Gottesrecht han-
deln wollte. Fiir eine freie Entfaltung des Kd&nigtums nach

5 Vgl. dazu R. Prefl, Sauls Konigswahl: Theol. Bl.,, 12 (1933), Sp. 243
bis 248.

% Das heilit, dall das charismatische Element bei der Griindung des
Kénigtums nicht die Bedeutung hat, die ihm Alt und andere zuschreiben
wollten. Es ist bezeichnend, dafl auch David auf Grund von Verhandlungen
mit den Altesten Israels in Hebron zum Kénig erhoben wurde (2. Sam.
5,1—5) und lingst nicht mehr ein unbekannter Hirtenjunge war, als das

geschah.



H. Wildberger, Samuel und die Entstehung des israelitischen Kénigtums 469

orientalischem Muster, gar fiir den Despotismus oder die Ver-
gottlichung des Konigs blieb da kein Raum. Man wird sich
hiiten miissen, irgendein «patterny einer Kénigsideologie auch
in Israel finden zu wollen. Hier sollte der Koénig nur ein be-
scheidener Diener des Gottesbundes sein. Dal} diese Konzeption
schlecht verwirklicht wurde und das Konigtum zu scharfer
Kritik durch die Propheten Anlafl gab, é&ndert an ihrer Ein-
maligkeit und Bedeutsamkeit nichts. ¢

Ziirich. Hans Wildberger.

81 Nachtriglich sehe ich, dal auch W. Hertzberg, Die kleinen Richter:
Theol. Lit.-Zeit. 79 (1954), Sp.285—290, die These vertritt, da Samuel
den kleinen Richtern zuzuzihlen sei (oben, S. 464) ; ebenso G. von Rad, Theo-
logie des Alten Testaments, 1 (1957), S. 42. 68.



	Samuel und die Entstehung des israelitischen Königtums

