
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 6

Artikel: Vom Stand und Aufgabe der Moseforschung

Autor: Keller, Carl A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878960

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Yon Stand und Aufgabe der Moseforschung.

In seinem Seminar über Mose lag es unserm verehrten Lehrer

und Jubilar W. Baumgartner immer besonders am Herzen,
die Problematik einer Gesamtschau von Person und Werk des
Mose sichtbar zu machen. «Das Mosebild in der kritischen
Forschung», so lautete etwa der Titel einer in den Sitzungen
vorzulegenden und zu besprechenden Seminararbeit, wobei der
Leiter Wert darauf legte, die Vielfalt der schon begangenen
Wege zur historischen Vergewisserung über Mose recht zu
entfalten, jedem Versuch seine Berechtigung — aber auch seine
Mängel — zu lassen, und den Hörern die Größe der noch
unerledigten, vielleicht nie zu erfüllenden, Aufgabe einzuprägen.
Als kleine Festgabe möchte ich die Arbeit jenes unvergeßlichen
Seminars fortsetzen, einige der neuesten Publikationen über
Mose kurz vorführen, und zum Schluß einen Vorschlag
unterbreiten, wie das Geschehen der Mosezeit von der Wissenschaft
noch genauer, voller, zutreffender erfaßt werden könnte.

Die Forschung der Zeit vor dem zweiten Weltkrieg hatte —
sofern sie nicht die Historizität Moses überhaupt leugnete 1 —
hinsichtlich des kritischen Mosebildes einen gewissen Konsensus

erreicht. Man betrachtete die Mose-Überlieferung als Sage,
war sich aber doch darin einig, daß dieselbe anknüpfe an
gewisse echt historische Ereignisse. Dazu rechnete man vor allem
die schwierige Lage hebräischer Stämme in Ägypten und ihre
außerordentliche Rettung, einen längeren Aufenthalt in Kades,
freundschaftliche Beziehungen zu den Kenitern, bzw. «Midiani-
tern», und Feindschaft gegen andere Nachbarstämme wie
Amalekiter usw., ferner gewisse religiös-politische Abmachungen

unter einer Anzahl von Stämmen, und endlich einen Vorstoß

von Süden gegen das Kulturland. Man war auch geneigt,
einige wenige literarische Dokumente der Mosezeit zuzuschreiben,

vor allem das «Miriamlied» (Ex. 15, 21), die Ladesprüche
(Num. 10, 35 f.), und teilweise sogar einzelne apodiktische
Gesetze. Man hatte auch allerlei Quellen außerhalb der eigentlichen

Mose-Überlieferung angebohrt, hatte etwa den Vers
1 Wie vor allem Ed. Meyer, Die Israeliten und ihre Nachbarstämme

(1906), und nach ihm G. Hölscher, Geschichte der israelitisch-jüdischen
Religion (1922); vgl. Geschichtschreibung in Israel (1952), S. 80 ff.



C. A. Keller, Von Stand und Aufgabe der Moseforschung 431

Deut. 33, 8 zu grundlegenden Rekonstruktionen verwendet2,
hatte dunkle Andeutungen der Propheten zu verwerten
gesucht 3, sich bemüht, aus der nachmosaischen Religion Israels
auf den Religionsgründer zu schließen 4, und durch Vergleich
mit außerisraelitischer Religion die Eigenart des mosaischen
Monotheismus zu erhellen.5 Man hatte alles getan, um zu einem
sichern Mosehild zu gelangen.

Trotzdem gingen die Meinungen weit auseinander, sobald
man den exakten Verlauf der geschichtlichen Vorgänge konkret
beschreiben wollte. Da wurden für die Datierung, für die
Identifizierung der am Auszug beteiligten Stämme, für die Abfolge
der Ereignisse vom ersten Eindringen aus der Wüste an, über
die Wanderungen unter Mose, und bis zur endgültigen
Landnahme, ja auch für das mosaische Werk seiher, die verschiedensten

Hypothesen vorgetragen.6 Angesichts dieser Verwirrung

war man geneigt, resigniert auf ein ausgefülltes
Geschichtsbild zu verzichten und lediglich den allgemeinen
Zusammenhang der (purgierten) Exodus- und Numeri-Erzählung
in ihren gröbsten Zügen als irgendwie historisch zutreffend
anzunehmen.

Hier baute die Forschung der Nachkriegszeit weiter,
verschiedene Ansätze von früher verlängernd. Die neueren Arbeiten

lassen sich einteilen in drei Kategorien, indem bei den einen
das archäologische, bei den andern das überlieferungsgeschichtliche,

und hei den dritten das literarkritische und
gattungsanalytische Interesse überwiegt.

1. Es ist H. Ii. Rowley zu danken, in seinem Buch «From
2 Zuerst und vor allem Ed. Meyer, a. a. 0., der daraus die Kades-Über-

lieferung der levitischen Priester rekonstruierte.
3 Z. B. die etwas gezwungene Hosea-Interpretation von E. Sellin, Mose

und seine Bedeutung für die israelitische Religionsgeschichte (1922), die
allerdings keinerlei Zustimmung fand.

4 So vor allem F. Giesebrecht, Die Geschichtlichkeit des Sinaibundes
(1900) und, etwas anders (konstruktiver?), P. Volz, Mose, 1. Aufl. (1907).

5 B. Baentsch, Altorientalischer und altisraelitischer Monotheismus
(1906).

6 Eine kleine Auswahl verschiedener Theorien etwa bei Fleming James,
Personalities of the Old Testament (1947), S. 579 ff. Vgl. auch H. H. Rowley,
From Joseph to Joshua (1950), passim; wieder andere Theorien bei C. A.
Simpson und E. Auerbach in den unten zu erwähnenden Werken (Anm. 14

und 16).



432 C. A. Keller, Von Stand und Aufgabe der Moseforschung

Joseph to Joshua» (1950) die einschlägigen Ergebnisse der in
der Zwischenkriegszeit mächtig aufblühenden, heute keinesfalls

mehr zu vernachlässigenden archäologischen Arbeit in
sorgfältiger Diskussion zusammengefaßt zu haben. Es handelt
sich vor allem um die Zerstörung kanaanäischer Städte im
13. Jh. v. Chr. (S. 12—23), um die hiehergehörigen Daten der
ägyptischen Entdeckungen, welche die Datierung des Auszugs
ins Ende des 13. Jh. nahelegen, ohne jedoch leichthin und
eindeutig alle Schwierigkeiten zu beseitigen (S. 23—37), und
schließlich um die Habiru-Frage (S. 38—56). Im weiteren Verlauf

der Untersuchung zeigt Rowley ausführlich — fast ermüdend

ausführlich! —, daß die biblische Chronologie von Ex. 12,
40 und 1. Kön. 6,1 unzuverlässig ist (S. 57—100), daß aber auch
inhaltlich die biblische Tradition betr. Auszug und Landnahme
nicht frei ist von Widersprüchen, bzw. daß zwei Überlieferungsreihen

vorliegen (S. 100—108). So kann er dann im dritten Teil
(S. 109—163) in allseitig aufs sorgfältigste begründeter
Synthese, unter Berücksichtigung sozusagen aller konkreten Angaben

der Bibel, die Ereignisse «von Joseph bis Josua» in die
Zeit von 1450—1200 v. Chr. archäologisch-historisch einordnen.

— Wie aus dieser kurzen Inhaltsangabe hervorgeht, liegt
bei Rowley das Hauptgewicht auf der Archäologie. Das Wesen
der biblischen Uberlieferung, ihre literarische Gattung, die
Geschichte ihrer Entstehung und ihres Wachstums, scheint
ihm keine Fragen zu stellen. Darum gelingt es ihm, dank
umsichtiger Verwendung des archäologisch-epigraphischen Materials,

ein wirklich zusammenhängendes, in seiner geschlossenen

Schönheit überzeugendes, ja beglückendes Bild der Ereignisse

zu entwerfen. — Soweit ich sehe, sind die diese Periode
(Ende der Bronzezeit) berührenden neuesten Grabungen in
Palästina durchaus geeignet, Rowleys Deduktionen zu
bestätigen.

Ähnliche Vorliebe für die archäologischen Data findet sich naturgemäß
in römisch-katholischen Publikationen. Zu nennen sind hier vor allem die
Arbeiten von H. Cazelles.1 Auch er gibt, ohne auf das Wesen der biblischen

7 Cf. Etudes sur le Code de l'Alliance (1946) ; Moïse devant l'histoire,
in dem wundervollen Sammelband «Moïse, l'homme de l'Alliance» (1954),
S. 11—27; Les localisations de 1 Exode et la critique littéraire; Rev. bibl.
62 (1955), S. 321—364; Données géographiques sur l'Exode: La Bible et



C. A. Keller, Von Stand und Aufgabe der Moseforschung 433

Überlieferung einzugehen, einen schönen und anregenden Eindruck von
Leben und Werk des Mose und vom Auszug zu Beginn des 13. Jh. (Beginn
der Regierung Ramses II.).8 — Dieselbe Konzentration auf die
archäologisch-historischen Fragen zeigt auf jüdischer Seite A. Neher im ersten Teil
seines im übrigen die Bestimmung des jüdischen Volkes behandelnden Büchleins

«Moïse et la vocation juive» (1956). Er führt in allen Details die beiden
nach ihm möglichen Datierungen des Auszugs ins 15. oder ins Ende des
13. Jh. vor, ohne sich zu entscheiden, und fügt in beiden Fällen die biblische
Überlieferung integral ein.

So zwingend und bereichernd auch diese archäologische
Erhellung des Exodus ist, so darf man doch an einer Prüfung des
Wesens der Erzählung nicht vorbeigehen. Ihrer genauen Analyse

hat sich denn vor allem M. Noth zugewandt.
2. M.Noth's Werk über «Die Überlieferungsgeschichte des

Pentateuch» (1948) ist bereits ein Klassiker geworden und
bedarf nicht vieler Worte. Es sei lediglich die uns hier
interessierende Argumentation kurz in Erinnerung gerufen. Noth geht
aus von der für ihn unbestreitbaren ursprünglichen Sonderexistenz

der wichtigsten Pentateuchthemen. Insbesondere waren
die Themata «Auszug aus Ägypten», «Offenbarung am Sinai»
und «Hineinführung ins Kulturland» vorerst durchaus
selbständig und gehen je auf verschiedene, miteinander zunächst
keinesfalls zusammenhängende historische Ereignisse zurück.
Wenn dem so ist, wenn also die von den erwähnten Themen
handelnden Erzählungen nicht durch das Faktum einer
historischen Kontinuität der darin enthaltenen Ereignisse verbunden

sind, wird die überraschende Tatsache, daß Mose überall
vorkommt, zu einem traditionsgeschichtlichen Problem. Es muß
dann gefragt werden, wie Mose zu dieser Stellung in völlig
voneinander isolierten Überlieferungen gekommen ist. Es muß
nach der Affinität zwischen Mose und den einzelnen Themen
gesucht werden. Wo ist Mose ursprünglich? Noth glaubt
beweisen zu können, daß er nirgendwohin gehört: Mose hatte
weder mit dem Auszug, noch mit dem Sinai, noch mit der
Hineinführung ins Kulturland etwas zu tun. Sein Auftreten in

l'Orient (1955), S. 51—58. — Nachdrücklich hingewiesen sei auch auf J.
Steinmann, Les plus anciennes traditions du Pentateuque (1954).

8 A. Gelin im Sammelband «Moïse, l'homme de l'Alliance», S. 29—52

geht (wie J. Steinmann in seinem eben genannten Werk) mehr auf die
Eigenart der Überlieferung ein und datiert den Auszug ins Ende des 13. Jh.

28



434 C. A. Keller, Von Stand and Aufgabe der Moseforschung

all diesen Zusammenhängen ist völlig unhistorisch, die ihn
betreffenden Formen der Tradition sekundär. Unabtrennbar
bleibt Mose nur von seinem Grabe und der damit verknüpften
Tradition, daß er nämlich gestorben und «im Tale gegenüber
Peor» begraben worden sei. Bestimmt wissen wir von ihm also

nur, daß er gestorben ist, und können aus der Situation des
Grabes und gewissen Analogien Näheres über die sonstigen
echten, uns verlorenen Mosetraditionen vermuten.

Noth liefert wohl — nach Ed. Meyer — die bisher gründlichste

Bestreitung zwar nicht der Person, wohl aber des
Werkes von Mose.9 Wenn er recht hat, wird jede weitere
Beschäftigung mit den Mosetexten zwar nicht überflüssig, aber
endgültig präjudiziert: Man muß für immer darauf verzichten,
sich die Ereignisse der Mosezeit konkret vorzustellen.
Theologisch wichtig werden die Texte höchstens als eine Art Gleichnis,

als Zeugnis und Niederschlag des israelitischen Glaubens,
nicht aber als Zeugnisse, geschweige denn als Berichte, von
dem, was Gott wirklich getan hat. Das wäre an sich kein
Unglück; denn als gleichnishafter Verkündigung kann den Texten
doch Wahrheit innewohnen. Sie können für alle Generationen
unvergängliche Botschaft enthalten.10 Und doch muß auch der
lückenlos scheinenden Argumentation Noths gegenüber im
Namen der Texte selber, aber auch im Namen der Wissenschaft,
und schließlich vielleicht auch «im Namen Gottes» Widerspruch
erhoben werden.11

Dieser Widerspruch ist bereits erfolgt, und zwar von
verschiedenen Seiten, und am gründlichsten aus Amerika: John

0 Ähnlich hatte schon B. Stade, Geschichte Israels (1887) das von Mose
historisch Bekannte praktisch auf seinen Namen beschränkt.

10 Vgl. z.B. H.W.Wolff, Vom Leben des Volkes Gottes: Bibl. Stud. 4

(1952) ; U. Kunz, Das 2. bis 5. Buch Mose. Stuttgarter Bibelhefte (1955) ;

ferner mit kurzer geschichtlicher Einleitung, aber ebenso geschichtsloser
Deutung wie die eben Genannten: B. Baischeit, Der Gottesbund (1943),
S. 39 ff. Zum Grundsätzlichen vgl. E. Jenni, ThZ 12 (1956), S. 260 ff. (im
Anschluß an das Richterbuch).

11 Man wagt es um so eher, dem hervorragenden Traditionshistoriker
gegenüber seine Zweifel anzumelden, als sich dieser selber des hypothetischen

Charakters und der Unsicherheit seiner Aufstellungen wie in seinem
Buche passim, so vor allem bei der Behandlung des Moseproblems, wohl
bewußt ist.



C. A. Keller, Von Stand und Aufgabe der Moseforschung 435

Bright, «Early Israel in Recent History Writing» (1956). Ihm
schließe ich mich völlig an, und zwar sowohl in seiner fast
grenzenlosen Bewunderung und Hochachtung vor dem großen
deutschen Alttestamentier als auch in der schlagenden Kritik.
Von Brights Bedenken möchte ich nur erwähnen, daß er zu
Recht Noths Erklärung gewisser historischer Tatsachen, wie
der Entstehung der ganzen Mosetradition oder des Volkes
Israel, unüberzeugend findet. Auch an der allzu mechanischen
Handhabung des Prinzips der Ätiologie und der Ortsgebundenheit

der Sagen übt Bright besonnene Kritik. Und endlich trifft
er (S. 104 ff.) das ganze Gebäude Noths: Dieses steht und fällt
damit, daß die Isolierung der Pentateuchthemen richtig ist.
«Nothing in Noth's work is more subjective than his procedure
here» (S. 106). Allerdings bietet Bright keine strikte
Widerlegung — «The trouble is that one cannot by direct argument
prove Noth wrong» (S. 109) —; aber es gelingt ihm doch, die
Unwahrscheinlichkeit der Nothschen Konstruktion an einem
Gegenbeispiel darzulegen. Zu diesem Zweck liefert er eine
glänzende, amüsante, methodisch streng von Noth inspirierte
traditionsgeschichtliche Analyse der nordamerikanischen
Überlieferungen über G. Washington und den Unabhängigkeitskrieg,

die zu nachweislich völlig abwegigen Ergebnissen führt.
Außerdem hat Bright in sehr nuancierten Ausführungen
gezeigt, daß doch die Themen, inklusive Sinai-Offenbarung
(S. 105 f.), schon in ältester Zeit zusammengehörten.

Im Anschluß an Bright möchte ich nur noch auf einen
Punkt aufmerksam machen. Für Noth ist es wichtig, daß das
«kleine geschichtliche Credo» 12 und andere alte Zusammenfassungen

der Tradition nichts wissen von Mose. Sie lassen
vielmehr Israel direkt von Jahve aus Ägypten geführt sein. Folglich

sei Mose erst sekundär in die Auszugstradition hineingekommen,

habe gewissermaßen Jahve zurückgedrängt. Dazu
ist aber zu sagen, daß auch die ausgeführteste Stufe der
Pentateucherzählung die Herausführung keineswegs Mose
zuschreibt, sondern Jahve: Jahve ist es, in betonter Weise, der
alles tut (cf. Ex. 3, 7 ff.; 13, 17 ff. usw.). Auch im letzten Sta-

12 Für eine schlichte, klare Darstellung der aus der Entdeckung des

«kleinen Credos> durch G. von Rad erwachsenden Erkenntnisse vgl. neue-
stens W. Zimmerli, Das A.T. als Anrede (1956).



436 C. A. Keller, Von Stand und Aufgabe der Moseforschung

dium der Tradition nimmt Mose, wie Noth selber betont (cf.
S. 182), niemals den Platz Jahves ein. Es bestand für das «kleine
Credo» keinerlei Anlaß, in liturgischem Zusammenhang, als
Zusammenfassung der Tradition, Mose zu nennen; denn im
gesamten A.T. wird der Vertreter Jahves niemals zum Inhalt
des Glaubens.13 Es liegt darum nahe, das «kleine Credo» als
echte Zusammenfassung der Tradition zu verstehen, in welcher
Mose bereits seinen jetzigen Platz einnahm. Nichts hindert
uns also an der Annahme, Mose sei tatsächlich (mindestens
nach der vermutlich ältesten Tradition) am Exodus beteiligt
gewesen. Wenn aber am Exodus, dann auch an der
Wüstenwanderung und wohl — dies Problem ist wesentlich komplexer
— auch an der Sinai-Offenbarung. Also fragt Noth mit Grund
(er antwortet natürlich negativ, S. 177), ob nicht Mose die
«große Klammer» sei, welche historisch zutreffend die Themen
zusammenschließt.

Diese Kritik an der Noth'schen Argumentation müßte, wenn
es der Raum gestattete, noch viel mehr ausgebaut werden, um
zu überzeugen. Doch ist es immerhin, wie ich hoffe, klar
geworden, daß nach wie vor auch eine weniger radikal
traditionsgeschichtliche Methode in dieser Sache Beachtung verdient.

3. Als nüchterne, gemäßigte Analyse der Mosegeschichten
sticht das Mosebuch von E. Auerbach hervor.14 Auf alle
gewagten Rekonstruktionsversuche der Traditionsentwicklung,
die etwa das bekannte Mosebuch von H. Greßmann belasten 15,

verzichtend, sucht Auerbach überall die älteste Form der
Überlieferung herauszuschälen.16 Ihr steht er recht optimistisch
gegenüber, auch wenn er in fruchtbarer Art an sie den Maß-

13 Vgl. J. Bright, S. 85 1, der zu der relativ geringen Bedeutung Moses
außerhalb des Pentateuchs bemerkt: «Perhaps it no more than illustrates
the fact that Israel's faith was not in Moses, but in Yahve. How seldom,
indeed, are any of Israel's heroes mentioned outside the literature that
immediately concerns them!»

14 E. Auerbach, Moses (1953). So lautet, merkwürdigerweise, der Titel;
denn Auerbach schreibt sonst immer «Mosche».

15 H. Greßmann, Mose und seine Zeit (1913).
16 Dieselbe Vorliebe für den «ältesten» Erzählungsfaden zeigt auch

C.A.Simpson, The Early Traditions of Israel (1948), ohne zu überwältigend

neuen Ergebnissen zu kommen.



C. A. Keller, Von Stand und Aufgabe der Moseforschung 437

stab der Gattungskritik anlegt.17 So entsteht eine durchaus
vertretbare, reichhaltige, vielseitig gestützte und plastische
Darstellung von Mose und seinem politisch-religiösen Werk in
Kades. Außerdem zeichnet sich Auerbachs Buch aus durch
zahlreiche wertvolle und beherzigenswerte Erklärungen alter
Probleme. Man wird allerdings hervorheben müssen, daß die
superlativische Heroisierung Moses18 in unversöhnlichem
Gegensatz steht zur biblischen (auch der ältesten!) Tradition,
in welcher Mose völlig hinter Jahve zurücktritt.

In den Ergebnissen nicht stark verschieden von Auerbach,
aber ganz anders in der Methode, präsentiert sich das bedeutende

Mosebuch von M. Buber.19 Auch er will versuchen, später
— allerdings «unter dem Bann des urzeitlichen Antriebs» —
entstandene Schichten abtragend, «zu dem ursprünglichen,
ereignisnahen Kern der Sage vorzudringen» (S. 18). Die aus dieser

Reduktion resultierende Erzählung bietet den Gang der
Ereignisse, aber nur so, wie ihn die beteiligten Israeliten
erlebten. Aufgabe der Wissenschaft ist es, den ereignisnahen,
enthusiastischen Erlebnisbericht (unter Mitberücksichtigung
auch der späteren Ausgestaltungen) rational zu verstehen
(«Ich bekenne mich zur rationalen Suche nach Wirklichkeit»,
S. 75) ; denn die Wirklichkeit, welche die Israeliten als mirakelhaftes

Eingreifen Gottes erlebten, wird von uns anders, nämlich
rational erfaßt. Auf diese Weise entsteht eine wunderbar
umfassende, vollständige, auch tiefsinnige Deutung, die gegen alle
möglichen kritischen und weltanschaulichen Bedenken
weitgehend gefeit ist. Mose, von Gott ergriffen, wollte in allem die

17 Hilfreich etwa die Scheidung und entsprechend verschiedene
Behandlung von Ortslegenden (von Kades) und eigentlichen Moselegenden.

18 Eine Auswahl von Epitheta: «Übermensch» (S. 191), «genialer Geist»
(S. 151), «gewaltigster Genius, den Israel hervorgebracht hat», «Figur von
einsamer Größe», «Gigant» (S. 242), «gewaltiger Geist», «begnadeter Künstler

am Menschenwerk», «der Mensch in seiner Fülle», «einer der größten
Genien, die die Menschheit bisher hervorgebracht hat» (S. 243), «riesenhaft
im Ausmaß der Leistung» (S. 7) usw.

19 M. Buber, Mose (21952). — Das Werk war, nach dem Vorwort, um
1944 abgeschlossen. — Ähnlich wie Buber steht der Tradition gegenüber
I. Engneil, Gamla Testamentet (1945) ; über Mose speziell S. 124 ff. Nur
verwendet Engneil zur Deutung des Mosewerkes neue religionsgeschiclu-
liche Kategorien: Mose hat einen otiosierenden Hochgott neu aktiviert.



438 C. A. Keller, Von Stand und Aufgabe der Moseforschung

Gottesherrschaft, auch wenn die tatsächlichen geschichtlichen
Vorgänge und die von Mose verwendeten Formulierungen nicht
mehr mit letzter Sicherheit eruiert werden können. So scheint
bei Buber, wenn auch recht eigenwillig, sowohl den Forderungen

der Literar- und Gattungskritik wie des modernen Denkens

(aber in sehr geringerem Maße der Archäologie) Genüge
getan.

Und doch dünkt mich, daß auch Buber gegenüber das Fragen

nicht aufhören darf.

Die biblischen Überlieferungen stellen uns, meine ich, ganz
einfach vor die Entscheidung, wie wir uns zum Haupt-Aktor
der geschichtlichen Ereignisse stellen wollen. Dieser Haupt-
Aktor aber war, nach den Texten, nicht Mose, sondern Jahve.
Die Existenz dieser Hauptperson ist von der alttestamentlichen
Wissenschaft nie völlig verneint worden — man hat meist mit
einer echten Begegnung zwischen Mose und Gott gerechnet —;
aber man hat sich doch gehütet, Jahve als historischen Agens
ernst zu nehmen.20 Wir wollen indessen wissen und verstehen,
was wirklich geschehen ist. Wir wollen an die Erforschung der
von der Bibel dokumentierten Geschichte unvoreingenommen
herantreten. Würde es nicht solcher echt wissenschaftlichen
Unvoreingenommenheit entsprechen, mit der Aktivität des

Haupt-Aktors der Exodusüberlieferung zu rechnen? Woher
nehmen wir überhaupt die so getroste Überzeugung, dieser
persönliche, geschichtliche Aktor sei — entgegen allen hier in
Betracht kommenden Quellen — an den Ereignissen des 13. Jh. v.
Chr. nicht beteiligt gewesen?

Bei unsern Quellen handelt es sich, literarisch gesprochen, fast
ausschließlich um Legenden, d. h. nicht um humanistisch-geschichtliche
Darstellungen. Damit ist doch eigentlich gleich gesagt — aber auch nichts
anderes! —, daß hier für die gewöhnliche humanistisch-klassische (ich
füge bei: humanistisch präjudizierte) Geschichtsschreibung prinzipiell

20 Ausnahmen finden sich, etwa bei H. II. Rowley, a. a. 0., S. 155 (in
der Zusammenfassung des Werkes Moses) : «Yahveh had first chosen Israel
in her weakness and oppression and had sent Moses in His name to rescue
her from her bondage, though she did not hitherto worship Him.» Doch
bleibt diese Aussage in der Argumentation ohne jedes Gewicht, und man
versteht nicht recht, wie sie gemeint ist.



C. A. Keller, Von Stand und Aufgabe der Moseforschung 439

nicht viel zu holen, und daß sowohl zum Verständnis jener geschichtlichen
Ereignisse, wie vor allem der Quellen, die humanistische (d. h. humanistisch
präjudizierte) Geschichtsschreibung grundsätzlich nicht zuständig ist. Sie
kann im besten Fall nur eine Seite sehen, die der Nebenpersonen. Den
Haupt-Aktor aber, Jahve, bekommt sie niemals zu Gesicht.

Wenn man nun die Forderung erhebt, zwecks echt
geschichtlichen Yerstehens der Ereignisse der Mosezeit mit dem

von den Quellen bezeugten persönlichen Aktor Jahve zu rechnen

und eine diesen Aktor mitberücksichtigende
wissenschaftlich-historische Methodik auszuarbeiten, so sind sogleich 3

Einwände zu widerlegen.
a) Man könnte sagen, Jahve sei nur Gegenstand des Glaubens

der Israeliten. Die Wissenschaft könne also nur von einem
geschichtlichen Glauben der Israeliten sprechen, nicht aber
von geschichtlichem Handeln Jahves. Geschichtlich, und darum
wissenschaftlich faßbar, sei nur der Mensch und die Tatsache,
nicht aber eine evtl. reale Existenz des Gegenstandes seines
Glaubens. — Darauf ist zu antworten: Daß Jahve nicht realer,
persönlicher, geschichtlicher Aktor sei (oder wenigstens gewesen

sei!), ist ein unbewiesenes und schlechthin unbeweisbares
Axiom. Die einzige Quelle, die hier Auskunft zu geben vermag,
ist die israelitische Überlieferung. Und diese bezeugt einhellig
die reale geschichtliche Existenz und Aktivität Jahves. Es ist
sicher ebenso wissenschaftlich, diese klare Aussage der Augenzeugen

ernst zu nehmen, wie sie axiomatisch zu bestreiten und
somit den Faktor auszuschalten, welcher den zunächst
Beteiligten so real begegnete.

b) Ein zweiter Einwand könnte lauten, wenn schon Jahve,
dann müßten auch die übrigen «Götter» und ihre Aktivität
ernst genommen werden, und es würde so einem blinden,
unkritischen, unwissenschaftlichen Wunderglauben Tür und Tor
geöffnet. — Darauf antworte ich: Nach dem einhelligen Zeugnis
aller, die Jahve begegnet sind, hat dieser mit den «Göttern»
gerade nichts gemeinsam, ja nicht einmal mit einer Größe, die
man etwa philosophisch «Gott» nennen könnte.21 Jahve ist eine

21 Da Jahve in philosophischen Kategorien nicht zu fassen ist, kann
eine Methode, die mit seinem Wirken rechnet, auch nicht einfach als
«Supranaturalismus» abgetan werden. Jahves Verhältnis zur Natur, wie
auch zur Menschengeschichte, ist ja überhaupt erst zu untersuchen.



440 C. A. Keller, Von Stand und Aufgabe der Moseforschung

reale geschichtliche Größe durchaus eigener Art, deren
Beteiligtsein am Ablauf der Menschengeschichte die kritische alt-
testamentliche Wissenschaft noch kaum zu erforschen begonnen

hat — nicht zu reden von der geradeswegs abgelehnten
wissenschaftlichen Erforschung ihres eigentlichen Wesens. Damit,
daß Jahve als reale geschichtliche Größe ernst genommen wird,
ist also über eine etwaige Existenz und etwaiges reales Handeln

der «Götter» oder eines philosophischen «Gottes» noch gar
nichts gesagt.22

c) Schließlich könnte man einwenden, es bleibe einer
Darstellung, die mit dem realen Handeln Jahves rechnet, nichts zu
tun, als die biblischen Erzählungen höchst phantasielos zu pa-
raphrasieren. — Mit nichten! Denn daß wir mit einer
Geschichte der Tradition zu rechnen haben, d. h. daß die Berichte
über das geschichtliche Erleben, an welchem Jahve beteiligt
gewesen war, von der zeitgenössischen wie von späteren Generationen

erweitert, erläutert, nuanciert und vervollständigt worden,

und daß die Texte schließlich die Frucht einer späteren
Zeit gewesen sind, steht außer Zweifel. Es wird sich aber
zeigen lassen — und gerade diese Demonstration gehört mit zur
Ausarbeitung einer neuen geschichtlichen Methode —, daß trotz
allem, und gerade in diesem späteren Reifen, jede Erzählung
ein Ganzes bildet, und daß durch dieses Ganze erst die Bedeutung,

der Sinn, und in etwa auch der eigentliche Verlauf, des

Geschehens klar wird. Hier haben wir von M. Buber Entscheidendes

zu lernen.
Aufgabe der Moseforschung ist es also, mit der realen,

persönlichen, geschichtlichen Größe «Jahve» zu rechnen. Ich
meine, daß uns ohne ihn das wirkliche Geschehen der Mosezeit
unbekannt bleibt. Und ich meine, daß wir mit ihm nicht nur ein

22 Trotzdem glaube ich, daß mit einem dem Eingreifen in Israel analogen

oder doch verwandten Handeln desselben geschichtlichen Aktors auch
außerhalb Israels durchaus zu rechnen ist. Es bleibt eine Aufgabe der
Zukunft, zu untersuchen, wieweit die «Legenden» der Völker, die von
göttlichem Handeln zu berichten wissen, Spuren oder Reflexe des Handelns
Jahves darstellen können. Auf alle Fälle scheint mir die Existenz der
heidnischen Religionen Jahves Schöpferhandeln widerzuspiegeln; vgl.
Versuch einer Deutung heidnischer Religion, im Anschluß an Karl Barths
Lehre vom Menschen: Evang. Miss.-Mag. 100 (1956) S. 70—92.



C. A. Keller, Von Stand und Aufgabe der Moseforschung 441

korrekteres Mosebild erhalten, sondern auch einen neuen
Zugang zu den schönsten Texten der Mose-Überlieferung. Und
schließlich sind es die Texte, denen sich unsere Wissenschaft
widmet und die immer das letzte Wort haben. Es sei denn, es

stehe auch über den Texten — der lebendige Jahve.23

Lausanne. Carl A. Keller.

23 Vgl. noch zur ganzen Problematik der «Geschichte Israels»: F. V.
Filson, The Method in Studying Biblical History: Journ. Bibl. Lit. 69 (1950),
S. 1—8; vor allem S. 12 ff. über die Frage der «Objektivität».


	Vom Stand und Aufgabe der Moseforschung

