
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 6

Artikel: Jakob - Esau - Edom

Autor: Maag, Victor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878959

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878959
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jakob — Esau — Edom.

Die Jakob-Esau-Erzählung von Gen. 25 und 27—33 verläuft
in ihren Hauptzügen wie folgt: Isaaks Ehefrau Rebekka erwartet

Zwillinge. Da sich die beiden Kinder in ihrem Leibe stoßen,
holt sie ein Jahwä-Orakel ein, das ihr den Spruch kundtut,
Gen. 25, 23:

Zwei Völker sind in deinem Leibe,
und zwei Nationen werden sich von dir scheiden.

Ein Stamm 1 wird den andern überflügeln,
und der Ältere wird dem Jüngeren dienstbar werden.

Als die Beiden geboren werden, erscheint zuerst ein ganz
behaartes, rotes Kerlchen, Esau, dann Jakob, ein feines Büb-
lein, das dadurch auffällt, daß es seines Bruders Ferse im
Händchen hält, um Esau daran zu hindern, vor ihm geboren zu
werden. 'Aqeb heißt die Ferse, und der, der den Bruder an der
Ferse hielt, sagt die Erzählung, heißt darum Ja'aqob Ferserich.

Wie die Beiden heranwachsen, erweisen sie sich immer
deutlicher als Brüder von denkbar verschiedener Anlage und
Neigung: Esau, der Erstgeborene, wird ein streifender Jäger,
ein Mann des unsteten Lebens. Jakob dagegen, heißt es, «war
ein gesitteter Mann, der in Zelten wohnte». Die Erzählung
weiß auch, daß Esau des Vaters, Jakob der Mutter Liebling
gewesen sei.

Es folgt dann in 25, 29 ff. die Erzählung von dem Linsengericht,

welches Jakob kocht und dem hungrigen Esau gegen
Abtretung des Erstgeburtsrechtes überläßt. Der Leser lernt
hier Jakob zum erstenmal als den schlau Berechnenden kennen.
Esau aber, der auf diesen Handel eingeht, offenbart sich als
völlig triebhaft in den Tag hineinlebender Geselle, unfähig, die
künftigen Folgen der heutigen Abmachung auch nur zu
überdenken, geschweige denn, sie richtig einzuschätzen.

Nach Jahr und Tag fühlt der altersblinde Vater Isaak (27,

1 Die Wiedergabe von le'om mit «Stamm» hat den Vorteil, daß sie sieh
mit den maskulinen Vokabeln rab und sa'ir der zweiten Vershälfte auch
in der Übersetzung parallelisieren läßt. Der Wortlaut des Orakels schillert
ja absichtlich zwischen individuellem und völkischem Verständnis.



V. Maag, Jakob — Esau — Edom 419

Iff.), daß seines Lebens Ende bevorsteht. Er schickt Esau,
seinen Erstgeborenen, auf die Jagd und weist ihn an, ihm von
der Beute ein Festmahl zu rüsten. Bei diesem Mahle will er ihn
segnend in die Rechte des Erstgeborenen einsetzen. Jakob aber
überlistet auf Anstiften der Mutter sowohl den Vater als auch
den Bruder und erlangt solcherweise den unwiderruflichen,
weil als magische Formel wirkenden Erstgeburtssegen für sich.
Er muß allerdings zunächst vor seinem Bruder fliehen (27,
41 ff.). Das Ziel seiner Flucht ist Harran (28, 1 ff.), die Urheimat

seiner Sippe.
In Harran besteht Jakob die Meisterprobe seiner

Hirtenschlauheit (30, 25 ff.). So kehrt er aus Harran zurück mit beiden
Töchtern Labans, mit elf männlichen Nachkommen und mit
dem größeren Teil des Viehbesitzes seines Onkels.

Auf dem Heimweg Jakobs finden Vorbereitungen für die
Begegnung mit seinem Bruder Esau in der Gegend des

ostjordanischen Mahanajim statt (32, Iff.). Und nachdem von
einer eigentümlichen Gottesbegegnung in Peni'el — also ebenfalls

im Ostjordanland — berichtet worden ist, läßt die Erzählung

die beiden Brüder nach Jahrzehnten wieder zusammenkommen

und sich aussöhnen.
Von jenen Gebieten im mittleren Ostjordanien zieht Jakob

weiter ins Westjordanland, in die Gegend des ephraimitischen
Bergrückens.

Soweit die Erzählung. Aufs Ganze gesehen erweckt sie den
Eindruck runder Geschlossenheit. Alles spielt sich folgerichtig
ab, verläuft nach einer klaren Disposition und endigt schließlich

in befriedigender Weise damit, daß Jakob, ganz gemäß
jenem Satze aus dem Schwangerschaftsorakel, wonach der Jüngere

den Älteren überflügeln werde, an Reichtum und äußerem
Lebensglück seinem Bruder überlegen ist. Auffallenderweise
berichtet allerdings die Erzählung nirgends, daß Esau dem
Jakob Untertan geworden wäre, in dem Sinne, wie es das Orakel
doch bestimmt hatte, wenn es sagte, der Ältere werde dem

Jüngeren dienstbar werden. Hier liegt somit bei aller sonstigen
Geschlossenheit eine Inkongruenz zwischen Anfang und
Schluß der Erzählung vor. Man müßte diese Inkongruenz als
erzählerischen Mangel empfinden, wenn man das Mitgeteilte
als eine bloße Erzählung zur Unterhaltung verstehen und die



420 V.Maag, Jakob — Esau — Edom

Maßstäbe daran anlegen wollte, mit denen man eine Erzählung
zu messen gewohnt ist. Aber ist das Ganze eine Erzählung?
Will die Perikope das sein? Beruht wirklich die beobachtete
Inkongruenz auf bloßer erzählerischer Ungeschicklichkeit?
Oder greift das Schwangerschaftsorakel ganz bewußt über das

hinaus, was die Erzählung von Jakob und Esau zu erfüllen
imstande ist?

Daß dies Letztere wirklich der Fall ist, deutet das Orakel
schon damit an, daß es von Völkern spricht, die aus Rebekka
hervorgehen werden. Jakob ist Patriarch, und in dem, was von
ihm mitgeteilt wird, konzentriert sich immer schon Geschichte
des Volkes der bene ja'aqob. Darum kann die Erzählung auch
sagen, Jakob habe «in Zelten» (pl.) gewohnt.

Ist aber Jakob Heros Eponymos der Jakobäer und damit
Stammvater des Volkes Israel, wer ist dann Esau? Daß auch er
als Volksahnherr zu denken ist, geht schon aus dem
Schwangerschaftsorakel hervor. Er ist eines der beiden Völker. Wer also
ist Esau? Der bibelkundlich nicht völlig Ahnungslose ist
keinen Augenblick um die Antwort verlegen: Esau ist der Stammvater

der Edomiter, jenes Volkes, das u. a. das Bergland Seir
zwischen wadi el Fiqra und dem älanitischen Meerbusen
innehatte. So will tatsächlich unsere biblische Erzählung verstanden

sein.
Aber gerade wenn man mit dieser Gleichung ernst machen

will, stellt einen die Erzählung vor unerwartete Rätsel.
Zuerst möchte man fragen: Wie ist es möglich, daß sich der

im untersten Süden beheimatete Edomitervater mit Jakob im
mittleren Ostjordanland, bei Peni'el oder noch nördlicher, bei
Mahanajim, versöhnt? Ein Zusammentreffen in Südpalästina
wäre nicht erstaunlich, eines im mittleren Ostjordanien ist
merkwürdig, zumal die Erzählung zwar Jakob auf einem
notwendigen Reiseweg dorthin gelangen läßt, von Esau aber
andeutet, daß er vom Südland her grad eigens für die Zeit der
Begegnung mit Jakob so weit nach Norden gereist sei, um nachher

wieder nach Seir zurückzukehren.2
Ein weiteres Rätsel: in Jer. 49, 7 liest man die aus einem

gewissen Erstaunen geborene Frage: «Ist denn keine Weisheit

2 Geil. 32, 3; 33, Iff.; 33, 16.



V.Maag, Jakob — Esau — Edom 421

mehr in Theman?» Daß in Theman, einer der bedeutendsten
Edomiterstädte, keine Weisheit mehr zu finden sei, ist für den
Verfasser von Jer. 49 ein Novum und das Zeichen dafür, daß
Edom bald zu existieren aufhören werde. Edom ohne Weisheit
ist kein Edom mehr. Auch Ob. 8: «An jenem Tage, spricht
Jahwä, lasse ich die Weisen aus Edom verschwinden», deutet
in dieselbe Richtung. Und schließlich sei daran erinnert, daß
die drei Weisen von Hi. 2,11 ff. Edomiter sind. Diese wenigen
Dokumente zeigen, daß für israelitische Begriffe die Intelligenz
der Edomiter jedenfalls nicht in Frage stand. Wie aber ist es

möglich, daß der Stammvater dieses sprichwörtlich klugen
Südvolkes als der dumpfe, täppische, triebgebundene Mensch
erscheint, als welchen die Genesis Esau zeichnet?

Gen. 36 zählt die acht Könige von Edom auf, die regiert
haben sollen, ehe Israel einen König gehabt hatte. Also nicht
nur eine weise, sondern auch eine früher als Israel zu
staatlicher Konsolidierung gelangte Nation sollen die Edomiter
sein, ein in Israels Augen sehr altes Kulturvolk. Esau aber,
sein Ahnherr, soll sich nicht allein als ein unkluger, sondern
auch als ein geistig ungepflegter, der Kultur und einem geordneten

Leben abholder Mensch von seinem gesitteten Bruder
Jakob unterschieden haben.

Diese Rätsel alle zusammen, deren Zahl leicht noch
vermehrt werden könnte, führen zu der einen kritischen Frage:
Ist Esau wirklich der Stammvater der Edomiter? Gewiß, nach
dem heutigen Status der Erzählung soll er es sein. Aber ist die
Identifikation Esau Edom nicht am Ende eine relativ junge
Erscheinung der Tradition? Diese Frage, die sich vom Stoff
her nahelegt, wird Jedem auch als sachlich gerechtfertigt
erscheinen, der Hermann Gunkel darin gefolgt ist, zwischen den
ältesten durchgehenden Erzählungsfäden der Genesis und den
erzählerischen Urelementen zu unterscheiden, aus denen die
Fäden zusammengefügt worden sind. Diese Urelemente sind,
wie Gunkel schon zu zeigen vermocht hat, teilweise sehr
beträchtlich älter als die zusammenhängenden Fäden. Und noch
etwas, worauf schon Gunkel aufmerksam gemacht hat: Die
Urelemente sind von Haus aus voneinander unabhängige
Erzählungen gewesen.

Auch Martin Noth kommt bei seiner Untersuchung der über-



422 V. Maag, Jakob — Esau — Edom

lieferungsgeschichtlichen Stellung der Jakob-Esau-Erzählung 3

zu der Auffassung, die Gleichung Esau Edom sei als «ein
spätes Produkt einer sekundären Kombination» zu verstehen.4
Über die von Noth gegebene Ermittlung der Grundlage dieser
Kombination 5 soll im folgenden etwas hinauszukommen
versucht werden.

Gehört nämlich die Gleichung Esau Edom nicht der Ur-
schicht der Erzählung an, so ist mit der Möglichkeit zu rechnen,

daß die Erzählung diese ihre Beziehung zu den Edomitern
erst durch ihre Einbeziehung in den ersten schriftlichen
Gesamtfaden, d. h. erst durch ihre Verwendung im Rahmen der
jahwistischen Darstellung erhalten habe. Dies ist denn auch,
wie sogleich gezeigt werden soll, der Fall. Um es deutlich
zu machen, muß freilich zunächst noch auf einige Beobachtungen

hingewiesen werden.
Wer der Jakob-Esau-Erzählung aufmerksam folgt, stößt

an zwei Stellen auf auffallende literarische Unebenheiten. Die
erste von ihnen begegnet in der Geburtsperikope 25, 24 ff. Dort
heißt es, daß der erste der beiden Knaben rötlich gewesen sei,
ganz und gar wie ein behaarterMantel: wajjese harison 'admoni
kullo ke'addärät se'ar, Admoni war er und se'ar. Darum nannte
man ihn — jedes ans Hebräische gewöhnte Ohr würde erwarten:

Darum nannte man ihn 'Ädom und Se'ir. Aber das steht
nun gerade nicht da, sondern: Darum nannte man ihn Esau.
Das ist die Überraschung dieser Stelle: Vorder- und Nachsatz
sind in keiner Weise kongruent; denn der Vordersatz bietet
keine Erklärung für den Namen Esau. Und umgekehrt stellt
der Name Esau vom Vordersatz her betrachtet einen Fremdkörper

dar. Da, wo offenbar das Urmaterial der Geburtserzählung

alles darauf angelegt hatte, den Namen Edom-Seir zu
erklären, setzt der jetzige Text den Namen Esau ein. Der alte
Traditionsstoff von der Geburt Edoms ist somit umgebogen.
Durch die Umbiegung erst wurde er zu einem Element der
Esau-Erzählung.

3 M. Noth, im Rahmen seiner für die Traditionsgeschichte der Penta-
teuchstoffe grundlegend gewordenen «Überlieferungsgeschichte des
Pentateuch» (1948), S. 103 ff.

4 Noth (Anm. 3), S. 104.
5 Ebd., S. 210.



V.Maag, Jakob — Esau — Edom 423

Wird nun der Name Edom an dieser für seine Einführung
natürlichen Stelle übergangen, so wird er andererseits in einem

ganz anderen Zusammenhang später in die Erzählung
hereingezogen. In der zwischen Jakob und Esau spielenden
Geschichte vom Linsengericht (25, 29 ff.), einer offenbar ursprünglich

reinen Jakob-Esau-Erzählung, die mit Edom gar nichts zu
tun hatte, kommt Esau hungrig heim, sieht die Linsen und sagt
zu Jakob: «Gib mir von dem Roten, dem Roten da!»: hal'iteni
na min ha'adom ha'adom hazzä. Weil er zweimal gesagt hat
ha'adom, drum heißt er 'Ädom. Weil er zweimal gesagt hat
«von dem Roten», darum heißt er «Rötel». Diese Namengebung
mutet reichlich gesucht an. Und daß sie nichts anderes als ein
dieser Erzählung spät aufgesetztes Lichtlein darstellt, wird
schon daraus ersichtlich, daß die ganze Linsengeschichte an
Substanz gar nichts einbüßt, wenn man diesen Zug aus ihr
eliminiert.

Auf Grund der beiden vorgeführten Beobachtungen ist
ohne Mühe zu erkennen, daß an diesen beiden Stellen zwei von
Hause aus disparate Elemente miteinander verknüpft worden
sind. Legt man sie auseinander, so erhält man auf der einen
Seite eine Edom-Seir-Etymologie, die nichts mit dem Namen
Esau zu schaffen hat, und auf der andern Seite eine Jakob-
Esau-Erzählung, der der Name Edom ursprünglich fremd
gewesen ist. Die mittelpalästinensischen Jakobstämme, deren
Eigentum die Jakob-Esau-Tradition voreinst war, hatten diese
Anekdote somit ursprünglich ohne einen Blick auf Edom
erzählt.

Welchen Sinn hatte die Erzählung, ehe sie mit den Edo-
mitern in Beziehung gebracht worden war? Wer war Esau für
jene Vorstufe der biblischen Erzählung? Man wird annehmen
dürfen, daß, wenn noch in der biblischen Uberlieferung die
Versöhnung zwischen Jakob und Esau in Ostjordanien vor sich
geht, einst die ganze Jakob-Esau-Geschiehte dort im Osten
lokalisiert war 6, wie denn überhaupt der ursprüngliche Sitz
der bene ja'aqob das weite Gras- und Buschland von Gilead
und Basan gewesen sein wird. In diesem Landstrich konnten
auch in ganz natürlicher Weise eine Jäger- und eine Hirtenkultur

nebeneinander bestehen. Die Urform der Jakob-Esau-
8 Vgl. auch Noth (Anm. S), S. 106 f.



424 V. Maag, Jakob — Esau — Edom

Erzählung, die vom Jäger Esau und vom Hirten Jakob
berichtet7, hat offenbar diese Verhältnisse widergespiegelt.
Dort drüben, in Gilead und Basan, ist offenbar das über alle
Welt verbreitete folkloristische Erzählungsmotiv von den
ungleichen Brüdern mit den beiden Namen Jakob und Esau
verknüpft worden. Jakob galt dabei als Stammvater einer in
geordneten Verhältnissen lebenden, in Zelten wohnenden Iiirten-
schicht, Esau als Ahnherr einer in Gilead und Basan ursprünglicheren,

aber von den Hirten immer weiter zurückgedrängten
Jägerbevölkerung. Die bene ja'aqob haben somit durch Anwendung

des Brüdermotivs auf die beiden Eponymen Jakob und
Esau einen Kulturmythus geschaffen, der die beiden
nebeneinander lebenden Kulturen in objektiv richtiger Altersordnung

erscheinen läßt. Die Esau-Leute als die Vertreter der
älteren Jägerkultur sehen neben sich die Hirtenschicht der Ja-
kobäer aufkommen. Der Hirt in seiner relativen Ruhe und in
der Planmäßigkeit und durch die Herdenhaltung bedingten
Regelmäßigkeit seines Daseins hat sich als der lebensfähigere
Teil erwiesen. Er war es, dem je länger desto eindeutiger das
Grasland gehörte; und der Jäger, der ursprüngliche Herr der
Gegend, mußte allmählich das Feld räumen, da er überall seine
Rolle ausgespielt hatte, wo die Herden dem Hochwuchs des

Wildgrases ein Ende bereitet hatten. Der Jäger mußte sich
mehr und mehr mit den unwirtlichen, magern Steppengebieten
«fern vom Fett der Erde» (27, 39) begnügen.

Wie aber hatte es die Jägerbevölkerung so weit kommen
lassen? Warum hatte sie sich nicht zur Wehr gesetzt? Der
Volksmythus weiß es: Der Jäger kennt hungrige Zeiten. Da ist
er froh, bei seinem Bruder, dem Hirten, Nahrung zu finden.
Um dieser Möglichkeit der Aushilfe willen hat er ihn gewähren
lassen. Um das Linsengericht überläßt er ihm sein Erbe, seine
Jagdgründe. Und mit der Freundlichkeit, mit der der schlaue
Hirte dem hungrigen Jäger zeitweilig über seinen Mangel
hinweghilft, erkauft er sich mühelos und lächelnd das Land, das
seine Herden fett und ihn reich macht.

Der Vater aber, gleichsam der Urträger der Jägerkultur,
hat, selber überlistet, seinen Segen dazu geben müssen. Der
Vater hat natürlich in der Urfassung ebensowenig Isaak ge-

7 Siehe dazu schon H. Gunkel, Preuß. Jahrbücher 76 (1919), S. 357 ff.



V. Maag, Jakob — Esau — Edom 425

heißen, wie die Mutter Rebekka hieß. In diesem Mythus
verkörpert die Mutter noch ganz allgemein das weibliche Prinzip
der Verbundenheit mit der Erde und ihren nährenden Möglichkeiten.

Der Hirte ist der von ihr begünstigte Liebling.8 Denn
die Erde selber, das Land mit seiner Beschaffenheit, hat ja
tatsächlich dem Hirten alle Vorteile in die Hand gespielt.

Den Kulturmythus vom Hirten Jakob und vom Jäger Esau
haben dann die bene ja'aqob mit sich genommen, als sie aus dem

ostjordanischen ins westjordanische Gebiet wanderten. Durch
diese Wanderung aber verlor der Mythus zwangsläufig seinen
kulturellen Hintergrund. In Westjordanien hatte man es nicht
mehr mit Jägern zu tun. Hier erklärte der Mythus keine unmittelbar

anschauliche und täglich erlebte Wirklichkeit mehr. So

hörte der Mythus, losgelöst von dem Boden, auf dem er entstanden

war, auf, ein Mythus zu sein. Er wurde zur bloßen
Patriarchen-Erzählung. Verstand man ihn aber als Erzählung, so
rückte gleichsam das bloße Motiv von den ungleichen Brüdern
als beherrschend in den Vordergrund. Mit andern Worten: In
Mittelpalästina wurde aus dem einstigen Kulturmythos eine
bloße Motiverzählung von Jakob, dem jüngeren von zwei
Brüdern, der Esau, den älteren, in den Schatten gestellt hatte.

Lange Zeit muß die Erzählung unter den Jakobstämmen in
diesem Sinne weitertradiert worden sein. Aber als Motiverzählung

befriedigte sie in einem Punkte doch nicht ganz; denn die
eine ihrer handelnden Personen war eine bekannte, die andere
eine nicht mehr bekannte. Während Jakob in Israels Gegenwart

weiterlebte, war Esau, nachdem die ostjordanische
Anschauungsbasis in Vergessenheit gesunken war, keine lebende
Größe mehr.

Allein, da ereignete sich zur Zeit Davids ein Stück
Weltgeschichte, das gleichsam das Volk, das inskünftig die Esaurolle

8 Die symbolpsychologischen Beziehungen der Muttergestalt zum
Kulturfortschritt bzw. Kulturumbruch, die bei der besonderen Liebe Rebekkas
zu Jakob ebenfalls eine Rolle spielen mögen, sowie die Frage der Bindung
des Erstgeborenen an den Vater, des Jüngeren an die Mutter sind in diesem
Zusammenhang nicht zu erörtern, da die vorliegende Untersuchung die
Erzählung nicht in den symbolpsychologischen Wurzeln ihrer Motive zu
erfassen trachtet, sondern der Verknüpfung der an sich ahistorischen
Motive mit den Symbolen für völkische Existenz (Eponymen Jakob, Esau,
Edom) und mit historischen Begebenheiten nachgeht.



426 V. Maag, Jakob — Esau — Edom

gegenüber Jakob spielen sollte, neu schuf. Das war Davids
Eroberung des Edomiterlandes. Edom, das Nachbarvolk, das viel
früher als Israel seßhaft geworden war und sich als Königreich
konstituiert hatte, war wirklich so etwas wie ein älterer Bruder
Israels. Und dieser ältere Bruder wird unter David dem jüngeren

Untertan. Nahm sich das alles nicht wie ein Schulbeispiel
zum Motiv der Brüder aus, deren jüngerer den älteren überflügelt?

Was lag da näher, als die alte Patriarchenerzählung mit
dem Ahnherrn der Edomiter, mit Edom-Seir, zu verknüpfen?
Esau mußte mit Edom identisch sein, so wurde er es auch.

Der große nationale Dichter der Davidszeit — noch immer
glaube ich, daß die Endform der jahwistischen Schicht durch
eine schriftstellerische Persönlichkeit geschaffen worden ist —
hat damals, als er die Jakobserzählung in sein Werk einbaute,
die Esaugeschichte mit der etymologischen Erzählung von
der Namengebung von Edom-Seir verbunden. Er tat es,
indem er, wie oben gezeigt wurde, in die Edomiteretymologie den
Esaunamen und in die Linsengerichterzählung umgekehrt den
Edomnamen einführte. Der Name Esau in der Geburtsgeschichte

ist gleichsam der Enterhaken, mit dem dieses Element
an die Jakobsgeschichte herangezogen wird. Und umgekehrt
ist der Name Edom in der Linsenbreierzählung der Enterhaken
von Seiten der Edom-Tradition.

So schuf der Gestalter des jahwistischen Fadens aus diesen
beiden an sich disparaten Stoffen eine erzählerische Einheit.
Und dem Ganzen stellt dieser Meister der Traditionsbearbeitung

einen ad hoc gebildeten Bericht von einem
Schwangerschaftsorakel voran, das schon der Mutter der Beiden verheißen
habe, daß der Ältere des Jüngeren Knecht sein werde.

Was aber nun als neue erzählerische Einheit aus dieses
Dichters Hand hervorging, war nichts Geringeres als das

grandiose Proömium zur Geschichte Israels und Edoms, bzw.
zur Geschichte der davidischen Eroberung des Edomiterlandes,
durch die Edom zum Knecht der bene ja'aqob geworden war.

Was einst Kulturmythos von Hirt und Jäger und was dann
entmythisierte Patriarchenerzählung gewesen war, wurde
solcherweise durch die Einrückung in die Geschichtsdarstellung

des Jahwisten zu einer Geschichtsdeutung. Durch diese
erhielt der große militärische Erfolg Davids erst seinen ge-



V. Maag, Jakob — Esau — Edom 427

schichtstheoretischen, seinen eigentlich heilsgeschichtlichen
Aspekt für Israel. David erscheint auf dem Hintergrund dieser
Geschichtserzählung eben nicht als ein Eroberer wie jeder
andere, sondern als das Werkzeug, durch dessen Einsatz die
göttliche Vorsehung das vollendete, was sie vor einem
Jahrtausend begonnen hatte: eben die Herausarbeitung der
eindeutigen Herrschaft Israels über Edom. Davids Edomitersieg
stellt solcherweise die letzte und imposanteste Auswirkung des

von Esau auf Jakob übergegangenen Erstgeburtssegens dar.
Und Davids Kriegszug gegen Edom bildet den Schlußstein der
Verwirklichung des in der Urzeit gesprochenen Rebekka-
Orakels.

Damit hat der Schriftsteller, der hinter dem jahwistischen
Faden steht, dreierlei erreicht: Einmal verlor die israelitische
Eroberung Edoms durch diese Darstellung jeglichen Anschein
der Zufälligkeit. Das ganze Ereignis wurde vielmehr zu einer
wie immer wichtigen Einzelheit inmitten einer großen göttlichen

Geschichtsplanung. Zum zweiten aber verpflichtete die
Erzählung das erobernde Geschlecht zu demütiger Dankbarkeit

gegenüber dem Segen der Väter und ihrer klugen
Vorsorge. Und schließlich wurde das Königshaus selber durch die
hier dargebotene Perspektive vor allem Eigenruhm ebensowohl
als vor der Vergötterung durch das Volk bewahrt. David wird
unter der Optik dieser Erzählung zum bloßen Vollstrecker und
Vollender dessen, was der göttliche Ratschluß vor Urzeiten
bestimmt hat. Der Verfasser des jahwistischen Fadens nennt
zwar David mit keiner Silbe, und dennoch modelt er das
Davidsbild seiner Tage in ganz entscheidender Weise: vom Bilde
eines Reckenkönigs zum Bilde eines von Gott ausersehenen,
mit der Erfüllung eines urlängst ausgesprochenen Völkerorakels

beauftragten mesiah Jahwä. Hinter dieser Erzählung steht
ungenannt und doch nur um so geheimnisvoller beleuchtet das
Bild Davids als der ersten Messiasgestalt Israels.

Welches ist der literarhistorische Ertrag der bis zu diesem
Punkte gediehenen Untersuchung? Zunächst fällt ein Licht auf
die Entstehungszeff des jahwistischen Fadens. Da er die Eroberung

Edoms durch David voraussetzt, kann er nicht vordavi-
disch sein. Er ist aber andererseits nicht nachsalomonisch.
Denn, als sich nach Salomos Tod die den Jakobnamen tragen-



428 V. Maag, Jakob — Esau — Edom

den Israeliten von der Davidskrone lösten, war die Beziehung
zwischen Jakob und Edom aufgehoben. Die Komposition, in
deren Rahmen die Gleichung Esau Edom eingeführt wurde,
ist somit der späteren davidischen, allerspätestens der frühen
salomonischen Aera, vor den Ereignissen von 1. Kön. 11, 22
zuzuweisen. Die ganze pädagogische Abzweckung der Jakob-
Esau-Erzählung versteht sich denn ja auch am ungezwungensten,

wenn man das Geschlecht von Davids Glanzzeit als ihre
Hörerschaft betrachtet. Das also wäre das Geschlecht, für
welches der jahwistische Faden gestaltet worden ist.9

Aber auch bezüglich der Entstehungsioeise des jahwisti-
schen Werkes dürften sich von den gewonnenen Resultaten aus
Schlüsse nahelegen. Während die Traditions- und Formgeschichte

den hohen Anteil des unpersönlich-kultischen Geschehens

an der Ausformung und Komposition von Erzählungsstoffen
mit vollem Recht ins Blickfeld gerückt hat, scheint es doch

nicht geraten zu sein, eine Größe wie den ersten Pentateuch-
faden allein im Rahmen dieses impersonellen Geschehens
entstanden zu denken. Der jahwistische Faden erweist sich
anhand der vorgeführten Werdegeschichte der Jakob-Esau-Erzäh-
lung als eine so überlegen disponierte, als eine von so weiträumiger

religiöser Schau historischer Fakta getragene, als eine
so eigenwillig die Urmaterialien kontaminierende Größe, daß
es schwerhalten wird, in ihr etwas anderes als den großen
literarischen Wurf einer genialen und starken Persönlichkeit zu
erblicken. Wer unter der Davidskrone lebend König und Volk,
die beide auf dem Höhepunkt von Macht und Weltgeltung
angekommen sind, solcherweise durch eine religiöse Geschichtsschau

aus allen Himmeln etwaigen nationalen Eigendünkels
herabzuholen und sie zu Bescheidenheit und zum alleinigen
Ruhme des geschichtsmächtigen Gottes anzuhalten imstande
ist, wer seinen siegreichen König in dieser Überlegenheit
religiös zugleich erniedrigt und erhöht, der ist von anderem Format

als all jene Hunderte, welche die von verschiedenen Seiten
anfallenden Erzählungen und Reminiszenzen der kultischen

9 Geil. 27, 40 ist freilich später, erweist sich aber schon dadurch als
sekundärer Korrekturzusatz, daß es nicht eigentlich mit der Erzählung
verbunden, sondern nur so gut als möglich angehängt, bzw. untergebracht
ist.



V.Maag, Jakob — Esau — Edom 429

Geschichtsansprache einbauten. Die Jakob-Esau-Erzählung ist
nur eines von vielen Beispielen, an denen zu zeigen wäre, daß
hinter der Endform des ersten Pentateuchfadens eine überragende

Persönlichkeit gestanden hat, der die Kraft innewohnte,
für ihre eigene Gegenwart und für ganze Reihen folgender
Geschlechter grundlegende Vorstellungs- und Denkformen zu
schaffen. J ist weder ein aus harmloser Sammlerfreude
entstandenes, theologisch naives Machwerk eines liebenswürdigen
Volksonkels, noch ist es das bloße Sediment aus der Flut
kultischer Lebensformen. Es ist vielmehr ein literarischer und
theologischer Wurf eines großen religiösen Geistes und eines starken

Religionspolitikers. Daß so Vieles an diesem Werke in den

von der Formgeschichte nachgewiesenen kultisch gewachsenen
Formen einhergeht10, könnte den Gedanken nahelegen, sein
Verfasser habe an Davids Hofheiligtum geleht und den
dortigen Kultus als Hebel für seine volksformende Tätigkeit
gehandhabt. War er am Ende doch jener Selbe, in seinem Urteil
so Freie, der als Hofpriester den Mut aufgebracht hat, sich

gegen Davids Thronfolgeverfügung aufzulehnen?

Zürich. Victor Maag.

10 Siehe dazu besonders G. v. Rad, Das formgeschichtliche Problem des

Hexateuchs (1938).


	Jakob - Esau - Edom

