Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 6

Artikel: Jakob - Esau - Edom

Autor: Maag, Victor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878959

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878959
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jakob — Esau — Edom.

Die Jakob-Esau-Erzihlung von Gen. 25 und 27—33 verlauft
in ihren Hauptziigen wie folgt: Isaaks Ehefrau Rebekka erwar-
tet Zwillinge. Da sich die beiden Kinder in ihrem Leibe stofien,

holt sie ein Jahwi-Orakel ein, das ihr den Spruch kundtut,
Gen. 25, 23:

Ziwei Volker sind in deinem Leibe,

und zwei Nationen werden sich von dir scheiden.
Ein Stamm * wird den andern iiberfliigeln,

und der Altere wird dem Jiingeren dienstbar werden.

Als die Beiden geboren werden, erscheint zuerst ein ganz
behaartes, rotes Kerlchen, Esau, dann Jakob, ein feines Biib-
lein, das dadurch auffallt, dall es seines Bruders Ferse im
Héndchen hiilt, um Ksau daran zu hindern, vor ihm geboren zu
werden. ‘Aqeb heillit die Ferse, und der, der den Bruder an der
Ferse hielt, sagt die Erzéhlung, heillt darum Ja‘aqob — Ferse-
rich.

Wie die Beiden heranwachsen, erweisen sie sich immer
deutlicher als Briider von denkbar verschiedener Anlage und
Neigung: Esau, der Erstgeborene, wird ein streifender Jiger,
ein Mann des unsteten Lebens. Jakob dagegen, heifit es, «war
ein gesitteter Mann, der in Zelten wohntey. Die Erzihlung
weill auch, dal Esau des Vaters, Jakob der Mutter Liebling
gewesen sei.

Es folgt dann in 25, 29 {f. die Erzihlung von dem Linsen-
gericht, welches Jakob kocht und dem hungrigen Esau gegen
Abtretung des Erstgeburtsrechtes iiberldfit. Der Leser lernt
hier Jakob zum erstenmal als den schlau Berechnenden kennen.
Ksau aber, der auf diesen Handel eingeht, offenbart sich als
vollig triebhaft in den Tag hineinlebender Geselle, unfihig, die
kiinftigen Folgen der heutigen Abmachung auch nur zu iiber-
denken, geschweige denn, sie richtig einzuschétzen.

Nach Jahr und Tag fiihlt der altersblinde Vater Isaak (27,

1 Die Wiedergabe von le’'om mit «Stamm» hat den Vorteil, dafl sie sich
mit den maskulinen Vokabeln rab und sa‘ir der zweiten Vershilfte auch
in der Ubersetzung parallelisieren 1dft. Der Wortlaut des Orakels schillert
ja absichtlich zwischen individuellem und vélkischem Verstidndnis.



V. Maag, Jakob — Esau — Edom 419

11f.), daB seines Lebens Ende bevorsteht. Er schickt Esau,
seinen Krstgeborenen, auf die Jagd und weist ihn an, ihm von
der Beute ein Festmahl zu riisten. Bei diesem Mahle will er ihn
segnend in die Rechte des Erstgeborenen einsetzen. Jakob aber
tiberlistet auf Anstiften der Mutter sowohl den Vater als auch
den Bruder und erlangt solcherweise den unwiderruflichen,
weil als magische Formel wirkenden Erstgeburtssegen fiir sich.
Er muf} allerdings zunédchst vor seinem Bruder fliehen (27,
41 ff.). Das Ziel seiner I'lucht ist Harran (28, 1 ff.), die Urhei-
mat seiner Sippe.

In Harran besteht Jakob die Meisterprobe seiner Hirten-
schlauheit (30, 25 ff.). So kehrt er aus Harran zuriick mit beiden
To6chtern Labans, mit elf ménnlichen Nachkommen und mit
dem groBeren Teil des Viehbesitzes seines Onkels.

Auf dem Heimweg Jakobs finden Vorbereitungen fiir die
Begegnung mit seinem Bruder Esau in der Gegend des ost-
jordanischen Mahanajim statt (32, 1ff.). Und nachdem von
einer eigentiimlichen Gottesbegegnung in Peni’el — also eben-
falls im Ostjordanland — berichtet worden ist, lifit die Erzih-
lung die beiden Briider nach Jahrzehnten wieder zusammen-
kommen und sich aussdhnen.

Von jenen Gebieten im mittleren Ostjordanien zieht Jakob
weiter ins Westjordanland, in die Gegend des ephraimitischen
Bergriickens.

Soweit die Erzdhlung. Aufs Ganze gesehen erweckt sie den
Findruck runder Geschlossenheit. Alles spielt sich folgerichtig
ab, verlauft nach einer klaren Disposition und endigt schliel3-
lich in befriedigender Weise damit, dall Jakob, ganz gemil je-
nem Satze aus dem Schwangerschaftsorakel, wonach der Jiin-
gere den Alteren iiberfliigeln werde, an Reichtum und duflerem
Lebensgliick seinem Bruder iiberlegen ist. Auffallenderweise
berichtet allerdings die Erzdhlung nirgends, da Esau dem
Jakob untertan geworden wire, in dem Sinne, wie es das Orakel
doch bestimmt hatte, wenn es sagte, der Altere werde dem
Jiingeren dienstbar werden. Hier liegt somit bei aller sonstigen
Geschlossenheit eine Inkongruenz zwischen Anfang und
Schiull der Erzdhlung vor. Man miilite diese Inkongruenz als
erziahlerischen Mangel empfinden, wenn man das Mitgeteilte
als eine blofe Erzihlung zur Unterhaltung verstehen und die



420 V. Maag, Jakob — Esau — Edom

Mafstéabe daran anlegen wollte, mit denen man eine Erzédhlung
zu messen gewohnt ist. Aber ist das Ganze eine Erzédhlung?
Will die Perikope das sein? Beruht wirklich die beobachtete
Inkongruenz auf bloBer erzihlerischer Ungeschicklichkeit?
Oder greift das Schwangerschaftsorakel ganz bewulit iiber das
hinaus, was die Erzahlung von Jakob und Esau zu erfiillen
imstande ist?

Daf} dies Letztere wirklich der Fall ist, deutet das Orakel
schon damit an, dall es von Viélkern spricht, die aus Rebekka
hervorgehen werden. Jakob ist Patriarch, und in dem, was von
ihm mitgeteilt wird, konzentriert sich immer schon Geschichte
des Volkes der bene ja‘aqob. Darum kann die Erzéhlung auch
sagen, Jakob habe «in Zelteny (pl.) gewohnt.

Ist aber Jakob Heros Eponymos der Jakobier und damit
Stammvater des Volkes Israel, wer ist dann Esau? Dal auch er
als Volksahnherr zu denken ist, geht schon aus dem Schwanger-
schaftsorakel hervor. Er ist eines der beiden Voélker. Wer also
ist Esau? Der bibelkundlich nicht véllig Ahnungslose ist kei-
nen Augenblick um die Antwort verlegen: Esau ist der Stamm-
vater der Edomiter, jenes Volkes, das u.a. das Bergland Seir
zwischen wadi el Fiqra und dem #lanitischen Meerbusen inne-
hatte. So will tatséchlich unsere biblische Erzihlung verstan-
den sein.

Aber gerade wenn man mit dieser Gleichung ernst machen
will, stellt einen die Erzdhlung vor unerwartete Rétsel.

Zuerst moéchte man fragen: Wie ist es méglich, dal sich der
im untersten Siiden beheimatete Kdomitervater mit Jakob im
mittleren Ostjordanland, bei Peni’el oder noch nordlicher, bei
Mahanajim, verséhnt? Kin Zusammentreffen in Siidpalistina
ware nicht erstaunlich, eines im mittleren Ostjordanien ist
merkwiirdig, zumal die Erzdhlung zwar Jakob auf einem not-
wendigen Reiseweg dorthin gelangen 1dft, von Esau aber an-
deutet, dafl er vom Siidland her grad eigens fiir die Zeit der
Begegnung mit Jakob so weit nach Norden gereist sei, um nach-
her wieder nach Seir zuriickzukehren. ?

Ein weiteres Ritsel: in Jer.49, 7 liest man die aus einem
gewissen Erstaunen geborene Frage: «Ist denn keine Weisheit

2 Gen. 32, 3; 33, 1 {1.; 33, 16.



V. Maag, Jakob — Esau — Edom 421

mehr in Theman?y» Dafl in Theman, einer der bedeutendsten
KEdomiterstédte, keine Weisheit mehr zu finden sei, ist fiir den
Verfasser von Jer.49 ein Novum und das Zeichen dafiir, dafl
Edom bald zu existieren authéren werde. Edom ohne Weisheit
ist kein Edom mehr. Auch Ob.8: «An jenem Tage, spricht
Jahwi, lasse ich die Weisen aus Edom verschwindeny, deutet
in dieselbe Richtung. Und schliefllich sei daran erinnert, daf
die drei Weisen von Hi. 2, 11 ff. Edomiter sind. Diese wenigen
Dokumente zeigen, daB fiir israelitische Begriffe die Intelligenz
der Edomiter jedenfalls nicht in Frage stand. Wie aber ist es
moglich, dall der Stammvater dieses sprichwortlich klugen
Siidvolkes als der dumpfe, tdppische, triebgebundene Mensch
erscheint, als welchen die Genesis Esau zeichnet?

Gen. 36 zihlt die acht Kénige von Edom auf, die regiert
haben sollen, ehe Israel einen Konig gehabt hatte. Also nicht
nur eine weise, sondern auch eine friiher als Israel zu staat-
licher Konsolidierung gelangte Nation sollen die Edomiter
sein, ein in Israels Augen sehr altes Kulturvolk. Esau aber,
sein Ahnherr, goll sich nicht allein als ein unkluger, sondern
auch als ein geistig ungepflegter, der Kultur und einem geord-
neten Leben abholder Mensch von seinem gesitteten Bruder
Jakob unterschieden haben.

Diese Ritsel alle zusammen, deren Zahl leicht noch ver-
mehrt werden kdnnte, fiihren zu der einen kritischen Frage:
Ist Esau wirklich der Stammvater der Edomiter? Gewil}, nach
dem heutigen Status der Erziihlung soll er es sein. Aber ist die
Identifikation Esau = Edom nicht am Ende eine relativ junge
Erscheinung der Tradition? Diese Frage, die sich vom Stoff
her nahelegt, wird Jedem auch als sachlich gerechtfertigt er-
scheinen, der Hermann Gunkel darin gefolgt ist, zwischen den
dltesten durchgehenden Krzihlungsfiden der Genesis und den
erzihlerischen Urelementen zu unterscheiden, aus denen die
IFiden zusammengefiigt worden sind. Diese Urelemente sind,
wie Gunkel schon zu zeigen vermocht hat, teilweise sehr be-
trichtlich dlter als die zusammenhingenden Fiden. Und noch
etwas, worauf schon Gunkel aufmerksam gemacht hat: Die
Urelemente sind von Haus aus voneinander unabhingige Er-
zahlungen gewesen.

Auch Martin Noth kommt bei seiner Untersuchung der iiber-



422 V. Maag, Jakob — Esau — Edom

lieferungsgeschichtlichen Stellung der Jakob-Esau-Erzihlung ®
zu der Auffassung, die Gleichung Esau = Edom sei als «ein
spites Produkt einer sekundiren Kombination» zu verstehen. *
Uber die von Noth gegebene Ermittlung der Grundlage dieser
Kombination ® soll im folgenden etwas hinauszukommen ver-
sucht werden.

Gehort nimlich die Gleichung Esau = Edom nicht der Ur-
schicht der Erzdhlung an, so ist mit der Moglichkeit zu rech-
nen, dafl die Erzihlung diese ihre Beziehung zu den Edomitern
erst durch ihre Einbeziehung in den ersten schriftlichen Ge-
samtfaden, d. h. erst durch ihre Verwendung im Rahmen der
jahwistischen Darstellung erhalten habe. Dies ist denn auch,
wie sogleich gezeigt werden soll, der Fall. Um es deutlich
zu machen, mul} freilich zunichst noch auf einige Beobachtun-
gen hingewiesen werden.

Wer der Jakob-Esau-Erzihlung aufmerksam folgt, stoBt
an zwei Stellen auf auffallende literarische Unebenheiten. Die
erste von ihnen begegnet in der Geburtsperikope 25, 24 ff. Dort
heillt es, daBl der erste der beiden Knaben rétlich gewesen sei,
ganz und gar wie ein behaarter Mantel: wajjese hariSon admoni
kullo ke’addiarit ée‘ar, Admoni war er und $e‘ar. Darum nannte
man ihn — jedes ans Hebriische gewéhnte Ohr wiirde erwar-
ten: Darum nannte man ihn ’Adom und Se‘ir. Aber das steht
nun gerade nicht da, sondern: Darum nannte man ihn Isau.
Das ist die Uberraschung dieser Stelle: Vorder- und Nachsatz
sind in keiner Weise kongruent; denn der Vordersatz bietet
keine Erklirung fiir den Namen Esau. Und umgekehrt stellt
der Name Esau vom Vordersatz her betrachtet einen Fremd-
korper dar. Da, wo offenbar das Urmaterial der Geburtser-
zihlung alles darauf angelegt hatte, den Namen Edom-Seir zu
erklidren, setzt der jetzige Text den Namen Esau ein. Der alte
Traditionsstoff von der Geburt Edoms ist somit umgebogen.
Durch die Umbiegung erst wurde er zu einem KElement der
Esau-Erzéhlung.

3 M. Noth, im Rahmen seiner fiir die Traditionsgeschichte der Penta-
teuchstoffe grundlegend gewordenen <Uberlieferungsgeschichte des Penta-
teuch» (1948), S. 103 ff.

4 Noth (Anm. 3), S. 104.

5 Ebd., S. 210.



V. Maag, Jakob — Esau — Edom 423

Wird nun der Name Edom an dieser fiir seine Einfiihrung
natiirlichen Stelle iibergangen, so wird er andererseits in einem
ganz anderen Zusammenhang spéter in die Erzidhlung herein-
gezogen. In der zwischen Jakob und Esau spielenden Ge-
schichte vom Linsengericht (25, 291f.), einer offenbar urspriing-
lich reinen Jakob-Esau-Erzidhlung, die mit Edom gar nichts zu
tun hatte, kommt Esau hungrig heim, sieht die Liinsen und sagt
zu Jakob: «Gib mir von dem Roten, dem Roten da!»: hal‘iteni
na min ha’adom ha’adom hazzi. Weil er zweimal gesagt hat
ha’adom, drum heilt er ’Adom. Weil er zweimal gesagt hat
¢<von dem Roteny, darum heilit er «Rétely. Diese Namengebung
mutet reichlich gesucht an. Und dal sie nichts anderes als ein
dieser Erzdhlung spit aufgesetztes Lichtlein darstellt, wird
schon daraus ersichtlich, dafl die ganze Linsengeschichte an
Substanz gar nichts einbiilit, wenn man diesen Zug aus ihr
eliminiert.

Auf Grund der beiden vorgefiihrten Beobachtungen ist
ohne Miihe zu erkennen, dafl an diesen beiden Stellen zwei von
Hause aus disparate Elemente miteinander verkniipft worden
sind. Legt man sie auseinander, so erhilt man auf der einen
Seite eine Edom-Seir-Etymologie, die nichts mit dem Namen
Esau zu schaffen hat, und auf der andern Seite eine Jakob-
Esau-Erzéhlung, der der Name Edom urspriinglich fremd ge-
wesen ist. Die mittelpalidstinensischen Jakobstimme, deren Ii-
gentum die Jakob-Esau-Tradition voreinst war, hatten diese
Anekdote somit urspriinglich ohne einen Blick auf Edom er-
zahlt.

Welchen Sinn hatte die Erzahlung, ehe sie mit den KEdo-
mitern in Beziehung gebracht worden war? Wer war Esau fiir
jene Vorstufe der biblischen Erzdhlung? Man wird annehmen
diirfen, dafl, wenn noch in der biblischen Uberlieferung die Ver-
s6hnung zwischen Jakob und Esau in Ostjordanien vor sich
geht, einst die ganze Jakob-Esau-Geschichte dort im Osten
lokalisiert war ¢, wie denn iiberhaupt der urspriingliche Sitz
der bene ja‘aqob das weite Gras- und Buschland von Gilead
und Basan gewesen sein wird. In diesem Landstrich konnten
auch in ganz natiirlicher Weise eine Jédger- und eine Hirten-
kultur nebeneinander bestehen. Die Urform der Jakob-Esau-

¢ Vgl. auch Noth (Anm. 3), S. 106 f.



424 V. Maag, Jakob — Esau — Edom

Erzéhlung, die vom Jiger Esau und vom Hirten Jakob be-
richtet?, hat offenbar diese Verhéltnisse widergespiegelt.
Dort driiben, in Gilead und Basan, ist offenbar das iiber alle
Welt verbreitete folkloristische Erzédhlungsmotiv von den un-
gleichen Briidern mit den beiden Namen Jakob und Esau ver-
kniipft worden. Jakob galt dabei als Stammvater einer in ge-
ordneten Verhaltnissen lebenden, in Zelten wohnenden Hirten-
schicht, Esau als Ahnherr einer in Gilead und Basan urspriing-
licheren, aber von den Hirten immer weiter zuriickgedringten
Jégerbeviolkerung. Die bene ja‘aqob haben somit durch Anwen-
dung des Briidermotivs auf die beiden Eponymen Jakob und
Esau einen Kulturmythus geschaffen, der die beiden neben-
einander lebenden Kulturen in objektiv richtiger Altersord-
nung erscheinen ldfit. Die Iisau-Leute als die Vertreter der
dlteren Jégerkultur sehen neben sich die Hirtenschicht der Ja-
kobider aufkommen. Der Hirt in seiner relativen Ruhe und in
der PlanmifBigkeit und durch die Herdenhaltung bedingten Re-
gelmiligkeit seines Daseins hat sich als der lebensfidhigere
Teil erwiesen. Er war es, dem je linger desto eindeutiger das
Grasland gehorte; und der Jager, der urspriingliche Herr der
Gegend, multe allmiahlich das Feld rdumen, da er iiberall seine
Rolle ausgespielt hatte, wo die Herden dem Hochwuchs des
Wildgrases ein KEnde bereitet hatten. Der Jiger mubte sich
mehr und mehr mit den unwirtlichen, magern Steppengebieten
«fern vom Fett der Erde» (27, 39) begniigen.

Wie aber hatte es die Jégerbevilkerung so weit kommen
lassen? Warum hatte sie sich nicht zur Wehr gesetzt? Der
Volksmythus weill es: Der Jiger kennt hungrige Zeiten. Da ist
er froh, bei seinem Bruder, dem Hirten, Nahrung zu finden.
Um dieser Méglichkeit der Aushilfe willen hat er ihn gewéihren
lassen. Um das Linsengericht iiberldBt er ihm sein Krbe, seine
Jagdgriinde. Und mit der Freundlichkeit, mit der der schlaue
Hirte dem hungrigen Jéger zeitweilig iiber seinen Mangel hin-
weghilft, erkauft er sich miihelos und ldchelnd das Land, das
seine Herden fett und ihn reich macht.

Der Vater aber, gleichsam der Urtréger der Jiagerkultur,
hat, selber iiberlistet, seinen Segen dazu geben miissen. Der
Vater hat natiirlich in der Urfassung ebensowenig Isaak ge-

7 Siehe dazu schon H. Gunkel, Preull. Jahrbiicher 76 (1919), S. 357 ff.



V. Maag, Jakob — Esau — Edom 425

heillen, wie die Mutter Rebekka hief. In diesem Mythus ver-
korpert die Mutter noch ganz allgemein das weibliche Prinzip
der Verbundenheit mit der Erde und ihren nidhrenden Méglich-
keiten. Der Hirte ist der von ihr begiinstigte Liebling.® Denn
die Erde selber, das Lland mit seiner Beschaffenheit, hat ja tat-
séchlich dem Hirten alle Vorteile in die Hand gespielt.

Den Kulturmythus vom Hirten Jakob und vom Jiger Esau
haben dann die bene ja‘aqob mit sich genommen, als sie aus dem
ostjordanischen ins westjordanische Gebiet wanderten. Durch
diese Wanderung aber verlor der Mythus zwangsldufig seinen
kulturellen Hintergrund. In Westjordanien hatte man es nicht
mehr mit Jigern zu tun. Hier erklédrte der Mythus keine unmit-
telbar anschauliche und tiaglich erlebte Wirklichkeit mehr. So
horte der Mythus, losgelést von dem Boden, auf dem er entstan-
den war, auf, ein Mythus zu sein. Er wurde zur blolen Patriar-
chen-Erzdihlung. Verstand man ihn aber als KErzidhlung, so
riickte gleichsam das blofle Motiv von den ungleichen Briidern
als beherrschend in den Vordergrund. Mit andern Worten: In
Mittelpaldstina wurde aus dem einstigen Kulturmythos eine
blofe Motiverzihlung von Jakob, dem jiingeren von zwei Brii-
dern, der Esau, den édlteren, in den Schatten gestellt hatte.

Lange Zeit muf} die Erzihlung unter den Jakobstimmen in
diesem Sinne weitertradiert worden sein. Aber als Motiverzih-
lung befriedigte sie in einem Punkte doch nicht ganz; denn die
eine ihrer handelnden Personen war eine bekannte, die andere
eine nicht mehr bekannte. Wihrend Jakob in Israels Gegen-
wart weiterlebte, war Esau, nachdem die ostjordanische An-
schauungsbasis in Vergessenheit gesunken war, keine lebende
Grole mehr.

Allein, da ereignete sich zur Zeit Davids ein Stiick Weltge-
schichte, das gleichsam das Volk, das inskiinftig die Esaurolle

8 Die symbolpsychologischen Beziehungen der Muttergestalt zum Kul-
turfortschritt bzw. Kulturumbruch, die bei der besonderen Liebe Rebekkas
zu Jakob ebenfalls eine Rolle spielen mogen, sowie die Frage der Bindung
des Erstgeborenen an den Vater, des Jiingeren an die Mutter sind in diesem
Zusammenhang nicht zu erdrtern, da die vorliegende Untersuchung die
Erzéhlung nicht in den symbolpsychologischen Wurzeln ihrer Motive zu
erfassen trachtet, sondern der Verkniipfung der an sich ahistorischen Mo-
tive mit den Symbolen fiir volkische Existenz (Eponymen Jakob, Esau,
Edom) und mit historischen Begebenheiten nachgeht.



426 V. Maag, Jakob — Esau — Edom

gegeniiber Jakob spielen sollte, neu schuf. Das war Davids Er-
oberung des Edomiterlandes. EEdom, das Nachbarvolk, das viel
friiher als Israel sefhaft geworden war und sich als Konigreich
konstituiert hatte, war wirklich so etwas wie ein dlterer Bruder
Israels. Und dieser dltere Bruder wird unter David dem jiinge-
ren untertan. Nahm sich das alles nicht wie ein Schulbeispiel
zum Motiv der Briider aus, deren jlingerer den &lteren iiberflii-
gelt? Was lag da néher, als die alte Patriarchenerzihlung mit
dem Ahnherrn der Edomiter, mit Edom-Seir, zu verkniipfen?
Esau mufite mit Edom identisch sein, so wurde er es auch.

Der grolle nationale Dichter der Davidszeit — noch immer
glaube ich, daBl die Endform der jahwistischen Schicht durch
eine schriftstellerische Personlichkeit geschaffen worden ist —
hat damals, als er die Jakobserzédhlung in sein Werk einbaute,
die Esaugeschichte mit der etymologischen KErzdhlung von
der Namengebung von Edom-Seir verbunden. Er tat es, in-
dem er, wie oben gezeigt wurde, in die Kdomiteretymologie den
Esaunamen und in die Linsengerichterzéhlung umgekehrt den
Edomnamen einfithrte. Der Name Esau in der Geburtsge-
schichte ist gleichsam der Enterhaken, mit dem dieses Element
an die Jakobsgeschichte herangezogen wird. Und umgekehrt
ist der Name Edom in der Linsenbreierzéhlung der Enterhaken
von seiten der Edom-Tradition.

So schuf der Gestalter des jahwistischen Fadens aus diesen
beiden an sich disparaten Stoffen eine erzédhlerische Einheit.
Und dem Ganzen stellt dieser Meister der Traditionsbearbei-
tung einen ad hoc gebildeten Bericht von einem Schwanger-
schaftsorakel voran, das schon der Mutter der Beiden verheillen
habe, daB der Altere des Jiingeren Knecht sein werde.

Was aber nun als neue erzéhlerische Einheit aus dieses
Dichters Hand hervorging, war nichts Geringeres als das
grandiose Proémium zur Geschichte Israels und Edoms, bzw.
zur Geschichte der davidischen Eroberung des Edomiterlandes,
durch die Edom zum Knecht der bene ja‘agob geworden war.

Was einst Kulturmythos von Hirt und Jager und was dann
entmythisierte Patriarchenerzéihlung gewesen war, wurde
solcherweise durch die Kinriickung in die Geschichtsdarstel-
lung des Jahwisten zu einer Geschichisdeutung. Durch diese
erhielt der grofle militdrische Erfolg Davids erst seinen ge-



V. Maag, Jakob — Esau — Edom 427

schichtstheoretischen, seinen eigentlich heilsgeschichtlichen
Aspekt fiir Israel. David erscheint auf dem Hintergrund dieser
Geschichtserzihlung eben nicht als ein Eroberer wie jeder
andere, sondern als das Werkzeug, durch dessen Einsatz die
gottliche Vorsehung das vollendete, was sie vor einem Jahr-
tausend begonnen hatte: eben die Herausarbeitung der ein-
deutigen Herrschaft Israels tiber Edom. Davids Edomitersieg
stellt solcherweise die letzte und imposanteste Auswirkung des
von Isau auf Jakob iibergegangenen KErstgeburtssegens dar.
Und Davids Kriegszug gegen Edom bildet den Schlufistein der
Verwirklichung des in der Urzeit gesprochenen Rebekka-
Orakels.

Damit hat der Schriftsteller, der hinter dem jahwistischen
Faden steht, dreierlei erreicht: Einmal verlor die israelitische
Eroberung Edoms durch diese Darstellung jeglichen Anschein
der Zufélligkeit. Das ganze Ereignis wurde vielmehr zu einer
wie immer wichtigen Einzelheit inmitten einer grofien gottli-
chen Geschichtsplanung. Zum zweiten aber verpflichtete die
Erzihlung das erobernde Geschlecht zu demiitiger Dankbar-
keit gegeniiber dem Segen der Viter und ihrer klugen Vor-
sorge. Und schliefilich wurde das Konigshaus selber durch die
hier dargebotene Perspektive vor allem Eigenruhm ebensowohl
als vor der Vergdétterung durch das Volk bewahrt. David wird
unter der Optik dieser Erzihlung zum bloflien Vollstrecker und
Vollender dessen, was der gottliche Ratschlull vor Urzeiten
bestimmt hat. Der Verfasser des jahwistischen Fadens nennt
zwar David mit keiner Silbe, und dennoch modelt er das Da-
vidsbild seiner Tage in ganz entscheidender Weise: vom Bilde
eines Reckenkonigs zum Bilde eines von Gott ausersehenen,
mit der Erfiillung eines urlingst ausgesprochenen Vélkerora-
kels beauftragten mesiah Jahwé. Hinter dieser Erzihlung steht
ungenannt und doch nur um so geheimnisvoller beleuchtet das
Bild Davids als der ersten Messiasgestalt Israels.

Welches ist der literarhistorische Ertrag der bis zu diesem
Punkte gediehenen Untersuchung? Zunéchst fillt ein Licht auf
die Entstehungszeit des jahwistischen Fadens. Da er die Erobe-
rung Edoms durch David voraussetzt, kann er nicht vordavi-
disch sein. Er ist aber andererseits nicht nachsalomonisch.
Denn, als sich nach Salomos Tod die den Jakobnamen tragen-



428 V. Maag, Jakob — Esau — Edom

den Israeliten von der Davidskrone losten, war die Beziehung
zwischen Jakob und Edom aufgehoben. Die Komposition, in
deren Rahmen die Gleichung Esau — Edom eingefiihrt wurde,
ist somit der spiteren davidischen, allerspétestens der friithen
salomonischen Aera, vor den Ereignissen von 1. Kén. 11, 22 zu-
zuweisen. Die ganze pidagogische Abzweckung der Jakob-
Esau-Iirzihlung versteht sich denn ja auch am ungezwungen-
sten, wenn man das Geschlecht von Davids Glanzzeit als ihre
Horerschaft betrachtet. Das also wire das Geschlecht, fiir wel-
ches der jahwistische Faden gestaltet worden ist.®

Aber auch beziiglich der Entstehungsweise des jahwisti-
schen Werkes diirften sich von den gewonnenen Resultaten aus
Schliisse nahelegen. Wiahrend die Traditions- und Formge-
schichte den hohen Anteil des unpersonlich-kultischen Gesche-
hens an der Ausformung und Komposition von Erzidhlungsstof-
fen mit vollem Recht ins Blickfeld geriickt hat, scheint es doch
nicht geraten zu sein, eine Grofle wie den ersten Pentateuch-
faden allein im Rahmen dieses impersonellen Geschehens ent-
standen zu denken. Der jahwistische Faden erweist sich an-
hand der vorgefiihrten Werdegeschichte der Jakob-Esau-Erzéh-
lung als eine so iiberlegen disponierte, als eine von so weitriu-
miger religioser Schau historischer Fakta getragene, als eine
so eigenwillig die Urmaterialien kontaminierende Grofle, dafl
es schwerhalten wird, in ihr etwas anderes als den groflen lite-
rarischen Wurf einer genialen und starken Personlichkeit zu
erblicken. Wer unter der Davidskrone lebend Koénig und Volk,
die beide auf dem Hohepunkt von Macht und Weltgeltung ange-
kommen sind, solcherweise durch eine religiése Geschichts-
schau aus allen Himmeln etwaigen nationalen Eigendiinkels
herabzuholen und sie zu Bescheidenheit und zum alleinigen
Ruhme des geschichtsmichtigen Gottes anzuhalten imstande
ist, wer seinen siegreichen Koénig in dieser Uberlegenheit reli-
gios zugleich erniedrigt und erhoht, der ist von anderem For-
mat als all jene Hunderte, welche die von verschiedenen Seiten
anfallenden Erzéhlungen und Reminiszenzen der kultischen

% Gen. 27, 40 ist freilich spiiter, erweist sich aber schon dadurch als
sekundirer Korrekturzusatz, dall es nicht eigentlich mit der Erzidhlung
verbunden, sondern nur so gut als méglich angehéingt, bzw. untergebracht
ist.



V. Maag, Jakob — Esau — Edom 429

Geschichtsansprache einbauten. Die Jakob-Esau-Erzéhlung ist
nur eines von vielen Beispielen, an denen zu zeigen wire, daf}
hinter der Endform des ersten Pentateuchfadens eine iiberra-
gende Personlichkeit gestanden hat, der die Kraft innewohnte,
fiir ihre eigene Gegenwart und fiir ganze Reihen folgender
Geschlechter grundlegende Vorstellungs- und Denkformen zu
schaffen. J ist weder ein aus harmloser Sammlerfreude ent-
standenes, theologisch naives Machwerk eines liebenswiirdigen
Volksonkels, noch ist es das blofle Sediment aus der Flut kulti-
scher Lebensformen. Es ist vielmehr ein literarischer und theo-
logischer Wurf eines groflen religiésen Geistes und eines star-
ken Religionspolitikers. Dafl so Vieles an diesem Werke in den
von der Formgeschichte nachgewiesenen kultisch gewachsenen
Formen einhergeht*°, konnte den Gedanken nahelegen, sein
Verfasser habe an Davids Hofheiligtum gelebt und den dor-
tigen Kultus als Hebel fiir seine volksformende Titigkeit ge-
handhabt. War er am Ende doch jener Selbe, in seinem Urteil
so Freie, der als Hofpriester den Mut aufgebracht hat, sich
gegen Davids Thronfolgeverfiigung aufzulehnen?

Ziirich. Victor Maag.

10 Siehe dazu besonders G. v. Rad, Das formgeschichtliche Problem des
Hexateuchs (1938).



	Jakob - Esau - Edom

