Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 6

Artikel: Ist voraussetzungslose Exegese moglich?
Autor: Bultmann, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878958

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878958
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ist voraussetzungslose Exegese moglich?

Die Frage, ob voraussetzungslose Fxegese moglich ist, muf}
mit Ja beantwortet werden, wenn «voraussetzungslosy meint:
ohne dall die Ergebnisse der Exegese vorausgesetzt werden. In
diesem Sinn ist voraussetzungslose Exegese nicht nur méglich,
sondern geboten. In einem anderen Sinn ist freilich keine Ex-
egese voraussetzungslos, da der Exeget keine tabula rasa ist,
sondern mit bestimmten Fragen bzw. einer bestimmten Frage-
stellung an den Text herangeht und eine gewisse Vorstellung
von der Sache hat, um die es sich im Texte handelt.?

1a) Die Forderung, daB die Exegese voraussetzungslos sein
muf in dem Sinne, daf sie ihre Ergebnisse nicht voraussetzt:
wir konnen auch sagen, dal sie vorurteilslos sein mubB, sei
nur kurz verdeutlicht. Diese Forderung bedeutet zunéchst die
Ablehnung der Allegorese.® Wenn Philon in der Vorschrift
des Gesetzes, dafl das Opfertier makellos sein muB, die stoische
Idee des affektlosen Weisen findet (Spec. Leg. I, 260), wenn
Paulus Deut. 25, 4 als die Vorschrift deutet, da die Prediger
des Evangeliums von den Gemeinden unterhalten werden sollen
(1. Kor. 9, 9), wenn im Barnabasbrief die 318 Knechte Abra-
hams (Gen. 14, 14) als Weissagung des Kreuzes Christi ge-
deutet werden (9, 71.), dann ist klar, da} in solchen Féllen der
Exeget nicht hort, was der Text sagt, sondern ihn sagen 1af0t,
was er, der Exeget, schon vorher weill.

1b) Aber auch da, wo auf Allegorese verzichtet wird, ist
die Exegese manchmal von Vorurteilen geleitet. * Das ist z. B.
dann der Fall, wenn vorausgesetzt wird, dafl die Evangelisten

1 Walter Baumgartner, dem die folgenden Blitter gewidmet sind, hat
in Schweiz. theol. Umschau 11 (1941), S.17—38, einen Aufsatz versffent-
licht: «<Die Auslegung des Alten Testaments im Streit der Gegenwarty. Wie
ich seinen Ausfiihrungen véllig zustimme, so hoffe ich, dafl er damit ein-
verstanden ist, wenn ich die hermeneutische Besinnung noch etwas weiter-
zufithren versuche.

2 Liegt im Text eine Allegorie vor, so ist sie selbstverstdndlich als
Allegorie zu erkliren. Solche Erklédrung ist aber keine Allegorese; sie
fragt ja nach dem vom Texte intendierten Sinn.

3 Die Kritik solcher von Vorurteilen belasteten Exegese ist das Haupt-
anliegen des genannten Aufsatzes von W. Baumgartner (A.1).



410 R. Bultmann, Ist voraussetzungslose Exegese méglich?

Matthdus und Johannes persoénliche Jiinger Jesu waren, und
dafl deshalb die von ihnen iiberlieferten Geschichten und Worte
Jesu historisch treue Berichte sein miissen. In diesem Falle
mul} z. B. behauptet werden, dafl die Tempelreinigung, die bei
Matth. in die letzten Tage Jesu vor seiner Passion gelegt ist,
wihrend sie bei Joh. am Anfang des Wirkens Jesu steht, zwei-
mal passiert sei. Besonders wird die Frage einer vorurteils-
losen Exegese brennend, wenn es sich um das Problem des
Messiasbewultseins Jesu handelt. Darf die Exegese der Evan:
gelien von der dogmatischen Voraussetzung geleitet sein, dafl
Jesus der Messias war und sich bewulit war, es zu sein? Oder
mul} sie nicht die Frage offen lassen? Die Antwort diirfte klar
sein. Das etwaige Messiasbewultsein wire ein historisches
Faktum und kann als solches nur von der historischen For-
schung aufgezeigt werden. Wiirde diese es wahrscheinlich ma-
chen konnen, dall Jesus sich als Messias gewulit hat, so hitte
ein solches Ergebnis nur relative Gewillheit; denn historische
Forschung kann es nie zu Resultaten von absoluter Geltung
bringen. Jede historische Erkenntnis steht in der Diskussion;
die Frage, ob sich Jesus als Messias gewulit hat, bleibt also
innerhalb der Ixegese offen. Jede von dogmatischen Vorur-
teilen geleitete Fixegese hort nicht, was der Text sagt, sondern
lafit ihn sagen, was sie horen will.

2a) Von der Frage der Voraussetzungslosigkeit im Sinne
der Vorurteilslosigkeit ist die Frage der Voraussetzungs-
losigkeit in jenem anderen Sinn zu unterscheiden, und in die-
sem Sinne ist zu sagen: voraussetzungslose Exegese kann es
nicht geben. Dall es sie faktisch deshalb nicht gibt, weil jeder
Exeget durch seine Individualitit im Sinne seiner speziellen
Neigungen und Gewohnheiten, seiner Gaben und seiner Schwii-
chen bestimmt ist, hat keinen grundsétzlichen Charakter. Seine
Individualitidt in diesem Sinne soll er gerade ausschalten und
sich zu einem rein sachlich interessierten Héren erziehen. Un-
abdingliche Voraussetzung aber ist die historische Methode in
der Befragung der Texte. Exegese ist ja als Interpretation
historischer Texte ein Stiick Geschichtswissenschaft.

Zur historischen Methode gehort es selbstverstindlich, daf
ein Text nach den Regeln der Grammatik und des Lexikons aus-
gelegt wird. Damit hiingt aufs engste zusammen, dal} die histo-



R. Bultmann, Ist voraussetzungslose Exegese méglich? 411

rische Exegese nach dem individuellen Stil eines Textes zu
fragen hat. Die Jesus-Worte der Synoptiker sind anders stili-
siert als die johanneischen. Damit ist ein Problem gegeben,
iiber das die Exegese Rechenschaft ablegen mufl. Die Beachtung
von Lexikon, Grammatik und Stil fiihrt alsbald zu der Beob-
achtung, daf} jeder Text in der Sprache seiner Zeit und seiner
historischen Sphére redet. Diese mull der Exeget kennen; er
mul} also die geschichtliche Bedingtheit der Sprache einer Zeit
kennen, aus der der zu erklirende Text stammt. Fiir das Ver-
stindnis der Sprache des N.T. bedeutet das, dafl die Frage akut
wird: wo und wieweit ist sein Griechisch durch den semitischen
Sprachgebrauch bestimmt? Daraus erwichst die Forderung
des Studiums der Apokalyptik, der rabbinischen Literatur, der
Qumran-Texte wie der hellenistischen Religionsgeschichte.

Es bedarf wohl kaum der Beispiele, und ich weise nur auf
ein einziges hin. Das neutestamentliche mvefuo wird im Deut-
schen als «Geisty wiedergegeben. Daher ist es zu verstehen,
daBl die Kxegese im 19. Jahrhundert (z. B. in der Tiibinger
Schule) das N.T. von dem auf das Griechentum zuriickgehen-
den Idealismus aus interpretierte, bis 1888 Hermann Gunkel
zeigte, dall das neutestamentliche mvefua etwas ganz anderes
bedeutet, ndmlich die wunderbare Kraft und Wirkungsweise
Gottes. *

Die historische Methode schlieft die Voraussetzung ein, dafl
die Geschichte eine Einheit ist im Sinne eines geschlossenen
Wirkungs-Zusammenhangs, in dem die einzelnen Kreignisse
durch die Folge von Ursache und Wirkung verkniipft sind.
Das bedeutet nicht, dall der Verlauf der Geschichte durch das
Kausalgesetz determiniert sei und daf} es keine freien Entschei-
dungen der Menschen gibe, deren Handlungen den Lauf der
Geschichte bestimmen. Aber auch eine freie Entscheidung ge-
schieht nicht ohne Ursache, ohne Motiv, und die Aufgabe des
Historikers ist es, die Motive der Handlungen zu erkennen.
Alle Entscheidungen und alle Taten haben ihre Ursachen und
Folgen, und die historische Methode setzt voraus, dafl es grund-
sitzlich moglich ist, diese und ihre Verkniipfung aufzuzeigen

4 H, Gunkel, Die Wirkungen des heil. Geistes nach der populiren An-
schauung der apostol. Zeit und der Lehre des Ap. Paulus (1888; 3. Aufl.
1909).



412 R. Bultmann, Ist voraussetzungslose Exegese médglich?

und so den ganzen geschichtlichen Verlauf als eine geschlos-
sene Kinheit zu verstehen.

Diese Geschlossenheit bedeutet, dafl der Zusammenhang des
geschichtlichen Geschehens nicht durch das Eingreifen iiber-
natiirlicher, jenseitiger Méachte zerrissen werden kann, daf} es
also kein «Wunder» in diesem Sinne gibt. Ein solches Wunder
wiire ja ein Kreignis, dessen Ursache nicht innerhalb der Ge-
schichte lige. Wiahrend z. B. die alttestamentliche Geschichts-
erzihlung vom handelnden Eingreifen Gottes in die Geschichte
redet, kann die historische Wissenschaft nicht ein Handeln
Gottes konstatieren, sondern nimmt nur den Glauben an Gott
und sein Handeln wahr. Als historische Wissenschaft darf sie
freilich nicht behaupten, dall solcher Glaube eine Illusion sei,
und daf} es kein Handeln Gottes in der Geschichte gibe. Aber
sie selbst kann das als Wissenschaft nicht wahrnehmen und
damit rechnen; sie kann es nur jedermann freistellen, ob er in
einem geschichtlichen Ereignis, das sie selbst aus seinen inner-
geschichtlichen Ursachen versteht, ein Handeln Gottes sehen
will.

Nach solcher Methode verfihrt die Geschichtswissenschaft
allen historischen Dokumenten gegeniiber. Iis kann gegeniiber
den biblischen Texten keine Ausnahme geben, wenn diese
iiberhaupt historisch verstanden werden sollen. Man kann auch
nicht einwenden: die biblischen Schriften wollen keine histori-
schen Dokumente sein, sondern Glaubenszeugnisse und Ver-
kiindigung. Gewil}! aber wenn sie als solche verstanden wer-
den sollen, so miissen sie zuvor historisch interpretiert werden,
da sie in einer fremden Sprache reden mit den Begriffen einer
uns fernen Zeit, eines uns fremden Weltbildes. Einfach gesagt:
sie miissen tiberseizt werden, und die Ubersetzung ist die Auf-
gabe der historischen Wissenschaft.

2b) Reden wir vom Ubersetzen, so meldet sich das herme-
neutische Problem.® Ubersetzen heillit Verstdndlichmachen
und setzt ein Verstehen voraus. Das Verstindnis der Ge-

5 Zum Folgenden vgl. meinen Aufsatz Das Problem der Hermeneutik:
Glauben und Verstehen 2 (1952), S.211—235; ferner meinen Aufsatz Wis-
senschaft und Existenz: Ehrfurcht vor dem Leben. Festschr. f. Alb. Schweit-
zer (1954), S.30—45; endlich History and Eschatology (1957) bzw. Ge-
schichte und Eschatologie (1957), Kap. VIII.



R. Bultmann, Ist voraussetzungslose Exegese méglich? 413

schichte als eines Wirkungszusammenhangs setzt das Ver-
stehen der wirkenden Krdfte voraus, die die einzelnen Phino-
mene verkniipfen. Solche Krifte sind die wirtschaftlichen
Bediirfnisse, die sozialen Note, das politische Machtstreben,
menschliche Leidenschaften, Ideen und Ideale. In der Einschét-
zung solcher Faktoren differieren die Historiker, und bei allem
Bestreben, eine einheitliche Sicht zu gewinnen, wird stets beim
einzelnen Historiker eine bestimmie Fragestellung, eine be-
stimmte Perspektive, leitend sein.

Das bedeutet keine Verfilschung des Geschichtsbildes;
wenn die vorausgesetzte Fragestellung nicht ein Vorurteil,
sondern eben eine Fragestellung ist, und wenn der Historiker
sich bewult ist, dal seine Fragestellung eine einseitige ist, die
das Phinomen bzw. den Text aus einer bestimmten Perspektive
befragt. Verfialscht wird das Geschichtsbild nur dann, wenn eine
bestimmte Fragestellung als die allein moégliche erkliart wird,
wenn z, B. alle Geschichte auf ékonomische Geschichte redu-
ziert wird. Aber die geschichtlichen Phiinomene sind vielseitig.
Freignisse wie die Reformation konnen unter dem Gesichts-
punkt der Kirchengeschichte wie der politischen Geschichte,
der Wirtschaftsgeschichte wie der Geschichte der Philosophie
betrachtet werden. Die Mystik kann nach ihrer Bedeutung fiir
die Kunstgeschichte befragt werden usw. Kine bestimmte
Fragestellung ist immer die Voraussetzung, wenn iiberhaupt
Geschichte verstanden werden soll.

Aber weiter! Die in der Verkniipfung der Phinomene wirk-
samen Krifte sind nur verstindlich, wenn die Phinomene
selbst verstanden werden, die in dem Wirkungszusammenhang
verbunden sind. Das heilit: zum historischen Verstindnis ge-
hort das sachliche Verstindnis. Denn kann man die politische
Geschichte verstehen, ohne einen Begriff von Staat und Recht
zu haben, die ihrem Wesen nach nicht historische Produkte,
sondern Ideen sind? Kann man die 6konomische Geschichte
verstehen, ohne einen Begriff davon zu haben, was Wirtschaft
und Gesellschaft iiberhaupt bedeuten? Kann man die Ge-
schichte der Religion, der Philosophie verstehen, ohne zu wis-
sen, was Religion, was Philosophie ist? Man kann z. B. den
Thesenanschlag Luthers 1517 nicht verstehen, ohne den sach-
lichen Sinn des Protestes gegen den Katholizismus seiner Zeit



414 R. Bultmann, Ist voraussetzungslose Exegese mdglich?

zu verstehen. Man kann das kommunistische Manifest von 1848
nicht verstehen, ohne die Prinzipien von Kapitalismus und So-
zialismus zu verstehen. Man kann die Entschliisse der in der
(Geschichte handelnden Personen nicht verstehen, wenn man
den Menschen nicht versteht in seinen Moglichkeiten. Kurz:
historisches Verstindnis setzt ein sachliches Verstindnis von
dem voraus, worum es in der Geschichte geht, und von den
Menschen, die in der Geschichte handeln.

Damit ist aber gesagt, dall historisches Verstehen immer
ein Verhdiltnis des Interpreten zu der Sache voraussetzt, die
in den Texten (direkt oder indirekt) zu Worte kommt. Dieses
Verhiltnis ist durch den Lebenszusammenhang begriindet, in
dem der Interpret steht. Nur wer in einem Staat, in einer Ge-
sellschaft lebt, kann die staatlichen und gesellschaftlichen
Phénomene der Vergangenheit und ihre Geschichte verstehen,
wie nur der, der ein Verhéltnis zur Musik hat, einen Text, der
iiber Musik handelt, verstehen kann, usw.

Ein bestimmtes Verstindnis der Sachen auf Grund eines
Lebensverhéltnisses ist also in der Exegese immer voraus-
gesetzt, und insofern ist keine Exegese voraussetzungslos. Ich
nenne dieses Verstindnis das Vorverstindnis. Mit ihm ist,
sowenig wie mit der Wahl einer bestimmten Perspektive, ein
Vorurteil gegeben. Verfilscht wiirde das Geschichtsbild nur
dann, wenn der Exeget sein Vorverstindnis fiir ein endgiiltiges
Verstindnis halten wiirde. Aber das Lebensverhéltnis ist ein
echtes nur, wenn es ein bewegtes ist, d. h. wenn die Sachen, um
die es geht, uns selbst angehen, fiir uns selbst Probleme sind.
Befragen wir in der Bewegtheit durch die Probleme die Ge-
schichte, so beginnt sie wirklich zu uns zu reden. Das Ver-
gangene wird in der Diskussion mit ihm lebendig, und mit
der Geschichte lernen wir unsere eigene Gegenwart erkennen;
geschichtliche Erkenntnis ist zugleich Selbsterkenntnis. Die
Geschichte zu verstehen, ist nur dem moglich, der ihr nicht als
ein neutraler, unbeteiligter Zuschauer gegeniibersteht, sondern
der selbst in der Geschichte steht und an der Verantwortung
fiir sie teilnimmt. Wir nennen diese aus der eigenen Geschicht-
lichkeit erwachsende Begegnung mit der Geschichte die existen-
tielle Begegnung. An ihr ist der Historiker mit seiner ganzen
Existenz beteiligt.



R. Bultmann, Ist voraussetzungslose Exegese moglich? 415

Dieses existentielle Verhiiltnis zur Geschichte ist die
Grundvoraussetzung fiir das Verstehen der Geschichte.® Es
bedeutet nicht, dafl das Verstehen der Geschichte ein «subjek-
tivesy ist in dem Sinne, dafl es von dem individuellen Belieben
des Historikers abhingt, wodurch es ja alle objektive Bedeu-
tung verlieren wiirde. Sondern es bedeutet, dall Geschichte ge-
rade in ihrem objektiven Gehalt nur von dem existentiell be-
wegten, lebendigen Subjekt verstanden werden kann. Es be-
deutet, daf fiir das geschichtliche Verstehen das Schema von
Subjekt und Objekt, das fiir die beobachtende Naturwissen-
schaft Giiltigkeit hat, nicht gilt.”

Das Gesagte schlieit nun noch eine wichtige Einsicht ein,
nidmlich, dal} historische Erlkenninis nie eine abgeschlossene,
definitive ist — sowenig wie das Vorverstindnis, mit dem der
Historiker fragend an die Phinomene herantritt. Denn wenn
geschichtliche Phéiinomene nicht neutral beobachtbare Fakten
sind, sondern sich in ihrem Sinn nur dem lebendig bewegten
Fragenden erschliellen, so werden sie immer nur je jetzt ver-
stindlich, indem sie in die je gegenwirtige Situation hinein-
sprechen. Die Frage erwichst ja aus der geschichtlichen Situa-
tion, aus dem Anspruch des Jetzt, aus der im Jetzt gegebenen
Problematik. Deshalb ist die historische Forschung nie abge-
schlossen, sondern mul} immer weiter getrieben werden. Na-
tiirlich gibt es wohl historische Erkenntnisse, die als defini-
tive gelten kéonnen, némlich solche, die nur chronologisch und
lokal fixierbare Daten betreffen, wie z.B. die Ermordung
Caesars oder der Thesenanschlag Luthers. Aber was diese
durch Datierung fixierbaren Kreignisse als geschichtliche Er-
eignisse bedeuten, ld0t sich nicht definitiv fixieren. Man muf}
daher sagen, daBl ein geschichtliches Ereignis als das, was es
— eben als geschichtliches — ist, immer erst in der Zukunft

8 s versteht sich von selbst, dall das existentielle Verhiltnis zur Ge-
schichte nicht ins Bewulitsein erhoben werden mul}. Durch Reflexion kann
es nur verdorben werden.

7 Ich lasse hier spezielle Fragen beiseite, wie etwa ein existentielles
Verhiiltnis zur Geschichte schon in der Erforschung von Grammatik, Le-
xikon, Statistik, Chronologie, Geographie wirksam sein kann, oder wie der
Historiker der Mathematik oder Physik an seinem Gegenstande existentiell
beteiligt ist. Man denke an Platon!



416 R. Bultmann, Ist voraussetzungslose Exegese mdéglich?

erkennbar wird. Und deshalb kann man auch sagen, dal zu
einem geschichtlichen Ereignis seine Zukunft gehort.

Natiirlich konnen historische Erkenntnisse weitergegeben
werden, aber nicht als definitive, sondern als solche, die das
Vorverstindnis der folgenden Generation kliren und erwei-
tern. Aber ebenso unterliegen sie auch der Kritik der folgen-
den Generation. Kénnen wir heute absehen, was die Bedeutung
der beiden Weltkriege ist? Nein; denn es gilt, dafl immer erst
in der Zukunft deutlicher wird, was ein geschichtliches Er-
eignis bedeutet. Definitiv konnte es sich erst zeigen, wenn die
Geschichte zu Ende ist.

3. Welches sind die Folgerungen fiir die Exegese der bibli-
schen Schriften? Es sei in einigen Thesen formuliert.

1) Die Exegese der biblischen Schriften mull wie jede In-
terpretation eines Textes vorurteilslos sein.

2) Die Exegese ist aber nicht voraussetzungslos, weil sie
als historische Interpretation die Methode historisch-kritischer
Forschung voraussetzt.

3) Vorausgesetzt ist ferner der Lebenszusammenhang des
Exegeten mit der Sache, um die es in der Bibel geht, und damit
ein Vorverstindnis.

4) Das Vorverstindnis ist kein abgeschlossenes, sondern ein
offenes, so dal} es zur existentiellen Begegnung mit dem Text
kommen kann und zu einer existentiellen Entscheidung.

5) Das Verstindnis des Textes ist nie ein definitives, son-
dern bleibt offen, weil der Sinn der Schrift sich in jeder Zukunft
neu erschlielit.

Zur Erlduterung der 1. und 2. These braucht nach dem
vorher Gesagten nichts hinzugefiigt zu werden.

Ad 3). Das Vorverstindnis ist begriindet in der das mensch-
liche Lieben bewegenden Frage nach Gott. Es bedeutet also
nicht, dab der Exeget alles mogliche von Gott wissen mub,
sondern daf} er von der existentiellen Frage nach Gott bewegt
ist — einerlei welche IForm diese Frage jeweils in seinem Be-
wultsein annimmt, etwa als die Frage nach dem «Heily, nach
der Rettung vor dem Tode, nach Sicherheit im wechselnden
Schicksal, nach der Wahrheit inmitten der réatselhaften Welt.

Ad 4). Die existentielle Begegnung mit dem Text kann zum
Ja wie zum Nein fiihren, zum bekennenden Glauben wie zum



R. Bultmann, Ist voraussetzungslose Exegese moglich? 417

ausgesprochenen Unglauben, weil im Text dem Exegeten ein
Anspruch begegnet, weil ihm hier ein Selbstverstindnis ange-
boten wird, das er annehmen (sich schenken lassen) oder ab-
lehnen kann, weil also Entscheidung von ihm gefordert ist.
Auch im Falle des Nein ist das Verstindnis ein legitimes, eine
echte Antwort auf die Frage des Textes, die nicht etwa durch
Argumentation zu widerlegen ist, weil sie existentielle Ent-
scheidung ist.

Ad 5). Weil der Text in die Existenz spricht, ist er nie end-
gtiltig verstanden. Die existentielle Entscheidung, aus der die
Auslegung stammt, kann nicht weitergegeben werden, sondern
mul} immer neu vollzogen werden. Das bedeutet freilich nicht,
daB es in der Exegese der Schrift keine Kontinuitit geben
konnte. Selbstverstindlich konnen Ergebnisse der methodi-
schen historisch-kritischen Forschung weitergegeben werden,
wenn sie auch nur in stéindiger kritischer Nachpriifung iiber-
nommen werden konnen. Aber auch hinsichtlich der existen-
tiell begriindeten Exegese gibt es Kontinuitéit, insofern sie An-
leitung fiir die Folgezeit ist, wie z. B. Luthers Verstiandnis der
paulinischen Lehre von der Rechtfertigung allein durch den
Glauben. Wie dieses in der Diskussion mit der katholischen
Exegese immer neu gewonnen werden mul}, so ist jede echte
Exegese immer als Anleitung zugleich Frage, deren Beantwor-
tung immer selbstindig neu gefunden werden mufl. Da der Ex-
eget geschichtlich existiert und das Wort der Schrift als in seine
besondere geschichtliche Situation gesprochen héren mul}, wird
er das alte Wort immer neu verstehen. Immer neu wird es ihm
zeigen, wer er, der Mensch, ist und wer Gott ist, und er wird
es in immer neuer Begrifflichkeit sagen miissen. So gilt auch
fiir die Schrift, daf sie das, was sie ist, nur mit ihrer Geschichte
und ihrer Zukunft ist.

Marburg a. d. Lahn. Rudolf Bultmann.

27



	Ist voraussetzungslose Exegese möglich?

