
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 6

Artikel: Ist voraussetzungslose Exegese möglich?

Autor: Bultmann, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878958

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878958
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ist voraussetzungslose Exegese möglich?

Die Frage, ob voraussetzungslose Exegese möglich ist, muß
mit Ja beantwortet werden, wenn «voraussetzungslos» meint:
ohne daß die Ergebnisse der Exegese vorausgesetzt werden. In
diesem Sinn ist voraussetzungslose Exegese nicht nur möglich,
sondern geboten. In einem anderen Sinn ist freilich keine
Exegese voraussetzungslos, da der Exeget keine tabula rasa ist,
sondern mit bestimmten Fragen bzw. einer bestimmten
Fragestellung an den Text herangeht und eine gewisse Vorstellung
von der Sache hat, um die es sich im Texte handelt.1

1 a) Die Forderung, daß die Exegese voraussetzungslos sein
muß in dem Sinne, daß sie ihre Ergebnisse nicht voraussetzt:
wir können auch sagen, daß sie vorurteilslos sein muß, sei

nur kurz verdeutlicht. Diese Forderung bedeutet zunächst die
Ablehnung der Allegorese.2 Wenn Philon in der Vorschrift
des Gesetzes, daß das Opfertier makellos sein muß, die stoische
Idee des affektlosen Weisen findet (Spec. Leg. I, 260), wenn
Paulus Deut. 25, 4 als die Vorschrift deutet, daß die Prediger
des Evangeliums von den Gemeinden unterhalten werden sollen
(1. Kor. 9, 9), wenn im Barnabasbrief die 818 Knechte Abrahams

(Gen. 14, 14) als Weissagung des Kreuzes Christi
gedeutet werden (9, 7 f.), dann ist klar, daß in solchen Fällen der
Exeget nicht hört, was der Text sagt, sondern ihn sagen läßt,
was er, der Exeget, schon vorher weiß.

1 b) Aber auch da, wo auf Allegorese verzichtet wird, ist
die Exegese manchmal von Vorurteilen geleitet.3 Das ist z. B.
dann der Fall, wenn vorausgesetzt wird, daß die Evangelisten

1 Walter Baumgartner, dem die folgenden Blätter gewidmet sind, hat
in Schweiz, theol. Umschau 11 (1941), S. 17—38, einen Aufsatz veröffentlicht:

«Die Auslegung des Alten Testaments im Streit der Gegenwart». Wie
ich seinen Ausführungen völlig zustimme, so hoffe ich, daß er damit
einverstanden ist, wenn ich die hermeneutische Besinnung noch etwas
weiterzuführen versuche.

2 Liegt im Text eine Allegorie vor, so ist sie selbstverständlich als
Allegorie zu erklären. Solche Erklärung ist aber keine Allegorese; sie
fragt ja nach dem vom Texte intendierten Sinn.

3 Die Kritik solcher von Vorurteilen belasteten Exegese ist das
Hauptanliegen des genannten Aufsatzes von W.Baumgartner (A. 1).



410 R. Bultmann, Ist voraussetzungslose Exegese möglich1

Matthäus und Johannes persönliche Jünger Jesu waren, und
daß deshalb die von ihnen überlieferten Geschichten und Worte
Jesu historisch treue Berichte sein müssen. In diesem Falle
muß z. B. behauptet werden, daß die Tempelreinigung, die bei
Matth, in die letzten Tage Jesu vor seiner Passion gelegt ist,
während sie bei Joh. am Anfang des Wirkens Jesu steht, zweimal

passiert sei. Besonders wird die Frage einer vorurteilslosen

Exegese brennend, wenn es sich um das Problem des
Messiasbewußtseins Jesu handelt. Darf die Exegese der
Evangelien von der dogmatischen Voraussetzung geleitet sein, daß
Jesus der Messias war und sich bewußt war, es zu sein? Oder
muß sie nicht die Frage offen lassen? Die Antwort dürfte klar
sein. Das etwaige Messiasbewußtsein wäre ein historisches
Faktum und kann als solches nur von der historischen
Forschung aufgezeigt werden. Würde diese es wahrscheinlich
machen können, daß Jesus sich als Messias gewußt hat, so hätte
ein solches Ergebnis nur relative Gewißheit; denn historische
Forschung kann es nie zu Resultaten von absoluter Geltung
bringen. Jede historische Erkenntnis steht in der Diskussion;
die Frage, ob sich Jesus als Messias gewußt hat, bleibt also
innerhalb der Exegese offen. Jede von dogmatischen Vorurteilen

geleitete Exegese hört nicht, was der Text sagt, sondern
läßt ihn sagen, was sie hören will.

2 a) Von der Frage der Voraussetzungslosigkeit im Sinne
der Vorurteilslosigkeit ist die Frage der Voraussetzungslosigkeit

in jenem anderen Sinn zu unterscheiden, und in
diesem Sinne ist zu sagen: voraussetzungslose Exegese kann es

nicht geben. Daß es sie faktisch deshalb nicht gibt, weil jeder
Exeget durch seine Individualität im Sinne seiner speziellen
Neigungen und Gewohnheiten, seiner Gaben und seiner Schwächen

bestimmt ist, hat keinen grundsätzlichen Charakter. Seine
Individualität in diesem Sinne soll er gerade ausschalten und
sich zu einem rein sachlich interessierten Hören erziehen. Un-
abdingliche Voraussetzung aber ist die historische Methode in
der Befragung der Texte. Exegese ist ja als Interpretation
historischer Texte ein Stück Geschichtswissenschaft.

Zur historischen Methode gehört es selbstverständlich, daß
ein Text nach den Regeln der Grammatik und des Lexikons
ausgelegt wird. Damit hängt aufs engste zusammen, daß die histo-



R. Bultmann, Ist voraussetzungslose Exegese möglich? 411

rische Exegese nach dem individuellen Stil eines Textes zu
fragen hat. Die Jesus-Worte der Synoptiker sind anders
stilisiert als die johanneischen. Damit ist ein Problem gegeben,
über das die Exegese Rechenschaft ablegen muß. Die Beachtung
von Lexikon, Grammatik und Stil führt alsbald zu der
Beobachtung, daß jeder Text in der Sprache seiner Zeit und seiner
historischen Sphäre redet. Diese muß der Exeget kennen; er
muß also die geschichtliche Bedingtheit der Sprache einer Zeit
kennen, aus der der zu erklärende Text stammt. Für das
Verständnis der Sprache des N.T. bedeutet das, daß die Frage akut
wird: wo und wieweit ist sein Griechisch durch den semitischen
Sprachgehrauch bestimmt? Daraus erwächst die Forderung
des Studiums der Apokalyptik, der rabbinischen Literatur, der
Qumran-Texte wie der hellenistischen Religionsgeschichte.

Es bedarf wohl kaum der Beispiele, und ich weise nur auf
ein einziges hin. Das neutestamentliche irveOpa wird im
Deutschen als «Geist» wiedergegeben. Daher ist es zu verstehen,
daß die Exegese im 19. Jahrhundert (z. B. in der Tübinger
Schule) das N.T. von dem auf das Griechentum zurückgehenden

Idealismus aus interpretierte, bis 1888 Hermann Gunkel
zeigte, daß das neutestamentliche TtveOpa etwas ganz anderes
bedeutet, nämlich die wunderbare Kraft und Wirkungsweise
Gottes.4

Die historische Methode schließt die Voraussetzung ein, daß
die Geschichte eine Einheit ist im Sinne eines geschlossenen
Wirkungs-Zusammenhangs, in dem die einzelnen Ereignisse
durch die Folge von Ursache und Wirkung verknüpft sind.
Das bedeutet nicht, daß der Verlauf der Geschichte durch das

Kausalgesetz determiniert sei und daß es keine freien Entscheidungen

der Menschen gäbe, deren Handlungen den Lauf der
Geschichte bestimmen. Aber auch eine freie Entscheidung
geschieht nicht ohne Ursache, ohne Motiv, und die Aufgabe des

Historikers ist es, die Motive der Handlungen zu erkennen.
Alle Entscheidungen und alle Taten haben ihre Ursachen und
Folgen, und die historische Methode setzt voraus, daß es
grundsätzlich möglich ist, diese und ihre Verknüpfung aufzuzeigen

4 II. Gunkel, Die Wirkungen des heil. Geistes nach der populären
Anschauung der apostol. Zeit und der Lehre des Ap. Paulus (1888; 3. Aufl.
1909).



412 R. Bultmann, Ist voraussetzungslose Exegese möglich1

und so den ganzen geschichtlichen Verlauf als eine geschlossene

Einheit zu verstehen.
Diese Geschlossenheit bedeutet, daß der Zusammenhang des

geschichtlichen Geschehens nicht durch das Eingreifen
übernatürlicher, jenseitiger Mächte zerrissen werden kann, daß es
also kein «Wunder» in diesem Sinne gibt. Ein solches Wunder
wäre ja ein Ereignis, dessen Ursache nicht innerhalb der
Geschichte läge. Während z. B. die alttestamentliche Geschichtserzählung

vom handelnden Eingreifen Gottes in die Geschichte
redet, kann die historische Wissenschaft nicht ein Handeln
Gottes konstatieren, sondern nimmt nur den Glauben an Gott
und sein Handeln wahr. Als historische Wissenschaft darf sie
freilich nicht behaupten, daß solcher Glaube eine Illusion sei,
und daß es kein Handeln Gottes in der Geschichte gäbe. Aber
sie selbst kann das als Wissenschaft nicht wahrnehmen und
damit rechnen; sie kann es nur jedermann freistellen, ob er in
einem geschichtlichen Ereignis, das sie selbst aus seinen
innergeschichtlichen Ursachen versteht, ein Handeln Gottes sehen
will.

Nach solcher Methode verfährt die Geschichtswissenschaft
allen historischen Dokumenten gegenüber. Es kann gegenüber
den biblischen Texten keine Ausnahme geben, wenn diese

überhaupt historisch verstanden werden sollen. Man kann auch
nicht einwenden: die biblischen Schriften wollen keine historischen

Dokumente sein, sondern Glaubenszeugnisse und
Verkündigung. Gewiß! aber wenn sie als solche verstanden werden

sollen, so müssen sie zuvor historisch interpretiert werden,
da sie in einer fremden Sprache reden mit den Begriffen einer
uns fernen Zeit, eines uns fremden Weltbildes. Einfach gesagt:
sie müssen übersetzt werden, und die Übersetzung ist die
Aufgabe der historischen Wissenschaft.

2 b) Reden wir vom Übersetzen, so meldet sich das herme-
neutische Problem.5 Übersetzen heißt Verständlichmachen
und setzt ein Verstehen voraus. Das Verständnis der Ge-

5 Zum Folgenden vgl. meinen Aufsatz Das Problem der Hermeneutik:
Glauben und Verstehen 2 (1952), S. 211—235; ferner meinen Aufsatz
Wissenschaft und Existenz : Ehrfurcht vor dem Leben. Festschr. f. Alb. Schweitzer

(1954), S. 30—45; endlich History and Eschatology (1957) bzw.
Geschichte und Eschatologie (1957), Kap. VIII.



R. Bultmann, Ist voraussetzungslose Exegese möglich1 413

schichte als eines Wirkungszusammenhangs setzt das
Verstehen der wirkenden Kräfte voraus, die die einzelnen Phänomene

verknüpfen. Solche Kräfte sind die wirtschaftlichen
Bedürfnisse, die sozialen Nöte, das politische Machtstreben,
menschliche Leidenschaften, Ideen und Ideale. In der Einschätzung

solcher Faktoren differieren die Historiker, und bei allem
Bestreben, eine einheitliche Sicht zu gewinnen, wird stets heim
einzelnen Historiker eine bestimmte Fragestellung, eine
bestimmte Perspektive, leitend sein.

Das bedeutet keine Verfälschung des Geschichtsbildes;
wenn die vorausgesetzte Fragestellung nicht ein Vorurteil,
sondern eben eine Fragestellung ist, und wenn der Historiker
sich bewußt ist, daß seine Fragestellung eine einseitige ist, die
das Phänomen bzw. den Text aus einer bestimmten Perspektive
befragt. Verfälscht wird das Geschichtsbild nur dann, wenn eine
bestimmte Fragestellung als die allein mögliche erklärt wird,
wenn z. B. alle Geschichte auf ökonomische Geschichte reduziert

wird. Aber die geschichtlichen Phänomene sind vielseitig.
Ereignisse wie die Reformation können unter dem Gesichtspunkt

der Kirchengeschichte wie der politischen Geschichte,
der Wirtschaftsgeschichte wie der Geschichte der Philosophie
betrachtet werden. Die Mystik kann nach ihrer Bedeutung für
die Kunstgeschichte befragt werden usw. Eine bestimmte
Fragestellung ist immer die Voraussetzung, wenn überhaupt
Geschichte verstanden werden soll.

Aber weiter! Die in der Verknüpfung der Phänomene
wirksamen Kräfte sind nur verständlich, wenn die Phänomene
selbst verstanden werden, die in dem Wirkungszusammenhang
verbunden sind. Das heißt: zum historischen Verständnis
gehört das sachliche Verständnis. Denn kann man die politische
Geschichte verstehen, ohne einen Begriff von Staat und Recht
zu haben, die ihrem Wesen nach nicht historische Produkte,
sondern Ideen sind? Kann man die ökonomische Geschichte
verstehen, ohne einen Begriff davon zu haben, was Wirtschaft
und Gesellschaft überhaupt bedeuten? Kann man die
Geschichte der Religion, der Philosophie verstehen, ohne zu wissen,

was Religion, was Philosophie ist? Man kann z. B. den

Thesenanschlag Luthers 1517 nicht verstehen, ohne den
sachlichen Sinn des Protestes gegen den Katholizismus seiner Zeit



414 R. Bultmann, Ist voraussetzungslose Exegese möglich1

zu verstehen. Man kann das kommunistische Manifest von 1848

nicht verstehen, ohne die Prinzipien von Kapitalismus und
Sozialismus zu verstehen. Man kann die Entschlüsse der in der
Geschichte handelnden Personen nicht verstehen, wenn man
den Menschen nicht versteht in seinen Möglichkeiten. Kurz:
historisches Verständnis setzt ein sachliches Verständnis von
dem voraus, worum es in der Geschichte geht, und von den
Menschen, die in der Geschichte handeln.

Damit ist aber gesagt, daß historisches Verstehen immer
ein Verhältnis des Interpreten zu der Sache voraussetzt, die
in den Texten (direkt oder indirekt) zu Worte kommt. Dieses
Verhältnis ist durch den Lebenszusammenhang begründet, in
dem der Interpret steht. Nur wer in einem Staat, in einer
Gesellschaft lebt, kann die staatlichen und gesellschaftlichen
Phänomene der Vergangenheit und ihre Geschichte verstehen,
wie nur der, der ein Verhältnis zur Musik hat, einen Text, der
über Musik handelt, verstehen kann, usw.

Ein bestimmtes Verständnis der Sachen auf Grund eines
Lebensverhältnisses ist also in der Exegese immer vorausgesetzt,

und insofern ist keine Exegese voraussetzungslos. Ich
nenne dieses Verständnis das Vorverständnis. Mit ihm ist,
sowenig wie mit der Wahl einer bestimmten Perspektive, ein
Vorurteil gegeben. Verfälscht würde das Geschichtsbild nur
dann, wenn der Exeget sein Vorverständnis für ein endgültiges
Verständnis halten würde. Aber das Lebensverhältnis ist ein
echtes nur, wenn es ein bewegtes ist, d. h. wenn die Sachen, um
die es geht, uns selbst angehen, für uns selbst Probleme sind.
Befragen wir in der Bewegtheit durch die Probleme die
Geschichte, so beginnt sie wirklich zu uns zu reden. Das
Vergangene wird in der Diskussion mit ihm lebendig, und mit
der Geschichte lernen wir unsere eigene Gegenwart erkennen;
geschichtliche Erkenntnis ist zugleich Selbsterkenntnis. Die
Geschichte zu verstehen, ist nur dem möglich, der ihr nicht als
ein neutraler, unbeteiligter Zuschauer gegenübersteht, sondern
der selbst in der Geschichte steht und an der Verantwortung
für sie teilnimmt. Wir nennen diese aus der eigenen Geschichtlichkeit

erwachsende Begegnung mit der Geschichte die existentielle

Begegnung. An ihr ist der Historiker mit seiner ganzen
Existenz beteiligt.



R. Bultmann, Ist voraussetzungslose Exegese möglich1 415

Dieses existentielle Verhältnis zur Geschichte ist die
Grundvoraussetzung für das Verstehen der Geschichte.6 Es
bedeutet nicht, daß das Verstehen der Geschichte ein «subjektives»

ist in dem Sinne, daß es von dem individuellen Belieben
des Historikers abhängt, wodurch es ja alle objektive Bedeutung

verlieren würde. Sondern es bedeutet, daß Geschichte
gerade in ihrem objektiven Gehalt nur von dem existentiell
bewegten, lebendigen Subjekt verstanden werden kann. Es
bedeutet, daß für das geschichtliche Verstehen das Schema von
Subjekt und Objekt, das für die beobachtende Naturwissenschaft

Gültigkeit hat, nicht gilt.7
Das Gesagte schließt nun noch eine wichtige Einsicht ein,

nämlich, daß historische Erkenntnis nie eine abgeschlossene,
definitive ist — sowenig wie das Vorverständnis, mit dem der
Historiker fragend an die Phänomene herantritt. Denn wenn
geschichtliche Phänomene nicht neutral beobachtbare Fakten
sind, sondern sich in ihrem Sinn nur dem lebendig bewegten
Fragenden erschließen, so werden sie immer nur je jetzt
verständlich, indem sie in die je gegenwärtige Situation
hineinsprechen. Die Frage erwächst ja aus der geschichtlichen Situation,

aus dem Anspruch des Jetzt, aus der im Jetzt gegebenen
Problematik. Deshalb ist die historische Forschung nie
abgeschlossen, sondern muß immer weiter getrieben werden.
Natürlich gibt es wohl historische Erkenntnisse, die als definitive

gelten können, nämlich solche, die nur chronologisch und
lokal fixierbare Daten betreffen, wie z. B. die Ermordung
Caesars oder der Thesenanschlag Luthers. Aber was diese
durch Datierung fixierbaren Ereignisse als geschichtliche
Ereignisse bedeuten, läßt sich nicht definitiv fixieren. Man muß
daher sagen, daß ein geschichtliches Ereignis als das, was es

— eben als geschichtliches — ist, immer erst in der Zukunft

6 Es versteht sich von selbst, daß das existentielle Verhältnis zur
Geschichte nicht ins Bewußtsein erhoben werden muß. Durch Reflexion kann
es nur verdorben werden.

7 Ich lasse hier spezielle Fragen beiseite, wie etwa ein existentielles
Verhältnis zur Geschichte schon in der Erforschung von Grammatik,
Lexikon, Statistik, Chronologie, Geographie wirksam sein kann, oder wie der
Historiker der Mathematik oder Physik an seinem Gegenstande existentiell
beteiligt ist. Man denke an Piaton!



416 R. Bultmann, Ist voraussetzungslose Exegese möglich1

erkennbar wird. Und deshalb kann man auch sagen, daß zu
einem geschichtlichen Ereignis seine Zukunft gehört.

Natürlich können historische Erkenntnisse weitergegeben
werden, aber nicht als definitive, sondern als solche, die das
Vorverständnis der folgenden Generation klären und erweitern.

Aber ebenso unterliegen sie auch der Kritik der folgenden

Generation. Können wir heute absehen, was die Bedeutung
der beiden Weltkriege ist? Nein; denn es gilt, daß immer erst,

in der Zukunft deutlicher wird, was ein geschichtliches
Ereignis bedeutet. Definitiv könnte es sich erst zeigen, wenn die
Geschichte zu Ende ist.

8. Welches sind die Folgerungen für die Exegese der
biblischen Schriften? Es sei in einigen Thesen formuliert.

1) Die Exegese der biblischen Schriften muß wie jede
Interpretation eines Textes vorurteilslos sein.

2) Die Exegese ist aber nicht voraussetzungslos, weil sie
als historische Interpretation die Methode historisch-kritischer
Forschung voraussetzt.

3) Vorausgesetzt ist ferner der Lebenszusammenhang des

Exegeten mit der Sache, um die es in der Bibel geht, und damit
ein Vorverständnis.

4) Das Vorverständnis ist kein abgeschlossenes, sondern ein
offenes, so daß es zur existentiellen Begegnung mit dem Text
kommen kann und zu einer existentiellen Entscheidung.

5) Das Verständnis des Textes ist nie ein definitives,
sondern bleibt offen, weil der Sinn der Schrift sich in jeder Zukunft
neu erschließt.

Zur Erläuterung der 1. und 2. These braucht nach dem
vorher Gesagten nichts hinzugefügt zu werden.

Ad 3). Das Vorverständnis ist begründet in der das menschliche

Leben bewegenden Frage nach Gott. Es bedeutet also
nicht, daß der Exeget alles mögliche von Gott wissen muß,
sondern daß er von der existentiellen Frage nach Gott bewegt
ist — einerlei welche Form diese Frage jeweils in seinem
Bewußtsein annimmt, etwa als die Frage nach dem «Heil», nach
der Rettung vor dem Tode, nach Sicherheit im wechselnden
Schicksal, nach der Wahrheit inmitten der rätselhaften Welt.

Ad 4). Die existentielle Begegnung mit dem Text kann zum
Ja wie zum Nein führen, zum bekennenden Glauben wie zum



R. Bultmann, Ist voraussetzungslose Exegese möglich? 417

ausgesprochenen Unglauben, weil im Text dem Exegeten ein
Anspruch begegnet, weil ihm hier ein Selbstverständnis
angeboten wird, das er annehmen (sich schenken lassen) oder
ablehnen kann, weil also Entscheidung von ihm gefordert ist.
Auch im Falle des Nein ist das Verständnis ein legitimes, eine
echte Antwort auf die Frage des Textes, die nicht etwa durch
Argumentation zu widerlegen ist, weil sie existentielle
Entscheidung ist.

Ad 5). Weil der Text in die Existenz spricht, ist er nie
endgültig verstanden. Die existentielle Entscheidung, aus der die
Auslegung stammt, kann nicht weitergegeben werden, sondern
muß immer neu vollzogen werden. Das bedeutet freilich nicht,
daß es in der Exegese der Schrift keine Kontinuität geben
könnte. Selbstverständlich können Ergebnisse der methodischen

historisch-kritischen Forschung weitergegeben werden,
wenn sie auch nur in ständiger kritischer Nachprüfung
übernommen werden können. Aber auch hinsichtlich der existentiell

begründeten Exegese gibt es Kontinuität, insofern sie
Anleitung für die Folgezeit ist, wie z. B. Luthers Verständnis der
paulinischen Lehre von der Kechtfertigung allein durch den
Glauben. Wie dieses in der Diskussion mit der katholischen
Exegese immer neu gewonnen werden muß, so ist jede echte
Exegese immer als Anleitung zugleich Frage, deren Beantwortung

immer selbständig neu gefunden werden muß. Da der Ex-
eget geschichtlich existiert und das Wort der Schrift als in seine
besondere geschichtliche Situation gesprochen hören muß, wird
er das alte Wort immer neu verstehen. Immer neu wird es ihm
zeigen, wer er, der Mensch, ist und wer Gott ist, und er wird
es in immer neuer Begrifflichkeit sagen müssen. So gilt auch
für die Schrift, daß sie das, was sie ist, nur mit ihrer Geschichte
und ihrer Zukunft ist.

Marburg a. d. Lahn. Rudolf Bultmann.

27


	Ist voraussetzungslose Exegese möglich?

