
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen.

Raffaele Pcttazoni, The All-Knowing God. Researches into Early Religion and
Culture. Translated by H. J. Rose. London, Methuen & Co., 1956. XY +
475 S., 51 Abbildungen auf Tafeln und 2 Strichzeichnungen. Sh. 60/-.

Pettazoni, der führende italienische Religionswissenschaftler, Professor

für Religionsgeschichte an der Universität Rom, bekannt durch sein
grundlegendes Werk über das Sündenbekenntnis in der Religionsgeschichte
(«La confessione dei peccati», 1926—1936, vgl. seinen Artikel «Bußwesen, I»
in RGG2 I), legt hier ein neues Werk von hohem Niveau vor. Erwachsen
ist es aus Vorträgen, die er 1935 in Uppsala gehalten, und es hängt
zusammen mit dem vielumstrittenen Problem des «höchsten Wesens» und des

Urmonotheismus, zu dem Pettazoni ja mehrfach, zuletzt in der neuen
religionswissenschaftlichen Zeitschrift «Numen», 3 (1956), das Wort ergriffen
hat. Die englische Ubersetzung stammt von einem angesehenen englischen
Religionswissenschaftler. Die Originalausgabe «L'Omniscienza di Dio»
(Turin, 1955) enthält einige Abschnitte mehr, die hier als weniger wichtig
weggelassen wurden.

Die Ergebnisse faßt die Einleitung (S. 1—30) zusammen. Allwissenheit,
wie sie auch besonderen Menschen, Totengeistern und sogar Tieren
zugeschrieben wird, ist letztlich magischer Natur. Wo sie bei Göttern vorkommt,
ist sie weder an monotheistische Gottesvorstellung noch an das «höchste
Wesen» gebunden, sondern findet sich auch im Bereich des Polytheismus
und bei den Primitiven; und zwar sind es meist bestimmte Kategorien von
Göttern, nämlich Himmels-, Gestirn-, Licht-, Wetter- und Windgötter, während

sie Erd- und Unterweltsgöttern im allgemeinen fehlt. Es ist nur relative

Allwissenheit; d. h. sie sehen und hören alles, vor allem was die
Menschen tun und denken, weswegen bei bildlicher Darstellung ihre Augen und
Ohren besonders betont, oft auch in Größe und Zahl gesteigert sind. Eben
darum sind diese Götter geeignet als Schwurzeugen, als Schützer von
Verträgen und als Richter; und ihrer Natur entsprechend sind auch die von
ihnen verhängten Strafen mit Vorliebe meteorologischer Art, z. B.
Blitzschlag. Das ist nicht das Ergebnis abstrakter Spekulation über das Wesen
der Gottheit, sondern konkreter Ausdruck einer Denkweise, die sich das
Göttliche nach menschlicher Analogie denkt und vorstellt; oft ist es eine
Erklärung für Donner und Blitz. Diese Auffassung, die zuerst im 18.
Jahrhundert Giambattista Vico vertrat, wird dem tatsächlichen Befund besser
gerecht als die von P. Wilhelm Schmidt, der in der Allwissenheit eines der
Attribute der monotheistischen Gottheit sehen wollte. — Der Epilog (S. 433

bis 455) erwägt die Möglichkeit einer Entwicklung: in der Kulturstufe des
Sammeins erscheint jene Allwissenheit vorwiegend beim Gottestypus des
«Herrn der Tiere», in der Ackerbaustufe dann beim Himmelsgott.

Im dazwischenliegenden Hauptteil (S. 31—432) belegt P. seine These
in 23 Kapiteln für die wichtigsten Hochreligionen und eine Reihe primitiver
in sachkundiger Erörterung einer Menge von Einzelfragen und unter
Beiziehung seltenen archäologischen Materials, wobei ihn seine Gesamtschau



358 Rezensionen

manches besser sehen läßt. Daraus nur ein paar Beispiele. In Israel ist jene
konkrete und beschränkte Allwissenheit alt, aber von den Propheten dann
vertieft und erweitert (S. 107 ff.). Auf Odin ist sie erst von Ziu übergegangen

(S. 220 ff.). Die christlichen Berichte über die Religion der alten Sla-
ven sind nicht, wie behauptet wird, bloße «interpretatio ecclesiastica>
(S. 241 ff.). Die Sprache der Andamanesen kennt keinen Unterschied
zwischen «allen» und «vielen» (S. 29) : das gilt ja auch für das mittelhebräische
rabbim und muß z. B. bei Dan. 12, 3 bedacht werden.

Basel. Walter Baumgartner.

Martin Noth, Gesammelte Studien zum Alten Testament. Theologische
Bücherei. Neudrucke und Berichte aus dem 20. Jahrhundert, 6. München,
Chr. Kaiser Verlag, 1957. 306 S. Fr. 11.80.

In dem zu besprechenden Buche sind acht weitverstreute und schwer
erreichbare Studien zum A.T., verfaßt von dem bekannten Bonner Alt-
testamentler Martin Noth, gesammelt, und zwar Arbeiten neueren Datums
und solche aus den Königsberger Jahren des Verfassers stammend.

Die erste Hälfte des Raumes wird von der umfangreichen Abhandlung
«Die Gesetze im Pentateuch, ihre Voraussetzungen und ihr Sinn»
eingenommen, an die sich die anderen sieben kürzeren Studien mehr oder weniger

eng anschließen. Dabei zeigt Noth, wie die geschichtlich gewordenen
Gesetze ihren Platz in der damaligen Ordnung des sakralen Zwölfstämmebundes

einnahmen, wie nach dem Zusammenbruch dieser Ordnung die
Gesetze zunächst im Blick auf eine Restauration des alten Bundes beibehalten
und wie sie endlich zu einer selbständigen und zentralen Größe des Judentums

wurden.
In der Studie über «das alttestamentliche Bundschließen im Lichte

eines Maritextes» legt Noth wertvolles Material des zweiten Jahrtausends
v. Chr. nicht nur zum lexikalischen, sondern auch zum sachlichen Verständnis

von berith und kärath berith vor.
Die Abhandlung «Die mit des Gesetzes Werken umgehen, die sind unter

dem Fluch» befaßt sich eingehend mit den Segen- und Fluchsprüchen des

Deuteronomiums und des Heiligkeitsgesetzes unter reicher Vorlage
außerbiblischen Materiales. Noth zeigt, wie in beiden Gesetzen ganz verschiedene
Auffassungen vom Fluch vertreten werden: im Deut, ist der Fluch nur als
Möglichkeit für die, die die Gesetze übertreten, angekündigt, im Lev.
dagegen stellt der Fluch bereits eine Wirklichkeit dar.

In «Jerusalem und die israelitische Tradition» geht der Verfasser dem
Problem nach, wie und warum Jerusalem, das im vorstaatlichen
Zwölfstämmeverband so gar nichts bedeutete, später zu so zentraler Bedeutung
für Israel geworden ist. Er würdigt dabei die entscheidenden Taten Davids,
der Jerusalem, zwischen den beiden Territorien Israel und Juda gelegen,
zu seiner Königsstadt gemacht hat und die Lade hat dorthin bringen lassen.

Die Studie «Gott, König, Volk im Alten Testament, eine methodologische

Auseinandersetzung mit einer gegenwärtigen Forschungsrichtung»
setzt sich mit der Myth and Ritual-Schule und vor allem mit den Forschungen

der schwedischen Gelehrten Geo Widengren und Ivan Engneil aus-



Rezensionen 359

einander. Sie befaßt sich im besonderen mit der Frage des
religionsgeschichtlichen Zusammenhanges des A.T. mit der altorientalischen Welt an
Hand des Problems des göttlichen Königtums, das sowohl in der
englischschwedischen Forschung wie auch im A.T. eine bedeutende Rolle spielt. Die
syrisch-palästinensische Welt und das A.T. unterscheiden sich dabei
wesentlich von Ägypten und Mesopotamien.

In «Geschichte und Gotteswort im Alten Testament» legt der Verfasser
an Hand von Dokumenten aus Mari reiches, neues Material zur Frühgeschichte

des Prophetismus und des Gotteswortes vor und bringt diese Texte
und ihre Welt in Beziehung zum A.T.

In der Studie über «das Geschichtsverständnis der alttestamentlichen
Apokalyptik» geht Noth der Frage nach, ob der alttestamentliche Mensch
ein Geschichtsverständnis in unserem Sinne gehabt habe. Er untersucht
dabei eingehend die beiden WeltgeschichtsVisionen im 2. und 7. Kapitel des

Danielbuches mit ihrer so verschiedenen Festlegung des Zeitpunktes vom
Ende der Geschichte.

Die letzte Studie über «die Heiligen des Höchsten» befaßt sich noch
einmal mit dem 7. Danielkapitel und versucht auch unter Beiziehung der
Qumräntexte zu einer Deutung dieses schwierigen Wortes zu kommen,
und zwar im Sinne der himmlischen Umgebung Gottes.

Drei Register über die Bibelstellen, Namen und Sachen und besonders
die behandelten hebräischen und aramäischen Wörter beschließen das Buch
und zeigen noch einmal mehr die reiche Fülle seines Inhalts, dessen
Herausgabe dem Verfasser und aber auch dem Verleger des schönen und auch
für einen Studenten erschwinglichen Bandes wegen verdankt sei.

Basel und Zürich. Benedikt Hartmann.

André Parrot, Sintflut und Arche Noahs. — Der Turm zu Babel. — Ninive
und das Alte Testament. Übersetzt von Ernst Jenni. Zollikon, Evangelischer
Verlag, 1955. 184 S. Fr. 15.80.

Die in der Sammlung «Cahiers d'Archéologie Biblique» erschienenen
Arbeiten des großen französischen Archäologen bedürfen keiner Empfehlung

mehr. Sie alle verfolgen den Zweck, vor allem (aber keineswegs
ausschließlich) auf Grund der Ergebnisse der mesopotamischen Archaeologie
— Forschungsgebiet unbestrittener Meisterschaft des Verfassers —
einzelne Kapitel und Aspekte der Bibel zu erhellen. Hoffen wir, daß die drei
im vorliegenden Bande vereinigten Arbeiten auch im deutschen Sprachgebiet

weiteste Verbreitung finden. Spannend geschrieben, reich mit
Photographien und Zeichnungen dokumentiert, zuverlässig bis ins letzte Detail,
werden sie die menschlich-historische Seite der Bibel erhellen helfen.

Lausanne. Carl A. Keller.

Martin Buber, Königtum Gottes. 3. Auflage. Heidelberg, Lambert Schneider,
1956. DM 19.80.

Noch immer bildet die Frage nach der israelitischen Konzeption des

Königtums — und damit zusammenhangend diejenige nach dem Königtum



360 Rezensionen

Jahwes und dem Ursprung der messianischen Erwartung — einen Mittelpunkt

alttestamentlicher Forschungen. Da ist es nur zu begrüßen, wenn
M. Bubers berühmtes Werk über das Gotteserleben des vorköniglichen
Israel gerade in der heutigen Phase der Bemühungen in dritter Auflage neu
erscheint. Gebannt durch die Begriffe «König», «Königtum» usw., beschäftigt

man sich meist fast ausschließlich mit Texten der israelitischen
Monarchie und der Periode des nachexilischen Weiterwirkens monarchischer
Gegebenheiten, und so unterläßt man es, den Blick auch auf das
Gotteserleben Israels in der vorköniglichen Zeit — also zum mindestens der
letzten zwei oder drei Jahrhunderte des 2. Jahrtausends — zu lenken.
Bezeichnend für diese Arbeitsweise ist etwa ein Aufsatz von J. Gray über
«The Hebrew Conception of the Kingship of God: Its Origin and Development»

(Vet. Test. 1956, S. 268—285), der zwar die Texte von Ugarit
behandelt, um dann aber sogleich auf die Königspsalmen und die Propheten
zu sprechen zu kommen. Daß eine Wurzel der hebräischen Auffassung des

Königtums Gottes auch in die Anfänge der israelitischen Geschichte reichen
könnte, wird überhaupt nicht als Möglichkeit erwähnt. Hier tut das Buber-
sche Werk den unschätzbaren Dienst, an die Existenz eines wirklichen,
lebendigen Gotteserlebens und Gotteserfassens auch im Israel vor David,
und an die hier gestellte wissenschaftliche Aufgabe, zu erinnern.

Bubers These ist bekannt und braucht hier nicht ausführlich
wiedergegeben zu werden. Sie geht kurz dahin, daß das vorkönigliche Israel
seinen Gott erlebt habe als einen die Anliegen seines Volkes entscheidenden,
ihm vorangehenden, wegweisenden, das Leben der Gemeinschaft
bestimmenden und sich gegen die Feinde durchsetzenden, also regierenden Herrn,
besser «König», «malk» oder «melekh», den als solchen zu bezeichnen die
Tradition nur aus ganz bestimmten, heute noch zu eruierenden Gründen
unterlassen habe. Das neue Vorwort zur dritten Auflage (S. L—LXIV)
präzisiert diese Gründe dahin, daß die Tradition den Königstitel für Jahwe
im allgemeinen vermieden habe, um einer Verwechslung mit der von der
altisraelitischen völlig verschiedenen kanaanäisch-staatlich-religiösen
Königskonzeption den Riegel zu schieben. Es ist in einer kurzen Buchanzeige
nicht der Ort, auf diese These einzugehen. Immerhin sei die Bemerkung
erlaubt, daß man wohl — wenn man überhaupt den biblischen Quellen
irgendwelchen «historischen» Wert heimißt — das Gotteserleben Israels
in der Auszugs-, Landnahme- und Richterzeit kaum anders umschreiben
kann, als es Buber tut, auch wenn man gerne die Verwendung der Melekh-
Bezeiclmung vor allem im Blick auf das Material von Ugarit noch genauer
abklären möchte (das neue Vorwort zur 3. Auflage macht hierin einen
Anfang).

Abgesehen vom neuen Vorwort ist das Werk im wesentlichen unverändert

geblieben. Dankeswerterweise sind auch die alten Anmerkungen
und vor allem das überaus wichtige Vorwort zur 2. Auflage unverändert
abgedruckt worden. Einige Kapitel des zweiten Bandes des ursprünglich
geplanten dreibändigen Ganzen («Der Gesalbte») sind inzwischen an
verschiedenen Orten erschienen («Das Volksbegehren» in der Lohmeyer-Ge-
denkschrift, 1951, S. 53 ff., «Die Erzählung von Sauls Königswahl» in Vet.



Rezensionen 361

Test. 1956, S. 113—173). Auf die Abfassung des dritten Bandes hat Buber
verzichtet; er ist zum Teil ersetzt worden durch das Buch «Der Glaube
der Propheten* (deutsch 1950).

Lausanne. Carl A. Keller.

Aubrey R. Johnson, Sacral Kingship in Ancient Israel. Cardiff, University of
Wales Press, 1955. VIII + 155 S, Sh. 12/6.

Prof. A. R. Johnson in Cardiff ist seit Anfang seiner wissenschaftlichen
Laufbahn mit dem Problem des «sakralen Königtums» in Israel beschäftigt1,

und er hat es in seiner Reihe von gediegenen und ergiebigen
Monographien 2 ständig im Auge behalten.

In seinem neuesten Werk beschreibt der Verfasser zunächst (S. 1—27)
das Verhältnis zwischen König und Volk einerseits, König und Gottheit
andererseits. An 2. Sam. 23, 1—7 sowie an den Ps. 72, 132 und 89 zeigt er,
daß der König als «Ausdehnung der göttlichen Persönlichkeit», aber dann
doch in betonter Weise als Mensch und insofern lediglich als primus inter
pares gilt. Im 2. Kapitel (S. 27—47) wird versucht, den Ursachen der
eigentümlichen Bindung der davidischen Dynastie an den Zion nachzugehen; der
Verf. hält es für wahrscheinlich, daß David sich in formeller Hinsicht
am jebusitischen Eljon-Kult und am verbreiteten, aber gerade dort besonders

verwurzelten Ideal des gerechten Königs orientiert habe.

Mit dem 3. Kapitel (S. 47—77) beginnt Johnson seine Hauptthese zu
entfalten: Als kultischen Hintergrund der sogenannten Jahwe-Königs- oder
Thronbesteigungspsalmen — nach Kapitel 5 und 6 aber auch der eigentlichen

Königspsalmen — glaubt er das große Herbst- oder Laubhüttenfest
erkennen zu können. Aus Sach. 14, 16 f. entnimmt er, daß dies Fest schon in
vorexilischer Zeit nicht nur das Königtum Jahwes in Natur und Geschichte,
sondern auch die Erwartung der herbstlichen Regenfälle zum Inhalt gehabt
habe, und bringt damit 1. den im Ritual häufig erwähnten Sieg Jahwes über
den kosmischen Ozean, 2. die bisher noch kaum erklärten Anspielungen auf
einen Quell oder Bach am Zion (z.B. Ps. 72, 8; 68, 27; 46, 5) und 3. das
eherne Meer im salomonischen Tempel in Verbindung. An den Ps. 24, 47

und 68 wird gezeigt, daß zum selben Fest ein Triumphzug der Lade zum
Tempel gehört habe, und den Ps. 48, 146, 46, 82 und 96—98 entnimmt der
Verfasser im 4 Kapitel (S. 77—93) Anschauungsmaterial für eine symbolische

Handlung (Kultdrama), in der Jahwes Sieg über die feindlichen
Könige (kosmisch: die Chaos- und Todesmächte) dargestellt wäre.

Die beiden letzten Kapitel (S. 93—134) sind der Rolle des messiani-

1 A. R. Johnson, The Rôle of the King in the Jerusalem Cultus: The
Labyrinth, ed. by S. H. Hooke (1935), S. 71—111.

2 Johnson, The One and the Many in the Israelite Conception of God

(1942); The Cultic Prophet in Ancient Israel (1944); The Vitality of the
Individual in the Thought of Ancient Israel (1949).



362 Rezensionen

sehen Königs in Festritual und Kultdrama gewidmet. In den Ps. 89, 101,

18, 118, 2, 110 und 21 findet der Verf. Beweise für eine kultdramatische
Demütigung und Erhöhung des Königs (Adoption durch Jahwe); die Wendung

vom Tode zum Leben («Ich werde nicht sterben, sondern leben ...»)
hätte man sich in der Morgenfrühe zu denken. Der König leidet und handelt
dabei nicht nur in eigener Sache, sondern wesentlich als Exponent des

ganzen Volkes, welchem Jahwe an diesem Tag seine Bundestreue bestätigt.
Die Gerechtigkeit, die dem König als Gabe zugesprochen und als
Verpflichtung auferlegt wird, qualifiziert ihn und sein Volk als «Pionier» für
die Nationen der Welt, deren nach Gericht und Sieg ein universales
Friedensreich wartet. Abgesehen von der zentralen Rolle des Königs und der
Verwertung der kanaanäischen Tradition (Melchisedek!) ist es nach Johnson

gerade dieser universale Ausblick, durch den sich das vom 10. bis herab
ins 6. Jahrh. v. Chr. gefeierte Herbstfest von seinem altisraelitischen
Vorgänger unterscheidet.

Der verwirrend vielseitigen Problematik geht der Verf. mit großer
Umsicht und Sachkenntnis zu Leibe. Viele seiner Emendationen sind der
Erwägung wert, andere freilich kaum überzeugend (z. B. S. 63 Anm. 4 zu
Ps. 99, 6; S. 79 zu Ps. 48, 10 und S. 81 zu Ps. 48, 15). Die Entdeckung von
Anspielungen auf den herbstlichen Regenfall wirkt manchmal (etwa S. 59

zu Ps. 93) etwas forciert. Die Demütigung und Erhöhung des Königs in
Ps. 89 wird S. 103 (im Gegensatz zum oft vertretenen historisierenden
Verständnis) ganz auf das Kultdrama bezogen; ob es wohl richtig ist, die Frage
so alternativ zu stellen und zu beantworten? Auch bei der Bestimmung des
Kreises von Psalmen, die zum Herbstfest gehören sollen, möchte man sich
in Anbetracht der vielen anderen zur Diskussion stehenden Möglichkeiten
etwas mehr Zurückhaltung wünschen. Auf jeden Fall bedeutet dies Buch
eine wichtige Förderung unserer Einsicht in die kultischen Hintergründe
der Psalmen.

Djakarta. Christoph Barth.

Fridolin Stier, Ijjob. Das Buch Hiob hebräisch und deutsch. München, Kösel-
Verlag, 1954. DM 25.—.

Dieses Buch eines römisch-katholischen Exegeten ist echtester «Dienst
am Worte Gottes». Und zwar in einem dreifachen Sinne: äußerlich in der
Aufmachung, sodann in der Formung der Übersetzung, und schließlich
in der theologischen Durchdringung des Textes.

Was zunächst die drucktechnische Gestaltung anbelangt, so mag man
das ästhetisch feine Schriftbild nicht genug rühmen. Iiier wird einem großen

biblischen Dichter im Drucke die Ehre zuteil, die man jedem
weltlichen Autor nicht versagt. Der in Verse und Halbverse übersichtlich
gegliederte, unpunktierte hebräische Text auf der einen, die gediegene
Übertragung auf der andern Seite ergeben zusammen nicht nur einen
gefälligen, sondern dichterisch edlen Satzspiegel, so daß das schauende

Auge mit Dank und erhebender Anteilnahme den Zeilen folgt. Es war ein



Rezensionen 363

guter Gedanke, Textkritik und Anmerkungen an den Schluß des Buches
(S. 261—353) zu verweisen, um — «dem Wunsch und der Großzügigkeit
des Verlegers» folgend — alle Sorgfalt auf die würdige Darbietung des
Textes zu legen. Der Rezensent ist über das Ergebnis restlos beglückt.

Weiter: Dienst am Wort in der nachdichtenden Übersetzung. In vier-
hebigen Zeilen von ungleicher Länge, unter Verwendung eines recht
eigenwilligen, originellen Vokabulars, ist dem Verfasser ein Werk gelungen, das
sowohl das gedrängte Hämmern wie den überzeugenden Schwung der Vorlage

teilt. Dabei ist die Übertragung, bei aller dichterischen Schönheit,
erstaunlich textgetreu. Es fehlen allerdings nicht die Fälle, wo man zum
vollen Verständnis der deutschen Gestalt froh ist, sich an den
danebenstehenden hebräischen Urtext um Rat wenden zu können.

Dienst am Wort endlich in der theologischen Analyse des einzigartigen
biblischen Buches. Hier bieten die Hinweise in den Anmerkungen am
Schluß des Buches wie vor allem der deutende Essay S. 217—257 einen
unerschöpflichen Reichtum. Ohne in den literarkritischen Fragen mehr
herausholen zu wollen als uns zu wissen geziemt (Stier rechnet mit einer dem
Dichter vorgelegenen Hiobtradition, verzichtet aber darauf, deren Form
und Inhalt, oder Zeit und Ort des Dichters, genauer zu bestimmen),
konzentriert der Verfasser seine Mühe auf das Erfassen der inneren Einheit.
Beide Teile des Buches, der «Rahmen» und der «Prozeß» (die Eliliureden
sind sekundär), bieten im Grunde genommen dieselbe Antwort auf die
Not und Anfechtung Hiobs: In beiden geht es darum, den souveränen, an
keine außergöttliche Rechtsordnung gebundenen, lebendigen Gott zu
erkennen und so, im Erfahren der Gotteswirklichkeit, das scheinbar
unverständliche Leiden zu bejahen. In beiden geht es um die Behauptung Gottes
und um die Bewährung seines Knechtes gegenüber den Erfordernissen
und Anmaßungen der starren «Lehre», die Gottes Tun nach vermeintlich
übergeordneten, unveränderlichen Vergeltungsgesetzen bestimmen und
richten will. Abgeschlossen wird die tiefdringende Analyse Stiers durch
den geradezu evangelisch-reformatorischen Hinweis, daß dieses Bibelwort
noch heute gelte: «Der Geist von Eliphas und Genossen und der des un-
bekehrten Ijjob» — der Geist einer berechnenden, heischenden Gerechtigkeit

also — sei noch heute nicht erstorben. Wirklich nicht! Aber gerade
weil dieser Geist noch lebt, hartnäckig sich behauptend, bedauert man es

um so lebhafter, daß der Verfasser auf dem Weg seiner Exegese nicht zu
Ende gehen kann. Müßte denn nicht gerade auch das vom Verfasser
vorbehaltene «praeiudicium ecclesiae» in erster Linie unter das Wort des

lebendigen Gottes fallen? Müßte nicht vor allem der hier grassierende
Geist von Eliphas und Genossen vor dem Worte Gottes weichen, um der
wirklichen, souveränen, lebendigen und gnädigen Gerechtigkeit Gottes
Raum zu schaffen? Schade, unendlich schade, daß die kleine, unscheinbare
Parenthese «salvo ecclesiae praeiudieio» (S. 257) all das Gesagte, das

Beglückende, das Belehrende, das so verbindlich Klingende, leichthin lösend
in Frage stellt.

Lausanne. Carl A. Keller.



364 Rezensionen

Günther Bornkamm, Jesus von Nazareth. Stuttgart, W. Kohlhammer, 1956.

(Urban-Bücher, 19.) 214 S. DM 3.60.

Ethelbert Stauffer, Jesus. Gestalt und Geschichte. Bern, Francke Verlag,
1957. (Dalp-Taschenbilcher, 332.) 172 S. Fr. 2.90.

Just at the moment when the systematicians and philosophers had
become accustomed to the Neutestamentler's claim that his main concern was
not with history at all, but with Gemeindetheologie or with existentialistische
Exegese, two New Testament scholars betimes associated with such views
have given us "histories" of Jesus. Both writers begin at the point at which
Vincent Taylor began his Life and Ministry of Jesus 1—that is, the claim that
the time is now ripe for a new evaluation of the events in the life of our
Lord. Both books are, accordingly, to be welcomed.

For Taylor, this meant a conventional examination of the chronological
and historical problems posed by the Synoptic Gospels themselves. For
Stauffer, whose view on most matters is more conservative, it means the
assembling of a fascinating series of background studies, with material
culled from a variety of archeological and literary sources, Roman, Greek,
Jewish and other. For Bornkamm, it means an examination of critical points
raised by the narratives and an elucidation of their meaning, rather than
any attempt at chronology. He would, indeed, approve of the thesis of
N. A. Dahl -, who claims that any return to history-as-chronology rather
than history-as-meaning should be resisted.

Bornkamm thus begins with a chapter on "Faith and History", and
avoids the extremes of historical liberalism and extreme Form-Criticism
by admitting "the historical carelessness of tradition", but also seeing the
importance of the earthly life within the context of the early Church's faith
in the risen and ascended Lord. The "Times and Background" which so

largely occupy Stauffer are dismissed by Bornkamm in a single chapter.
He then returns, after a short chapter on "Jesus of Nazareth", to a
consideration of the message and meaning of Jesus: subjects upon which
Stauffer promises us a further Bändchen.

At several points, Bornkamm offers either a new and suggestive
arrangement of the material, or a novel suggestion. The key to the
understanding of the preaching is the breaking-in of God's kingdom, which yet
remains concealed from all but those who have "eyes to see". In his
interpretation of several parables, he leans heavily upon C. H. Dodd. On the
problem of the present and future, he remarks that the present kingdom
never compromises the coming kingdom, or vice versa. The present merely
opens the future salvation and judgement; the future merely confirms and
elaborates the present day of decision. "Die Zukunft Gottes ist Heil dem,
der das Jetzt als Gegenwart Gottes und als die Stunde des Heiles ergreift"
(p. 85). The righteousness which Jesus preaches belongs to the past (which

1 Cf. Theol. Zeitschr. 13 (1957), pp. 65-68.
2 N. A. Dahl, Der historische Jesus als geschichtswissenschaftliches und

theologisches Problem: Kerygma und Dogma I (1955), pp. 102-32.



Rezensionen 365

it fulfils) and to the future (which it anticipates). Above all, the message
of Jesus is couched in terms personal, living and practical (to avoid the less
exact or helpful word "existential"!). "Niemals wird richtig, allzu richtig
über Gott geredet, immer ist Gott da und der Mensch da in unverstellter
Wirklichkeit" (p. 97). Particularly suggestive is the section on "Das
Liebesgebot" (pp. 101-108), with its exposition of the parable of the Good
Samaritan—"to whom am I the neighbour?".

After a short chapter on Jesus and His disciples, Bornkamm concludes
with chapters on "Jesus' Journey to Jerusalem. Suffering and Death", "The
Messiahship Question", and "Jesus Christ—Resurrection, Church, and
Confession". The life of Jesus was not "unmessianie", but rather a "series of
broken messianic expectations". Jesus used no messianic title, and only the
later Church thought Him to be Messiah. Accordingly, Bornkamm regards
the use of the messianic titles Messiah, Son of God, Son of David, and Son

of Man as due to the work of the Church. In the case of Son of Man, this
seems to be most questionable: the uses of the term to describe His own
humanity, humiliation and exaltation not only successfully both reveal and
conceal the Lord's true character, but also belong inseparably to the whole
pattern of the Synoptic records. With regard to the resurrection, Bornkamm
feels that scholarship "cannot, as it can with other events of the past,
investigate and verify it" (p. 165). The Easter reports and the Easter message
are mutually dependent (p. 166), though "the Easter message is older than
the Easter story" (p. 167). The origin of the message was not in the
Church's inventive capacity, however, but in their certainty that God had
justified and glorified their crucified Master. This is good enough, though
the New Testament knows it only through the "events" of resurrection
and exaltation. To say that the message preceded the story is simply if
understandably sophistication; for the message, however inconvenient or
problematical we may find it, was that the story of the events was true.
Bornkamm is, I fancy, inclined himself to this view, but holds back from it
for reasons not altogether connected with New Testament exegesis.

Stauffer has a higher opinion of "mere history", even if a less keen
sense for the difficulties involved. He defines his own purpose as to write
"pragmatisch und nicht psychologisch, chronologisch und nicht evolutio-
nistisch, synchronistisch und nicht novellistisch, universalgeschichtlich und
nicht spekulativ" (p. 12). Within these terms of reference, he succeeds.

After dealing with "Historische Vorfragen" (sources, chronology,
miracles), Stauffer has twenty pages on "The Origins and Birth of Jesus",
including very fruitful sections on the census (pp. 26-34), the star (pp.
34 ff.) and the massacre of the children (pp. 36-41). Here, the author is at
his best, making available his rich knowledge of the byways of ancient
history. After a chapter on Jesus' early life, including some interesting
remarks upon the appearance of his features (pp. 51 f.), there are ten pages
on Jesus and the Baptism Movement, in which it is suggested that Jesus was
the "Lieblingsschüler" of John. This is questionable, and would only have
occurred to Stauffer from his reading of the Fourth Gospel—upon which,
in any case, he leans rather heavily. The Baptist himself "came from the



366 Rezensionen

Qumran movement" (p. 63), we learn, hardly with adequate documentation.
Indeed, the reader is continually confronted with matters of a conjectural or
debatable character, not always with justification. This applies particularly
to the chronological scheme proposed, which is really the fitting of Synoptic
elements into a basically Johannine framework. The detailed expositions of
particular events, such as the Last Supper (pp. 86-90), the trials (pp. 92-102),
and the crucifixion (pp. 102-108), are more reliable.

The last chapter, on "The Witness of Jesus to Himself", is an excellent
summary of several important discussions. Many of the statements regarding
the imminent end of the world are supposed to be not genuine (pp. 117 to
120) ; Jesus regarded Himself as Son of Man, but not Messiah (pp. 120-124),
His sense of Sonship being contrasted with the Qumran "Teacher" (pp. 124

to 127) ; and there is a classification of the suffering sayings according to
their probable value (pp. 127-130). Finally, there are sixteen pages on the
words "I am He", with a thorough and imaginative study of ani hu as a
Semitic revelation formula. For Christology, the ani hu of Jesus means
"where I am, there is God, living, speaking, dying". The men of the Torah
crucify Him, for God has in Him broken the Torah, while "die Welt des
Gesetzes keinen Raum hat für die Epiphanie der lebendigen und festlichen,
der schöpferischen und befreienden Menschlichkeit Gottes" (p.146).

The Student will need both books. Stauffer is well documented with
ancient authorities, Bornkamm with modern. One supplements the other,
for neither is the ideal life of Jesus: which will probably, rightly, never
be written, for the complete picture requires both a finality neither possible
nor advisable in N.T. studies (which only progress by the exaggeration
and interaction of apparently irreconcilable views), and also the answering
Amen of every Christian (who will always be his own best biographer here).

Manchester. John J. Vincent.

Edwin Hoskyns und Noel Davey, Das Rätsel des Neuen Testaments. Deutsche
Übersetzung von H. Bolewski. 2. Aufl. Theologische Bücherei.
Neudrucke und Berichte aus dem 20. Jahrh., 7. München, Chr. Kaiser-Verlag,
1957. 199 S. Fr. 9.—.

Es ist sehr zu begrüßen, daß diese lehrreiche Untersuchung, die 1931

auf englisch unter dem Titel «The Riddle of the New Testament» und 1938

in deutscher Übersetzung erschien, deutschsprachigen Lesern wieder
zugänglich gemacht worden ist. Die wissenschaftlich hochstehenden Verfasser
vertreten eine historisch-kritische Methode, sind nicht Apologeten und kommen

doch in bezug auf das Problem des theologischen Jesusbildes der
vorliegenden Evangelienüberlieferung (das «Rätsel» des N.T.s) zu einem historisch

positiven Ergebnis, das den negativen Auslegungen vieler kritisch
sein wollender Exegeten auffallend entgegengesetzt ist.

Rasel. Bo Reicke.



Rezensionen 367

Wilfred L.Knox, The Sources of the Synoptic Gospels. 2. St. Luke and
St. Matthew. Edited by H. Chadwick. London, Cambridge University Press,
1957. 170 S. 21 sh.

Im Nachlaß des anfangs Februar 1950 verstorbenen Cambridger
Chorherrn Wilfred Lawrence Knox befanden sich Aufzeichnungen größeren und
kleineren Umfangs, die davon zeugten, daß Knox mit der Vorbereitung
einer quellenkritischen Untersuchung der Synoptischen Evangelien befaßt
war. Nach Knoxens Tode unterzog sich Henry Chadwick der mühsamen
Arbeit, die verstreuten Aufzeichnungen zu sammeln, abzurunden und so

gut es ging in der Form eines «Ganzen» herauszubringen. Die mehr
vorgeschrittenen Aufzeichnungen über Quellenkreise im Markusevangelium
sind 1953 erschienen; der nunmehr nachfolgende zweite Band behandelt
inatthäische und lukanische «Stoffkreise» der nicht-marzinischen Tradition.

Es ist dem fragmentarischen Zustand zuzuschreiben, in dem Knox
seine Papiere bei seinem Tode zurückließ, daß manches in unveränderter
Form belassen werden konnte, wie es vom Verfasser konzipiert worden
war, anderes dagegen umgearbeitet und manches vom Herausgeber
hinzugeschrieben werden mußte. Der Leser erfährt nicht, welche Abschnitte
des so zustandegekommenen Bandes den einen oder den andern Forscher
zum Urheber haben; doch hat es den Anschein, daß der Anteil, welchen
der Herausgeber an dem Ganzen hatte, recht umfänglich war.

Das Buch hat drei Unterabteilungen: I. eine Untersuchung der
Zusammenstellung (aus verschiedenen Quellen) der Stoffkreise, die sowohl
im ersten wie im dritten Evangelium enthalten sind (,Q'), insbesondere
eine Untersuchung der Herkunft der in der matthäischen Bergpredigt und
in der lukanischen Feldrede anzutreffenden Materialien; II. eine Erörterung

der lukanischen Sonderquellen; III. eine Erörterung der matthäischen
Sonderquellen.

Knox war von dem Bestreben geleitet, «über die Ergebnisse der
formgeschichtlichen Evangelienforschung hinauszugehen», d. h. eine Sicht der
Evangelienquellen (oder Schichten) in einem Stadium vorzunehmen, in
dem die kürzesten, für-sich-allein-stehenden Überlieferungseinheiten
bereits zu größeren Zusammenhängen verbunden, aber noch nicht als «Evan-
gelien»-Bericht an einem quasi-biographischen Faden aufgereiht waren. In
anderen Worten, es ging ihm darum, die Mittelstufen aufzuzeigen, welche
zwischen der Kristallisierung des Traditionsstoffes in vorliterarischer
Form und seiner Abrundung zu den auf uns gekommenen Evangelien
lagen. Daß ursprünglich selbständige Einheiten, die ihre Herkunft zuweilen
aus verschiedenen Situationen ableiteten, fortschreitend zu mehr umfangreichen

Sammlungen zusammenwuchsen und in der von der Tradition
angenommenen Verknüpfung weitergegeben wurden, läßt sich sowohl an der
marzinischen wie an der lukanischen Verkettung der Einzelberichte erweisen.

Während bei der Analyse des Markusevangeliums dem Knoxschen
Verfahren jedoch erhebliche Schwierigkeiten entgegenstanden, ist die
Aufgabe, die der Verfasser sich stellte, bei Lukas — von dem der vorliegende
Band in der Hauptsache handelt — leichter durchführbar. Dem
Lukasevangelisten standen zweifellos bereits literarische Aufzeichnungen in zu-



368 Rezensionen

sammenhängender Form zu Gebote, und sie lassen sich mit verhältnismäßig
größerer Sicherheit als bei Markus aus dem Evangelium als Ganzem
herausschälen.

Aus räumlichen Gründen ist es hier nicht möglich, die drei Abschnitte,
in welche Knoxens Untersuchung der Quellen in St. Luke and St. Matthew
zerfällt, in gleichmäßiger Breite anzuzeigen. Der erste Abschnitt hat nur
einen Teil der «Q»-Tradition zum Gegenstand; das, was zur Sprache kommt,
ist jedoch mit vorbildlicher Sachlichkeit erörtert. Man wird dem Verfasser
nicht immer vorbehaltlos zustimmen; wenn er z.B. schreibt: «If Q
contained an account of the Baptism [of Jesus] it has left no decisive trace»
(S. 4), so erheben sich Bedenken, was dem Verfasser als «decisive»
erschien; dagegen dürfte Knox richtig gesehen haben, wenn er schrieb:
«We have no evidence of a Q story of the rejection at Nazareth» (ebenda).
Scharfsinnig und klarsichtig sind die Beobachtungen über den Unterschied
zwischen der Lokalisierung der großen Rede Jesu im Matthäus- und im
Lukasevangelium. Bei Matthäus ist «der Berg», von dem Jesus seine Neue
Torah verkündet, eine Anspielung auf den Sinai; Lukas läßt Jesus «in
der Ebene» predigen, da bei ihm die Ausgießung des Geistes den
nachösterlichen Ereignissen vorbehalten bleibt. Knox vertritt die Ansicht, daß
die Seligpreisungen dem ersten und dritten Evangelisten in verschiedener
Form vorlagen; «if the Beatitudes had already circulated independently
in oral tradition, different churches would demand the retention of the
form with which they were familiar» (S. 17), eine Ansicht, die viel für
sich hat (dagegen: J. Dupont, Les béatitudes. Le problème littéraire, le
message doctrinal). Ebenso glaubt er, daß das Vaterunser-Gebet nicht der
«Bedequelle» entstammt, sondern landläufiger liturgischer Überlieferung
und Gewohnheit entnommen ist (S. 26).1 Auch hier kann dem Verfasser
beigestimmt werden. Sehr belehrend — und für einen englischen Verfasser
recht ungewöhnlich — sind Knoxens Beobachtungen über den Unterschied
der lukanischen und matthäischen Formulierungen des beiden Evangelien
gemeinsamen Redestoffes. «It is sometimes Luke who preserves the
parallelism or the rhythm characteristic of Semitic writing, and not Matthew.
It can hardly be supposed that Luke would have been capable of imitating
Semitic style in this degree or would have thought it desirable to do so»

(S. 17).
Der größte Teil (S. 39—118) des zweiten Bandes der Sources of the

Synoptic Gospels ist der Untersuchung lukanischer Sonderquellen gewidmet.

Obwohl die Untersuchung nicht erschöpfend ist, ist sie aufschlußreich.
Die gebotenen Darlegungen dürfen von keinem Forscher, der sich ernsthaft

mit Problemen des Lukasevangeliums befaßt, unberücksichtigt gelassen

bleiben. Es wäre zu umfänglich, hier auf Einzelheiten einzugehen.
Problematisch ist der Wert des matthäischen Themen zugewandten

Teiles des Knoxschen Buches. Ob die stichwortartig entstandenen Sammlungen

kleinster Traditionseinheiten hier tatsächlich eine vor-evangelische
Stufe darstellen oder ob ihre Aneinanderreihung der Absicht des
Evangelisten zuzuschreiben ist, ist eine Frage, über die auch weiterhin ver-

1 Vgl. K. G. Kuhn, Achtzehngebet und Vaterunser und der Reim (1950).



Rezensionen 369

schiedene Ansichten erlaubt sein werden. Der Verfasser setzt sich
gelegentlich mit Kilpatricks Buch Origins of the Gospel according to St.
Matthew auseinander. Eine Fußnote (offenbar vom Herausgeber
stammend) verweist auf K. Stendahl, The School of St. Matthew. Da sich nicht
immer eindeutig ersehen läßt, was von Knox und was von Chadwick
geschrieben wurde, ist der Leser gelegentlich in seinem Urteil behindert.
Über Matth. 18, 15—17. 19—20 findet man z. B. die Beobachtung, daß die
dort enthaltenen Verordnungen «from a Jewish-Christian ,Church-order'»
«of very high antiquity» (S. 27, Fußn. 2; S. 34 und S. 133) stammen. Inhaltlich

analoge Bestimmungen wie die im Matthäusevangelium enthaltenen
finden sich natürlich in der Sektenregel von Qumrän (V, 25; VI, 1) und
der Damaskusschrift (IX, 2—4), von denen die erste Knox nicht bekannt
sein konnte. Wenn die über Matth. 18, 15—17. 19—20 geäußerte Vermutung
von dem verstorbenen Verfasser stammen sollte, so zeugt sie von einer
geradezu verblüffenden Sicherheit des Gefühls; wenn sie vom Herausgeber
herrührt, so hätte sie schon mit größerer Präzision ausgesprochen werden
können.

Knox war ein durchaus eigenwüchsiger Forscher, der von einer auf
der britischen Szene nicht häufig anzutreffenden Freiheit der Fragelust
beseelt war. Er wagte sich an Gegenstände heran, die hierzulande meist auf
samtenen Pfoten sorgfältig umschritten werden. Gelegentlich sind seine
Vermutungen (z. B. die Rekonstruktion des Textes Luk. 10, 9—11 auf S. 52.

53) nicht mit wünschenswerter Genauigkeit unterbaut. Die zu Rate gezogene

Literatur ist nicht umfassend. Vor allem fehlen von älteren
Forschern Friedrich Spitta und Wilhelm Bußmann. Von englischen Forschern
wird meistens John Martin Creed zitiert; so ausgezeichnet Creeds The
Gospel according to St. Luke für seine Zeit (1930) war, hätten doch neuere
vor dem Ableben des Verfassers erschienene Werke herangezogen werden
können. Für die fragmentarische Niederschrift seiner zurückgelassenen
Notizen ist der Verfasser natürlich nicht verantwortlich. Es ist bedauerlich,

daß er durch seinen Tod verhindert war, das geplante Werk zum
Abschluß zu bringen. Auch das, was hier fragmentarisch vorliegt, ist
bedeutend. Für den an lukanischen Problemen arbeitenden Forscher ist
das Buch trotz seiner Unvollständigkeit ein Muß.

Der Druck ist sorgfältig. Auf S. 59 befindet sich ein umgestülptes N;
auf S. 115, Z. 22, soll es «epistles» heißen.

London. Paul Winter.

Bent Noack, Zur johanneischen Tradition. Beiträge zur Kritik an der literar-
kritischen Analyse des vierten Evangeliums. Publications de la Société des
sciences et des lettres d'Aarhus, Série de théol. 3. Kobenhavn, Rosen-
kilde & Bagger, 1954. 172 S.

Ein feines und anregendes Buch, klar und sachlich, aber auch sehr
lebendig und frisch geschrieben, dazu von sympathischer Bescheidenheit
des Urteils zeugend, die so manchen Werken der heutigen theologischen
Literatur fehlt.

24



370 Rezensionen

Noack leistet mit seinem Buche eine gründliche Kritik der bisherigen
literarkritischen Versuche am Johannesevangelium. Zunächst gibt er eine
Einführung in die wesentlichen Probleme und geschichtlichen Etappen der
literarkritischen Arbeiten zum Joh. bis hin zu Bultmanns großangelegtem
Unternehmen. Es werden in genauer Einzeluntersuchung die von Bultmann
verwendeten lexikalischen, syntaktischen, stilistischen und theologischen
Kriterien der Quellenscheidung einem Verhör über ihre Tauglichkeit
unterzogen. Sie erweisen sich nach Noack als völlig ungenügend (obschon Noack
nicht einfach alle Literarkritik am Joh. ablehnt). «Die wirklichen Quellen,
aus denen die in Joh. enthaltene Überlieferung hervorquillt, können nicht
als Quellen im Sinne der Literarkritik identifiziert werden» (S. 42).

Es muß ein andersgearteter Versuch gemacht werden, die Entstehungsgeschichte

des Evangeliums zu erklären. Darum untersucht Noack in
selbständiger Arbeit die Struktur des johanneischen Stoffes. 1. Dabei erweisen
sich die Reden des Joh. nicht als von einer literarischen Quelle abhängig.
Eine «Offenbarungsredenquelle» ist reine Erfindung. Die «Übersetzung»
der christlichen Botschaft in die Terminologie gnostischer Erlösungsreligion

geschah aller Wahrscheinlichkeit nach längst vor der Abfassung
des Joh., das bereits aus dieser kirchlichen Tradition schöpft. 2. Die alt-
testamentlichen Zitate werden sehr frei gegeben, wenn sie eine gewisse
Länge aufweisen, dagegen genauer nach der LXX, wenn sie kurz sind. Der
Evangelist wird also den LXX-Text kennen, ihn aber nicht abgeschrieben,
sondern aus dem Gedächtnis wiedergegeben haben. 3. Eine Abhängigkeit
von der Synopse ist nicht zu konstatieren, weder in bezug auf die alttesta-
mentlichen Zitate noch auf den andern Stoff. Die synoptischen Evangelien
sind nicht benützt, wohl aber muß «beiden eine gemeinsame Überlieferung
zugrunde liegen» (S. 92). 4. Auch das Postulat einer Semeia-Quelle für die
Wundergeschichten befriedigt nicht. «Die Hervorhebung der Zeichen war
kein dem Evangelisten fremder Gesichtspunkt, der ihm von einer Quellenschrift

bewußt oder unbewußt aufgezwungen wurde, sondern sein eigenstes
Anliegen; und einer solchen Annahme steht auch nichts im Wege, sobald
die künstliche Scheidung zwischen Jesus dem Wundertäter und Jesus dem
Offenbarer aufgegeben ist» (S. 113). Der Erzählungsstoff hat denselben
Ursprung wie der Redenstoff: «der Evangelist schöpft aus der mündlichen
Tradition seiner Kirche» (S. 124). «Der ganze Stoff ist aus dem Wissen und
Gedächtnis des Verfassers (oder der Verfasser — darauf kommt es uns
nicht an) niedergeschrieben» (S. 157). Denn im ganzen Joh. wird erkennbar:

«Der Stil ist der des mündlichen Vortrags: so schreibt derjenige, der
den Stoff im Gedächtnis beherrscht und ihn, so wie er ihn denkt oder vor
sich hersagt, niederschreibt» (S. 124).

So gewinnt Noack folgendes Bild der Stoffüberlieferung: wie die
synoptischen Evangelien ist auch das Joh. in seinem Aufbau bestimmt vom
Kerygma und Bekenntnis der Gemeinde (Wirksamkeit des Täufers, Taufe
Jesu, Wirksamkeit in Galiläa, Judäa, Jerusalem, Verrat, Kreuzigung und
Auferstehung). Im großen stimmt der Lebensaufriß des Joh. mit dem der
Synopse überein, einzelne isoliert überlieferte Stoffe haben alle Evangelisten

nach ihrem Ermessen und Vorstellungsvermögen in ihren Rahmen



Rezensionen 371

des Lebens Jesu eingeordnet — wobei Joh. (wie auch Matth.) Wunder-
geschichten und Reden in stetem Wechsel bringt.

Seine Erkenntnisse erlauben sodann Noack, auf überzeugende Weise
einzelne johanneische Eigenarten zu erklären. So läßt sich die Tatsache,
daß Joh., «wo immer sich die Gelegenheit dazu bietet, in der Form der
direkten Rede oder des Gesprächs erzählt», weder aus der Eigenart der
johanneischen Theologie noch als besonderes Stilmittel befriedigend
verstehen, wohl aber als ein Charakteristikum der mündlichen Überlieferung.
Oft wird darum in ein Herrenwort gekleidet, was andere Traditionen nur
erzählend berichten. Für die Beurteilung der Textüberlieferung ist daraus
zu lernen, daß Varianten mit direkter Redeform vorzuziehen sind.

Daß uns im Joh. «ein Stoff vor Augen geführt wird, der soeben in die
schriftliche Form gegossen ist», ja daß wir «während des Lesens den
Prozeß der schriftlichen Fixierung einer mündlichen Tradition erleben»
(S. 151), zeigen auch die vielen «johanneischen Wiederholungen», besonders

von Ilerrenworten, die dem Einprägen der mündlich weitergegebenen
Tradition dienen sollen. Ein Redaktor hätte kaum die Worte so unbekümmert

um «den früheren Zusammenhang und die frühere Form der
Aussagen» wiedergegeben, wie es im Joh. geschieht.

Erhellend sind auch die Beobachtungen Noacks in bezug auf die
Kompositionsweise des Evangelisten: er fügt gern in seine Reden- und
Gesprächskompositionen isoliert überlieferte Herrenworte ein, wenn eine
sachliche oder formale Ähnlichkeit vorhanden ist (Stichwortverbindung,
bes. Antithesen).

Abschließend gibt der Verfasser eine Zusammenfassung seiner Resultate

und zeigt, daß weder die stilistischen Kriterien genügen, im Joh.
bestimmte schriftliche Quellen festzustellen, noch auch die Tatsache, daß
verschiedene religionsgeschichtliche Ströme auf das Joh. Einfluß genommen

haben. «Man braucht nicht deshalb eine andere Hand zu vermuten, weil
eine andere Vorstellung auftaucht» (S. 160). Nur kurz wird endlich noch
die Frage nach dem geschichtlichen Wert der johanneischen Überlieferung
gestellt und festgehalten: «Grundsätzlich muß behauptet werden, daß das
Joh., wenn es tatsächlich unabhängig von der Synopse und sonstigen
schriftlichen Quellen entstanden'ist, als Quellenschrift mit den drei ältesten
Evangelien auf einer Linie steht, und daß die Entscheidung über ,Echtes'
und ,Unechtes', .Geschichtliches' und .Ungeschichtliches' in der Synopse
und im vierten Evangelium nach denselben Maßstäben zu fällen ist» (S. 162).

Wenn auch einzelne Thesen korrekturbedürftig sind, ist das Buch
Noacks methodologisch sehr ergiebig für die Erforschung der Entstehungsgeschichte

der neutestamentlichen Schriften. Im besondern wird es helfen,
die johanneische Forschung aus der gegenwärtigen Stagnation herauszuführen,

in die sie durch die neusten Zerlegungsversuche geraten ist. Noack
zeigt, daß mindestens die Möglichkeit besteht, daß Joh. nicht nur als eine
Kompilation verschiedener schriftlicher Quellen zu verstehen ist, sondern
als das Werk einer starken schöpferischen Persönlichkeit, die wohl stofflich

von (schriftlichen oder mündlichen) Traditionen abhängig ist, aber
das Material selbständig verarbeitet. Der literarische Stil eines Schrift-



372 Rezensionen

stellers läßt sich nicht einfach statistisch «einfangen», und Verschiedenheiten

der Ausdrucksformen beweisen nicht unbedingt verschiedene Hände,
sondern können sehr wohl den lebendigen Reichtum desselben gestaltenden
Geistes offenbaren.

Noch nicht gelöst jedoch scheint mir das Problem der vom Evangelisten
benützten Traditionen. Darf wirklich nur an mündliche Gemeindeüberlieferung

gedacht werden, oder könnten auch schriftlich fixierte Stücke in
Frage kommen, die der Evangelist irgendwo gehört (vielleicht in
gottesdienstlichen Lesungen) und dann in seiner Art aus dem Gedächtnis
reproduziert und in seine Konzeption eingebaut hat?

Über das Alter der vom Evangelisten verarbeiteten Stoffe (im
Vergleich mit der Synopse) ist natürlich mit der Beantwortung dieser Fragen
nichts entschieden — sowenig wie über ihre geschichtliche Zuverlässigkeit.

Noack hat sich darüber nur andeutend geäußert und seinen Thesen
keine übergroßen Beweislasten aufgebürdet. Wohl aber hat er mit guten
Gründen gezeigt, daß wir uns bei der Beantwortung solcher Fragen
befreien müssen von manchen alteingesessenen Vorurteilen und selbstsicheren
Hypothesen.

Hauptwil, lit. Thurgau. Matthias Rissi.

Jean-Louis Leuba, Institution und Ereignis. Gemeinsamkeiten und
Unterschiede der beiden Arten von Gottes Wirken nach dem N.T. Übers, aus dem
Französischen von Susi Thieme. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht,
1957. 144 S.

Das französische Original dieses Buches, das 1950 unter dem Titel
«L'institution et l'événement» erschien, wurde in der Theologischen
Zeitschrift 1951 von 0. Cullmann ausführlich besprochen. Ich finde es wertvoll,
daß die für das ökumenische Gespräch bedeutsame Abhandlung des nunmehr
als Ordinarius in Neuchâtel wirkenden Verfassers auch einen weiteren
deutschen Leserkreis finden kann. Man hat angemerkt, daß die Reihenfolge nicht
«Institution und Ereignis», sondern umgekehrt sein sollte. Andrerseits ist
zu betonen, daß Christus und die Kirche etwa nach Epli. 1, 4; Off. 1, 17; 21,
2 schon von Ewigkeit her sind.

Basel. Bo Reicke.

Felix Flückiger, Der Ursprung des christlichen Dogmas. Eine Auseinandersetzung

mit Albert Schweitzer und Martin Werner. Zollikon-Zürich,
Evangelischer Verlag, 1955. 216 S. Fr. 15.20.

Diese Arbeit ist ein wertvoller Beitrag zu der Diskussion, die vor
allem durch die Arbeiten M. Werners «Die Entstehung des christlichen
Dogmas» (1941, 2. Aufl. 1954) und «Der protestantische Weg des Glaubens»,
1 (1955) entstanden ist. Weil die Lösung der Frage über den Ursprung des

christlichen Dogmas für Werner wie für A. Schweitzer in der von ihnen
vertretenen «konsequent eschatologischen» Interpretation des N.T. liegt,
gilt es für Flückiger zunächst zu prüfen, inwiefern diese Interpretation
den Aussagen des N.T. gerecht wird. Nun ist die Exegese sowohl bei Schweit-



Rezensionen 373

zer wie bei Werner der Systematik untergeordnet, und F. bleibt nicht in
exegetischen Einzelproblemen stecken. Sein Anliegen betrifft auch die
dogmatischen Aspekte der «konsequenten Eschatologie». Abgesehen von den

exegetischen Einwänden, die gegen die Behauptung eines wegen Ausbleibens
der Parusie neugebildeten Dogmas (Siihnetodgedanken, Rechtfertigungslehre

usw. enthaltend) gerichtet werden müssen, ist diese Behauptung schon
systematisch sehr anfechtbar. An die Vertreter der «konsequenten Eschatologie»

und an Werner besonders stellt F. die berechtigte Frage: Wie kann
aus einem angeblich ursprünglichen Dogma, nach welchem das eigentliche
Werk des Messias das von der nächsten Zukunft erwartete Endgericht wäre,
ein «enteschatologisiertes» Dogma werden, dessen Inhalt die Gnade ist?

Seine Haupteinwände gegen Schweitzer und Werner führt F. in den

Kapiteln 4 und 5 unter den Rubriken «Die Predigt der Gottesherrschaft»
bzw. «Gericht und Gnade» aus. Jesus hat nach F. nie gesagt, daß das Weltende

nahe sei, er hat aber gesagt, daß die Gottesherrschaft nahe, ja schon

gegenwärtig sei. Die Gottesherrschaft ist schon mit Jesus Messias und im
Evangelium da, obwohl sie in ihrer Vollendung bei der Äonenwende da sein
wird. Die Vertreter der «konsequenten Eschatologie» unterscheiden nicht
zwischen der Ankündigung der ßacnXela toû üeoO und der Endgerichtserwartung.

Von der Annahme ausgehend, «daß der Jüngste Tag als das erste
eschatologische Ereignis allem Reichsgedanken vorangehen müsse» (S. 107),
unterschieben sie «allen Worten Jesu über die Nähe und Gegenwart der
Gottesherrschaft stillschweigend auch die Ansicht, Jesus habe gesagt, das

Endgericht stehe unmittelbar bevor» (S. 109). Sie rechnen mit einer
vermeintlich jüdisch-apokalyptischen Naherwartung wie mit einem
«Programm», nach dem alle Worte Jesu ausgerichtet werden müssen; und in
diesem «Programm» steht nichts von einer Zeit der Gnade, die dem Jüngsten

Tag vorangehen werde. Das Mißverständnis der Vertreter der
«konsequenten Eschatologie» ist nach F., daß sie nicht das Leben Jesu als «selber
eschatologisches Geschehen» auffassen (S. 112). Ihr Begriff der Eschatologie
ist nicht der biblische und neutestamentliche. Sie fassen Eschatologie als
Lehre auf, als Lehre über etwas zeitlich nahe Bevorstehendes. Eschatologie
im biblischen Sinne aber setzt ein Erlebnis von dem sich im Jetzt
offenbarenden Gott voraus — ein Erlebnis, worin das erfahren wird, worauf
alles hinzielt, und worin Gott erkannt wird als der Letzte wie auch als
der Erste. Eschatologie umfaßt nicht nur ein von der Zukunft erwartetes
Geschehen, sondern ein gegenwärtiges wie auch ein vergangenes.
«Entscheidendes eschatologisches Geschehen sind jene qeYaXeîa toû ôeoû (Apg.
2,11), von denen das Neue Testament Zeugnis gibt» (S. 135). Diese «großen
Taten Gottes» — und nicht eine Lehre von «der Wiederkunft Christi» —
sind der Ursprung des Dogmas, und «von dieser Grundlage ist die Dogmenbildung

historisch und sachlich ausgegangen, was auch durch die frühesten
Symbolaussagen des apostolischen Zeitalters bewiesen wird» (S. 210).

F.s an wesentlichen Gesichtspunkten reiche Arbeit fesselt den Leser
mit ihrer klaren und prägnanten Gedankenführung von der ersten Seite
bis zur letzten. Sie zeigt, wie unerläßlich ein tief in den biblischen Eschato-
logiebegriff eindringendes Studium für die Erklärung der Entstehung des



374 Rezensionen

Dogmas ist. Muß aber jenes tiefere Verständnis an sich ausschließen, daß
im N.T. mit einem nahe bevorstehenden Jüngsten Tag gerechnet wird? Gibt
es diese Naherwartung bei dem Täufer, nicht aber bei Jesus und im Kreis
um ihn?

Der Verfasser erklärt die Entstehung des Dogmas aus der Reihe der
heilsgeschichtlichen Geschehnisse und aus der Beziehung der Apostel zu
dem Auferstandenen (S. 155). Das Problem von der in der Urgemeinde wichtigen

Prüfung des Geschehenen an Hand der Aussagen des A.T. hätte aber
wohl in einer Darstellung über das ursprüngliche Dogma einen breiteren
Raum bekommen müssen?

Lund. Henrik Ljungman.

Jean Colson, Les fonctions ecclésiales aux deux premiers siècles. (Texteset
études théologiques.) Bruxelles & Paris, Desclée de Brouwer, 1956.
375 S. Fr. belg. 180.—.

Ein solches Buch hätte vor fünfzig Jahren noch nicht geschrieben
werden können. Der römisch-katholische Autor versucht eine historische
Entwicklung der frühen Amtslehre — von den Aposteln bis zu Hippolyt
—, und überall ist es ihm wirklich um die historische Entwicklung zu tun,
zu deren Deutung er katholische und nichtkatholische Autoren unbefangen
heranzieht; ja diese werden partienweise noch häufiger zitiert als jene.
Das erste Wort haben stets die Quellen selbst, deren Aussagen in breiten
Exzerpten zusammengestellt werden. Das Ganze klingt in einer lebendigen

Darstellung des Ertrages aus, den die so gewonnenen Ergebnisse für
das heutige katholische Verständnis von Amt und Ämterordnung abwerfen,

in dem festen Bewußtsein, daß die katholische Ordnung der Gemeinde,
des Episkopats und des Papsttums tatsächlich die Geschichte für sich
habe. Wirklich «gefährliche» Dinge stehen natürlich nicht in dem Buch zu
lesen; aber wir freuen uns an der Offenheit, der wissenschaftlichen
Haltung und der starken Annäherung, die an vielen Punkten erreicht ist, so

unvereinbar die Gesamtanschauung hüben und drüben auch bleiben mußte
und geblieben ist.

Systematisch ruht die Darstellung weitgehend auf der vonLeuba
übernommenen Unterscheidung der Begriffe «institution» und «événement»,
die hier natürlich so zusammengefügt werden, daß die «institution»
ihren wesentlichen Vorrang behält. Unter diesem Gesichtspunkt läßt sich
schon das Verhältnis von Petrus und Paulus interpretieren und weiter das

Nebeneinander von Aposteln und Propheten als dem «Grunde» der Kirche
überhaupt: «Le mystère de l'unité vivante de l'Eglise est constitué par
cette dualité fondamentale» (S. 364). Historisch ruht die Darstellung
dagegen weitgehend auf der raffinierten Hypothese, die Gregory Dix mit
seiner bekannten Studie in Kirks «Apostolic ministry» 1947 entwickelt hat:
Die vorstehenden Bischöfe der Gemeinden waren ursprünglich gar nicht
die Nachfolger der Apostel; dieses Amt fiel vielmehr selbständigen «regionalen»

Nachfolgern zu (die Pastoralbriefe!), und beide Institutionen
kamen erst seit Ignatios allmählich miteinander zur Deckung — an den



Rezensionen 375

«Hauptquartieren», wo die anfangs beweglichen Apostel oder
Apostelnachfolger seßhaft geworden waren, vor allem natürlich in Rom. Die
Hypothese ist um so abenteuerlicher, als C. die Dix'sche Auslegung von
1. Clem. 44, 2 (die das einzige direkte «Zeugnis» zu ihrer Fundierung
bilden könnte) philologisch mit Recht nicht mitmachen möchte. Aber es

gibt heute wohl in der Tat keine andere Möglichkeit mehr, die sakramentale

Sukzessionstheorie auf historischem Wege zu retten. Und nimmt man
diesen Einfall oder diese «Möglichkeit» erst als eine gegebene
Wahrscheinlichkeit hin, so lassen sich schon bei dem «Bischof Syriens» Igna-
tios (gerade weil er von Sukzession und Ordination nicht spricht), bei
Polykarp, Hermas, Clemens Alex, und natürlich erst recht bei Hegesipp,
Irenäus und Eusebios genug «Spuren» und «Hinweise» auf eine solche
nirgends bezeugte Entwicklung feststellen.

Ich glaube, es ist nicht erforderlich, den Inhalt des Buches Kapitel für
Kapitel zu referieren. Wer über die Fragen, die es behandelt, arbeiten
möchte, muß es ohnedies zur Hand nehmen und wird dann hie und da,
erfreut oder kopfschüttelnd, auf manche lebendige Beobachtung oder
Formulierung stoßen, die er sich notiert. Aber aufs Ganze gesehen, ist das
Buch doch nicht sehr originell und, wissenschaftlich geurteilt, bei allem
Eifer im Exzerpieren und Zitieren doch etwas flüchtig gearbeitet. Ich
hoffe, die Enttäuschung darüber, daß meine eigenen einschlägigen Arbeiten

unbeachtet geblieben sind, hat mich hier nicht parteiisch gemacht.
Aber wie will man beispielsweise über die römische Sukzession mitreden,
wenn man Caspars Bischofslisten und die dadurch in Gang gebrachte
Diskussion offensichtlich nicht kennt?; wie über die Probleme des frühen
Kirchentums bei Ignatios oder Polykarp, wenn Walter Bauers Buch über
«Rechtgläubigkeit und Ketzerei» einfach beiseite bleibt? Die vielen
groben Nachlässigkeiten im Literaturverzeichnis (und summarische
Verweisungen wie S. 283 Anm. 1 auf Nautin, der im Verzeichnis gar nicht
erscheint) sind wohl nicht zufällig, sondern verraten etwas von der schnellen

und unmethodischen Art, in der die Orientierung über die verwinkeltsten

und umstrittensten Fragen erfolgt ist. Bei der Quellennähe, die der
Verf. behält, wird seine sympathische Darstellung katholischen Lesern
trotzdem eine gute Einführung in den Stoff vermitteln und für protestantische

Forscher darüber hinaus auch von konfessionskundlichem Interesse

sein.

Heidelberg. Hans von Campenhausen.

G. L. Prestige, St. Basil the Great and Apollinaris of Laodicea. Ed. by Henry
Chadwick. London, S.P.C.K., 1956. IX + 68 S. 12 sh.

Es geht in dieser Abhandlung um die vier umstrittenen Briefe, die
zwischen Basilius und Apollinaris gewechselt worden sein sollen (MPG 32,

1099—1108). Von manchen Gelehrten (unter ihnen auch von Loofs und
Lietzmann) ist ihre Authentizität angezweifelt worden. Prestige weist
hingegen nach, daß kein wirklicher Grund vorhanden ist, ihre Echtheit in
Frage zu stellen. Bereits in seinem berühmten Buch Fathers and Heretics



376 Rezensionen

(London 19483, p. 94 ff.) hatte er sich im Abschnitt über Apollinaris in
diesem Sinne ausgesprochen. In der vorliegenden Abhandlung geht Pr. noch
näher auf das Problem ein und sucht die Briefe im Leben Basilius des
Großen zu datieren. Er kommt mit einleuchtenden Gründen zum Ergebnis,
daß Ep. 361 im Herbst 359 in Seleucia, Ep. 363 im Frühling 362 und die
Antworten des Apollinaris (Epp. 362 und 364) jeweils kurz darauf verfaßt
worden seien. Er zeigt, daß die beiden Briefe des Basilius sowohl
theologisch als sprachlich mit den übrigen Schriften des Kappadoziers
verwandt sind, und macht dessen spätere Äußerungen über seine Beziehung
zu Apollinaris aus der kirchlichen Lage verständlich.

Bereits in Fathers and Heretics (p. 107) äußert Pr. die Ansicht, daß

Apollinaris nicht alle Häresien zur Last gelegt werden dürfen, die ihm
von seinen Kritikern vorgeworfen werden. Er war bis in sein Alter als
orthodoxer Theologe verehrt und wurde nur dadurch, daß er das athana-
sianische ôpooûcnoçin der Christologie konsequent durchzuführen versuchte,
schließlich zum Häretiker. Er war weniger ein Irrlehrer als ein Theologe,
den eine einseitige, aber theologiegeschichtlich notwendige Konsequenz
zum Häretiker machte. In einem Vortrag, der am Schluß des vorliegenden
Bändchens abgedruckt ist, zeigt Pr., wie Gregor von Nazianz und Gregor
von Nyssa dem Apollinaris ungerechterweise die Lehre einer präexistenten
Menschheit unterschoben haben, die Christus bei seiner Menschwerdung
auf die Erde mitgebracht habe. Auch der Text der apollinarischen Schrift
«Kata meros pistis» ist nach den Feststellungen Pr.s schon in ältester
Zeit verändert worden. So warnt denn Pr. davor, irgendwelche Aussagen
zur Darstellung der apollinarischen Theologie heranzuziehen, deren
Zuverlässigkeit nicht eindeutig erwiesen ist.

Herblingen, Kt. Schaffhausen. Lukas Vischer.

John Ferguson, Pelagius. A Historical and Theological Study. Cambridge,
W. Heffer & Sons, 1956. IX + 206 S. 15 sh.

Ferguson legt hier eine Darstellung des Pelagius vor, die auch dem

gut verständlich ist, der mit der Geschichte der alten Kirche nicht besonders

vertraut ist. Er gibt zunächst einen kurzen Überblick über die Zeit des

Pelagius und läßt dann eine Beschreibung seines Lebens, seiner Lehre und
der damit verbundenen theologischen Auseinandersetzungen folgen. Ebne

solche Darstellung des Pelagius ist um so notwendiger, als man Pelagius
gewöhnlich nur als Gegner Augustins und damit immer schon von
vornherein als Häretiker zu sehen pflegt. Der Versuch, ihn als Persönlichkeit
zu erfassen und seine Theologie als Zusammenhang zu verstehen, kann
darum manche Vorurteile zerstören. F. wehrt sich jedenfalls mit Recht
dafür, daß hinter der Theologie des Pelagius eine echte, heute noch gültige
Problematik stehe und daß ein theologisches Gespräch nicht als überflüssig
zu erachten sei, sobald man zur Überzeugung gekommen sei, daß der
Gesprächspartner als Pelagianer bezeichnet werden müsse.

F. weist zunächst insbesondere darauf hin, daß Pelagius zu manchen
Problemen wichtige Aussagen gemacht habe, Aussagen, die um seiner



Rezensionen 377

Häresie willen zu Unrecht unbeachtet geblieben sind. So betont er z. B. die
Bedeutung der Laien im Leben der Kirche, er entfaltet eine klare Sicht
über die Gefahren des Keichtums und zeigt immer wieder, daß Glaube und
Werke eine Einheit sind und der Glaube sich notwendigerweise im
Gehorsam erweisen muß. Man möchte allerdings wünschen, daß F. sichtbar
machte, inwiefern Pelagius sich damit wirklich von andern Vätern abhebt.
Es würde sich dann wohl zeigen, daß die Originalität des Pelagius in diesen
Aussagen nicht ganz so groß ist, wie es bei F. den Anschein macht.

Im letzten Kapitel geht F. ausführlich auf die Behauptung ein, die den

pelagianischen Streit eigentlich ausmachte, die Behauptung, daß der Mensch
die Möglichkeit zur Sündlosigkeit besitze. Er zeigt, aus welchen Motiven
diese Behauptung aufgestellt worden ist. Pelagius sieht durch die Auffassung,

daß der Mensch von Natur aus sündig sei und Gutes nur durch die
Kraft Gottes wirken könne, die Notwendigkeit einer moralischen Anstrengung

in Frage gestellt. Wenn er nun dem Menschen die Möglichkeit
zugesteht, sündenfrei zu leben, so soll das nur grundsätzlich gelten; tatsächlich

sind wir trotzdem alle (mit wenigen Ausnahmen) durch unsere
Handlungen sündig geworden. Die Behauptung des Pelagius kann manche
Gründe für sich geltend machen. Zunächst ergibt sich ein klarer Begriff
der Sünde; Sünde ist nicht naturhafte Schuld, sondern willentliche
Übertretung der göttlichen Gebote. Dann wird es verständlich, warum Christus
uns gebieten konnte, vollkommen zu sein; wenn wir von vornherein sündig
sein müßten, könnte dieses Gebot nicht erteilt werden. Und schließlich wird
es möglich, zugleich zu sagen, daß Christus ganz Mensch und doch sündlos
war. Die Widerlegung des pelagianischen Standpunktes birgt hingegen
innere Schwierigkeiten in sich. Wenn der Mensch von vornherein nicht
sündlos sein kann, muß gezeigt werden, wie er trotzdem für seine Schuld
verantwortlich gemacht werden kann. Im Zusammenhang damit muß die
Frage beantwortet werden, wie die Sünde überhaupt entsteht und wie sie
von einem Menschen auf den andern übertragen wird. Und schließlich muß
erklärt werden, wie Christus als Mensch von der Sündhaftigkeit der
Menschheit ausgenommen sein konnte.

F. gibt zu, daß Augustins Theologie eine stichhaltige Widerlegung des

Pelagius darstellt und die angedeuteten Schwierigkeiten überwindet. Aber
um welchen Preis (S. 184) Er kann den pelagianischen Streit darum nicht
für erledigt halten, weil er die augustinische Theologie nicht gutzuheißen
vermag. Und hier liegt das eigentliche Problem. Wir verurteilen Pelagius
und teilen doch so wenig die Voraussetzungen Augustins, daß wir ihn nicht
unbesehen verurteilen dürfen, sondern die Widerlegung anders begründen
müßten. F. arbeitet die Unzulänglichkeit unseres Verhältnisses zu Pelagius
deutlich heraus. Es fragt sich dann allerdings, ob die eigentliche Aufgabe
dadurch gelöst werden kann, daß wir die relative Berechtigung der
pelagianischen Anschauungen herausstellen. Da der eigentliche Fehler des

Pelagius — wie F. an einer Stelle sagt — in einer unzureichenden
Versöhnungslehre liegt und sein ganzes Interesse nicht zuerst auf das
versöhnende Handeln Gottes, sondern auf die Anthropologie gerichtet ist,
wird man damit auf einen falschen Ausgangspunkt gewiesen. Es wird sich



378 Rezensionen

vielmehr darum handeln müssen, so wie Augustin von Gottes gnädigem
Handeln auszugehen und von da die Problematik neu durchzudenken.

Herblingen, Kt. Schaffhausen. Lukas Vischer.

L. Th. A. Lorié S. J., Spiritual Terminology in the Latin Translations of the
Vita Antonii, with Reference to Fourth and Fifth Century Monastic Literature.

Latinitas christianorum primaeva, XI. Nijmegen, Dekker & van de

Yegt N.V., 1955. 180 S. Fl. 8.90.

Yon der Vita Antonii des Athanasius gibt es zwei lateinische
Übersetzungen, einmal die des Euagrius, Bischof von Antiochia und Freund
des Hieronymus, und zweitens die wahrscheinlich ältere — «(V)>, um die
Verkürzung des Verfassers zu benutzen —, die nur in einer Handschrift
des 10. oder 11. Jahrhunderts erhalten ist und erst im Jahre 1939 von G.

Garitte vollständig ediert wurde.1 Diese Übersetzungen, verglichen mit
dem griechischen Original und mit Schriften von Hieronymus, Macarius
Magnus, Euagrius Ponticus, Cassianus, Augustinus, der Peregrinatio Aethe-
riae und der Regula Benedicti, bilden den Gegenstand der vorliegenden
Arbeit.

Der Verfasser bekennt sich zu der holländischen patristischen Schule
und verficht folglich ihre heiß umstrittene Hauptthese von der christlichen
Latinität als einer «Sondersprache». Er sagt z. B. ausdrücklich S. 17 : «As
a summary conclusion from what precedes it may be stated that (V)'s
Latin manifests itself as decidedly Christian on the points of vocabulary
and semasiology, syntax and style.» Die als Beweise für diese These
angeführten Beispiele sind aber — und das ist dem Verf. selbst nicht
unbekannt —, jedenfalls was die Syntax und den Stil betrifft, keineswegs
exklusiv christlich, sondern meistenteils Erscheinungen, die im Spätlatein
überhaupt sehr oft vorkommen; daneben hat man in gewissen Fällen mit
Einflüssen aus der Bibel zu rechnen. Ist unter solchen Umständen der
Begriff «Sondersprache» anwendbar? Handelt es sich nicht, wie es J. Marou-
zeau früher ausgedrückt hat2, mehr um eine Summe als um eine Einheit?

Die syntaktischen Probleme nehmen in dieser Abhandlung einen sehr
beschränkten Raum ein. Die Entstehung und Entwicklung einer «mona-
stischen» Terminologie im Westen ist das Hauptthema, das der Verf. mit
großer Energie und Gelehrsamkeit behandelt. Der Leser muß freilich hier
und da im Zweifel sein, ob ein Wort eigentlich etwas mit der Frage zu tun
hat. Das Wort monasterium z. B. ist selbstverständlich ein terminus tech-
nicus des Eremiten- oder Mönchslebens; dagegen scheint es mir unbegreiflich,

daß Wörter wie eremus, solitudo, desertum «eine monastische Färbung»
(a monastic tinge) bekommen könnten. Von großem Interesse ist dagegen
die gründliche Darstellung des Begriffes âaKqmç und der verschiedenen
Umschreibungen, mit denen die Lateiner ihn wiederzugeben versuchten.

1 Études de philol., d'archéol. et d'hist. anciennes, publiées par l'Institut
historique belge de Rome, 3.

2 Rev. des études lat. 10 (1932), S. 242.



Rezensionen 379

Diese Umschreibungen lassen verstehen, wie man sich im Westen den Sinn
und das Ziel der Askese vorstellte. Der Verf., dessen Begeisterung für
sein Thema unverkennbar ist, hat gezeigt, daß das Mönchsleben alte und
abgenutzte Formeln, wie jrater, mundus, saeculum, sancti, servi Dei, milites
Christi, neu belebte. Ob damit die Existenz eines «monastischen» Lateins
innerhalb des christlichen Lateins (S. 164) erwiesen ist, bleibt zweifelhaft.
Eine klare Abgrenzung des Begriffes «Sondersprache:» ist offenbar dringend

geboten.
Stockholm. Bengt Melin.

Kurt Ruh, Bonaventura Deutsch. Ein Beitrag zur deutschen Franziskanermystik

und -Scholastik. Bibliotheca Germanica, 7. Bern, Francke-Verlag,
1956. Fr. 36.75, geb. Fr. 40.40.

Der Titel des Buches deutet nur auf die Hauptleistung des Verfassers
hin und übergeht stillschweigend die vielen dankenswerten Ausblicke auf
andere Gebiete spätmittelalterlicher Geistesgeschichte, auf die nun
allerdings — wie das Buch schlagend beweist — Bonaventura einen überragenden

Einfluß ausgeübt hat. In wie weiten Rahmen Ruh seine Studien
eingespannt hat, zeigt sein Programm; es lautet: «1. der Anteil der Kirchenlehrer,

insbesondere der Scholastiker an deutscher Theologie, deutscher
Frömmigkeit, deutscher Bildung; 2. der Anteil der Orden in der Ausbildung
einer ,deutschen Theologie'; 3. der Einfluß scholastischen Denkens,
lateinischer Formgebung auf die deutsche Sprache» (S. 23). Dies sprachliche
Anliegen kommt zuletzt, obwohl der Verfasser Philologe ist.

Ruh geht von der Voraussetzung aus, daß die Verdeutschung
theologischer Schriften in Übersetzung, Bearbeitung und Kommentierung einem
Darbieten ihres Inhalts an die Laien gleichkommt und in diesem Sinn einen
Beginn der «Laientheologie» bedeutet. Eine genaue und umfassende Kenntnis

dieser Übersetzungsliteratur gestatte daher geradezu, den
«Mündigkeitsprozeß der deutschsprachigen Welt... am Leitfaden der Verdeutschung

der christlichen Theologie» zu erkennen (S. 25). Der Bildung des
«Volkes» oder der Laien entspricht «Bildung» der Sprache (S. 74). Bevor
der Autor nun auf die hervorragende Wirkung Bonaventuras im besonderen
zu sprechen kommt, kann er manches Wichtige ergänzen oder berichtigen,
was die Forschung über die Einflüsse anderer Kirchenlehrer, auch der
Väter, bisher in oft etwas beschämender Verbohrtheit verkannt oder
vernachlässigt hat. Er betont, daß es nicht nur «eine scholastische Komponente
der deutschen Mystik» gibt, sondern daneben auch eine eigene deutsche
Scholastik (wenn auch keine eigentliche Sprache dafür). Ein Beweis dafür
liegt allein schon in der Übertragung des Compendium theologiae veritatis
Hugos von Straßburg, die Ruh als <das spätmittelalterliche Handbuch der
Dogmatik zum Gebrauch der Laien» bezeichnen kann (S. 35). Entgegen der
üblichen Meinung, daß in der nacheckhartischen Zeit das philosophischtheologische

Interesse dem erbaulichen weiche, kann er auch für diese
Epoche auf beachtenswerte Spekulation hinweisen (S. 35 f.). Im 15.
Jahrhundert ist dies Schrifttum ohne Kenntnis eines Meisters Eckhart (S. 36. 56).



380 Rezensionen

Yon einer Reihe bedeutendster Köpfe unter den Franziskanern, die christliche

Theologie den Laien vermittelt haben, gibt der Autor dann sehr feine
und präzise Darstellungen, die eine gründliche Kenntnis ihrer Werke
verraten. Dabei eröffnet er große Arbeitsfelder: nicht nur sind die Forschungen

selbst über einen Berthold von Regensburg oder David von Augsburg
längst eingeschlafen, es fehlen unter andern auch die ersten Vorarbeiten
zur Lösung der Fragen nach dem innern Zusammenhang der deutschen
Theologen, nach der innern Prägung ihres Schrifttums zu einer eigenen
literarischen Strömung, nach den Trägern der Überlieferung, ihrer
Ordenszugehörigkeit usw. (S. 42 ff.). Hier ist es schon verdienstvoll, die Fragen
überhaupt zu stellen und die Richtung, in der die Lösungen liegen, in
«groben Strichen» zu zeichnen. Schließlich wird zum eigentlichen Thema
des Buches ein überraschend reiches Quellenmaterial vorgelegt, das mit
kaum zu überbietender Exaktheit nach Inhalt und Ursprungsort geordnet
und näher bestimmt wird. An die besonders interessanten Bearbeitungen
schließen sich sehr reizvolle Textproben mit sorgfältigem theologischem
und stilkritischem Kommentar des Verfassers an. Die hohe Bedeutung der
Bonaventura-Rezeption springt bei der Fülle des Gebotenen geradezu in
die Augen. Selbst die «klassische» deutsche Mystik der großen Dominikaner
steht — wie Ruh gelegentlich ausführt — Bonaventura näher als dem

Aquinaten (S. 51. 64 ff.). Die devotio moderna aber ist offensichtlich die
eifrigste Vermittlerin seines Gedankengutes; und sie leitet hinüber zur
Reformation, zum Pietismus und zu Ignatius von Loyola (S. 72. 297).

Angesichts der überaus differenzierten, wohlüberlegten und
unvoreingenommenen Urteile des Autors, bei denen sich erstaunlich umfassende
Materialkenntnis mit philologischem Scharfsinn, sprachlichem Feingefühl
und bedeutendem theologischem Verständnis verbindet, kann man sich
seiner Führung auf unbekannten Gebieten sorglos anvertrauen. Sein Buch
gehört zum Fundament einer Geschichte deutscher mittelalterlicher
Spiritualität, und mag auch die behandelte Epoche Herbst des Mittelalters sein,
ihre Lebenskraft und ihr innerer Wert werden hier greifbar gemacht.

Basel. Berthe Widmer.

Irmgard Höß, Georg Spalatin. Ein Leben in der Zeit des Humanismus und der
Reformation. Weimar, Hermann Böhlaus Nachf., 1956. XIV + 467 S.

DM 27.—.

Die Verfasserin will mit diesem Buch «der reformationsgeschichtlichen
Forschung endlich eine umfassende Biographie dieses Mannes zur
Verfügung stellen, die für verschiedene Forschungsprobleme einen neuen
Blickpunkt eröffnen wird». Die Erfassung der reichen Archivbestände und
des weit zerstreuten Briefwechsels Spalatins bringt allein schon viele
neue Einzelheiten zur Reformationsgeschichte an den Tag. Darauf kann
hier nicht näher eingetreten werden. Die Hauptprobleme liegen aber auf
allgemeinhistorischem Gebiet. Das erste zeigt sich in der Tatsache, daß

Spalatin in der Welt des Humanismus aufgewachsen ist und stets einem
Erasmus innerlich verpflichtet blieb, dabei aber sich entschlossen der Sache



Rezensionen 381

Luthers zur Verfügung stellte. Er verwirklicht jenen Typus, der in der
Reformationszeit viel häufiger war, als die durchschnittliche Auffassung
glaubt. Es sind die Menschen, die zeitlebens «zwischen den Zeiten» standen,
die den Errungenschaften des Humanismus nicht den Abschied geben konnten

und doch von der Reformation, insbesondere von der Gestalt Luthers,
innerlich überwältigt waren. Die Verfasserin versteht es ausgezeichnet,
diese geistige Welt in der ausführlichen Biographie aufleuchten zu lassen.
Das zweite Problem sehen wir in der allgemeinen Erscheinung, daß Männer,
die im Hintergrund bleiben, für das Fortschreiten einer weltgeschichtlichen
Bewegung doch von entscheidender Bedeutung waren. Ohne die umsichtige
Haltung Spalatins, der als Geheimsekretär Friedrichs des Weisen und nachher

als Pfarrer von Altenburg mit einer Fülle von wichtigen diplomatischen

und kirchenpolitischen Aufgaben betraut wurde, wäre Luthers
Bewegung, menschlich gesehen, nicht möglich gewesen. In dieser
Biographie erscheint nun der Mann, der für gewöhnlich nur als Randfigur
betrachtet wird, in dem ihm zukommenden vollen Licht der Geschichte.
Dabei verfällt Irmgard Höß nicht in den naheliegenden Fehler, die Rolle
Spalatins zu überschätzen. Sie zeigt auch die schwierigen psychologischen
Probleme, die dem körperlich kleinen, eher scheuen und depressiv
veranlagten Mann mit seiner großen Lebensaufgabe gestellt waren.

Das rein biographische Bild wird durch einen Blick in die innere
Haltung Spalatins als Geschichtsschreiber und aufmerksamer Beobachter der
sozialen Bewegungen seiner Tage ergänzt. Dem ehemaligen Juristen lagen
die Probleme der Obrigkeit, des christlichen Fürstendienstes und des

Widerstandsrechtes stets nahe. Sein Geschichtsbild, wie es in verschiedenen

Werken, vor allem zur sächsischen Geschichte, zum Ausdruck kommt,
ist ganz in die mittelalterliche Überlieferung eingebettet. In diesem
Abschnitt hätte der Leser noch gerne einige charakteristische Zitate als
Illustration der Anschauungen Spalatins gesehen.

Die fein abgewogene, überall sorgfältig dokumentierte Arbeit darf als
ein Musterbeispiel der reformationsgeschichtlichen Forschung bewertet
werden.

St. Margrethen (Kt. St. Galten). Ernst Gerhard Rüsch.

Hans Rudolf Gluggisberg, Sebastian Castellio im Urteil seiner Nachwelt vom
Späthumanismus bis zur Aufklärung. Basler Beiträge zur
Geschichtswissenschaft, 57. Basel, Helbing & Lichtenhahn, 1956. 207 S.

Die Arbeit stellt sich die Aufgabe, eine im allgemeinen Bewußtsein
längst bekannte Tatsache der Geistesgeschichte, die Nachwirkung Castel-
lios bis in die Aufklärung hinein, mit historischer Akribie genau zu
belegen. Das Resultat bringt denn auch nichts unmittelbar Neues, aber es

wird aus dem Dunst allgemeiner Erwägungen zu einer unbestreitbaren
klaren, wissenschaftlich hieb- und stichfesten Erkenntnis der
Geistesgeschichte erhoben.

Guggisberg beginnt mit den Äußerungen von Freunden und Gegnern
Castellios nach seinem Tode. Die Problemstellung und die Polemik des



382 Rezensionen

16. Jahrhunderts herrschen vor; eine objektive Beurteilung Castellios ist
noch nicht möglich. Dann geht die Erörterung über zur Verbreitung der
Werke Castellios in den Niederlanden, wo seine Ideen in der Auseinandersetzung

der Arminianer und Remonstranten mit der calvinistischen Orthodoxie

eine bedeutende Rolle spielen. Einen weiteren Kreis der Ausstrahlung
Castellios bildet England, wo sich besonders die geistigen Kämpfe um den
Socinianismus an Castellio anschlössen. Die Diskussion kommt mit der
ersten kritisch-objektiven Betrachtung von Leben und Werk des umstrittenen

Basler Gelehrten bei Pierre Bayle zu einem vorläufigen Abschluß.
Ein letztes Kapitel bringt die Hauptaspekte der Castellio-Diskussion im
18. Jahrhundert, das sich mehr seinen pädagogischen Schriften zuwendet.
Im ganzen Zeitraum vom Tode Castellios bis zur Aufklärung sammeln
sich die meisten Diskussionen um die zwei Brennpunkte seiner Werke: die
Toleranzschriften und die lateinische Bibelübersetzung, wobei die positiven
und die negativen Urteile sich oft überkreuzen.

Die Schrift Guggisbergs besteht wesentlich in der Besprechung der
vielen literarischen Zeugnisse zum Thema. In der Sammlung und Sichtung
der Äußerungen über Castellio ist eine große und mühevolle Kleinarbeit
geleistet worden. Darüber kommen die allgemeinen geistesgeschichtlichen
Hintergründe und Zusammenhänge etwas zu kurz. Doch ist dies ein
verständlicher Mangel aller ähnlichen Arbeiten.

St. Margrethen (Kt. St. Gallen). Ernst Gerhard Riisch.

Dietrich Korn, Das Thema des Jüngsten Tages in der deutschen Literatur des
17. Jahrhunderts. Tübingen, Max Niemeyer-Verlag, 1957. 143 S. DM 12.—.

In einer sorgfältigen Studie hat der Verfasser das Thema des Jüngsten
Tages in der Literatur des 17. Jahrhunderts behandelt. Ähnlich wie das

Mittelalter, hat auch die nachreformatorische Zeit und vor allem das
Zeitalter des Barock eine gespannte Erwartung des Jüngsten Tages gehegt
und dieser Erwartung in Predigt und Dichtung, in wissenschaftlicher
Abhandlung und im persönlich gefärbten Lied mannigfachen Ausdruck
gegeben. Im Vergleich zu den mittelalterlichen Darstellungen des Jüngsten
Tages scheinen im 17. Jahrhundert die Gegensätze etwa von Hölle und
Himmel, Strafe und Belohnung, Furcht und Hoffnung stärker ausgeprägt
und leidenschaftlicher erlebt worden zu sein. So wird beispielsweise die
Furcht vor der «Rachegier» Gottes in einer Weise ausgesprochen, wie sie
dem Mittelalter fern lag. Bezeichnend hierfür ist auch die Rolle, welche
die Muttergottes in barocken Ausmalungen des Jüngsten Tages spielen
kann: da fordert sie, in höchstem Zorne, ihren Sohn zum unbarmherzigen
Gericht auf, während in den mittelalterlichen eschatologischen Mysterienspielen

Maria stets als die Fürbitterin gerade für die Sünder und ohne sie
Verlorenen auftritt.

In den verschiedenen Kapiteln seiner Arbeit untersucht Korn: die
starke Enderwartung besonders in den lutherischen Gebieten Deutschlands
zu Beginn des 17. Jahrhunderts; das lutherische Kirchenlied als Spiegel



Rezensionen 383

der Wandlungen des eschatologischen Bewußtseins im 17. Jhdt.; den Jüngsten

Tag im katholischen Kirchenlied des 17. Jhdts.; die Verbreitung des

Themas vom Jüngsten Tag in der deutschen Literatur des 17. Jhdts.; den

Jüngsten Tag in der deutschen Lyrik des 17. Jhdts. außerhalb des Kirchenliedes;

die großen eschatologischen Predigtgedichte des ausgehenden 17.

Jhdts. und endlich die chiliastischen Bewegungen im 17. Jhdt. Besonders
aufschlußreich sind die differenzierenden Bemerkungen Korns über die
Eigenart der protestantischen sowie der katholischen Kirchenlieder, die
sich auf das Kommen der Endzeit beziehen. Im protestantischen Kirchenlied
ist das Thema meist persönlicher, im katholischen objektiver gestaltet worden.

Nach den dargebotenen Liedproben kann man dem Urteil des Verf.
beistimmen: «Die katholischen Lieder sind... oft anschaulicher, plastischer,

sind aber auch... weniger innig, weniger mitreißend» (S. 41).
Vorzüglich sind auch die Charakteristiken, die Korn von den einzelnen Autoren
und Dichtern des Jüngsten Tages gibt, etwa die Kennzeichnung der Werke
eines Simon Dach im Unterschied zu denen des Andreas Gryphius, da sich
selbst noch in der Wahl von Liedart und Versform und in Einzelheiten des

persönlichen Stils der Unterschied in der Geisteshaltung erfassen läßt.
Die Darstellung Korns endet mit einem Ausblick auf das 18. Jahrhundert,

eine Zeit, für die das «Ende der Welt» einerseits in weite Ferne rückt
und andrerseits der Anbeginn eines «neuen ewigen Evangeliums» bereits
im Diesseits erwartet wird: als Folge einer natürlichen «Erziehung des

Menschengeschlechtes». Damit setzt sich, wie die Arbeit Korns zeigt, in
zuletzt säkularisierter Weise, eine Entwicklung fort, die sich in gewissen
religiösen Strömungen des 17. Jahrhunderts, etwa im Pietismus, bereits
angebahnt hatte. — Eine gleichsam innerzeitliche Erneuerung der Welt
haben indessen auch früher schon jene Mystiker und Spiritualisten gelehrt,
die sich zu dem Wort bekannten: «Das Himmelreich ist mitten unter euch.»

Allschwil bei Basel. Maria Bindschedler.

Arno Lehmann, Es begann in Tranquebar. Die Geschichte der ersten evangelischen

Kirche in Indien. Berlin, Evangelische Verlagsanstalt, 1955. 352 S.

Es war, historisch gesehen, nicht richtig, wenn in der englischen und
amerikanischen Missionsliteratur William Carey zum Vater der
protestantischen Mission in Indien gemacht wurde und deutsche Pioniere, wie
Bartholomäus Ziegenbalg, Johann Philipp Fabrizius und Christian Friedrich

Schwartz, vollständig unerwähnt blieben. Arno Lehmann, Professor für
Missionswissenschaft an der Martin-Luther-Universität in Halle-Wittenberg,

hat darum ein gutes Recht, in der deutschen Ausgabe der englischen
Jubiläumsschrift «It began at Tranquebar. The History of the First
Protestant Church in India» «großzügig finanzierte Forschungsaufträge der
Regierung der Deutschen Demokratischen Republik» (S. 5) auszunützen,
mit Hilfe eines emsigen Mitarbeiterstabes diese Unterlassungssünde der
Angelsachsen gutzumachen und in reich dokumentierten Ausführungen
darzulegen, wie die protestantische Missionsarbeit in Indien eben als
deutsche Missionsarbeit schon mit dem 9. Juli 1706 begonnen hat, an wel-



384 Rezensionen

chem Tage Ziegenbalg und Plütschau, dem dänischen König Friedrich IV.
für die evangelische Mission in der dänischen Kolonie Tranquebar zur
Verfügung gestellt, in Indien landeten.

In flüssigem Stil zeigt der Verfasser dem Leser, unter welch oft primitiven

Umständen und mit welch restlosem Arbeitseinsatz diese deutschen
Pioniermissionare die Sprache des Tamil erlernten, zu Eisbrechern
südindischer Religionsforschung wurden, mit Hilfe der Bibel, des Kleinen
Katechismus Luthers und des Gesangbuches trotz dem bösen Einfluß
europäischer Namenchristen und dem oft schrecklichen Geldmangel Gemeinden
gründeten, die sie in patriarchalischer Abhängigkeit und lutherischer
Rechtgläubigkeit zu behalten wußten. Die konfessionell und politisch
bedingten Spannungen werden nicht verschwiegen, die Helfer aus Europa,
vorab Dänen, wohl erwähnt und eine ganze Reihe von Fernwirkungen
dieser allzu wenig beachteten Mission genannt. Die Schar der Missionare
wird dem Leser in Wort und Bild vorgestellt. Ihr urlaubloser Dienst muß
trotz mitunterlaufenden nicht immer missionsgerechten Menschlichkeiten
jedermann Respekt abnötigen. Missionarsreisen nach Madras, nach Ceylon,
nach Bengalen und auf die Nikobaren werden beschrieben. Indische
Mitarbeiter werden gebührend ins Licht gestellt, denen allerdings aus leicht
begreiflichen Gründen das donum regendi fehlte. Chr. Fr. Schwartz, der
«Königspriester», wurde ohne Konfessionswechsel ein englischer Missionar
und als solch uneingeweihter Bischof Militärseelsorger und Friedensvermittler.

Job. Phil. Fabrizius, der Meister des Tamil, schuf ein tamulisch-
englisches Lexikon, das «Herzschmelzer»-Gesangbuch und die Bibelübersetzung,

die trotz ihrer Mängel das indische Analogon zur Lutherbibel war
und ist. Da die lutherische Mission es versäumt hatte, eine eigenständige
Kirche zu gründen, wirkte sich der Geist der Aufklärung schließlich auch
und gerade auf dem einst vom Halleschen Pietismus beherrschten Missionsfeld

aus : die Missionare fingen an, Allotria zu treiben, das Missionsblatt
berichtete nicht mehr nur von Heidenbekehrungen, sondern wurde zum
Sammelplatz östlicher Kuriositäten, und man erkannte das Missionsziel
darin, durch Bildung und Erziehung gute Menschen zu machen. Da zu dem
allem noch ein empfindlicher Missionarsmangel eintrat, so einverleibte sich
schließlich die anglikanische Kirche die lutherischen Gemeinden: das war
das unrühmliche Ende der Tranquebarmission. Es war dann dem einfältig
bibelgläubigen Heinrich Cordes 1847 beschieden, die lutherische Kontinuität
mit der alten Tranquebarmission wiederherzustellen. Diese Restitutio
lutheranismi wird als Keim eines Neuen begrüßt und als Ende der
bisherigen kirchlichen Entwicklung die Existenz der Tamil Evangelical Lutheran

Church festgehalten.
So sehr man dem Verfasser das historische Recht zubilligen muß, für

die Anerkennung deutsch-lutherischer Missionsarbeit in Indien zu kämpfen,
und so sehr Lehmann sich bemüht, ökumenisches Verständnis an den Tag zu
legen, so sehr kommt dem unvoreingenommenen Leser doch zum Bewußtsein,

wie national gekränkt und konfessionell gebunden Lehmann als
Geschichtsschreiber ist und wie tatsächlich für ihn das lutherische Wesen
das Herz der wahren Ökumene ist. Man versteht ohne weiteres den Seiten-



Rezensionen 385

hieb, den der Verfasser auf S. 276 austeilt: «Die Beschimpfung ,Konfessionalismus'

für schlichte Treue und den Sinn für kirchliche Ordnung war
damals noch nicht üblich.» Aber daß die «schlichte Treue» gegenüber der
eigenen Konfession eben nur zusammen mit dem Ausschauen auf die
kommende eine Kirche bestehen kann, daß «schlichte Treue» immer auch die
Revision aller konfessionellen Hefte miteinschließt, scheint nicht im Blickfeld

des Verfassers zu liegen. Es ist ein bedenkliches Symptom, daß
Lehmann für das hoffnungsvolle Experiment der südindischen Kirchenunion
keine Worte findet. Das vorläufige Ende der evangelisch-lutherischen
Kirchengeschichte in Indien war und ist eine Union ganz anderer Art, die
aus der Leipziger Mission und der Schwedischen Kirchenmission als Frucht
gemeinsamer Arbeit erwachsende Tamil Evangelical Lutheran Church. Es
ist nicht ökumenisch, sondern konfessionalistisch gedacht, wenn Lehmann
sein so aufschlußreiches Buch mit den vielsagenden Sätzen schließt: Die
Tamil Evangelical Lutheran Church «ist die Erbin der alten Tranquebar-
mission. Sie ist heute nicht die größte aber sie ist die älteste
lutherische Kirche Indiens. Möchte sie das Erbe der Väter bewahren zum Segen
ihrer Glieder, zum Besten unseres Landes!» (312). Man fragt sich, wie bei
einer solchen Sicht die evangelische Kirchengeschichte als eine wirklich
evangelische Kirchengeschichte lebendig weitergehen kann.

Basel. Werner Bieder.

Hermann Röhrs, Jean-Jacques Rousseau, Vision und Wirklichkeit. Heidelberg,
Quelle und Meyer, 1956. 246 S. DM 14.50.

Der Hamburger Dozent, Schüler von Flitner, gibt zunächst eine
biographische (S. 29—73), sodann eine systematische Darstellung des Phänomens

Rousseau. Er wird nicht, wie viele Biographen, zum Rousseau-
Anbeter, sondern wahrt kritische Distanz. Sehr interessant sind die
zahlreichen Konfrontationen mit Pascal und Kierkegaard. Verdienstvoll auch
der Aufweis, wie sehr der platonische Staat die Pädagogik Rousseaus
mitgeformt hat neben den Einwirkungen Montaignes und Lockes, auf die in
der Literatur schon immer hingewiesen wurde.1 Zu kurz scheint mir zu
kommen die Einwirkung des großen Emdener Juristen Althusius
(Althaus) auf die rousseausche Staatslehre, wie sie Gierke nachgewiesen hat.
Auch Rousseaus sehr bedeutungsvolle Beziehungen zur Musik2 werden
kaum erwähnt. Der biographische Teil kann einen Vergleich mit K.
Barths wundervoller Schilderung nicht aushalten3; Barth wird auch nur
einmal in den Anmerkungen (S. 2-39) erwähnt.

Sehr instruktiv ist dafür aber die Darstellung des Rousseauismus, der
als «Ferment der Geistesgeschichte» gewirkt hat. Die Einwirkungen auf

1 II. Meyer, Geschichte der abendländischen Weltanschauung, 4 (1950),
S. 280.

2 K.Barth, Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert (1952),
S, 155 ff.

3 K. Barth, a. A., S. 153—207.

25



386 Rezensionen

Kant, Hamann, Goethe, Schiller, Herder, Hölderlin (Rousseau-Ode!) werden

liebevoll geschildert. Pestalozzi hat lange innerlich mit Rousseau

gerungen und schließlich eine Umbildung vorgenommen. In der Gegenwartspädagogik

ist vor allem Maria Montessori ohne Rousseau nicht zu denken.
Daß Rousseau letztlich nur theologisch zu verstehen ist, wird vom Autor
gut herausgestellt. Alles in allem eine verdienstvolle Einführung in Rousseau,

der in die Geschichte der Pädagogik hineingehört, «wie Pilatus ins
Credo».

Freiburg i. Br. Wilhelm August Schulze.

Eberhard Hübner, Schrift und Theologie. Eine Untersuchung zur Theologie
Joh. Chr. K. v. Hofmanns. Forschungen zur Geschichte und Lehre des

Protestantismus, 10, 8. München, Chr. Kaiser Verlag, 1956. 140 S.

Joh. Chr. K. v. Ilofmann war der führende Exeget der Erlanger Schule.
Durch die Angriffe der Rationalisten auf die orthodoxe Verbalinspirations-
lehre war die Bibel zur Debatte gestellt worden, gleichzeitig aktualisiert
durch die Schriften F. Ch. Baurs und D. F. Strauß' über die Bibelfrage,
v. Hofmann teilte mit seinen konfessionell eingestellten Kollegen das Interesse

für die Bibel. Es kam ihm auf den Versuch an, unter Rücksichtnahme
auf die historische Bibelkritik an der Autorität der Bibel festzuhalten.

Die Intentionen und Versuche, die v. Hofmann in dieser Richtung
unternommen hat, werden durch die Inauguraldissertation Hübners in aufklärender

Weise beleuchtet. Die Abhandlung zeigt, wie sehr es v. Hofmann darum
zu tun war, die Bibel in die Mitte zu stellen, daß es ihm aber wegen eines
allzu starken Einflusses von Seiten des Pietismus und des zeitgenössischen
philosophischen Idealismus nicht gelang, sein Programm durchzuführen,
v. Hofmann wollte das Wort Gottes als das dem Glauben jenseitige Wort
beibehalten, geriet aber gegen seinen Willen in den Subjektivismus. Die
Heilsgeschichte, die er mit Hilfe der Bibel ausarbeitete, wurde anthro-
pologistische Heilsgeschichte.

Kap. 1 enthält einen Bericht über die Grundintentionen der Hofmann-
schen Theologie. In seiner doppelten Frontstellung gegen die Inspirationslehre

der supranaturalen Orthodoxie und die Bibelkritik des Rationalismus
suchte v. Hofmann einen lebendigen Zusammenhang zwischen der Schrift,
der Kirche und dem einzelnen Christen aufzuzeigen, eine Problematik, die
er mit seinen zeitgenössischen konfessionellen Theologen teilte. Im Kap. 2

wird v. Hofmanns Wissenschaftsbegriff dargestellt. Mit Hilfe seiner
Verankerung in der Schrift wollte er im Gegensatz zu Schleiermacher die
Theologie zu einer selbständigen Wissenschaft machen, was ihm doch

wegen der Einflüsse der idealistischen Philosophie nicht gelang. Kap. 3

gibt Beispiele für v. Hofmanns Exegese und zugleich für das Dilemma,
worin er geriet: die Exegetik sollte selbständig und der systematischen
Theologie übergeordnet sein, doch der Exeget v. Hofmann wurde der
Gefangene des Systematikers und Heilshistorikers v. Hofmann, der dem
Bibelwort mit seiner anthropologistischen Heilsgeschichte nicht gerecht zu
werden vermochte. Der Inhalt der Heilsgeschichte wird in einem abschlie-



Rezensionen 387

ßenden 4. Kap. verdeutlicht, das gleichzeitig einen Überblick über die
Hauptlinien von v. Hofmanns Theologie gibt.

Es gelang v. Hofmann nicht, seine Intentionen durchzuführen. Der vom
Verfasser kritisierte Subjektivismus v. Hofmanns ist schon früher beobachtet

worden; seine Ursachen werden hier klar angegeben. In einem Punkt
bleibt der Leser doch ohne richtige Orientierung, v. Hofmanns Lehre vom
Testimonium spiritus sancti im Sinn der Glaubenserfahrung wird vom
Verfasser kritisiert, aber auch die Auffassung, welche die Orthodoxie
darüber hat, findet nicht seine Zustimmung. Wenn der Verfasser außerdem die
gesammelte kirchliche Erfahrung nicht akzeptieren will, welche dritte
Möglichkeit gibt es da noch? Seine Andeutungen, daß Gott im Verhältnis zu
seinem Wort souverän ist und den Heiligen Geist dem gibt, den er
auswählt, scheint kaum dazu beitragen zu können, die Frage nach der Autorität

der Bibel zu lösen.
Der Verfasser stellt v. Hofmann verdienstvoll in seinen ideehistorischen

Zusammenhang ein und gibt wertvolle Hinweise. Die Abhängigkeit
v. Hofmanns von den konfessionellen Theologen seiner Zeit, z. B. von
Harless und Thomasius, hätte doch stärker betont werden können. Ohne
diesen Hintergrund erscheint der Einsatz v. Hofmanns origineller, als er
in Wirklichkeit gewesen ist.

Luleâ (Schweden). Holsten Fagerberg.

Heinz Horst Schrey, Die Generation der Entscheidung. Staat und Kirche in
Europa und im europäischen Rußland 1918 bis 1953. München, Chr. Kaiser
Verlag, 1955. 336 S. DM 11.80.

Dies ist ein sehr wesentliches Buch. Es berichtet über das Verhältnis
zwischen Staat und Kirche während der Fünfunddreißig-Jahr-Periode 1918

bis 1953 und zeigt, wie stark das Verhältnis der Kirche zum Staat in die
allgemein-politischen Ereignisse eingreift. Der Leser erhält durch die kundige

und klar geschriebene Schilderung sozusagen eine Repetition der
Ereignisse, die zum Zweiten Weltkrieg geführt haben. Das Buch rekapituliert

in großen Zügen das Geschehen während und nach dem Zweiten Weltkrieg

und hilft uns damit, eine Perspektive über die Ereignisse zu
gewinnen, in deren Verlauf wir jetzt mitten darin stehen. Der Verfasser läßt
uns nicht im unklaren über seine eigenen Standpunkte und Bewertungen;
aber es war seine Absicht, den zeitweise dramatischen Verlauf der Ereignisse

objektiv wiederzugeben, und dies ist ihm gelungen.
In der Periode zwischen den beiden Weltkriegen entstanden die

totalitären Staaten, aber die Wurzeln dieser Erscheinungen reichen tief. Es ist
nicht richtig, die Geburtsstunde des totalitären Staates auf 1933 zu
verlegen, sondern es ist so, daß die Entwicklung seit 1789 in dieser Richtung
vor sich geht, worauf der Verfasser sehr richtig im einleitenden Kapitel
hinweist. Ja auch der liberale Staat hat in der Praxis die Neigung gezeigt,
seine Machtsphäre auf das Gebiet der Kirche auszudehnen. Die Beobachtungen

Jacob Burckhardts, die das Paradoxale innerhalb der modernen
Staatenbildung betreffen, erhalten durch die Darstellung des Verfassers



388 Rezensionen

ihre Bestätigung: einerseits will der Staat dem Individuum vermehrte
Freiheit zuerkennen, andererseits erweitert er seine Machtsphäre. Dieselbe
Beobachtung wurde von dem kürzlich verstorbenen dänischen Kirchenhistoriker

Jens Norregaard in seinen Olaus Petri-Vorlesungen gemacht, die er
über «Staat und Kirche in Europa während der Zeit zwischen den beiden
Weltkriegen» hielt.

Die verschiedenen Kirchen haben nicht nur infolge der äußeren
Umstände, sondern auch wegen ihrer Theologie verschiedene Schicksale
durchgelitten. Den schwersten Verfolgungen war ohne Zweifel die orthodoxe
Kirche ausgesetzt. Da sie aber während des Zweiten Weltkrieges ihre
patriotische Haltung zeigen konnte, hat sich ihre Stellung verändert. Der
kommunistische Staat wollte sie sogar für seine politischen Ziele verwenden.

Der konsequenteste Widerstand gegen den Kommunismus wurde von
Seiten der katholischen Kirche geleistet, deren Haltung zur faszistischen
Diktatur doch vom Verfasser einer sicherlich nicht unberechtigten Kritik
ausgesetzt wird. Von besonderem Interesse ist der Abschnitt, der von der
Haltung der evangelischen Kirche in Deutschland handelt. Durch den Einfluß

Karl Barths und der Bekenntniskirche wurde die evangelische
Christenheit gezwungen, radikaler als früher die Freiheit des Evangeliums
gegenüber dem Staat zu behaupten und dadurch auch die Diastase
zwischen Kirche und Staatsmacht zu betonen. Dieselbe Problematik kam während

der Okkupationsjahre 1940—1945 in Norwegen zum Vorschein. Der
Konflikt zwischen Kirche und Staat zeigte sich besonders auf den Gebieten
der Schule und des Rechts, und zwar auf der ganzen Linie, auf beiden
Seiten des Eisernen Vorhangs.

Das Buch ist mit Hinblick auf die Verhältnisse in Europa und im
europäischen Rußland geschrieben. Es liegt in der Natur der Sache, daß
die Darstellung in ziemlich überwiegendem Maß den Verhältnissen in
Deutschland gewidmet ist. Man kann den einen oder anderen Einwand gegen
die Urteile des Verfassers erheben, aber im großen und ganzen liegt hier
eine Arbeit vor, die für jeden von Interesse ist, der die Dramatik seiner
eigenen Zeit im Verhältnis zwischen Staat und Kirche verstehen will.

Luleà (Schweden). Holsten Fagerberg.

G. C. Bcrkouwcr, Der Triumph der Gnade in der Theologie Karl Barths. Aus
dem Holländischen übersetzt von Theo Preis. Neukirchen, Buchhandlung
des Erziehungsvereins, 1957. XII + 366 S. DM 24.—.

Obwohl Karl Barth seit mehr als 30 Jahren das Feld der theologischen
Diskussion beherrscht, ist es bisher von evangelischer Seite noch zu keiner
zusammenfassenden Würdigung seines Werkes gekommen.

Eine solche unternimmt in diesem wertvollen Buch der Amsterdamer
Systematiker mit großem Fleiß und profunder Sachkenntnis, indem er
Barths Theologie zugleich genetisch, systematisch und kritisch entfaltet.

Dabei geht er von der Frage aus, welches «das eigentlich beherrschende
Thema der Theologie Karl Barths sei». Dieses findet er in Form des

«Triumphes der Gnade» bereits im Krisis-Motiv der zwanziger Jahre ent-



Rezensionen 389

halten : «Nicht die Diastase und das Gericht, sondern die Predigt der Gnade»
(S. 38) bildet das Zentrum von Barths Theologie.

Der erste Teil der Arbeit (S. 14-176) bringt die in vielen Predigten,
Aulsätzen und schließlich in der «Kirchlichen Dogmatik» niedergelegte
Theologie Barths anhand dieses Leitmotivs zur Darstellung. Überall findet
Berkouwer den «Triumph der Gnade» als die treibende Kraft. Er bestimmt
Barths Schöpfungslehre (S. 41—75) und gibt seiner Lehre von der
Erwählung (S. 67—108) ihr eigentümliches und für viele so anstößiges
Gepräge. Noch deutlicher tritt der Gnadentriumph für Berkouwer in der
Versöhnungslehre hervor (S. 109—135), in der Barth die Übermacht der Gnade
so stark betont, daß Brunner ihn zum Apokatastasislehrer stempelt
(Dogmatik, 1, S. 376). Auch der «Triumph der Zukunft» offenbart nichts anderes
als durch das Gericht hindurch den «Zorn seiner Liebe, in der er uns durch
den Tod für sich haben will» (S. 140). «Der Triumph in der Antithese zu
Rom» (S. 149—176) bringt die Gnadentheologie Barths am stärksten zur
Geltung. Rom vertritt für ihn «eine illegitime Auffassung des Heils Gottes.

in der die Gnade nicht mehr wirkliche Gnade ist» (S. 153). Hier
richten sich Barths Angriffe vor allem gegen die römische Analogia-entis-
Lehre, die er als «eine Erfindung des Antichristen» bezeichnet (S. 161).

Nach dieser sorgfältigen Darstellung der Theologie Barths ergibt sich
für Berkouwer die entscheidende Frage, ob Barth «in biblisch-legitimer
Weise über die Gnade Gottes spricht» (S. 178), d.h., ob der absolute
Triumph der Gnade die biblische Botschaft nicht an manchen Stellen
verdunkelt oder gar entstellt. Dieser Untersuchung ist der zweite, kritische
Teil der Arbeit gewidmet (S. 195—366), der mit einer ausführlichen
Stellungnahme zu dem heftig umstrittenen Problem von Barths Lehre von der
Sünde und vom Nichtigen beginnt (S. 195—229). Schon hier zeigen sich
die Gefahren eines «aus den konkreten biblischen Zusammenhängen
losgelösten Triumphes der Gnade». Der Begriff «Unmöglichkeit» als Prädikat
für die Sünde ist ein «spekulativer Durchbruch des biblischen Zeugnisses»
(S. 213), und Barths «Ontik des Nichtigen» kann innerhalb der Offenbarung
über die Schöpfung niemals einen legitimen Platz erhalten (S. 227). Barths
Erwählungslehre «preßt das Heil Gottes hinein in eine Objektivierung des

Triumphes der Gnade» (S. 259), die das Kerygma zu einer bloßen «Mitteilung»

erstarren läßt. Auf diesem Abweg gerät Barth «an den Rand der
Apokatastasis» (S. 274). Nicht weniger scharf distanziert sich Berkouwer
von Barth, wenn er in dem Kapitel «Der göttliche Triumph» (S. 277—307)
Barths Lehre vom Subjektsein Gottes in der Versöhnungstat einen «Theo-

paschitismus in neuem Gewände» nennt (S. 279). Barths Gedanken zum
Thema «Gesetz und Evangelium» (S. 289 ff.) sind ganz vom apriorischen
Triumph der Gnade bestimmt. Das Gesetz verliert für ihn seinen anklagenden

Charakter und «kann eine Form des Evangeliums genannt werden»
(S. 299). Schließlich gilt auch von Barths Aussagen über die Zukunft des

Menschen (S. 308—327), daß sie «die eschatologischen Perspektiven des

N.T. verdrängen» (S. 321). Seine kritischen Bedenken faßt Berkouwer in
dem Schlußkapitel «Der Triumph und das Königreich» (S. 328—366) noch
einmal zusammen.



390 Rezensionen

Das Buch ist flüssig geschrieben und gut übersetzt. Es wird sich in
der vorhandenen Barth-Literatur einen würdigen Platz sichern und dem
Studenten, Pfarrer und Forscher in gleicher Weise einen Dienst tun,
letzterem besonders dadurch, daß es eine Fülle von ausländischen Publikationen

verarbeitet, wie sie bisher nirgends verzeichnet ist.
Graz. Gotthold Müller.

Karl Epting, Der geistliche Weg der Simone Weil. Stuttgart, Friedrich
Vorwerk Verlag, 1955. 102 S. DM 5.80.

Es ist nicht leicht, aus der fragmentarischen Hinterlassenschaft der
frühverstorbenen französischen Religionsdenkerin Simone Weil ein
geschlossenes Gesamtbild ihres geistigen Anliegens zu gewinnen. Man kann
sagen, daß dies Karl Epting in erstaunlichem Maße gelungen ist, und man
muß dankbar sein, nun zur ersten orientierenden Einführung in ihre
Gedankenwelt eine solche zweckmäßige Handreichung zu haben. Über jedes
der angeschlagenen Themen wäre ein ganzes Buch zu schreiben: Die
Schwerkraft, das Ich, das Übel, die Aufmerksamkeit, die Erwartung, die
Entäußerung, die Leere, das Gebet, das Schöne, die Liebe, die Gnade,
Christus, das Sakrament, die Kirche, Mystik und Verwurzelung. Nur einiges
kann davon stellvertretend herausgegriffen werden.

«Zwei Kräfte regieren über das Weltall : Licht und Schwere.» Die
Schwerkraft ist die Kette, an die wir geschmiedet sind, der Zwang, den wir
erleiden. Die Schwerkraft ist von der Zeit untrennbar. Der Mensch lebt auf
dieser Erde in einer Mischung von Zeit und Ewigkeit. Die reine Zeit würde
die Hölle sein. Die Freude entspricht der Zunahme des Faktors Ewigkeit.
Aber auch die Hinnahme des Schmerzes kann uns an das Ende der Zeit, in
die Ewigkeit hinübertragen. «In diesem gegenwärtigen Augenblick erhält
mich Gott durch seinen schöpferischen Willen im Dasein, damit ich auf
dieses verzichte. Gott wartet mit Ungeduld darauf, daß ich mich endlich
herbeilasse, ihn zu lieben. Die Zeit ist das Warten Gottes, der um unsere
Liebe bettelt.» Erst die Schwerkraft schafft im Bereich der Schöpfung eine
Hierarchie der Werte, aber sie ruft auch die Gegenkraft des Steigens auf.
Schöpfung besteht aus der Abwärtsbewegung der Schwerkraft, der
Aufwärtsbewegung der Gnade und der Abwärtsbewegung der Gnade in der
zweiten Potenz. Simone Weil versucht mit solchen mathematischen
Ausdrücken Gesetze der geistigen Welt zu umschreiben. Doch ist ihr Dualismus

niemals kosmologischer Natur, sondern ein Dualismus der Seele, die
sich ausgespannt weiß zwischen den Berggipfeln Gottes und dem eigenen
seelischen Abgrund. Er ist dynamisch-mystischer Natur und entstammt der
geistlichen Erfahrung des Weges zu Gott. Und diesen Weg zu Gott nun
beschreiben die einzelnen Kapitel des Buches, die jedesmal mehrere Bücher
des Nachlasses von S. Weil umfassen.

Das Übel ist dadurch entstanden, daß Gott darauf verzichtet hat, alles
zu sein, so sehr, daß er ans Kreuz geheftet wurde. Wir müssen nun unsererseits

darauf verzichten, etwas zu sein. Simone Weil übernimmt von diesen
Gedankengängen her gewisse Aspekte der Karmalehre. Die Aufmerksamkeit

ist ein Sammeln des Geistes auf eine Spitze zu. Das Gebet ist ein Hin-



Rezensionen 391

wenden zu Gott mit der ganzen Aufmerksamkeit, deren die Seele fähig ist.
Simone Weil, die selbst nie den Sehritt in das Christentum herüber getan
hat, lernte doch das griechische Vaterunser auswendig und legte sich als
einziges auf, es jeden Morgen mit aller Konzentration zu beten, und empfand

in seiner Schönheit einen tiefen Frieden. Es wurden ihr Visionen und
Gesichte und Heimsuchungen durch Christus zuteil, die sie zusammen mit
indischen Impulsen in Gegensatz stellt zur Ilybris des technizistischen
Materialismus. Der geistliche Weg, den sie uns aufgezeichnet hat, ist Härte
und Nüchternheit. Sie setzt alle Mittel des abendländischen Denkens ein,
um dem heutigen durch tausend Philosophien gegangenen Menschen das
Geheimnis Christi sichtbar zu machen. Die verborgene Weisheit des Kreuzes

wurde ihr, der Jüdin, neu aufgetan. Aber der Mensch kann sich nicht auf
den Weg zu Gott machen, er muß sich demütig wie ein Bettler am Wege
bereithalten, bis Gott vorüberkommt. Dieser mitten im Labyrinth des
modernen Denkens beginnende Weg ist hart und steil, aber auch schön,
denn in der Schönheit der Schöpfung läßt uns die Mystikerin den Widerschein

Gottes erkennen. Es ist versöhnlich, daß sie die Schönheit der Welt
einbezieht in ihre Gottesliebe.

Der Leser lasse sich nicht erschrecken, wenn ihm im ersten Kapitel des
Buches, das den Lebensweg der 1943 Verstorbenen schildert, befremdliche
Ausdrücke, die peinlich an die verflossene Ära der Nazizeit erinnern,
begegnen. Summa summarum ist Eptings Buch ein Zeugnis dafür, daß der
Autor in der Begegnung mit Simone Weil ein echtes Damaskus erlebte.

Berlin-Charlottenburg. Liselotte Richter.

Dietrich Bonhoeffcr, Akt und Sein. Transzendentalphilosophie und Ontologie in
der systematischen Theologie. (Theologische Bücherei. Neudrucke und
Berichte aus dem 20. Jahrhundert. 5. Systematische Theologie.) München,
Chr. Kaiser-Verlag, 1956. 144 S. Fr. 7.50.

«Akt und Sein» war Bonhoeffers Habilitationsschrift von 1931. Sie ist
als solche bekannt und bedarf einer erneuten Besprechung nicht. Dagegen
sei ein Wort zur Neuausgabe gestattet. Diese soll wohl vornehmlich ins
Gespräch mit Bultmann, aber auch in das mit Heidegger führen. Vermag
sie das? Verschiedenes mahnt zur Vorsicht.

Daß Heidegger zu Kant in den Gegensatz einander ausschließender
philosophischer Positionen gestellt wird, ist im Hinblick auf Heideggers
Schrift «Kant und das Problem der Metaphysik» (die erstmals 1929

erschien) unhaltbar. Die Interpretation Heideggers im Sinne der herkömmlichen

Ontologie verkennt vollkommen die schon in «Sein und Zeit»
grundgelegte Überwindung der Metaphysik — ein Umstand, der sich im zweiten
und dritten (theologischen) Teil der Arbeit Bonhoeffers rächt. Denn diese
beiden Teile bleiben im Bereiche metaphysischer Grundvoraussetzungen,
welche wohl geahnt (S. 130), aber in ihrer Tragweite kaum ermessen
werden.

Ein einzelner Hinweis soll dies andeuten. S. 69 heißt es: «Gott kann
nie Objekt des Bewußtseins werden. Offenbarung ist nur so verständlich,
daß Gott dabei als Subjekt im Auge behalten wird...» Aus dem Wesens-



392 Rezensionen

gründe des metaphysischen Yorstellens, welches anfänglich das Menschenwesen

begreift als animal rationale, erhebt sich zu Beginn der Neuzeit das
cartesianische «eogito ergo sum». Allem Vorstellen und allem Vorgestellten
voraus und zugrunde liegt jetzt das in diesem Wort ungesagte Ego. Als das
so Voraus- und Zugrundeliegende ist das Ego Sub-jectum. Das Subjekt ist
als der Grund alles Wissens zumal jenes, was das Gewußte durch sein
Wissen sichert als das Gewisse. In solcher Sicherung stellt das Subjekt
alles auf sich zu und damit in eins gegen anderes. Es vergegenständlicht
das Seiende zum Gegenstand, Objekt, und findet in der Gewißheit endlich
die objektive Wahrheit. Dieser Vorgang wird ermöglicht, weil dXpOeia als

Entbergung des Seins seit Piaton gedacht wird im Sinne der
Ubereinstimmung des Denkens mit seinem Gedachten, will sagen: als Richtigkeit.
Stellt sich jedoch nachmals das metaphysische Vorstellen auf solche
Richtigkeit fest, ist damit auch schon geschehen, daß das Seiende, dann das

Wirkliche, jetzt zum Vorschein kommt als das Tatsächliche. Dies ist jene
Sache, die, was sie geworden ist, je nur ist durch das Tun einer leistenden
Werktätigkeit. Im Bereiche dieses metaphysischen Vorstellens aber bewegt
sich notwendig alles Reden von Subjekt und Objekt — und zwar auch
dann, wenn man, wie jetzt in der ganzen Theologie herum, zugleich
geängstigt und beschwichtigend, beifügt, daß Gott natürlich niemals
Objekt unseres Denkens werde, sondern immer Subjekt sei. Vermutlich bleibt
sogar die Auslegung von Tod und Auferstehung Christi als Heilstatsachen

und diejenige des darin gründenden Glaubens als Heilsgewißheit
von daher gleichfalls im Wesensbereich der abendländischen Metaphysik,
als auch jedes Reden von Tatsache und Gewißheit wiederum nur möglich
und sinnvoll ist auf dem Grunde des als Subjekt vorgestellten animal rationale.

— Analoge metaphysische Grundvoraussetzungen lassen sich aber
auch im Hinblick auf «Wahrheit», «Gewissen» usw. in der ganzen Arbeit
aufweisen.

Endlich zeigt die Auseinandersetzung mit Bultmanns entscheidendem
Aufsatz «Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden?» (S. 72 ff.), daß die in
dieser Studie versuchte Verwindung metaphysischer Begriffe um das

schlichte, gläubige Sagen Gottes für Boenhoeffer damals noch kaum
fragwürdig geworden war. So scheint der Neudruck von «Akt und Sein» nicht
schon in das unumgängliche Gespräch mit der Überwindung der Metaphysik

zu führen, wohl aber auf die Notwendigkeit dieser Besinnung
hinzuweisen.

Basel. Walter Frei.

Walther Schönfeld, Zur Frage des Widerstandsrechts. Stuttgart, W. Kohlhammer,

1955. 61 S, DM 4.80.

Der Autor ist bekannt als bewußt evangelischer Jurist. Er tritt auch
gerade im Blick auf das Attentat des 20. Juli 1944 für das Widerstandsrecht

ein. Aber nicht aus Gründen des Naturrechtes, wie das in der von
Gierke in seinem Werk über Althusius skizzierten Geschichte des
Widerstandsrechtes meist der Fall war. Früher war Schönfeld auch Anhänger
des Naturrechtes, er ist jetzt jedoch davon abgekommen. Er ist der Mei-



Rezensionen 393

nung, in vielen Fragen behalte der Positivismus gegen das Naturrecht
durchaus recht. Mit dem Naturrecht verwirft der Autor auch die bei lutherischen

Theologen so häufige Lehre von den Schöpfungsordnungen (S. 26 f.).
Jedoch bejaht er sehr Luthers Lehre von den zwei Reichen (S. 28).

Die von Schönfeld postulierte biblische Begründung des Rechts vereinige

in sich die Wahrheitsmomente von Naturrechtslehre und Positivismus,
die im Sinne Hegels «aufgehoben» würden. Luther habe durchaus recht,
wenn er in den Tischreden sage, ein Jurist, der nicht mehr sei als ein Jurist,
sei «ein arm Ding» (WA TR, 6, 7021). In der Tat bedürfe die Jurisprudenz
der Metajurisprudenz (S. 11).

Das Schriftchen stellt einen Vortrag dar, der auf der Staatlichen
Akademie Comburg bei Schwaebisch Hall vor Gerichtsreferendaren gehalten
wurde. Diese Niederschrift ist Georg Wehrung zum 75. Geburtstag gewidmet,

und Wehrungs Ethik wird angelegentlich empfohlen. Mit Wehrung
geht der Autor einig in seiner Wertschätzung des Deutschen Idealismus.
Er versucht vor allem aus den Spätwerken des alten Schelling die Synthese
von Idealismus und Christentum zu erheben und heute nutzbar zu machen
(S. 21 ff. 38. 55. 57. 58 f.).

Als Verehrer des alten Schelling, also des Schelling der Philosophie,
der Mythologie, ist Schönfeld ein scharfer Gegner des Bultmannschen Ent-
mythologisierungsprogramms: «Wie es um die Entmythologisierung
bestellt sein kann, das wissen wir Juristen aus Erfahrung zur Genüge, nämlich

aus der Verwissenschaftlichung des deutschen Rechts durch die Rezeption

des mos italicus im Beginn der Neuzeit und die Ausbildung der modernen

Naturrechtslehre in der Zeit der Aufklärung sowie aus der .Entper¬
sönlichung' der deutschen Rechtswissenschaft durch die Reine Rechtslehre
in der jüngsten Vergangenheit» (S. 55).

Eigenartig ist nun Schönfelds Behauptung, daß auch die analogia fidei
immer eine analogia entis involviere: «Eine analogia fidei, die nicht
zugleich analogia entis ist, ist ein Glaube, der nur an sich selber glaubt, das

Gegenstück zu der Vernunft, die nur sich selber vernimmt» (S. 10). Mit
diesen Thesen wird Schönfeld viel Widerspruch finden.

Gerade deshalb aber wirkt die Lektüre des Werkchens sehr anregend.
Wie schön wäre es, wenn sich Schönfelds Ansicht von der biblischen
Begründung des Rechts, wie sie etwa auch Erik Wolf in Freiburg vertritt1,
in der «zünftigen» Jurisprudenz allgemein durchsetzen würde!

Freiburg i. Br. Wilhelm August Schulze.

Walter Liithi, Der Römerbrief, ausgelegt für die Gemeinde. Basel, Friedrich
Reinhardt 1955. 311 S. Fr. 8.—.

Walter Lüthi geht ganze Bücher der Bibel in seinen Predigten durch
und schafft damit ein im besten Sinne volkstümliches Kommentarwerk,
welches zugleich eine Fundgrube für den Homileten darstellt.

1 E. Wolf, Rechtsgedanke und biblische Weisung (1948) ; vgl. K. Barth,
Die kirchliche Dogmatik, IV, 2 (1955), S. 767. 770 ff. 815.



394 Rezensionen

Wenn der Verfasser den Römerbrief auslegt, dann macht er es sich
und der Gemeinde nicht leicht. Die Literaturangabe am Schluß des Buches
deutet an, daß die wichtigsten einschlägigen Arbeiten herangezogen
wurden, wobei nur Lietzmanns Kommentar und Kümmels Untersuchung
über Rom. 7 fehlen (Lüthi erklärt Rom. 7 im Anschluß an Luther).

Der Brief sei nicht an Gelehrte und Akademiker geschrieben, sondern
an «Leutlein» (S. 305), aber eben der Römerbrief mit seiner schweren
Problematik!... Darum kann es sich für den Prediger nicht darum
handeln, die Botschaft zu verdünnen: «Die seltsame Theorie, daß eine Predigt
so niveauarm, so billig und so angepaßt wie möglich sein müsse, stimmt
eben hinten und vorn nicht, auch nicht im Blick auf die heutige
Christengemeinde» (S. 12).

Der Ausleger teilt den Brief in 4 Abschnitte: Rettung, Erneuerung,
Erwählung, Auftrag. Die Kernfrage nach der Rettung des Einzelnen, der
Juden und Heiden und der Welt verstummt im ganzen Brief nicht (S. 200),
der das «hohe Lied der Gnade» singt (S. 9). Sogar die Grußlisten werden
zur Gnadenbotschaft! Dabei wehrt sich Lüthi kräftig gegen die «billige
Gnade» (S. 60. 231).

Was an diesen Predigten einmal mehr besticht, ist die Sprache. Lüthi
denkt und redet in Bildern: «So wie es Vorhautjuden gibt, so gibt es

Hautchristen, deren Taufe nur die Oberfläche berührt, und wenn sie unters
Wort kommen, dann rinnt es an ihnen herunter wie Wasser an der Ente.
Das ist Hautchristentum; und diese christliche Haut pflegt besonders zäh
zu sein» (S. 64). — Haut und Entengefieder umschreiben hier die Situation

des Nicht-hören-Könnens. — «Wir waren als Dorfbuben dabei, wie
man Maikäfer aneinanderband und sie zusammen auffliegen ließ, ja wie
Katzen und Hunde aneinandergebunden wurden, um sie dann gleichzeitig

gegeneinanderzuhetzen und auseinanderzujagen. Ein teuflisches
Spiel; aber das ist beim Menschen unter der Herrschaft der Gnade und
unter dem Gesetz der Sünde nicht Kinderspiel, sondern schauerliche
Wirklichkeit» (S. 148). — Die aneinandergebundenen Maikäfer, die an den
Schwänzen aneinandergebundenen Hunde und Katzen werden — wenn
man so sagen darf —• zu mythischen Figuren, die «eine schauerliche
Wirklichkeit» darstellen. — Lüthis Sprache wäre einer eingehenden
Untersuchung wert. Ihre Wucht liegt nicht so sehr im Dichterischen,
Sprachschöpferischen, sondern darin, daß sie die Dinge der weltlichen Wirklichkeit

im Licht göttlicher Wirklichkeit sieht. Darum ist sie eine Sprache der
Gleichnisse, eine Sprache der Prophétie — Prophétie nicht als Orakel
verstanden oder als Voraussage, sondern als Kraft, die geheime Sünde
aufzudecken. Hierfür nur ein Beispiel: «Wir Menschen haben angefangen,
die Vierfüßler anzubeten, ja wir haben die Würmer, die Bakterien schließlich

gefürchtet, als wären sie Gott, und haben ihnen an Gottes Statt
gedient» (S. 46). Mit einem solchen Satz wird Unbewußtes ins Licht gestellt,
die Bakterienfurcht entlarvt. So wird Prophétie Ereignis analog zu
1. Kor. 14, 24 f., analog zur urchristlichen Prophétie.

Arlesheim, Kt. Baselland. Rudolf Bohren.


	Rezensionen

