Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 13 (1957)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen.

Raftacle Pettazoni, The All-Knowing God. Researches into Early Religion and
Culture. Translated by H.J. Rose. London, Methuen & Co., 1956. XV +
475 8., 51 Abbildungen auf Tafeln und 2 Strichzeichnungen. Sh. 60/-.

Pettazoni, der fithrende italienische Religionswissenschaftler, Profes-
sor fiir Religionsgeschichte an der Universitit Rom, bekannt durch sein
grundlegendes Werk iiber das Siindenbekenntnis in der Religionsgeschichte
(«La confessione dei peccati», 1926—1936, vgl. seinen Artikel «Bullwesen, I»
in RGG 2 I), legt hier ein neues Werk von hohem Niveau vor. Erwachsen
ist es aus Vortriigen, die er 1935 in Uppsala gehalten, und es hingt zu-
sammen mit dem vielumstrittenen Problem des «hiéchsten Wesensy und des
Urmonotheismus, zu dem Pettazoni ja mehrfach, zuletzt in der neuen reli-
gionswissenschaftlichen Zeitschrift «Numen», 3 (1956), das Wort ergriffen
" hat. Die englische Ubersetzung stammt von einem angesehenen englischen
Religionswissenschaftler. Die Originalausgabe «L’Omniscienza di Dio»
(Turin, 1955) enthilt einige Abschnitte mehr, die hier als weniger wichtig
weggelassen wurden.

Die Ergebnisse falit die Einleitung (S.1—30) zusammen. Allwissenheit,
wie sie auch besonderen Menschen, Totengeistern und sogar Tieren zuge-
schrieben wird, ist letztlich magischer Natur. Wo sie bei Gottern vorkommt,
ist sie weder an monotheistische Gottesvorstellung noch an das «hichste
Wesen» gebunden, sondern findet sich auch im Bereich des Polytheismus
und bei den Primitiven; und zwar sind es meist bestimmte Kategorien von
Gittern, nimlich Himmels-, Gestirn-, Licht-, Wetter- und Windgotter, wih-
rend sie Erd- und Unterweltsgottern im allgemeinen fehlt. ks ist nur rela-
tive Allwissenheit; d. h. sie sehen und héren alles, vor allem was die Men-
schen tun und denken, weswegen bei bildlicher Darstellung ihre Augen und
Ohren besonders betont, oft auch in GroBle und Zahl gesteigert sind. Eben
darum sind diese Gotter geeignet als Schwurzeugen, als Schiitzer von Ver-
trigen und als Richter; und ihrer Natur entsprechend sind auch die von
ihnen verhéngten Strafen mit Vorliebe meteorologischer Art, z. B. Blitz-
schlag. Das ist nicht das Ergebnis abstrakter Spekulation iiber das Wesen
der Gottheit, sondern konkreter Ausdruck einer Denkweise, die sich das
Gottliche nach menschlicher Analogie denkt und vorstellt; oft ist es eine
Erklirung fiir Donner und Blitz. Diese Auffassung, die zuerst im 18. Jahr-
hundert Giambattista Vico vertrat, wird dem tatsdichlichen Befund besser
gerecht als die von P. Wilhelm Schmidt, der in der Allwissenheit eines der
Attribute der monotheistischen Gottheit sehen wollte. — Der Epilog (S. 433
bis 455) erwigt die Moglichkeit einer Entwicklung: in der Kulturstufe des
Sammelns erscheint jene Allwissenheit vorwiegend beim Gottestypus des
«Herrn der Tierey, in der Ackerbaustufe dann beim Himmelsgott.

Im dazwischenliegenden Hauptteil (S.31—432) belegt P. seine These
in 23 Kapiteln fiir die wichtigsten Hochreligionen und eine Reihe primitiver
in sachkundiger Eroérterung einer Menge von Einzelfragen und unter Bei-
ziehung seltenen archiologischen Materials, wobei ihn seine Gesamtschau



358 Rezensionen

manches besser sehen 1dft. Daraus nur ein paar Beispiele. In Israel ist jene
konkrete und beschriinkte Allwissenheit alt, aber von den Propheten dann
vertieft und erweitert (S. 107 ff.). Auf Odin ist sie erst von Ziu iibergegan-
gen (S.220 £f.). Die christlichen Berichte iiber die Religion der alten Sla-
ven sind nicht, wie behauptet wird, blofle «interpretatio ecclesiasticay
(S. 241 ff.). Die Sprache der Andamanesen kennt keinen Unterschied zwi-
schen «alleny und «vielen» (S.29): das gilt ja auch fiir das mittelhebriische
rabbim und muf} z. B. bei Dan. 12, 3 bedacht werden.

Basel. Walter Baumgartner.

Martin Noth, Gesammelte Studien zum Alten Testament. = Theologische
Biicherei. Neudrucke und Berichte aus dem 20. Jahrhundert, 6. Miinchen,
Chr. Kaiser Verlag, 1957. 306 S. K'r. 11.80.

In dem zu besprechenden Buche sind acht weitverstreute und schwer
erreichbare Studien zum A.T., verfallt von dem bekannten Bonner Alt-
testamentler Martin Noth, gesammelt, und zwar Arbeiten neueren Datums
und solche aus den Konigsberger Jahren des Verfassers stammend.

Die erste Hilfte des Raumes wird von der umfangreichen Abhandlung
«Die Gesetze im Pentateuch, ihre Voraussetzungen und ihr Sinn» einge-
nommen, an die sich die anderen sieben kiirzeren Studien mehr oder weni-
ger eng anschliefen. Dabei zeigt Noth, wie die geschichtlich gewordenen
Gesetze ihren Platz in der damaligen Ordnung des sakralen Zwolfstimme-
bundes einnahmen, wie nach dem Zusammenbruch dieser Ordnung die Ge-
setze zunichst im Blick auf eine Restauration des alten Bundes beibehalten
und wie sie endlich zu einer selbstindigen und zentralen Grolle des Juden-
tums wurden.

In der Studie iiber «das alttestamentliche BundschlieBen im Lichte
eines Maritextesy legt Noth wertvolles Material des zweiten Jahrtausends
v. Chr. nicht nur zum lexikalischen, sondern auch zum sachlichen Verstind-
nis von berith und kdrath berith vor.

Die Abhandlung «Die mit des Gesetzes Werken umgehen, die sind unter
dem Fluch» befalit sich eingehend mit den Segen- und Fluchspriichen des
Deuteronomiums und des Heiligkeitsgesetzes unter reicher Vorlage auller-
biblischen Materiales. Noth zeigt, wie in beiden Gesetzen ganz verschiedene
Auffassungen vom Fluch vertreten werden: im Deut. ist der I'luch nur als
Mboglichkeit fiir die, die die Gesetze iibertreten, angekiindigt, im Lev. da-
gegen stellt der Fluch bereits eine Wirklichkeit dar.

In «Jerusalem und die israelitische Traditiony geht der Verfasser dem
Problem nach, wie und warum Jerusalem, das im vorstaatlichen Zwoll-
stimmeverband so gar nichts bedeutete, spiter zu so zentraler Bedeutung
fiir Israel geworden ist. Er wiirdigt dabei die entscheidenden Taten Davids,
der Jerusalem, zwischen den beiden Territorien Israel und Juda gelegen,
zu seiner Konigsstadt gemacht hat und die Lade hat dorthin bringen lassen.

Die Studie «Gott, Kénig, Volk im Alten Testament, eine methodologi-
sche Auseinandersetzung mit einer gegenwirtigen Forschungsrichtung»
setzt sich mit der Myth and Ritual-Schule und vor allem mit den IForschun-
gen der schwedischen Gelehrten Geo Widengren und Ivan Engnell aus-



Rezensionen 359

einander. Sie befallt sich im besonderen mit der Frage des religionsge-
schichtlichen Zusammenhanges des A.T. mit der altorientalischen Welt an
Hand des Problems des gdttlichen Koénigtums, das sowohl in der englisch-
schwedischen Forschung wie auch im A.T. eine bedeutende Rolle spielt. Die
syrisch-palistinensische Welt und das A.T. unterscheiden sich dabei we-
sentlich von Agypten und Mesopotamien.

In «Geschichte und Gotteswort im Alten Testament» legt der Verfasser
an Hand von Dokumenten aus Mari reiches, neues Material zur Friihge-
schichte des Prophetismus und des Gotteswortes vor und bringt diese Texte
und ihre Welt in Beziehung zum A.T.

In der Studie iiber «das Geschichtsverstindnis der alttestamentlichen
Apokalyptiks geht Noth der Frage nach, ob der alttestamentliche Mensch
ein Geschichtsverstéindnis in unserem Sinne gehabt habe. Er untersucht
dabei eingehend die beiden Weltgeschichtsvisionen im 2. und 7. Kapitel des
Danielbuches mit ihrer so verschiedenen Festlegung des Zeitpunktes vom
Ende der Geschichte.

Die letzte Studie iiber «die Heiligen des Hochsten» befallt sich noch
einmal mit dem 7. Danielkapitel und versucht auch unter Beiziehung der
Qumrantexte zu einer Deutung dieses schwierigen Wortes zu kommen,
und zwar im Sinne der himmlischen Umgebung Gottes.

Drei Register iiber die Bibelstellen, Namen und Sachen und besonders
die behandelten hebriischen und araméischen Worter beschliefen das Buch
und zeigen noch einmal mehr die reiche Fiille seines Inhalts, dessen Her-
ausgabe dem Verfasser und aber auch dem Verleger des schénen und auch
fiir einen Studenten erschwinglichen Bandes wegen verdankt sei.

Basel und Ziirich. Benedikt Hartmann.

André Parrot, Sintflut und Arche Noahs. — Der Turm zu Babel. — Ninive
und das Alte Testament. Ubersetzt von Ernst Jenni. Zollikon, Evangelischer
Verlag, 1955. 184 S. Fr. 15.80.

Die in der Sammlung <«Cahiers d’Archéologie Biblique» erschienenen
Arbeiten des groflen franzdsischen Archiologen bediirfen keiner Empfeh-
Iung mehr. Sie alle verfolgen den Zweck, vor allem (aber keineswegs aus-
schlieBlich) auf Grund der Ergebnisse der mesopotamischen Archaeologie
-— Forschungsgebiet unbestrittener Meisterschaft des Verfassers — ein-
zelne Kapitel und Aspekte der Bibel zu erhellen. Hoffen wir, daf die drei
im vorliegenden Bande vereinigten Arbeiten auch im deutschen Sprach-
gebiet weiteste Verbreitung finden. Spannend geschrieben, reich mit Photo-
graphien und Zeichnungen dokumentiert, zuverlissig bis ins letzte Detail,
werden sie die menschlich-historische Seite der Bibel erhellen helfen.

Lausanne. Carl A. Keller.

Martin Buber, Kénigtum Gottes. 3. Auflage. Heidelberg, Lambert Schneider,
1956. DM 19.80.

Noch immer bildet die Frage nach der israelitischen Konzeption des

Kénigtums — und damit zusammenhangend diejenige nach dem Konigtum



360 Rezensionen

Jahwes und dem Ursprung der messianischen Erwartung — einen Mittel-
punkt alttestammentlicher IForschungen. Da ist es nur zu begriilen, wenn
M. Bubers berithmtes Werk iiber das Gotteserleben des vorkéniglichen Is-
rael gerade in der heutigen Phase der Bemiithungen in dritter Auflage neu
erscheint. Gebannt durch die Begriffe «Konig», «Konigtum» usw., beschif-
tigt man sich meist fast ausschliefilich mit Texten der israelitischen Mon-
archie und der Periode des machexilischen Weiterwirkens monarchischer
Gegebenheiten, und so unterldt man es, den Blick auch auf das Gottes-
erleben Israels in der vorkoniglichen Zeit — also zum mindestens der
letzten zwei oder drei Jahrhunderte des 2. Jahrtausends — zu lenken. Be-
zeichnend fiir diese Arbeitsweise ist etwa ein Aufsatz von J. Gray iiber
«The Hebrew Conception of the Kingship of God: Its Origin and Develop-
ment» (Vet. Test. 1956, S.268—285), der zwar diec Texte von Ugarit be-
handelt, um dann aber sogleich auf die Konigspsalmen und die Propheten
zu sprechen zu kommen. Dall eine Wurzel der hebriischen Auffassung des
Konigtums Gottes auch in die Anfénge der israelitischen Geschichte reichen
konnte, wird iiberhaupt nicht als Mdglichkeit erwihnt. Hier tut das Buber-
sche Werk den unschitzbaren Dienst, an die Existenz eines wirklichen,
lebendigen Gotteserlebens und Gotteserfassens auch im Israel vor David,
und an die hier gestellte wissenschaftliche Aufgabe, zu erinnern.

Bubers These ist bekannt und braucht hier nicht ausfiihrlich wieder-
gegeben zu werden. Sie geht kurz dahin, dall das vorkonigliche Israel sei-
nen Gott erlebt habe als einen die Anliegen seines Volkes entscheidenden,
ihm vorangehenden, wegweisenden, das Leben der Gemeinschaft bestim-
menden und sich gegen die Feinde durchsetzenden, also regierenden Herrn,
besser «Konigy, «malks oder «melekh», den als solchen zu bezeichnen die
Tradition nur aus ganz bestimmten, heute noch zu eruierenden Griinden
unterlassen habe. Das neue Vorwort zur dritten Auflage (S. L—LXIV) pri-
zisiert diese Griinde dahin, daf} die Tradition den Kdnigstitel fiir Jahwe
im allgemeinen vermieden habe, um einer Verwechslung mit der von der
altisraelitischen vollig verschiedenen kanaaniisch-staatlich-religiosen Ko-
nigskonzeption den Riegel zu schieben. Es ist in einer kurzen Buchanzeige
nicht der Ort, auf diese These einzugehen. Immerhin sei die Bemerkung
erlaubt, dall man wohl — wenn man iiberhaupt den biblischen Quellen
irgendwelchen <historischeny» Wert beimiflit — das Gotteserleben Israels
in der Auszugs-, Landnahme- und Richterzeit kaum anders umschreiben
kann, als es Buber tut, auch wenn man gerne die Verwendung der Melekh-
Bezeichnung vor allem im Blick auf das Material von Ugarit noch genauer
abkliren mdchte (das neue Vorwort zur 3. Auflage macht hierin einen
Anfang).

Abgesehen vom neuen Vorwort ist das Werk im wesentlichen unver-
iindert geblieben. Dankeswerterweise sind auch die alten Anmerkungen
und vor allem das iiberaus wichtige Vorwort zur 2. Auflage unverindert
abgedruckt worden. Einige Kapitel des zweiten Bandes des urspriinglich
geplanten dreibindigen Ganzen («Der Gesalbte») sind inzwischen an ver-
schiedenen Orten erschienen («Das Volksbegehren» in der Lohmeyer-Ge-
denkschrift, 1951, S. 53 ff., «Die Erzihlung von Sauls Kénigswahl» in Vet.



Rezensionen 361

Test. 1956, S.113—173). Auf die Abfassung des dritten Bandes hat Buber
verzichtet; er ist zum Teil ersetzt worden durch das Buch «Der Glaube
der Propheteny (deutsch 1950).

Lausanne. Carl A. Keller.

Aubrey R. Johnson, Sacral Kingship in Ancient Israel. Cardiff, University of
Wales Press, 1955. VIII + 155 S. Sh. 12/6.

Prof. A. R. Johnson in Cardiff ist seit Anfang seiner wissenschaftlichen
Laufbahn mit dem Problem des «sakralen Kénigtums» in Israel beschif-
tigt!, und er hat es in seiner Reihe von gediegenen und ergiebigen Mono-
graphien 2 stindig im Auge behalten.

In seinem neuesten Werk beschreibt der Verfasser zuniichst (S.1—27)
das Verhiltnis zwischen Kénig und Volk einerseits, Kénig und Gottheit
andererseits. An 2. Sam. 23, 1—7 sowie an den Ps. 72, 132 und 89 zeigt er,
daBl der Konig als «Ausdehnung der gottlichen Personlichkeits, aber dann
doch in betonter Weise als Mensch und insofern lediglich als primus inter
pares gilt. Im 2. Kapitel (S.27—47) wird versucht, den Ursachen der eigen-
tiimlichen Bindung der davidischen Dynastie an den Zion nachzugehen; der
Verf. hilt es fiir wahrscheinlich, dal David sich in formeller Hinsicht
am jebusitischen Eljon-Kult und am verbreiteten, aber gerade dort beson-
ders verwurzelten Ideal des gerechten Kiénigs orientiert habe.

Mit dem 3. Kapitel (S.47—77) beginnt Johnson seine IHauptthese zu
entfalten: Als kultischen Hintergrund der sogenannten Jahwe-Konigs- oder
Thronbesteigungspsalmen — nach Kapitel 5 und 6 aber auch der eigent-
lichen Kénigspsalmen — glaubt er das grofle Herbst- oder Laubhiittenfest
erkennen zu konnen. Aus Sach. 14, 16 f. entnimmt er, dall dies Fest schon in
vorexilischer Zeit nicht nur das Kénigtum Jahwes in Natur und Geschichte,
sondern auch die Erwartung der herbstlichen Regenfille zum Inhalt gehabt
habe, und bringt damit 1. den im Ritual hiufig erwihnten Sieg Jahwes iiber
den kosmischen Ozean, 2. die bisher noch kaum erkldrten Anspielungen auf
einen Quell oder Bach am Zion (z.B. Ps.72, 8; 68, 27; 46, 5) und 3. das
eherne Meer im salomonischen Tempel in Verbindung. An den Ps. 24, 47
und 68 wird gezeigt, dafl zum selben Fest ein Triumphzug der Lade zum
Tempel gehort habe, und den Ps. 48, 146, 46, 82 und 96—98 entnimmt der
Verfasser im 4 Kapitel (S.77—93) Anschauungsmaterial fiir eine symbo-
lische Handlung (Kultdrama), in der Jahwes Sieg iiber die feindlichen
Konige (kosmisch: die Chaos- und Todesmichte) dargestellt wiire.

Die beiden letzten Kapitel (S.93—134) sind der Rolle des messiani-

t A. R. Johnson, The Role of the King in the Jerusalem Cultus: The
Labyrinth, ed. by S. H. Hooke (1935), S. 71—111.

2 Johnson, The One and the Many in the Israelite Conception of God
(1942) ; The Cultic Prophet in Ancient Israel (1944); The Vitality of the
Individual in the Thought of Ancient Israel (1949).



362 Rezensionen

schen Konigs in Festritual und Kultdrama gewidmet. In den Ps. 89, 101,
18, 118, 2, 110 und 21 findet der Verf. Beweise fiir eine kultdramatische De-
miitigung und Erhthung des Konigs (Adoption durch Jahwe); die Wen-
dung vom Tode zum Leben («Ich werde nicht sterben, sondern leben...»)
hiitte man sich in der Morgenfrithe zu denken. Der Konig leidet und handelt
dabei nicht nur in eigener Sache, sondern wesentlich als Exponent des
ganzen Volkes, welchem Jahwe an diesem Tag seine Bundestreue bestiitigt.
Die Gerechtigkeit, die dem Konig als Gabe zugesprochen und als Ver-
pilichtung auferlegt wird, qualifiziert ihn und sein Volk als «Pioniery fiir
die Nationen der Welt, deren nach Gericht und Sieg ein universales Frie-
densreich wartet. Abgesehen von der zentralen Rolle des Kénigs und der
Verwertung der kanaaniischen Tradition (Melchisedek!) ist es nach John-
son gerade dieser universale Ausblick, durch den sich das vom 10. bis herab
ins 6. Jahrh. v. Chr. gefeierte Herbstfest von seinem altisraelitischen Vor-
ginger unterscheidet.

Der verwirrend vielseitigen Problematik geht der Verf. mit grofler
Umsicht und Sachkenntnis zu Leibe. Viele seiner Iimendationen sind der
Erwigung wert, andere freilich kaum iiberzeugend (z.B. S.63 Anm. 4 zu
Ps.99,6; S.79 zu Ps. 48, 10 und S.81 zu Ps. 48, 15). Die Entdeckung von
Anspielungen auf den herbstlichen Regenfall wirkt manchmal (etwa S.59
zu Ps.93) etwas forciert. Die Demiitigung und Erhéhung des Konigs in
Ps. 89 wird S. 103 (im Gegensatz zum oft vertretenen historisierenden Ver-
standnis) ganz auf das Kultdrama bezogen; ob es wohl richtig ist, die Frage
so alternativ zu stellen und zu beantworten? Auch bei der Bestimmung des
Kreises von Psalmen, die zum Herbstfest gehoren sollen, méchte man sich
in Anbetracht der vielen anderen zur Diskussion stehenden Méglichkeiten
etwas mehr Zuriickhaltung wiinschen. Auf jeden IFall bedeutet dies Buch
eine wichtige Forderung unserer Einsicht in die kultischen Hintergriinde
der Psalmen.

Djakarta. Christoph Barth.

Fridolin Stier, Ijjob. Das Buch Hiob hebrdisch und deutsch. Miinchen, Kosel-
Verlag, 1954. DM 25.—.

Dieses Buch eines romisch-katholischen Exegeten ist echtester «Dienst
am Worte Gottesy. Und zwar in einem dreifachen Sinne: #uflerlich in der
Aufmachung, sodann in der Formung der Ubersetzung, und schlieflich
in der theologischen Durchdringung des Textes.

Was zunichst die drucktechnische Gestaltung anbelangt, so mag man
das dsthetisch feine Schriftbild nicht genug rithmen. Hier wird einem gro-
fien biblischen Dichter im Drucke die Ehre zuteil, die man jedem welt-
lichen Autor nicht versagt. Der in Verse und Halbverse iibersichtlich
gegliederte, unpunktierte hebrédische Text auf der einen, die gediegene
Ubertragung auf der andern Seite ergeben zusammen nicht nur einen
gefilligen, sondern dichterisch edlen Satzspiegel, so dall das schauende
Auge mit Dank und erhebender Anteilnahme den Zeilen folgt. s war ein



Rezensionen 363

guter Gedanke, Textkritik und Anmerkungen an den Schlufl des Buches
(S.261—353) zu verweisen, um — «dem Wunsch und der Groliziigigkeit
des Verlegers» folgend —— alle Sorgfalt auf die wiirdige Darbietung des
Textes zu legen. Der Rezensent ist iiber das Ergebnis restlos begliickt.

Weiter: Dienst am Wort in der nachdichtenden Ubersetzung. In vier-
hebigen Zeilen von ungleicher Linge, unter Verwendung eines recht eigen-
willigen, originellen Vokabulars, ist dem Verfasser ein Werk gelungen, das
sowohl das gedringte Himmern wie den iiberzeugenden Schwung der Vor-
lage teilt. Dabei ist die Ubertragung, bei aller dichterischen Schinheit, er-
staunlich textgetreu. s fehlen allerdings nicht die Fille, wo man zum
vollen Verstindnis der deutschen Gestalt froh ist, sich an den daneben-
stehenden hebriischen Urtext um Rat wenden zu konnen.

Dienst am Wort endlich in der theologischen Analyse des einzigartigen
biblischen Buches. Hier bieten die Hinweise in den Anmerkungen am
Schluf des Buches wie vor allem der deutende Essay S.217—257 einen un-
erschiopllichen Reichtum. Ohne in den literarkritischen Fragen mehr her-
ausholen zu wollen als uns zu wissen geziemt (Stier rechnet mit einer dem
Dichter vorgelegenen Hiobtradition, verzichtet aber darauf, deren Form
und Inhalt, oder Zeit und Ort des Dichters, genauer zu bestimmen), kon-
zentriert der Verfasser seine Miithe auf das Erfassen der inneren Einheit.
Beide Teile des Buches, der «Rahmen» und der «Prozel» (die Elihureden
sind sekundir), bieten im Grunde genommen dieselbe Antwort auf die
Not und Anfechtung Hiobs: In beiden geht es darum, den souverinen, an
keine auflergdttliche Rechtsordnung gehundenen, lebendigen Gott zu er-
kennen und so, im Erfahren der Gotteswirklichkeit, das scheinbar unver-
standliche Leiden zu bejahen. In beiden geht es um die Behauptung Gottes
und um die Bewidhrung seines Knechtes gegeniiber den Erfordernissen
und AnmafBungen der starren <«l.ehre», die Gottes Tun nach vermeintlich
iibergeordneten, unverdnderlichen Vergeltungsgesetzen bestimmen und
richten will. Abgeschlossen wird die tiefdringende Analyse Stiers durch
den geradezu evangelisch-reformatorischen Hinweis, dall dieses Bibelwort
noch heute gelte: «Der Geist von Eliphas und Genossen und der des un-
bekehrten Ijjob> — der Geist einer berechnenden, heischenden Gerechtig-
keit also — sei noch heute nicht erstorben. Wirklich nicht! Aber gerade
weil dieser Geist noch lebt, hartnéickig sich behauptend, bedauert man es
um so lebhafter, daBl der Verfasser auf dem Weg seiner Exegese nicht zu
Tinde gehen kann. Miiite denn nicht gerade auch das vom Verfasser vor-
behaltene «praeiudicium ecclesiae» in erster Linie unter das Wort des
lebendigen Gottes fallen? Miifite nicht vor allem der hier grassierende
Geist von Eliphas und Genossen vor dem Worte Gottes weichen, um der
wirklichen, souveridnen, lebendigen und gn#digen Gerechtigkeit Gottes
Raum zu schaffen? Schade, unendlich schade, dafl die kleine, unscheinbare
Parenthese «salvo ecclesiae praeiudicio» (S.257) all das Gesagte, das Be-
gliickende, das Belehrende, das so verbindlich Klingende, leichthin ldsend
in Frage stellt.

Lausanne. Carl A. Keller.



364 Rezensionen

Giinther Bornkamm, Jesus von Nazareth. Stuttgart, W. Kohihammer, 1956.
(Urban-Biicher, 19.) 214 S. DM 3.60.

Ethelbert Stauffer, Jesus. Gestalt und Geschichte. Bern, Francke Verlag,
1957. (Dalp-Taschenbiicher, 332.) 172 S. Fr. 2.90.

Just at the moment when the systematicians and philosophers had
become accustomed to the Neutestamentler’s claim that his main concern was
not with history at all, but with Gemeindetheologie or with existentialistische
Exegese, two New Testament scholars betimes associated with such views
have given us “histories” of Jesus. Both writers begin at the point at which
Vincent Taylor began his Life and Ministry of Jesus *—that is, the claim that
the time is now ripe for a new evaluation of the events in the life of our
Lord. Both books are, accordingly, to be welcomed.

For Taylor, this meant a conventional examination of the chronological
and historical problems posed by the Synoptic Gospels themselves. For
Stauffer, whose view on most matters is more conservative, it means the
assembling of a fascinating series of background studies, with material
culled from a variety of archeological and literary sources, Roman, Greek,
Jewish and other. For Bornkamm, it means an examination of e¢ritical points
raised by the narratives and an elucidation of their meaning, rather than
any attempt at chronology. He would, indeed, approve of the thesis of
N. A. Dahl 2, who claims that any return to history-as-chronology rather
than history-as-meaning should be resisted.

Bornkamm thus begins with a chapter on “Faith and History”, and
avoids the extremes of historical liberalism and extreme Form-Criticism
by admitting “the historical carelessness of tradition”, but also seeing the
importance of the earthly life within the context of the early Church’s faith
in the risen and ascended Lord. The “Times and Background” which so
largely occupy Stauffer are dismissed by Bornkamm in a single chapter.
He then returns, after a short chapter on “Jesus of Nazareth”, to a con-
sideration of the message and meaning of Jesus: subjects upon which
Stauffer promises us a further Bédndchen.

At several points, Bornkamm offers either a new and suggestive
arrangement of the material, or a novel suggestion. The key to the under-
standing of the preaching is the breaking-in of God’s kingdom, which yet
remains concealed from all but those who have “eyes to see”. In his inter-
pretation of several parables, he leans heavily upon C. H.Dodd. On the
problem of the present and future, he remarks that the present kingdom
never compromises the coming kingdom, or vice versa. The present merely
opens the future salvation and judgement; the future merely confirms and
elaborates the present day of decision. “Die Zukunft Gottes ist Heil dem,
der das Jetzt als Gegenwart Gottes und als die Stunde des Heiles ergreift”
(p. 85). The righteousness which Jesus preaches belongs to the past (which

1 Cf. Theol. Zeitschr. 13 (1957), pp. 65-68.
2 N. A. Dahl, Der historische Jesus als geschichtswissenschaftliches und
theologisches Problem: Kerygma und Dogma 1 (1955), pp. 102-32.



Rezensionen 365

it fulfils) and to the future (which it anticipates). Above all, the message
of Jesus is couched in terms personal,living and practical (to avoid the less
exact or helpful word “existential”!). “Niemals wird richtig, allzu richtig
iiber Gott geredet, immer ist Gott da und der Mensch da in unverstellter
Wirklichkeit” (p.97). Particularly suggestive is the section on “Das Lie-
besgebot” (pp.101-108), with its exposition of the parable of the Good
Samaritan—“to whom am I the neighbour?”.

After a short chapter on Jesus and His disciples, Bornkamm concludes
with chapters on “Jesus’ Journey to Jerusalem. Suffering and Death”, “The
Messiahship Question”, and “Jesus Christ—Resurrection, Church, and Con-
fession”. The life of Jesus was not “unmessianic”, but rather a “series of
broken messianic expectations”. Jesus used no messianic title, and only the
later Church thought Him to be Messiah. Accordingly, Bornkamm regards
the use of the messianic titles Messiah, Son of God, Son of David, and Son
of Man as due to the work of the Church. In the case of Son of Man, this
seems to be most questionable: the uses of the term to describe His own
humanity, humiliation and exaltation not only successfully both reveal and
conceal the Lord’s true character, but also belong inseparably to the whole
pattern of the Synoptic records. With regard to the resurrection, Bornkamm
feels that scholarship “cannot, as it can with other events of the past, in-
vestigate and verify it” (p. 165). The Easter reports and the Easter message
are mutually dependent (p.166), though “the Ilaster message is older than
the Kaster story” (p.167). The origin of the message was not in the
Church’s inventive capacity, however, but in their certainty that God had
justified and glorified their crucified Master. This is good enough, though
the New Testament knows it only through the “events” of resurrection
and exaltation. To say that the message preceded the story is simply if
understandably sophistication; for the message, however inconvenient or
problematical we may find it, was that the story of the events was true.
Bornkamm is, I fancy, inclined himself to this view, but holds back from it
for reasons not altogether connected with New Testament exegesis.

Stauffer has a higher opinion of “mere history”, even if a less keen
sense for the difficulties involved. He defines his own purpose as to write
“pragmatisch und nicht psychologisch, chronologisch und nicht evolutio-
nistisch, synchronistisch und nicht novellistisch, universalgeschichtlich und
nicht spekulativ”’ (p.12). Within these terms of reference, he succeeds.

After dealing with “Historische Vorfragen” (sources, chronology,
miracles), Stauffer has twenty pages on “The Origins and Birth of Jesus”,
including very fruitful sections on the census (pp.26-34), the star (pp.
34 ff.) and the massacre of the children (pp.36-41). Here, the author is at
his best, making available his rich knowledge of the byways of ancient
history. After a chapter on Jesus’ early life, including some interesting
remarks upon the appearance of his features (pp.511£.), there are ten pages
on Jesus and the Baptism Movement, in which it is suggested that Jesus was
the “Lieblingsschiiler” of John. This is questionable, and would only have
occurred to Stauffer from his reading of the Fourth Gospel—upon which,
in any case, he leans rather heavily. The Baptist himself “came from the



366 Rezensionen

Qumran movement” (p.63), we learn, hardly with adequate documentation.
Indeed, the reader is continually confronted with matters of a conjectural or
debatable character, not always with justification. This applies particularly
to the chronological scheme proposed, which is really the fitting of Synoptic
elements into a basically Johannine framework. The detailed expositions of
particular events, such as the Last Supper (pp.86-90), the trials (pp.92-102),
and the crucifixion (pp.102-108), are more reliable.

The last chapter, on “The Witness of Jesus to Himself”, is an excellent
summary of several important discussions. Many of the statements regarding
the imminent end of the world are supposed to be not genuine (pp. 117 to
120); Jesus regarded Himself as Son of Man, but not Messiah (pp. 120-124),
His sense of Sonship being contrasted with the Qumran “Teacher” (pp. 124
to 127); and there is a classification of the suffering sayings according to
their probable value (pp.127-130). Finally, there are sixteen pages on the
words “I am He”, with a thorough and imaginative study of ani hu as a
Semitic revelation formula. For Christology, the ani hu of Jesus means
“where I am, there is God, living, speaking, dying”. The men of the Torah
crucify Him, for God has in Him broken the Torah, while “die Welt des Ge-
setzes keinen Raum hat fiir die Epiphanie der lebendigen und festlichen,
der schipferischen und befreienden Menschlichkeit Gottes” (p.146).

The student will need both books. Stauffer is well documented with
ancient authorities, Bornkamm with modern. One supplements the other,
for neither is the ideal life of Jesus: which will probably, rightly, never
be written, for the complete picture requires both a finality neither possible
nor advisable in N.T. studies (which only progress by the exaggeration
and interaction of apparently irreconcilable views), and also the answering
Amen of every Christian (who will always be his own best biographer here).

Manchester. John J. Vincent.

Edwin Hoskyns und Noel Davey, Das Rdtsel des Neuen Testaments. Deutsche
Ubersetzung von H. Bolewski. 2. Aufl. = Theologische Biicherei. Neu-
drucke und Berichte aus dem 20. Jahrh., 7. Miinchen, Chr. Kaiser-Verlag,
1957. 199 S. Fr. 9.—.

Es ist sehr zu begriilen, dafl diese lehrreiche Untersuchung, die 1931
auf englisch unter dem Titel «The Riddle of the New Testament» und 1938
in deutscher Ubersetzung erschien, deutschsprachigen Lesern wieder zu-
ginglich gemacht worden ist. Die wissenschaftlich hochstehenden Verfasser
vertreten eine historisch-kritische Methode, sind nicht Apologeten und kom-
men doch in bezug auf das Problem des theologischen Jesusbildes der vor-
liegenden Evangelieniiberlieferung (das «Ritsel» des N.T.s) zu einem histo-
risch positiven Ergebnis, das den negativen Auslegungen vieler kritisch
sein wollender Exegeten auffallend entgegengesetzt ist.

Basel. Bo Reicke.



Rezensionen 367

Wilfred L. Knox, The Sources of the Synoptic Gospels. 2. St.Luke and
St. Matthew. Edited by H. Chadwick. London, Cambridge University Press,
1957. 170 S. 21 sh.

Im Nachlall des anfangs Februar 1950 verstorbenen Cambridger Chor-
herrn Wilfred Lawrence Knox befanden sich Aufzeichnungen griéfleren und
kleineren Umfangs, die davon zeugten, dal Knox mit der Vorbereitung
einer quellenkritischen Untersuchung der Synoptischen Evangelien befalit
war. Nach Knoxens Tode unterzog sich Henry Chadwick der miihsamen
Arbeit, die verstreuten Aufzeichnungen zu sammeln, abzurunden und so
gut es ging in der Form eines «Ganzeny herauszubringen. Die mehr vor-
geschrittenen Aufzeichnungen iiber Quellenkreise im Markusevangelium
sind 1953 erschienen; der nunmehr nachfolgende zweite Band behandelt
matthidische und lukanische <«Stoffkreise» der nicht-marzinischen Tradi-
tion. Es ist dem fragmentarischen Zustand zuzuschreiben, in dem Knox
seine Papiere bei seinem Tode zuriicklief}, dafl manches in unverinderter
Form belassen werden konnte, wie es vom Verfasser konzipiert worden
war, anderes dagegen umgearbeitet und manches vom Herausgeber hinzu-
geschrieben werden multe. Der Leser erfihrt nicht, welche Abschnitte
des so zustandegekommenen Bandes den einen oder den andern Forscher
zum Urheber haben; doch hat es den Anschein, dall der Anteil, welchen
der Herausgeber an dem Ganzen hatte, recht umfinglich war.

Das Buch hat drei Unterabteilungen: I. eine Untersuchung der Zu-
sammenstellung (aus verschiedenen Quellen) der Stoffkreise, die sowohl
im ersten wie im dritten Evangelium enthalten sind (,Q’), inshesondere
eine Untersuchung der Herkunft der in der matthédischen Bergpredigt und
in der lukanischen IFeldrede anzutreffenden Materialien; II. eine Erdrte-
rung der lukanischen Sonderquellen; III. eine Erérterung der matthiischen
Sonderquellen.

Knox war von dem Bestreben geleitet, «iiber die Ergebnisse der form-
geschichtlichen Evangelienforschung hinauszugehen», d. h. eine Sicht der
Tvangelienquellen (oder Schichten) in einem Stadium vorzunehmen, in
dem die kiirzesten, fiir-sich-allein-stehenden Uberlieferungseinheiten be-
reits zu grolferen Zusammenhingen verbunden, aber noch nicht als «Evan-
gelieny-Bericht an einem quasi-biographischen Faden aufgereiht waren. In
anderen Worten, es ging ihm darum, die Mittelstufen aufzuzeigen, welche
zwischen der Kristallisierung des Traditionsstoffes in vorliterarischer
TFForm und seiner Abrundung zu den auf uns gekommenen Evangelien la-
gen. DalB urspriinglich selbstindige Einheiten, die ihre Herkunft zuweilen
aus verschiedenen Situationen ableiteten, fortschreitend zu mehr umfang-
reichen Sammlungen zusammenwuchsen und in der von der Tradition an-
genommenen Verkniipfung weitergegeben wurden, 1t sich sowohl an der
marzinischen wie an der lukanischen Verkettung der Einzelberichte erwei-
sen. Wihrend bei der Analyse des Markusevangeliums dem Knoxschen
Verfahren jedoch erhebliche Schwierigkeiten entgegenstanden, ist die Auf-
gabe, die der Verfasser sich stellte, bei Lukas — von dem der vorliegende
Band in der Hauptsache handelt — leichter durchfithrbar. Dem Lukas-
evangelisten standen zweifellos bereits literarische Aufzeichnungen in zu-



368 Rezensionen

sammenhdngender Form zu Gebote, und sie lassen sich mit verhiiltnismillig
groflerer Sicherheit als bei Markus aus dem Evangelium als Ganzem her-
ausschélen.

Aus réiumlichen Griinden ist es hier nicht moglich, die drei Abschnitte,
in welche Knoxens Untersuchung der Quellen in St. Luke and St. Matthew
zerfallt, in gleichméfliger Breite anzuzeigen. Der erste Abschnitt hat nur
einen Teil der «Q»-Tradition zum Gegenstand; das, was zur Sprache kommt,
ist jedoch mit vorbildlicher Sachlichkeit erortert. Man wird dem Verfasser
nicht immer vorbehaltlos zustimmen; wenn er z. B. schreibt: «If Q con-
tained an account of the Baptism [of Jesus] it has left no decisive trace»
(S.4), so erheben sich Bedenken, was dem Verfasser als «decisive» er-
schien; dagegen dirfte Knox richtig gesehen haben, wenn er schrieb:
«We have no evidence of a Q story of the rejection at Nazarethy (ebenda).
Scharfsinnig und klarsichtig sind die Beobachtungen iiber den Unterschied
zwischen der Lokalisierung der groBlen Rede Jesu im Matthidus- und im
Liukasevangelium. Bei Matthiaus ist «der Berg», von dem Jesus seine Neue
Torah verkiindet, eine Anspielung auf den Sinai; Lukas lillt Jesus «in
der Ebene» predigen, da bei ihm die Ausgiellung des Geistes den nach-
osterlichen Ereignissen vorbehalten bleibt. Knox vertritt die Ansicht, dalb
die Seligpreisungen dem ersten und dritten Evangelisten in verschiedener
Form vorlagen; «if the Beatitudes had already circulated independently
in oral tradition, different churches would ... demand the retention of the
form with which they were familiar» (S.17), eine Ansicht, die viel fiir
sich hat (dagegen: J.Dupont, Les béatitudes. Le probléeme littéraire, le
message doctrinal). Ebenso glaubt er, dall das Vaterunser-Gebet nicht der
«Redequelle» entstammt, sondern landliufiger liturgischer Uberlieferung
und Gewohnheit entnommen ist (S.26).1 Auch hier kann dem Verfasser
beigestimmt werden. Sehr belehrend — und fiir einen englischen Verfasser
recht ungewohnlich — sind Knoxens Beobachtungen iiber den Unterschied
der lukanischen und matthéischen Formulierungen des beiden Evangelien
gemeinsamen Redestoffes. «It is sometimes Liuke who preserves the paral-
lelism or the rhythm characteristic of Semitic writing, and not Matthew.
It can hardly be supposed that Liuke would have been capable of imitating
Semitic style in this degree or would have thought it desirable to do so»
(S.17).

Der grofite Teil (S.39—118) des zweiten Bandes der Sources of the
Synoptic Gospels ist der Untersuchung lukanischer Sonderquellen gewid-
met. Obwohl die Untersuchung nicht erschipfend ist, ist sie aufschlufireich.
Die gebotenen Darlegungen diirfen von keinem Forscher, der sich ernst-
haft mit Problemen des Lukasevangeliums befalit, unberiicksichtigt gelas-
sen bleiben. Es wire zu umfinglich, hier auf Iinzelheiten einzugehen.

Problematisch ist der Wert des matthiiischen Themen zugewandten
Teiles des Knoxschen Buches. Ob die stichwortartig entstandenen Sammlun-
gen kleinster Traditionseinheiten hier tatsichlich eine vor-evangelische
Stufe darstellen oder ob ibre Aneinanderreihung der Absicht des Evan-
gelisten zuzuschreiben ist, ist eine Frage, iiber die auch weiterhin ver-

1 Vgl. K. G. Kuhn, Achtzehngebet und Vaterunser und der Reim (1950).



Rezensionen 369

schiedene Ansichten erlaubt sein werden. Der Verfasser setzt sich ge-
legentlich mit Kilpatricks Buch Origins of the Gospel according to St.
Matthew auseinander. Eine FufBinote (offenbar vom Herausgeber stam-
mend) verweist auf K. Stendahl, The School of St. Matthew. Da sich nicht
immer eindeutig ersehen ldft, was von Knox und was von Chadwick
geschrieben wurde, ist der Leser gelegentlich in seinem Urteil behindert.
Uber Matth. 18, 15—17. 19—20 findet man =z. B. die Beobachtung, daf die
dort enthaltenen Verordnungen «from a Jewish-Christian ,Church-order’s
«of very high antiquity» (S.27, Fulin. 2; S.34 und S. 133) stammen. Inhalt-
lich analoge Bestimmungen wie die im Matthiusevangelium enthaltenen
finden sich natiirlich in der Sektenregel von Qumran (V, 25; VI, 1) und
der Damaskusschrift (IX, 2—4), von denen die erste Knox nicht hekannt
sein konnte. Wenn die iither Matth. 18, 15—17. 19—20 gedullerte Vermutung
von dem verstorbenen Verfasser stammen sollte, so zeugt sie von einer
geradezu verbliiffenden Sicherheit des Gefiihls; wenn sie vom Herausgeber
herriihrt, so hiitte sie schon mit gréflerer Prizision ausgesprochen werden
konnen,

Knox war ein durchaus eigenwiichsiger I'orscher, der von einer auf
der britischen Szene nicht hiufig anzutreffenden I'reiheit der Fragelust
beseelt war. Er wagte sich an Gegenstéinde heran, die hierzulande meist auf
samtenen Pfoten sorgfiltig umschritten werden. Gelegentlich sind seine
Vermutungen (z.B. die Rekonstruktion des Textes Luk. 10, 9—11 auf S.52.
53) nicht mit wiinschenswerter Genauigkeit unterbaut. Die zu Rate gezo-
gene Literatur ist nicht umfassend. Vor allem fehlen von dlteren For-
schern Friedrich Spitta und Wilhelm Buflmann. Von englischen Forschern
wird meistens John Martin Creed zitiert; so ausgezeichnet Creeds The
Gospel according to St. Luke fiir seine Zeit (1930) war, hiitten doch neuere
vor dem Ableben des Verfassers erschienene Werke herangezogen werden
konnen. Fiir die fragmentarische Niederschrift seiner zuriickgelazsenen
Notizen ist der Verfasser natiirlich nicht verantwortlich. Es ist bedauer-
lich, daBl er durch seinen Tod verhindert war, das geplante Werk zum
Abschlull zu bringen. Auch das, was hier fragmentarisch vorliegt, ist
bedeutend. Fiir den an lukanischen Problemen arbeitenden Forscher ist
das Buch trotz seiner Unvollstindigkeit ein MuB.

Der Druck ist sorgféltig. Auf S.59 befindet sich ein umgestiilptes X;
auf S. 115, Z. 22, soll es «epistlesy heillen.

London. Paul Winter.

Bent Noack, Zur johanneischen Tradition. Beitrdge zur Kritik an der literar-
kritischen Analyse des vierten Evangeliums, Publications de la Société des
sciences et des lettres d’Aarhus, Série de théol. 3. Kebenhavn, Rosen-
kilde & Bagger, 1954. 172 S.

Ein feines und anregendes Buch, klar und sachlich, aber auch sehr
lebendig und frisch geschrieben, dazu von sympathischer Bescheidenheit
des Urteils zeugend, die so manchen Werken der heutigen theologischen
Literatur fehlt.

24



370 Rezensionen

Noack leistet mit seinem Buche eine griindliche Kritik der bisherigen
literarkritischen Versuche am Johannesevangelium. Zunéchst gibt er eine
Einfiithrung in die wesentlichen Probleme und geschichtlichen Etappen der
literarkritischen Arbeiten zum Joh. bis hin zu Bultmanns grofangelegtem
Unternehmen. Es werden in genauer Einzeluntersuchung die von Bultmann
verwendeten lexikalischen, syntaktischen, stilistischen und theologischen
Kriterien der Quellenscheidung einem Verhor iiber ihre Tauglichkeit unter-
zogen. Sie erweisen sich nach Noack als véllig ungeniigend (obschon Noack
nicht einfach alle Literarkritik am Joh. ablehnt). «Die wirklichen Quellen,
aus denen die in Joh. enthaltene Uberlieferung hervorquillt, konnen nicht
als Quellen im Sinne der Literarkritik identifiziert werden» (S. 42).

s mul} ein andersgearteter Versuch gemacht werden, die Entstehungs-
geschichte des Evangeliums zu erkliaren. Darum untersucht Noack in selb-
stindiger Arbeit die Struktur des johanneischen Stoffes. 1. Dabei erweisen
sich die Reden des Joh. nicht als von einer literarischen Quelle abhingig.
Eine «Offenbarungsredenquelle» ist reine Erfindung. Die «Ubersetzung»
der christlichen Botschaft in die Terminologie gnostischer KErlosungs-
religion geschah aller Wahrscheinlichkeit nach lingst vor der Abfassung
des Joh., das bereits aus dieser kirchlichen Tradition schopft. 2. Die alt-
testamentlichen Zitate werden sehr frei gegeben, wenn sie eine gewisse
Linge aufweisen, dagegen genauer nach der LXX, wenn sie kurz sind. Der
Evangelist wird also den LXX-Text kennen, ihn aber nicht abgeschrieben,
sondern aus dem Gediichtnis wiedergegeben haben. 3. Eine Abhiingigkeit
von der Synopse ist nicht zu konstatieren, weder in bezug auf die alttesta-
mentlichen Zitate noch auf den andern Stoff. Die synoptischen Evangelien
sind nicht beniitzt, wohl aber mul} «beiden eine gemeinsame Uberlieferung
zugrunde liegen» (S.92). 4. Auch das Postulat einer Semeia-Quelle fiir die
‘Wundergeschichten befriedigt nicht. «Die Hervorhebung der Zeichen war
kein dem Evangelisten fremder Gesichtspunkt, der ihm von einer Quellen-
schrift bewulit oder unbewul}t aufgezwungen wurde, sondern sein eigenstes
Anliegen; und einer solchen Annahme steht auch nichts im Wege, sobald
die kiinstliche Scheidung zwischen Jesus dem Wundertidter und Jesus dem
Offenbarer aufgegeben ist» (S.113). Der Erzdhlungsstoff hat denselben
Ursprung wie der Redenstoff: «der Evangelist schopft aus der miindlichen
Tradition seiner Kirchey (S.124). «Der ganze Stoff ist aus dem Wissen und
Gedichtnis des Verfassers (oder der Verfasser — darauf kommt es uns
nicht an) niedergeschrieben» (S.157). Denn im ganzen Joh. wird erkenn-
bar: «Der Stil ist der des miindlichen Vortrags: so schreibt derjenige, der
den Stoff im Geddchtnis beherrscht und ihn, so wie er ihn denkt oder vor
sich hersagt, niederschreibty (S.124).

So gewinnt Noack folgendes Bild der Stoffiiberlieferung: wie die syn-
optischen Evangelien ist auch das Joh. in seinem Aufbau bestimmt vom
Kerygma und Bekenntnis der Gemeinde (Wirksamkeit des T#dufers, Taufe
Jesu, Wirksamkeit in Galilda, Judda, Jerusalem, Verrat, Kreuzigung und
Auferstehung). Im groflen stimmt der Lebensaufrill des Joh. mit dem der
Synopse iiberein, einzelne isoliert iiberlieferte Stoffe haben alle Evange-
listen nach ihrem Ermessen und Vorstellungsvermégen in ihren Rahmen



Rezensionen 371

des Lebens Jesu eingeordnet — wobei Joh. (wie auch Matth.) Wunder-
geschichten und Reden in stetem Wechsel bringt.

Seine Erkenntnisse erlauben sodann Noack, auf iiberzeugende Weise
einzelne johanneische Iligenarten zu erkldren. So ldft sich die Tatsache,
dall Joh., «kwo immer sich die Gelegenheit dazu bietet, in der Form der
direkten Rede oder des Gespréchs erzihlt», weder aus der Eigenart der
johanneischen Theologie noch als besonderes Stilmittel befriedigend ver-
stehen, wohl aber als ein Charakteristikum der miindlichen Uberlieferung.
Oft wird darum in ein Herrenwort gekleidet, was andere Traditionen nur
erzihlend berichten. Fiir die Beurteilung der Textiiberlieferung ist daraus
zu lernen, dall Varianten mit direkter Redeform vorzuziehen sind.

Dal} uns im Joh. «ein Stoff vor Augen gefithrt wird, der soeben in die
schriftliche Form gegossen isty, ja dall wir «wihrend des Lesens den
Prozell der schriftlichen Fixierung einer miindlichen Tradition erlebens
(S.151), zeigen auch die vielen «johanneischen Wiederholungens, beson-
ders von Herrenworten, die dem Einprigen der miindlich weitergegebenen
Tradition dienen sollen. Itin Redaktor hiitte kaum die Worte so unbekiim-
mert um «den fritheren Zusammenhang und die friihere Form der Aus-
sagen» wiedergegeben, wie es im Joh. geschieht.

Erhellend sind auch die Beobachtungen Noacks in bezug auf die Kom-
positionsweise des Evangelisten: er fiigt gern in seine Reden- und Ge-
sprichskompositionen isoliert iiberlieferte Herrenworte ein, wenn eine
sachliche oder formale Ahnlichkeit vorhanden ist (Stichwortverbindung,
bes. Antithesen).

Abschlieflend gibt der Verfasser eine Zusammenfassung seiner Resul-
tate und zeigt, dall weder die stilistischen Kriterien geniigen, im Joh.
bestimmte schriftliche Quellen festzustellen, noch auch die Tatsache, dal
verschiedene religionsgeschichtliche Strome auf das Joh. Einflull genom-
men haben. «Man braucht nicht deshalb eine andere Hand zu vermuten, weil
eine andere Vorstellung auftaucht» (S.160). Nur kurz wird endlich noch
die Frage nach dem geschichtlichen Wert der johanneischen Uberlieferung
gestellt und festgehalten: «Grundsitzlich mull behauptet werden, dall das
Joh., wenn es tatsiichlich unabhingig von der Synopse und sonstigen
schriftlichen Quellen entstanden ist, als Quellenschrift mit den drei dltesten
Evangelien auf einer Linie steht, und dafB die Entscheidung iiber ,IKchtes’
und ,Unechtes’, ,Geschichtliches’” und ,Ungeschichtliches’ in der Synopse
und im vierten Evangelium nach denselben Maflstiben zu fillen ist» (S. 162).

Wenn auch einzelne Thesen korrekturbediirftig sind, ist das Buch
Noacks methodologisch sehr ergiebig fiir die Erforschung der Entstehungs-
geschichte der neutestamentlichen Schriften. Im besondern wird es helfen,
die johanneische Forschung aus der gegenwiirtigen Stagnation herauszu-
fithren, in die sie durch die neusten Zerlegungsversuche geraten ist. Noack
zeigt, dafl mindestens die Moglichkeit besteht, daf Joh. nicht nur als eine
Kompilation verschiedener schriftlicher Quellen zu verstehen ist, sondern
als das Werk einer starken schopferischen Persénlichkeit, die wohl stoff-
lich von (schriftlichen oder miindlichen) Traditionen abhingig ist, aber
das Material selbstindig verarbeitet. Der literarische Stil eines Schrift-



372 Rezensionen

stellers 1dft sich nicht einfach statistisch «einfangen», und Verschieden-
heiten der Ausdrucksformen beweisen nicht unbedingt verschiedene Hiinde,
sondern kénnen sehr wohl den lebendigen Reichtum desselben gestaltenden
Geistes offenbaren.

Noch nicht geldst jedoch scheint mir das Problem der vom Evangelisten
beniitzten Traditionen. Darf wirklich nur an miindliche Gemeindeiiberliefe-
rung gedacht werden, oder koénnten auch schriftlich fixierte Stiicke in
Frage kommen, die der Evangelist irgendwo gehort (vielleicht in gottes-
dienstlichen Lesungen) und dann in seiner Art aus dem Gediichtnis repro-
duziert und in seine Konzeption eingebaut hat?

Uber das Alter der vom KEvangelisten verarbeiteten Stoffe (im Ver-
gleich mit der Synopse) ist natiirlich mit der Beantwortung dieser Fragen
nichts entschieden — sowenig wie iiber ihre geschichtliche Zuverlissig-
keit. Noack hat sich dariiber nur andeutend geiuflert und seinen Thesen
keine iibergroflen Beweislasten aufgebiirdet. Wohl aber hat er mit guten
Griinden gezeigt, dafl wir uns bei der Beantwortung solcher Fragen be-
freien miissen von manchen alteingesessenen Vorurteilen und selbstsicheren
Hypothesen.

Hauptwil, Kt. Thurgau. Matthias Rissi.

Jean-Louis Leuba, Institution und Ereignis. Gemeinsamkeiten und Unter-
schiede der beiden Arten von Gottes Wirken nach dem N.T. Ubers. aus dem
Franzésischen von Susi Thieme. Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht,
1957, 144 S.

Das franzosische Original dieses Buches, das 1950 unter dem Titel
«L’institution et I'événements erschien, wurde in der Theologischen Zeit-
schrift 1951 von O. Cullmann ausfithrlich besprochen. Ich finde es wertvoll,
daf} die fiir das 6kumenische Gesprich bedeutsame Abhandlung des nunmehr
als Ordinarius in Neuchitel wirkenden Verfassers auch einen weiteren deut-
schen Leserkreis finden kann. Man hat angemerkt, daf} die Reihenfolge nicht
«Institution und Ereignis», sondern umgekehrt sein sollte. Andrerseits ist
zu hetonen, dafl Christus und die Kirche etwa nach Eph. 1, 4; Off. 1, 17; 21,
2 schon von Ewigkeit her sind.

Basel. Bo Reicke.

Felix Fliickiger, Der Ursprung des christlichen Dogmas. Eine Auseinander-
setzung mit Albert Schweitzer und Martin Werner. Zollikon-Ziirich, Evan-
gelischer Verlag, 1955. 216 S. I'r. 15.20.

Diese Arbeit ist ein wertvoller Beitrag zu der Diskussion, die vor
allem durch die Arbeiten M. Werners «Die Entstehung des christlichen
Dogmasy (1941, 2. Aufl. 1954) und «Der protestantische Weg des Glaubens»,
1 (1955) entstanden ist. Weil die Losung der I'rage iiber den Ursprung des
christlichen Dogmas fiir Werner wie fiir A. Schweitzer in der von ihnen
vertretenen <konsequent eschatologischen» Interpretation des N.T. liegt,
gilt es fiir Flickiger zunichst zu priifen, inwiefern diese Interpretation
den Aussagen des N.T. gerecht wird. Nun ist die Exegese sowohl bei Schweit-



Rezensionen 373

zer wie bei Werner der Systematik untergeordnet, und F. bleibt nicht in
exegetischen Einzelproblemen stecken. Sein Anliegen betrifft auch die dog-
matischen Aspekte der «konsequenten Eschatologies. Abgesehen von den
exegetischen Einwinden, die gegen die Behauptung eines wegen Ausbleibens
der Parusie neugebildeten Dogmas (Sithnetodgedanken, Rechtfertigungs-
lehre usw. enthaltend) gerichtet werden miissen, ist diese Behauptung schon
systematisch sehr anfechtbar. An die Vertreter der «konsequenten Kschato-
logiey und an Werner besonders stellt I. die berechtigte Frage: Wie kann
aus einem angeblich urspriinglichen Dogma, nach welchem das eigentliche
Werk des Messias das von der nichsten Zukunft erwartete indgericht wiire,
ein «enteschatologisiertes» Dogma werden, dessen Inhalt die Gnade ist?

Seine Haupteinwinde gegen Schweitzer und Werner fithrt I. in den
Kapiteln 4 und 5 unter den Rubriken «Die Predigt der Gottesherrschaft»
bzw. «Gericht und Gnade» aus. Jesus hat nach F. nie gesagt, dal} das Welt-
ende nahe sei, er hat aber gesagt, dall die Gottesherrschaft nale, ja schon
gegenwirtig sei. Die Gottesherrschaft ist schon mit Jesus Messias und im
Evangelium da, obwohl sie in ihrer Vollendung bei der Aonenwende da sein
wird. Die Vertreter der <konsequenten Eschatologie» unterscheiden nicht
zwischen der Ankiindigung der Bacilela oD deod und der EEndgerichtserwar-
tung. Von der Annahme ausgehend, «dall der Jiingste Tag als das erste
eschatologische Ereignis allem Reichsgedanken vorangehen miisses (S. 107),
unterschieben sie «allen Worten Jesu iiher die Nihe und Gegenwart der
Gottesherrschaft stillschweigend auch die Ansicht, Jesus habe gesagt, das
Endgericht stehe unmittelbar bevor» (S.109). Sie rechnen mit einer ver-
meintlich jiidisch-apokalyptischen Naherwartung wie mit einem «Pro-
grammy», nach dem alle Worte Jesu ausgerichtet werden miissen; und in
diesem «Programm» steht nichts von einer Zeit der Gnade, die dem Jiing-
sten Tag vorangehen werde. Das Millverstindnis der Vertreter der «konse-
quenten Kschatologie» ist nach F., dal} sie nicht das Leben Jesu als «selber
eschatologisches Geschehen» auffassen (S.112). Thr Begriff der Eschatologie
ist nicht der biblische und neutestamentliche. Sie fassen Eschatologie als
Lehre auf, als Lehre iiber etwas zeitlich nahe Bevorstehendes. Eschatologie
im biblischen Sinne aber setzt ein Iirlebnis von dem sich im Jetzt offen-
barenden Gott voraus — ein Erlebnis, worin das erfahren wird, worauf
alles hinzielt, und worin Gott erkannt wird als der Letzte wie auch als
der Erste. Eschatologie umfaflit nicht nur ein von der Zukunft erwartetes
Geschehen, sondern ein gegenwiirtiges wie auch ein vergangenes. «Ent-
scheidendes eschatologisches Geschehen sind jene ueyvahela tod deod (Apg.
2,11), von denen das Neue Testament Zeugnis gibty (S.135). Diese «grofien
Taten Gottesy — und nicht eine Lehre von «der Wiederkunft Christiy —
sind der Ursprung des Dogmas, und «von dieser Grundlage ist die Dogmen-
bildung historisch und sachlich ausgegangen, was auch durch die frithesten
Symbolaussagen des apostolischen Zeitalters bewiesen wird» (S. 210).

F.s an wesentlichen Gesichtspunkten reiche Arbeit fesselt den Leser
mit ihrer klaren und pridgnanten Gedankenfithrung von der ersten Seite
bis zur letzten. Sie zeigt, wie unerlédfilich ein tief in den biblischen Eschato-
logiebegriff eindringendes Studium fiir die Erkldrung der Entstehung des



374 Rezensionen

Dogmas ist. Mufl aber jenes tiefere Verstindnis an sich ausschlieflen, dafl
im N.T. mit einem nahe bevorstehenden Jiingsten Tag gerechnet wird? Gibt
es diese Naherwartung bei dem Tiufer, nicht aber bei Jesus und im Kreis
um ihn?

Der Verfasser erklirt die Entstehung des Dogmas aus der Reihe der
heilsgeschichtlichen Geschehnisse und aus der Beziehung der Apostel zu
dem Auferstandenen (S.155). Das Problem von der in der Urgemeinde wich-
tigen Priifung des Geschehenen an Hand der Aussagen des A.T. hiitte aber

wohl in einer Darstellung iiber das urspriingliche Dogma einen breiteren
Raum bekommen miissen?

Lund. Henrik Ljungman.

Jean Colson, Les fonciions ecclésiules aux deux premiers siécles. (Textes et
¢tudes théologiques.) Bruxelles & Paris, Desclée de Brouwer, 1956.
375 8. Fr. belg. 180.—.

Ein solches Buch hétte vor fiinfzig Jahren noch nicht geschrieben
werden konnen. Der romisch-katholische Autor versucht eine historische
Entwicklung der frithen Amtslehre — von den Aposteln bis zu Hippolyt
—, und iiberall ist es ihm wirklich um die historische Entwicklung zu tun,
zu deren Deutung er katholische und nichtkatholische Autoren unbefangen
heranzieht; ja diese werden partienweise noch hiiufiger zitiert als jene.
Das erste Wort haben stets die Quellen selbst, deren Aussagen in breiten
Exzerpten zusammengestellt werden. Das Ganze klingt in einer lebendi-
gen Darstellung des Ertrages aus, den die so gewonnenen Ergebnisse fiir
das heutige katholische Verstindnis von Amt und Amterordnung abwer-
fen, in dem festen Bewultsein, daB die katholische Ordnung der Gemeinde,
des Episkopats und des Papsttums tatsiichlich die Geschichte fiir sich
habe. Wirklich «gefihrlichey Dinge stehen natiirlich nicht in dem Buch zu
lesen:; aber wir freuen uns an der Offenheit, der wissenschaftlichen Hal-
tung und der starken Ann#dherung, die an vielen Punkten erreicht ist, so
unvereinbar die Gesamtanschauung hiiben und driiben auch bleihen mufte
und geblieben ist.

Systematisch ruht die Darstellung weitgehend auf der von Leuba iiber-
nommenen Unterscheidung der Begriffe <institution» und <«événement»,
die hier natiirlich so zusammengefiigt werden, dall die «institution»
ihren wesentlichen Vorrang hehiilt. Unter diesem Gesichtspunkt 14t sich
schon das Verhiiltnis von Petrus und Paulus interpretieren und weiter das
Nebeneinander von Aposteln und Propheten als dem «Grunde» der Kirche
iiberhaupt: «Le mystére de l'unité vivante de I'Eglise est constitué par
cette dualité fondamentale» (8S.364). Historisch ruht die Darstellung da-
gegen weitgehend auf der raffinierten Hypothese, die Gregory Dix mit
seiner bekannten Studie in Kirks «Apostolic ministry» 1947 entwickelt hat:
Die vorstehenden Bischife der Gemeinden waren urspriinglich gar nicht
die Nachfolger der Apostel; dieses Amt fiel vielmehr selbstindigen <regio-
nalen» Nachfolgern zu (die Pastoralbriefe!), und beide Institutionen
kamen erst seit Ignatios allmihlich miteinander zur Deckung — an den



Rezensionen 375

«Hauptquartieren», wo die anfangs beweglichen Apostel oder Apostel-
nachfolger sefhaft geworden waren, vor allem natiirlich in Rom. Die
Hypothese ist um so abenteuerlicher, als C. die Dix’sche Auslegung von
1. Clem. 44, 2 (die das einzige direkte «Zeugnisy zu ihrer Fundierung
bilden konnte) philologisch mit Recht nicht mitmachen miochte. Aber es
gibt heute wohl in der Tat keine andere Moglichkeit mehr, die sakramen-
tale Sukzessionstheorie auf historischem Wege zu retten. Und nimmt man
diesen Einfall oder diese «Miglichkeity erst als eine gegebene Wahr-
scheinlichkeit hin, so lassen sich schon bei dem «Bischof Syriens» Igna-
tios (gerade weil er von Sukzession und Ordination nicht spricht), bei
Polykarp, Hermas, Clemens Alex. und natiirlich erst recht bei Hegesipp,
Irendus und Iusebios genug «Spuren» und «Hinweise» auf eine solche
nirgends bezeugte Entwicklung feststellen.

Ich glaube, es ist nicht erforderlich, den Inhalt des Buches Kapitel fiir
Kapitel zu referieren. Wer iiber die Fragen, die es behandelt, arbeiten
mochte, mull es ohnedies zur Hand nehmen und wird dann hie und da, er-
freut oder kopfschiittelnd, auf manche lebendige Beobachtung oder IFor-
mulierung stoflen, die er sich notiert. Aber aufs Ganze gesehen, ist das
Buch doch nicht sehr originell und, wissenschaftlich geurteilt, bei allem
Eifer im Exzerpieren und Zitieren doch etwas fliichtig gearbeitet. Ich
hoffe, die Enttiuschung dariiber, dall meine eigenen einschligigen Arbei-
ten unbeachtet geblieben sind, hat mich hier nicht parteiisch gemacht.
Aber wie will man beispielsweise tiber die romische Sukzession mitreden,
wenn man Caspars Bischofslisten und die dadurch in Gang gebrachte
Diskussion offensichtlich nicht kennt?; wie iiber die Probleme des friithen
Kirchentums bei Ignatios oder Polykarp, wenn Walter Bauers Buch iiber
«Rechtgliubigkeit und Ketzerei» einfach beiseite bleibt? Die vielen
groben Nachliissigkeiten im Literaturverzeichnis (und summarische Ver-
weisungen wie S.283 Anm.1 auf Nautin, der im Verzeichnis gar nicht
erscheint) sind wohl nicht zufillig, sondern verraten etwas von der schnel-
len und unmethodischen Art, in der die Orientierung iiber die verwickelt-
sten und umstrittensten Fragen erfolgt ist. Bei der Quellenniihe, die der
Verf. behilt, wird seine sympathische Darstellung katholischen Lesern
trotzdem eine gute Einfithrung in den Stoff vermitteln und fiir protestan-
tische Forscher dariiber hinaus auch von konfessionskundlichem Inter-
esse sein.

Heidelberg. Hans von Campenhausen.

G. L. Prestige, St. Basil the Great and Apollinaris of Laodicea. Ed. by Henry
Chadwick. London, S.P.C.K., 1956. IX + 68 S. 12 sh.

Es geht in dieser Abhandlung um die vier umstrittenen Briefe, die
zwischen Basilius und Apollinaris gewechselt worden sein sollen (MPG 32,
1099—1108). Von manchen Gelehrten (unter ihnen auch von Loofs und
Lietzmann) ist ihre Authentizitit angezweifelt worden. Prestige weist hin-
gegen nach, dal kein wirklicher Grund vorhanden ist, ihre Echtheit in
Frage zu stellen. Bereits in seinem berithmten Buch Fathers and Heretics



376 Rezensionen

(London 19483, p. 94 ff.) hatte er sich im Abschnitt iiber Apollinaris in die-
sem Sinne ausgesprochen. In der vorliegenden Abhandlung geht Pr. noch
niher auf das Problem ein und sucht die Briefe im Leben Basilius des
Groflen zu datieren. Er kommt mit einleuchtenden Griinden zum Ergebnis,
dafl Ip.361 im Herbst 359 in Seleucia, Ep. 363 im Friihling 362 und die
Antworten des Apollinaris (Epp. 362 und 364) jeweils kurz darauf verfalit
worden seien. Er zeigt, dafl die beiden Briefe des Basilius sowohl theo-
logisch als sprachlich mit den iihrigen Schriften des Kappadoziers ver-
wandt sind, und macht dessen spiitere Aullerungen iiber seine Beziehung
zu Apollinaris aus der kirchlichen Lage verstindlich.

Bereits in Fathers and Heretics (p.107) dullert Pr. die Ansicht, daB
Apollinaris nicht alle Hiresien zur Last gelegt werden diirfen, die ihm
von seinen Kritikern vorgeworfen werden. Er war bis in sein Alter als
orthodoxer Theologe verehrt und wurde nur dadurch, daBl er das athana-
sianische d6poodoiogin der Christologie konsequent durchzufiithren versuchte,
schlieBlich zum Hiretiker. Iir war weniger ein Irrlehrer als ein Theologe,
den eine einseitige, aber theologiegeschichtlich notwendige Konsequenz
zum [Tdretiker machte. In einem Vortrag, der am Schlul}l des vorliegenden
Biindchens abgedruckt ist, zeigt Pr., wie Gregor von Nazianz und Gregor
von Nyssa dem Apollinaris ungerechterweise die Lehre einer priexistenten
Menschheit unterschoben haben, die Christus bei seiner Menschwerdung
auf die Iirde mitgebracht habe. Auch der Text der apollinarischen Schrift
«Kata mevos pistisy ist nach den Feststellungen Pr.s schon in i#ltester
Zeit verindert worden. So warnt denn Pr. davor, irgendwelche Aussagen
zur Darstellung der apollinarischen Theologie heranzuziehen, deren Zu-
verlidssigkeit nicht eindeutig erwiesen ist.

Herblingen, Kt. Schaffhausen. Lukas Vischer.

John Ferguson, Pelagius. A Historical and Theological Study. Cambridge,
W. Heffer & Sons, 1956. IX 4 206 S. 15 sh.

Ferguson legt hier eine Darstellung des Pelagius vor, die auch dem
gut verstidndlich ist, der mit der Geschichte der alten Kirche nicht beson-
ders vertraut ist. Er gibt zuniichst einen kurzen Uberblick iiber die Zeit des
Pelagius und 1&0t dann eine Beschreibung seines Lebens, seiner Lehre und
der damit verbundenen theologischen Auseinandersetzungen folgen. Eine
solche Darstellung des Pelagius ist um so notwendiger, als man Pelagius
gewohnlich nur als Gegner Augustins und damit immer schon von vorn-
herein als Héretiker zu sehen pflegt. Der Versuch, ihn als Personlichkeit
zu erfassen und seine Theologie als Zusammenhang zu verstehen, kann
darum manche Vorurteile zerstéren. F. wehrt sich jedenfalls mit Recht
dafiir, daf} hinter der Theologie des Pelagius eine echte, heute noch giiltige
Problematik stehe und daf} ein theologisches Gesprich nicht als iiberfliissig
zu erachten sei, sobald man zur Uberzeugung gekommen sei, dall der Ge-
sprichspartner als Pelagianer bezeichnet werden miisse.

F. weist zunéchst insbesondere darauf hin, dafl Pelagius zu manchen
Problemen wichtige Aussagen gemacht habe, Aussagen, die um seiner



Rezensionen 377

Hiresie willen zu Unrecht unbeachtet geblieben sind. So betont er z. B. die
Bedeutung der Laien im Leben der Kirche, er entfaltet eine klare Sicht
iiber die Gefahren des Reichtums und zeigt immer wieder, dafl Glaube und
Werke eine Einheit sind und der Glaube sich notwendigerweise im Ge-
horsam erweisen mull. Man moéchte allerdings wiinschen, dall . sichtbar
machte, inwiefern Pelagius sich damit wirklich von andern Vitern abhebt.
Is wiirde sich dann wohl zeigen, dall die Originalitit des Pelagius in diesen
Aussagen nicht ganz so grol} ist, wie es bei F. den Anschein macht.

Im letzten Kapitel geht F. ausfiithrlich auf die Behauptung ein, die den
pelagianischen Streit eigentlich ausmachte, die Behauptung, dall der Mensch
die Moglichkeit zur Siindlosigkeit besitze. Er zeigt, aus welchen Motiven
diese Behauptung aufgestellt worden ist. Pelagius sieht durch die Auffas-
sung, dafl der Mensch von Natur aus siindig sei und Gutes nur durch die
Kraft Gottes wirken kénne, die Notwendigkeit einer moralischen Anstren-
gung in Frage gestellt. Wenn er nun dem Menschen die Moglichkeit zu-
gesteht, siindenfrei zu leben, so soll das nur grundsétzlich gelten; tatséch-
lich sind wir trotzdem alle (mit wenigen Ausnahmen) durch unsere Hand-
lungen siindig geworden. Die Behauptung des Pelagius kann manche
Griinde fiir sich geltend machen. Zunichst ergibt sich ein klarer Begriff
der Siinde; Siinde ist nicht naturhafte Schuld, sondern willentliche Uber-
tretung der gottlichen Gebote. Dann wird es verstindlich, warum Christus
uns gebieten konnte, vollkommen zu sein; wenn wir von vornherein siindig
sein miiliten, kénnte dieses Gebot nicht erteilt werden. Und schliefilich wird
es moglich, zugleich zu sagen, dafl Christus ganz Mensch und doch siindlos
war. Die Widerlegung des pelagianischen Standpunktes birgt hingegen
innere Schwierigkeiten in sich. Wenn der Mensch von vornherein nicht
stindlos sein kann, mull gezeigt werden, wie er trotzdem fiir seine Schuld
verantwortlich gemacht werden kann. Im Zusammenhang damit mul die
Frage beantwortet werden, wie die Siinde tiberhaupt entsteht und wie sie
von einem Menschen auf den andern iibertragen wird. Und schlieflich mul
erklirt werden, wie Christus als Mensch von der Siindhaftigkeit der
Menschheit ausgenommen sein konnte.

F. gibt zu, dall Augustins Theologie eine stichhaltige Widerlegung des
Pelagius darstellt und die angedeuteten Schwierigkeiten iiberwindet. Aber
um welchen Preis (S.184)! Er kann den pelagianischen Streit darum nicht
fiir erledigt halten, weil er die augustinische Theologie nicht gutzuheillen
vermag. Und hier liegt das eigentliche Problem. Wir verurteilen Pelagius
und teilen doch so wenig die Voraussetzungen Augustins, dafl wir ihn nicht
unbesehen verurteilen diirfen, sondern die Widerlegung anders begriinden
miiten. F. arbeitet die Unzulidnglichkeit unseres Verhiltnisses zu Pelagius
deutlich heraus. Es fragt sich dann allerdings, ob die eigentliche Aufgabe
dadurch geldst werden kann, dall wir die relative Berechtigung der pela-
gianischen Anschauungen herausstellen. Da der eigentliche Fehler des
Pelagius — wie IF. an einer Stelle sagt — in einer unzureichenden Ver-
s6hnungslehre liegt und sein ganzes Interesse nicht zuerst auf das ver-
s6hnende Handeln Gottes, sondern auf die Anthropologie gerichtet ist,
wird man damit auf einen falschen Ausgangspunkt gewiesen. Es wird sich



378 Rezensionen

vielmehr darum handeln miissen, so wie Augustin von Gottes gnidigem
Handeln auszugehen und von da die Problematik neu durchzudenken.

Herblingen, Kt. Schaffhausen. Lukas Vischer.

L. Th. A. Lorié S.J., Spiritual Terminology in the Latin Translations of the
Vita Antonii, with Reference to Fourth and Fifth Century Monastic Litera-

ture. = Latinitas christianorum primaeva, XI. Nijmegen, Dekker & van de
Vegt N.V., 1955. 180 S. 1. 8.90.

Von der Vita Antonii des Athanasius gibt es zwei lateinische Uber-
setzungen, einmal die des Kuagrius, Bischof von Antiochia und Freund
des Hieronymus, und zweitens die wahrscheinlich #ltere — «(V)», um die
Verkiirzung des Verfassers zu benutzen —, die nur in einer Handschrift
des 10. oder 11. Jahrhunderts erhalten ist und erst im Jahre 1939 von G.
Garitte vollstindig ediert wurde.! Diese Ubersetzungen, verglichen mit
dem griechischen Original und mit Schriften von Hieronymus, Macarius
Magnus, Euagrius Ponticus, Cassianus, Augustinus, der Peregrinatio Aethe-
riae und der Regula Benedicti, bilden den Gegenstand der vorliegenden
Arbeit.

Der Verfasser bekennt sich zu der hollindischen patristischen Schule
und verficht folglich ihre heill umstrittene Hauptthese von der christlichen
Latinitéit als einer «Sondersprachey. Er sagt z. B. ausdriicklich S.17: «As
a summary conclusion from what precedes it may be stated that (V)’s
Latin manifests itself as decidedly Christian on the points of vocabulary
and semasiology, syntax and style.» Die als Beweise fiir diese These an-
gefiihrten Beispiele sind aber — und das ist dem Verf. selbst nicht un-
bekannt —, jedenfalls was die Syntax und den Stil betrifft, keineswegs
exklusiv christlich, sondern meistenteils Iirscheinungen, die im Spétlatein
iiberhaupt sehr oft vorkommen; daneben hat man in gewissen Fillen mit
Einfliissen aus der Bibel zu rechnen. Ist unter solchen Umstinden der Be-
griff «Sondersprachey anwendbar? Handelt es sich nicht, wie es J. Marou-
zeau frither ausgedriickt hat 2, mehr um eine Summe als um eine Einheit?

Die syntaktischen Probleme nehmen in dieser Abhandlung einen sehr
beschriinkten Raum ein. Die Entstehung und Entwicklung einer «mona-
stischeny Terminologie im Westen ist das Hauptthema, das der Verf. mit
groBler Energie und Gelehrsamkeit behandelt. Der Leser mul} freilich hier
und da im Zweifel sein, ob ein Wort eigentlich etwas mit der Frage zu tun
hat. Das Wort monasterium z. B. ist selbstverstindlich ein terminus tech-
nicus des Eremiten- oder Monchslebens; dagegen scheint es mir unbegreif-
lich, dall Worter wie eremus, solitudo, desertum <eine monastische Farbung»
(a monastic tinge) bekommen koénnten. Von groflem Interesse ist dagegen
die griindliche Darstellung des Begriffes doknoig und der verschiedenen
Umschreibungen, mit denen die Lateiner ihn wiederzugeben versuchten.

1 Etudes de philol., d’archéol. et d’hist. anciennes, publiées par I'Institut
historique belge de Rome, 3.

2 Rev. des études lat. 10 (1932), S. 242.



Rezensionen 379

Diese Umschreibungen lassen verstehen, wie man sich im Westen den Sinn
und das Ziel der Askese vorstellte. Der Verf.,, dessen Begeisterung fiir
sein Thema unverkennbar ist, hat gezeigt, dall das Ménchsleben alte und
abgenutzte Formeln, wie frater, mundus, saeculum, sancti, servi Dei, milites
Christi, neu belebte. Ob damit die Existenz eines «monastischeny Lateins
innerhalb des christlichen Lateins (S.164) erwiesen ist, bleibt zweifelhaft.
Fine klare Abgrenzung des Begriffes «Sondersprache» ist offenbar drin-
gend geboten.

Stockholm. Bengt Melin.

Kurt Ruh, Bonaventura Deutsch. Ein Beitrag zur deutschen Franziskaner-
mystik und -scholastik. = Bibliotheca Germanica, 7. Bern, I'rancke-Verlag,
1956. Fr. 36.75, geb. I'r. 40.40.

Der Titel des Buches deutet nur auf die Hauptleistung des Verfassers
hin und iibergeht stillschweigend die vielen dankenswerten Ausblicke auf
andere Gebiete spitmittelalterlicher Geistesgeschichte, auf die nun aller-
dings — wie das Buch schlagend beweist — Bonaventura einen iiberragen-
den Einflull ausgeiibt hat. In wie weiten Rahmen Ruh seine Studien einge-
spannt hat, zeigt sein Programm; es lautet: «1. der Anteil der Kirchen-
lehrer, inshesondere der Scholastiker an deutscher Theologie, deutscher
Frommigkeit, deutscher Bildung; 2. der Anteil der Orden in der Ausbildung
einer ,deutschen Theologie’; ... 3. der Einflul} scholastischen Denkens, la-
teinischer Formgebung auf die deutsche Sprache» (S.23). Dies sprachliche
Anliegen kommt zuletzt, obwohl der Verfasser Philologe ist.

Ruh geht von der Voraussetzung aus, dall die Verdeutschung theo-
logischer Schriften in Ubersetzung, Bearbeitung und Kommentierung einem
Darbieten ihres Inhalts an die Laien gleichkommt und in diesem Sinn einen
Beginn der ¢Laientheologie» bedeutet. Eine genaue und umfassende Kennt-
nis dieser Ubersetzungsliteratur gestatte daher geradezu, den <«Miindig-
keitsprozell der deutschsprachigen Welt... am Leitfaden der Verdeut-
schung der christlichen Theologie» zu erkennen (S.25). Der Bildung des
«Volkes» oder der Laien entspricht «Bildung» der Sprache (S.74). Bevor
der Autor nun auf die hervorragende Wirkung Bonaventuras im besonderen
zu sprechen kommt, kann er manches Wichtige erginzen oder berichtigen,
was die IForschung tiiber die Kinfliisse anderer Kirchenlehrer, auch der
Viter, bisher in oft etwas beschdmender Verbohrtheit verkannt oder ver-
nachlédssigt hat. Er betont, dafl es nicht nur «eine scholastische Komponente
der deutschen Mystik» gibt, sondern daneben auch eine eigene deutsche
Scholastik (wenn auch keine eigentliche Sprache dafiir). Ein Beweis dafiir
liegt allein schon in der Ubertragung des Compendium theologiae veritatis
Hugos von Strallburg, die Ruh als «das spiitmittelalterliche Handbuch der
Dogmatik zum Gebrauch der Laien» bezeichnen kann (S. 35). Entgegen der
iiblichen Meinung, dafl in der nacheckhartischen Zeit das philosophisch-
theologische Interesse dem erbaulichen weiche, kann er auch fiir diese
Epoche auf beachtenswerte Spekulation hinweisen (S.351f.). Im 15. Jahr-
hundert ist dies Schrifttum ohne Kenntnis eines Meisters Eckhart (S. 36. 56).



380 Rezensionen

Von einer Reihe bedeutendster Képfe unter den Franziskanern, die christ-
liche Theologie den Laien vermittelt haben, gibt der Autor dann sehr feine
und priazise Darstellungen, die eine griindliche Kenntnis ihrer Werke ver-
raten. Dabei erdffnet er grofle Arbeitsfelder: nicht nur sind die Forschun-
gen selbst iiber einen Berthold von Regenshurg oder David von Augsburg
lingst eingeschlafen, es fehlen unter andern auch die ersten Vorarbeiten
zur Losung der Fragen nach dem innern Zusammenhang der deutschen
Theologen, nach der innern Prigung ihres Schrifttums zu einer eigenen
literarischen Stréomung, nach den Trigern der Uberlieferung, ihrer Ordens-
zugehorigkeit usw. (8.42 ff.). Hier ist es schon verdienstvoll, die Fragen
iiberhaupt zu stellen und die Richtung, in der die Losungen liegen, in
«groben Strichen» zu zeichnen. Schlieflich wird zum eigentlichen Thema
des Buches ein iiberraschend reiches Quellenmaterial vorgelegt, das mit
kaum zu iiberbietender Exaktheit nach Inhalt und Ursprungsort geordnet
und niher bestimmt wird. An die besonders interessanten Bearbeitungen
schliefen sich sehr reizvolle Textproben mit sorgfiltigem theologischem
und stilkritischem Kommentar des Verfassers an. Die hohe Bedeutung der
Bonaventura-Rezeption springt bei der Fiille des Gebotenen geradezu in
die Augen. Selbst die «klassischey deutsche Mystik der groflen Dominikaner
steht — wie Ruh gelegentlich ausfiihrt — Bonaventura ndher als dem
Aquinaten (8.51.64 ff.). Die devotio moderna aber ist offensichtlich die
eifrigste Vermittlerin seines Gedankengutes; und sie leitet hiniiber zur
Reformation, zum Pietismus und zu Ignatius von Loyola (S. 72. 297).

Angesichts der iiberaus differenzierten, wohliiberlegten und unvorein-
genommenen Urteile des Autors, bei denen sich erstaunlich umfassende
Materialkenntnis mit philologischem Scharfsinn, sprachlichem Feingefiihl
und bedeutendem theologischem Verstindnis verbindet, kann man sich
seiner Fiihrung auf unbekannten Gebieten sorglos anvertrauen. Sein Buch
gehort zum Fundament einer Geschichte deutscher mittelalterlicher Spiri-
tualitit, und mag auch die behandelte Epoche Herbst des Mittelalters sein,
ihre Lebenskraft und ihr innerer Wert werden hier greifbar gemacht.

Basel. Berthe Widmer.

Irmgard HoB, Georg Spalatin. Ein Leben in der Zeit des Humanismus und der
Reformation. Weimar, Hermann Bohlaus Nachf., 1956. XIV + 467 S.
DM 27.—.

Die Verfasserin will mit diesem Buch «der reformationsgeschichtlichen
Forschung endlich eine umfassende Biographie dieses Mannes zur Ver-
fiigung stellen, die fiir verschiedene Forschungsprobleme einen neuen
Blickpunkt erdffnen wird». Die Erfassung der reichen Archivbestéinde und
des weit zerstreuten Briefwechsels Spalatins bringt allein schon viele
neue Einzelheiten zur Reformationsgeschichte an den Tag. Darauf kann
hier nicht niher eingetreten werden. Die Hauptprobleme liegen aber auf
allgemeinhistorischem Gebiet. Das erste zeigt sich in der Tatsache, dal
Spalatin in der Welt des Humanismus aufgewachsen ist und stets einem
Iirasmus innerlich verpflichtet blieb, dabei aber sich entschlossen der Sache



Rezensionen 381

Luthers zur Verfiigung stellte. Er verwirklicht jenen Typus, der in der
Reformationszeit viel hiufiger war, als die durchschnittliche Auffassung
glaubt. Es sind die Menschen, die zeitlebens «zwischen den Zeiten» standen,
die den Errungenschaften des Humanismus nicht den Abschied geben konn-
ten und doch von der Reformation, inshesondere von der Gestalt Luthers,
innerlich {iiberwiiltigt waren. Die Verfasserin versteht es ausgezeichnet,
diese geistige Welt in der ausfiihrlichen Biographie aufleuchten zu lassen.
Das zweite Problem sehen wir in der allgemeinen Erscheinung, dafl Manner,
die im Hintergrund bleiben, fiir das Fortschreiten einer weltgeschichtlichen
Bewegung doch von entscheidender Bedeutung waren. Ohne die umsichtige
Haltung Spalatins, der als Geheimsekretir Friedrichs des Weisen und nach-
her als Pfarrer von Altenburg mit einer IMiille von wichtigen diploma-
tischen und kirchenpolitischen Aufgaben betraut wurde, wire Luthers
Bewegung, menschlich gesehen, nicht moglich gewesen. In dieser Bio-
graphie erscheint nun der Mann, der fiir gewidhnlich nur als Randfigur
betrachtet wird, in dem ihm zukommenden vollen Licht der Geschichte.
Dabei verfillt Irmgard H68 nicht in den naheliegenden Fehler, die Rolle
Spalatins zu iiberschiitzen. Sie zeigt auch die schwierigen psychologischen
Probleme, die dem korperlich kleinen, eher scheuen und depressiv ver-
anlagten Mann mit seiner groflen Lebensaufgabe gestellt waren.

Das rein biographische Bild wird durch einen Blick in die innere Hal-
tung Spalatins als Geschichtsschreiber und aufmerksamer Beobachter der
sozialen Bewegungen seiner Tage erginzt. Dem ehemaligen Juristen lagen
die Probleme der Obrigkeit, des christlichen Fiirstendienstes und des
‘Widerstandsrechtes stets nahe. Sein Geschichtsbild, wie es in verschiede-
nen Werken, vor allem zur siichsischen Geschichte, zum Ausdruck kommt,
ist ganz in die mittelalterliche Uberlieferung eingebettet. In diesem Ab-
schnitt hiitte der Leser noch gerne einige charakteristische Zitate als Illu-
stration der Anschauungen Spalatins gesehen.

Die fein abgewogene, iiberall sorgfiltig dokumentierte Arbeit darf als
ein Musterbeispiel der reformationsgeschichtlichen Forschung bewertet
werden.

St. Margrethen (Kt. St. Gallen). Ernst Gerhard Riisch.

Hans Rudolf Guggisberg, Sebastian Castellio im Urteil seiner Nachwelt vom
Spdthumanismus bis zur Aufkldrung. = Basler Beitriige zur Geschichts-
wissenschaft, 57. Basel, Helbing & Lichtenhahn, 1956. 207 S.

Die Arbeit stellt sich die Aufgabe, eine im allgemeinen Bewulitsein
langst bekannte Tatsache der Geistesgeschichte, die Nachwirkung Castel-
lios bis in die Aufkldrung hinein, mit historischer Akribie genau zu be-
legen. Das Resultat bringt denn auch nichts unmittelbar Neues, aber es
wird aus dem Dunst allgemeiner Erwigungen zu einer unbestreitbaren
klaren, wissenschaftlich hieb- und stichfesten Erkenntnis der Geistes-
geschichte erhoben.

Guggisberg beginnt mit den Aullerungen von Freunden und Gegnern
Castellios nach seinem Tode. Die Problemstellung und die Polemik des



382 Rezensionen

16. Jahrhunderts herrschen vor; eine objektive Beurteilung Castellios ist
noch nicht méglich. Dann geht die Erdrterung iiber zur Verbreitung der
Werke Castellios in den Niederlanden, wo seine Ideen in der Auseinander-
setzung der Arminianer und Remonstranten mit der calvinistischen Ortho-
doxie eine bedeutende Rolle spielen. Einen weiteren Kreis der Ausstrahlung
Castellios bildet Iingland, wo sich besonders die geistigen Kampfe um den
Socinianismus an Castellio anschlossen. Die Diskussion kommt mit der
ersten kritisch-objektiven Betrachtung von Leben und Werk des umstritte-
nen Basler Gelehrten bei Pierre Bayle zu einem vorliufigen Abschlulfl.
Ein letztes Kapitel bringt die Hauptaspekte der Castellio-Diskussion im
18. Jahrhundert, das sich mehr seinen pidagogischen Schriften zuwendet.
Im ganzen Zeitraum vom Tode Castellios bis zur Aufklirung sammeln
sich die meisten Diskussionen um die zwei Brennpunkte seiner Werke: die
Toleranzschriften und die lateinische Bibeliibersetzung, wobei die positiven
und die negativen Urteile sich oft iiberkreuzen.

Die Schrift Guggisbergs besteht wesentlich in der Besprechung der
vielen literarischen Zeugnisse zum Thema. In der Sammlung und Sichtung
der AulBlerungen iiber Castellio ist eine grofle und miihevolle Kleinarbeit
geleistet worden. Dariiber kommen die allgemeinen geistesgeschichtlichen
Hintergriinde und Zusammenhinge etwas zu kurz. Doch ist dies ein ver-
stindlicher Mangel aller ahnlichen Arbeiten.

St. Margrethen (Kt. St. Gallen). Ernst Gerhard Riisch.

Dietrich Korn, Das Thema des Jiingsten Tages in der deutschen Literatur des
17. Jahrhunderts. Tiibingen, Max Niemeyer-Verlag, 1957. 143 S. DM 12.—.

In einer sorgféltigen Studie hat der Verfasser das Thema des Jiingsten
Tages in der Literatur des 17. Jahrhunderts behandelt. Ahnlich wie das
Mittelalter, hat auch die nachreformatorische Zeit und vor allem das Zeit-
alter des Barock eine gespannte Erwartung des Jiingsten Tages gehegt
und dieser Erwartung in Predigt und Dichtung, in wissenschaftlicher Ab-
handlung und im persoénlich geférbten Lied mannigfachen Ausdruck ge-
geben. Im Vergleich zu den mittelalterlichen Darstellungen des Jiingsten
Tages scheinen im 17. Jahrhundert die Gegensitze etwa von Hélle und
Himmel, Strafe und Belohnung, Furcht und Hoffnung stirker ausgeprigt
und leidenschaftlicher erlebt worden zu sein. So wird beispielsweise die
Furcht vor der «Rachegiers Gottes in einer Weise ausgesprochen, wie sie
dem Mittelalter fern lag. Bezeichnend hierfiir ist auch die Rolle, welche
die Muttergottes in barocken Ausmalungen des Jiingsten Tages spielen
kann: da fordert sie, in hichstem Zorne, ihren Sohn zum unbarmherzigen
Gericht auf, wihrend in den mittelalterlichen eschatologischen Mysterien-
spielen Maria stets als die Fiirbitterin gerade fiir die Siinder und ohne sie
Verlorenen auftritt.

In den verschiedenen Kapiteln seiner Arbeit untersucht Korn: die
starke Kinderwartung besonders in den lutherischen Gebieten Deutschlands
zu Beginn des 17. Jahrhunderts; das lutherische Kirchenlied als Spiegel



Rezensionen 383

der Wandlungen des eschatologischen Bewultseins im 17. Jhdt.; den Jiing-
sten Tag im katholischen Kirchenlied des 17. Jhdts.; die Verbreitung des
Themas vom Jiingsten Tag in der deutschen Literatur des 17. Jhdts.; den
Jiingsten Tag in der deutschen Lyrik des 17. Jhdts. aullerhalb des Kirchen-
liedes; die groBlen eschatologischen Predigtgedichte des ausgehenden 17.
Jhdts. und endlich die chiliastischen Bewegungen im 17. Jhdt. Besonders
aufschlufireich sind die differenzierenden Bemerkungen Korns iiber die
Eigenart der protestantischen sowie der katholischen Kirchenlieder, die
sich auf das Kommen der Endzeit beziehen. Im protestantischen Kirchenlied
ist das Thema meist persénlicher, im katholischen objektiver gestaltet wor-
den. Nach den dargebotenen Liedproben kann man dem Urteil des Verf.
beistimmen: «Die katholischen Lieder sind... oft anschaulicher, plasti-
scher, sind aber auch... weniger innig, weniger mitreilends (S.41). Vor-
ziiglich sind auch die Charakteristiken, die Korn von den einzelnen Autoren
und Dichtern des Jiingsten Tages gibt, etwa die Kennzeichnung der Werke
eines Simon Dach im Unterschied zu denen des Andreas Gryphius, da sich
selbst noch in der Wahl von Liedart und Versform und in Einzelheiten des
personlichen Stils der Unterschied in der Geisteshaltung erfassen liaflt.
Die Darstellung Korns endet mit einem Ausblick auf das 18. Jahrhun-
dert, eine Zeit, fiir die das ¢«Ende der Welt» einerseits in weite Ferne riickt
und andrerseits der Anbeginn eines «neuen ewigen Evangeliums» bereits
im Diesseits erwartet wird: als Iolge einer natiirlichen «Krziehung des
Menschengeschlechtesy. Damit setzt sich, wie die Arbeit Korns zeigt, in
zuletzt sdkularisierter Weise, eine Entwicklung fort, die sich in gewissen
religiosen Stromungen des 17. Jahrhunderts, etwa im Pietismus, bereits
angebahnt hatte. — KEine gleichsam innerzeitliche Erneuerung der Welt
haben indessen auch friither schon jene Mystiker und Spiritualisten gelehrt,
die sich zu dem Wort bekannten: «Das Himmelreich ist mitten unter euch.»

Allschwil bei Basel. Maria Bindschedler.

Arno Lehmann, Es begann in Tranquebar. Die Geschichte der ersten evange-
lischen Kirche in Indien. Berlin, ivangelische Verlagsanstalt, 1955. 352 S.

Es war, historisch gesehen, nicht richtig, wenn in der englischen und
amerikanischen Missionsliteratur William Carey zum Vater der prote-
stantischen Mission in Indien gemacht wurde und deutsche Pioniere, wie
Bartholomiius Ziegenbalg, Johann Philipp Fabrizius und Christian Fried-
rich Schwartz, vollstindig unerwihnt blieben. Arno Lehmann, Professor fiir
Missionswissenschaft an der Martin-Luther-Universitit in Halle-Witten-
berg, hat darum ein gutes Recht, in der deutschen Ausgabe der englischen
Jubildumsschrift «It began at Tranquebar. The History of the First Prot-
estant Church in India» «groBziigig finanzierte Forschungsauftrige der
Regierung der Deutschen Demokratischen Republiks (S.5) auszuniitzen,
mit Hilfe eines emsigen Mitarbeiterstabes diese Unterlassungssiinde der
Angelsachsen gutzumachen und in reich dokumentierten Ausfithrungen
darzulegen, wie die protestantische Missionsarbeit in Indien eben als
deutsche Missionsarbeit schon mit dem 9. Juli 1706 begonnen hat, an wel-



384 Rezensionen

chem Tage Ziegenbalg und Pliitschau, dem dinischen Konig Friedrich IV.
fiir die evangelische Mission in der dénischen Kolonie Tranquebar zur
Verfiigung gestellt, in Indien landeten.

In fliissigem Stil zeigt der Verfasser dem Leser, unter welch oft primi-
tiven Umstéinden und mit welch restlosem Arbeitseinsatz diese deutschen
Pioniermissionare die Sprache des Tamil erlernten, zu Kisbrechern siid-
indischer Religionsforschung wurden, mit Hilfe der Bibel, des Kleinen
Katechismus Luthers und des Gesangbuches trotz dem bisen Einflull euro-
péischer Namenchristen und dem oft schrecklichen Geldmangel Gemeinden
griindeten, die sie in patriarchalischer Abhingigkeit und lutherischer
Rechtgliubigkeit zu behalten wuliten. Die konfessionell und politisch
bedingten Spannungen werden nicht verschwiegen, die Helfer aus Ituropa,
vorab Dénen, wohl erwihnt und eine ganze Reihe von Fernwirkungen
dieser allzu wenig beachteten Mission genannt. Die Schar der Missionare
wird dem Leser in Wort und Bild vorgestellt. Ihr urlaubloser Dienst mul}
trotz mitunterlaufenden nicht immer missionsgerechten Menschlichkeiten
jedermann Respekt abnoétigen. Missionarsreisen nach Madras, nach Ceylon,
nach Bengalen und auf die Nikobaren werden beschrieben. Indische Mit-
arbeiter werden gebiihrend ins Licht gestellt, denen allerdings aus leicht
begreiflichen Griinden das donum regendi fehlte. Chr. Fr. Schwartz, der
«Konigspriester», wurde ohne Konfessionswechsel ein englischer Missionar
und als soleh uneingeweihter Bischof Militdrseelsorger und Friedensver-
mittler. Joh. Phil. Fabrizius, der Meister des Tamil, schuf ein tamulisch-
englisches Lexikon, das «Herzschmelzers-Gesangbuch und die Bibeliiber-
setzung, die trotz ihrer Mingel das indische Analogon zur Lutherbibel war
und ist. Da die lutherische Mission es versiumt hatte, eine eigenstiindige
Kirche zu griinden, wirkte sich der Geist der Aufkldarung schliefilich auch
und gerade auf dem einst vom Halleschen Pietismus beherrschten Missions-
feld aus (!): die Missionare fingen an, Allotria zu treiben, das Missionsblatt
berichtete nicht mehr nur von Heidenbekehrungen, sondern wurde zum
Sammelplatz ostlicher Kuriositdten, und man erkannte das Missionsziel
darin, durch Bildung und Erziehung gute Menschen zu machen. Da zu dem
allem noch ein empfindlicher Missionarsmangel eintrat, so einverleibte sich
schliefilich die anglikanische Kirche die lutherischen Gemeinden: das war
das unrithmliche Ende der Tranquebarmission. Es war dann dem einfiltig
bibelgldubigen Heinrich Cordes 1847 beschieden, die lutherische Kontinuitit
mit der alten Tranquebarmission wiederherzustellen. Diese Restitutio
lutheranismi wird als Keim eines Neuen begriit und als Ende der bis-
herigen kirchlichen Entwicklung die Existenz der Tamil Evangelical Luth-
eran Church festgehalten.

So sehr man dem Verfasser das historische Recht zubilligen muf}, fiir
die Anerkennung deutsch-lutherischer Missionsarbeit in Indien zu kémpfen,
und so sehr Lehmann sich bemiiht, 6kumenisches Verstindnis an den Tag zu
legen, so sehr kommt dem unvoreingenommenen Leser doch zum Bewult-
sein, wie national gekrinkt und konfessionell gebunden Lehmann als
Geschichtsschreiber ist und wie tatséchlich fiir ihn das lutherische Wesen
das Herz der wahren Okumene ist. Man versteht ohne weiteres den Seiten-



Rezensionen 385

hieb, den der Verfasser auf S. 276 austeilt: «Die Beschimpfung ,Konfessio-
nalismus’ fiir schlichte Treue und den Sinn fiir kirchliche Ordnung war
damals noch nicht iiblich.» Aber dafl die «schlichte Treue» gegeniiber der
eigenen Konfession eben nur zusammen mit dem Ausschauen auf die kom-
mende eine Kirche bestehen kann, dall «schlichte Treue» immer auch die
Revision aller konfessionellen Hefte miteinschlieBt, scheint nicht im Blick-
feld des Verfassers zu liegen. Es ist ein bedenkliches Symptom, dafl Leh-
mann fiir das hoffnungsvolle Experiment der siidindischen Kirchenunion
keine Worte findet. Das vorldufige Ende der evangelisch-lutherischen
Kirchengeschichte in Indien war und ist eine Union ganz anderer Art, die
aus der Leipziger Mission und der Schwedischen Kirchenmission als Frucht
gemeinsamer Arbeit erwachsende Tamil Evangelical Lutheran Church. Es
ist nicht 6kumenisch, sondern konfessionalistisch gedacht, wenn Lehmann
sein so aufschlufireiches Buch mit den vielsagenden S#tzen schliefit: Die
Tamil Evangelical Lutheran Church «ist die Erbin der alten Tranquebar-
mission. Sie ist heute nicht die grifite (!), aber sie ist die dlteste luthe-
rische Kirche Indiens. Méchte sie das Erbe der Viter bewahren zum Segen
ihrer Glieder, zum Besten unseres Landes!s (312). Man fragt sich, wie bei
einer solchen Sicht die evangelische Kirchengeschichte als eine wirklich
evangelische Kirchengeschichte lebendig weitergehen kann.

Basel. Werner Bieder.

Hermann Rohrs, Jean-Jacques Rousseau, Vision und Wirklichkeit. Heidelberg,
Quelle und Meyer, 1956. 246 S. DM 14.50.

Der Hamburger Dozent, Schiiler von Flitner, gibt zuniichst eine bio-
graphische (S.29—73), sodann eine systematische Darstellung des Phino-
mens Rousseau. I'r wird nicht, wie viele Biographen, zum Rousseau-
Anbeter, sondern wahrt kritische Distanz. Sehr interessant sind die zahl-
reichen Konfrontationen mit Pascal und Kierkegaard. Verdienstvoll auch
der Aufweis, wie sehr der platonische Staat die Pidagogik Rousseaus mit-
geformt hat neben den Einwirkungen Montaignes und Lockes, auf die in
der Literatur schon immer hingewiesen wurde.! Zu kurz scheint mir zu
kommen die Einwirkung des groflen Emdener Juristen Althusius (Alt-
haus) auf die rousseausche Staatslehre, wie sie Gierke nachgewiesen hat.
Auch Rousseaus sehr bedeutungsvolle Beziehungen zur Musik 2 werden
kaum erwihnt. Der biographische Teil kann einen Vergleich mit K.
Barths wundervoller Schilderung nicht aushalten ?; Barth wird auch nur
einmal in den Anmerkungen (S.239) erwihnt.

Sehr instruktiv ist dafiir aber die Darstellung des Rousseauismus, der
als «Ferment der Geistesgeschichte» gewirkt hat. Die Einwirkungen auf

1 M. Meyer, Geschichte der abendlindischen Weltanschauung, 4 (1950),
S. 280.

2 K. Barth, Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert (1952),
S. 155 ff.

3 K. Barth, a. A., S. 153—207.

25



386 Rezensionen

Kant, Hamann, Goethe, Schiller, Herder, Hoélderlin (Rousseau-Ode!) wer-
den liebevoll geschildert. Pestalozzi hat lange innerlich mit Rousseau ge-
rungen und schliefilich eine Umbildung vorgenommen. In der Gegenwarts-
pidagogik ist vor allem Maria Montessori ohne Rousseau nicht zu denken.
Dall Rousseau letztlich nur theologisch zu verstehen ist, wird vom Autor
gut herausgestellt. Alles in allem eine verdienstvolle Einfiihrung in Rous-
seau, der in die Geschichte der Pidagogik hineingehort, «wie Pilatus ins
Credo».

Freiburg i. Br. Wilhelm August Schulze.

Eberhard Hiibner, Schrift und Theologie. Eine Untersuchung zur Theologie
Joh. Chr. K. v. Hofmanns. = Forschungen zur Geschichte und Lehre des
Protestantismus, 10, 8. Miinchen, Chr. Kaiser Verlag, 1956. 140 S.

Joh. Chr. K. v. Hofmann war der fiihrende Exeget der Erlanger Schule.
Durch die Angriffe der Rationalisten auf die orthodoxe Verbalinspirations-
lehre war die Bibel zur Debatte gestellt worden, gleichzeitig aktualisiert
durch die Schriften F.Ch. Baurs und D. F. Straul}’ iiber die Bibelfrage.
v. Hofmann teilte mit seinen konfessionell eingestellten Kollegen das Inter-
esse fiir die Bibel. Es kam ihm auf den Versuch an, unter Riicksichtnahme
auf die historische Bibelkritik an der Autoritdt der Bibel festzuhalten.

Die Intentionen und Versuche, die v. Hofmann in dieser Richtung unter-
nommen hat, werden durch die Inauguraldissertation Hiibners in aufklaren-
der Weise beleuchtet. Die Abhandlung zeigt, wie sehr es v. Hofmann darum
zu tun war, die Bibel in die Mitte zu stellen, dall es ihm aber wegen eines
allzu starken Einflusses von seiten des Pietismus und des zeitgendéssischen
philosophischen Idealismus nicht gelang, sein Programm durchzufiihren.
v. Hofmann wollte das Wort Gottes als das dem Glauben jenseitige Wort
beibehalten, geriet aber gegen seinen Willen in den Subjektivismus. Die
Heilsgeschichte, die er mit Hilfe der Bibel ausarbeitete, wurde anthro-
pologistische Heilsgeschichte.

Kap.1 enthdlt einen Bericht iiber die Grundintentionen der Hofmann-
schen Theologie. In seiner doppelten IFrontstellung gegen die Inspirations-
lehre der supranaturalen Orthodoxie und die Bibelkritik des Rationalismus
suchte v. Hofmann einen lebendigen Zusammenhang zwischen der Schrift,
der Kirche und dem einzelnen Christen aufzuzeigen, eine Problematik, die
er mit seinen zeitgenossischen konfessionellen Theologen teilte. Im Kap. 2
wird v. Hofmanns Wissenschaftsbegriff dargestellt. Mit Hilfe seiner Ver-
ankerung in der Schrift wollte er im Gegensatz zu Schleiermacher die
Theologie zu einer selbstiindigen Wissenschaft machen, was ihm doch
wegen der Kinfliisse der idealistischen Philosophie nicht gelang. Kap. 3
gibt Beispiele fiir v. Hofmanns Exegese und zugleich fiir das Dilemma,
worin er geriet: die Exegetik sollte selbstindig und der systematischen
Theologie iibergeordnet sein, doch der KExeget v.Hofmann wurde der
Gefangene des Systematikers und Heilshistorikers v. Hofmann, der dem
Bibelwort mit seiner anthropologistischen Heilsgeschichte nicht gerecht zu
werden vermochte. Der Inhalt der Heilsgeschichte wird in einem abschlie-



Rezensionen 387

Benden 4.Kap. verdeutlicht, das gleichzeitig einen Uberblick iiber die
Hauptlinien von v. Hofmanns Theologie gibt.

Es gelang v. Hofmann nicht, seine Intentionen durchzufithren. Der vom
Verfasser kritisierte Subjektivismus v. Hofmanns ist schon frither beobach-
tet worden; seine Ursachen werden hier klar angegeben. In einem Punkt
bleibt der Leser doch ohne richtige Orientierung. v. Hofmanns Lehre vom
Testimonium spiritus sancti im Sinn der Glaubenserfahrung wird vom
Verfasser kritisiert, aber auch die Auffassung, welche die Orthodoxie dar-
iiber hat, findet nicht seine Zustimmung. Wenn der Verfasser aullerdem die
gesammelte kirchliche Erfahrung nicht akzeptieren will, welche dritte
Maéglichkeit gibt es da noch? Seine Andeutungen, dall Gott im Verhiltnis zu
seinem Wort souverédn ist und den Heiligen Geist dem gibt, den er aus-
wiihlt, scheint kaum dazu beitragen zu konnen, die Frage nach der Autori-
tit der Bibel zu ldsen.

Der Verfasser stellt v. Hofmann verdienstvoll in seinen ideehisto-
rischen Zusammenhang ein und gibt wertvolle Hinweise. Die Abhiingigkeit
v. Hofmanns von den konfessionellen Theologen seiner Zeit, z. B. von
Harless und Thomasius, hitte doch stirker betont werden konnen. Ohne
diesen Hintergrund erscheint der Kinsatz v. Hofmanns origineller, als er
in Wirklichkeit gewesen ist.

Luled (Schweden). Holsten Fagerberg.

Heinz Horst Schrey, Die Generation der Entscheidung. Staat und Kirche in
Europa und im europdischen Rufland 1918 bis 1953. Miinchen, Chr. Kaiser
Verlag, 1955. 336 S. DM 11.80.

Dies ist ein sehr wesentliches Buch. Es berichtet iiber das Verhiltnis
zwischen Staat und Kirche wihrend der Fiinfunddreifig-Jahr-Periode 1918
bis 1953 und zeigt, wie stark das Verhiiltnis der Kirche zum Staat in die
allgemein-politischen Ereignisse eingreift. Der Leser erhilt durch die kun-
dige und klar geschriebene Schilderung sozusagen eine Repetition der
Ereignisse, die zum Zweiten Weltkrieg gefiithrt haben. Das Buch rekapitu-
liert in groflen Ziigen das Geschehen wihrend und nach dem Zweiten Welt-
krieg und hilft uns damit, eine Perspektive iiber die Lreignisse zu ge-
winnen, in deren Verlauf wir jetzt mitten darin stehen. Der Verfasser 1t
uns nicht im unklaren iiber seine eigenen Standpunkte und Bewertungen;
aber es war seine Absicht, den zeitweise dramatischen Verlauf der Ereig-
nisse objektiv wiederzugeben, und dies ist ihm gelungen.

In der Periode zwischen den beiden Weltkriegen entstanden die tota-
litiren Staaten, aber die Wurzeln dieser Erscheinungen reichen tief. Es ist
nicht richtig, die Geburtsstunde des totalitiren Staates auf 1933 zu ver-
legen, sondern es ist so, daBl die Entwicklung seit 1789 in dieser Richtung
vor sich geht, worauf der Verfasser sehr richtig im einleitenden Kapitel
hinweist. Ja auch der liberale Staat hat in der Praxis die Neigung gezeigt,
seine Machtsphire auf das Gebiet der Kirche auszudehnen. Die Beobach-
tungen Jacob Burckhardts, die das Paradoxale innerhalb der modernen
Staatenbildung betreffen, erhalten durch die Darstellung des Verfassers



388 Rezensionen

ihre Bestitigung: einerseits will der Staat dem Individuum vermehrte
F'reiheit zuerkennen, andererseits erweitert er seine Machtsphiire. Dieselbe
Beobachtung wurde von dem kiirzlich verstorbenen dénischen Kirchenhisto-
riker Jens Norregaard in seinen Olaus Petri-Vorlesungen gemacht, die er
iiber «Staat und Kirche in Europa wihrend der Zeit zwischen den beiden
‘Weltkriegen» hielt.

Die verschiedenen Kirchen haben nicht nur infolge der duleren Um-
stiinde, sondern auch wegen ihrer Theologie verschiedene Schicksale durch-
gelitten. Den schwersten Verfolgungen war ohne Zweifel die orthodoxe
Kirche ausgesetzt. Da sie aber wihrend des Zweiten Weltkrieges ihre
patriotische Haltung zeigen konnte, hat sich ihre Stellung verdndert. Der
kommunistische Staat wollte sie sogar fiir seine politischen Ziele verwen-
den. Der konsequenteste Widerstand gegen den Kommunismus wurde von
seiten der katholischen Kirche geleistet, deren Haltung zur faszistischen
Diktatur doch vom Verfasser einer sicherlich nicht unberechtigten Kritik
ausgesetzt wird. Von besonderem Interesse ist der Abschnitt, der von der
Haltung der evangelischen Kirche in Deutschland handelt. Durch den Ein-
flul Karl Barths und der Bekenntniskirche wurde die evangelische Chri-
stenheit gezwungen, radikaler als frither die Freiheit des Evangeliums
gegeniiber dem Staat zu behaupten und dadurch auch die Diastase zwi-
schen Kirche und Staatsmacht zu betonen. Dieselbe Problematik kam wih-
rend der Okkupationsjahre 1940—1945 in Norwegen zum Vorschein. Der
Konflikt zwischen Kirche und Staat zeigte sich besonders auf den Gebieten
der Schule und des Rechts, und zwar auf der ganzen Linie, auf beiden
Seiten des Eisernen Vorhangs.

Das Buch ist mit Hinblick auf die Verhiltnisse in Europa und im
europdéischen Ruliland geschrieben. I&s liegt in der Natur der Sache, dal
die Darstellung in ziemlich iiberwiegendem Mall den Verhiltnissen in
Deutschland gewidmet ist. Man kann den einen oder anderen Einwand gegen
die Urteile des Verfassers erheben, aber im grollen und ganzen liegt hier
eine Arbeit vor, die fiir jeden von Interesse ist, der die Dramatik seiner
eigenen Zeit im Verhiltnis zwischen Staat und Kirche verstehen will.

Luled (Schweden). Holsten Fagerberg.

G. C. Berkouwer, Der Triumph der Gnade in der Theologie Karl Barths. Aus
dem Holldndischen iibersetzt von Theo Preis. Neukirchen, Buchhandlung
des Erziehungsvereins, 1957. XII + 366 S. DM 24.—.

Obwohl Karl Barth seit mehr als 30 Jahren das Feld der theologischen
Diskussion beherrscht, ist es bisher von evangelischer Seite noch zu keiner
zusammenfassenden Wiirdigung seines Werkes gekommen.

Eine solche unternimmt in diesem wertvollen Buch der Amsterdamer
Systematiker mit groflem Fleil und profunder Sachkenntnis, indem er
Barths Theologie zugleich genetisch, systematisch und kritisch entfaltet.

Dabei geht er von der Frage aus, welches «das eigentlich beherrschende
Thema der Theologie Karl Barths sei». Dieses findet er in Form des
«Triumphes der Gnade» bereits im Krisis-Motiv der zwanziger Jahre ent-



Rezensionen 389

halten: «Nicht die Diastase und das Gericht, sondern die Predigt der Gnade»
(S. 38) bildet das Zentrum von Barths Theologie.

Der erste Teil der Arbeit (S.14-176) bringt die in vielen Predigten,
Aufsiitzen und schlielilich in der «Kirchlichen Dogmatiky niedergelegte
Theologie Barths anhand dieses Leitmotivs zur Darstellung. Uberall findet
Berkouwer den «Triumph der Gnade» als die treibende Kraft. Er bestimmt
Barths Schopfungslehre (S.41—75) und gibt seiner Lehre von der Er-
wiithlung (S.67—108) ihr cigentiimliches und fiir viele so anstéBiges Ge-
priige. Noch deutlicher tritt der Gnadentriumph fiir Berkouwer in der Ver-
s6hnungslehre hervor (S.109—135), in der Barth die Ubermacht der Gnade
so stark betont, dall Brunner ihn zum Apokatastasislehrer stempelt (Dog-
matik, 1, S. 876). Auch der «Triumph der Zukunft» offenbart nichts anderes
als durch das Gericht hindurch den «Zorn seiner Liebe, in der er uns durch
den Tod fiir sich haben willy (8.140). «Der Triumph in der Antithese zu
Rom» (8.149—176) bringt die Gnadentheologie Barths am stirksten zur
Geltung. Rom vertritt fiir ihn «eine illegitime Auffassung des Heils Got-
tes.. ., in der die Gnade nicht mehr wirkliche Gnade ist» (S.153). Hier
richten sich Barths Angriffe vor allem gegen die rémische Analogia-entis-
Lehre, die er als «eine Erfindung des Antichristen» bezeichnet (S. 161).

Nach dieser sorgfiiltigen Darstellung der Theologie Barths ergibt sich
fiir Berkouwer die entscheidende Frage, ob Barth «in biblisch-legitimer
Weise iiber die Gnade Gottes spricht> (S.178), d.h., ob der absolute
Triumph der Gnade die biblische Botschaft nicht an manchen Stellen ver-
dunkelt oder gar entstellt. Dieser Untersuchung ist der zweite, kritische
Teil der Arbeit gewidmet (S.195—366), der mit einer ausfiihrlichen Stel-
lungnahme zu dem heftig umstrittenen Problem von Barths Lehre von der
Siinde und vom Nichtigen beginnt (S.195—229). Schon hier zeigen sich
die Gefahren eines «aus den konkreten biblischen Zusammenhéngen los-
gelosten Triumphes der Gnade». Der Begriff «Unméglichkeity als Priadikat
fiir die Siinde ist ein «spekulativer Durchbruch des biblischen Zeugnisses»
(S.213), und Barths «Ontik des Nichtigeny kann innerhalb der Offenbarung
iiber die Schiépfung niemals einen legitimen Platz erhalten (S.227). Barths
Erwihlungslehre «prefit das Heil Gottes hinein in eine Objektivierung des
Triumphes der Gnade» (8S.259), die das Kerygma zu einer blofen «Mittei-
lung» erstarren liflt. Auf diesem Abweg geriit Barth «an den Rand der
Apokatastasisy (S.274). Nicht weniger scharf distanziert sich Berkouwer
von Barth, wenn er in dem Kapitel ¢«Der giéttliche Triumphs (S. 277—307)
Barths Lehre vom Subjektsein Gottes in der Verstshnungstat einen «Theo-
paschitismus in neuem Gewande» nennt (S.279). Barths Gedanken zum
Thema «Gesetz und Evangeliums (S. 289 ff.) sind ganz vom apriorischen
Triumph der Gnade bestimmt. Das Gesetz verliert fiir ihn seinen anklagen-
den Charakter und <kann eine Form des Evangeliums genannt werden»
(S.299). SchlieBlich gilt auch von Barths Aussagen iiber die Zukunit des
Menschen (S.308—327), daBl sie «die eschatologischen Perspektiven des
N.T. verdringen» (S.321). Seine kritischen Bedenken falit Derkouwer in
dem SchluBkapitel «Der Triumph und das Kénigreichy (S. 328—366) noch
einmal zusammen.



390 Rezensionen

Das Buch ist fliissig geschrieben und gut iibersetzt. Es wird sich in
der vorhandenen Barth-Literatur einen wiirdigen Platz sichern und dem
Studenten, Pfarrer und Forscher in gleicher Weise einen Dienst tun, letz-
terem besonders dadurch, dall es eine Fiille von auslindischen Publikatio-
nen verarbeitet, wie sie bisher nirgends verzeichnet ist.

Graz. Gotthold Miiller.

Karl Epting, Der geistliche Weg der Simone Weil. Stuttgart, Friedrich Vor-
werk Verlag, 1955. 102 S. DM 5.80.

Es ist nicht leicht, aus der fragmentarischen Hinterlassenschaft der
frithverstorbenen franzisischen Religionsdenkerin Simone Weil ein ge-
schlossenes Gesamtbild ihres geistigen Anliegens zu gewinnen. Man kann
sagen, dall dies Karl Epting in erstaunlichem Mafle gelungen ist, und man
mull dankbar sein, nun zur ersten orientierenden Einfiihrung in ihre Ge-
dankenwelt eine solche zweckmillige Handreichung zu haben. Uber jedes
der angeschlagenen Themen wire ein ganzes Buch zu schreiben: Die
Schwerkraft, das Ich, das Ubel, die Aufmerksamkeit, die Iirwartung, die
EntduBerung, die Leere, das Gebet, das Schone, die Liebe, die Gnade,
Christus, das Sakrament, die Kirche, Mystik und Verwurzelung. Nur einiges
kann davon stellvertretend herausgegriffen werden.

«Zwei Krifte regieren iiber das Weltall: Licht und Schwere.» Die
Schwerkraft ist die Kette, an die wir geschmiedet sind, der Zwang, den wir
erleiden. Die Schwerkraft ist von der Zeit untrennbar. Der Mensch lebt auf
dieser Erde in einer Mischung von Zeit und Ewigkeit. Die reine Zeit wiirde
die Holle sein. Die Freude entspricht der Zunahme des IFaktors Ewigkeit.
Aber auch die Hinnahme des Schmerzes kann uns an das Ende der Zeit, in
die Ewigkeit hiniibertragen. «In diesem gegenwirtigen Augenblick erhélt
mich Gott durch seinen schipferischen Willen im Dasein, damit ich auf
dieses verzichte. Gott wartet mit Ungeduld darauf, daB ich mich endlich
herbeilasse, ihn zu lieben. Die Zeit ist das Warten Gottes, der um unsere
Liebe bettelt.» Erst die Schwerkraft schafft im Bereich der Schipfung eine
Hierarchie der Werte, aber sie ruft auch die Gegenkraft des Steigens auf.
Schipfung besteht aus der Abwirtsbewegung der Schwerkraft, der Auf-
wirtsbewegung der Gnade und der Abwirtshewegung der Gnade in der
zweiten Potenz. Simone Weil versucht mit solchen mathematischen Aus-
driicken Gesetze der geistigen Welt zu umschreiben. Doch ist ihr Dualis-
mus niemals kosmologischer Natur, sondern ein Dualismus der Seele, die
sich ausgespannt weill zwischen den Berggipfeln Gottes und dem eigenen
seelischen Abgrund. Er ist dynamisch-mystischer Natur und entstammt der
geistlichen Erfahrung des Weges zu Gott. Und diesen Weg zu Gott nun
beschreiben die einzelnen Kapitel des Buches, die jedesmal mehrere Biicher
des Nachlasses von S. Weil umfassen.

Das Ubel ist dadurch entstanden, dall Gott darauf verzichtet hat, alles
zu sein, so sehr, dafl er ans Kreuz geheftet wurde. Wir miissen nun unserer-
seits darauf verzichten, etwas zu sein. Simone Weil {ibernimmt von diesen
Gedankengingen her gewisse Aspekte der Karmalehre. Die Aufmerksam-
keit ist ein Sammeln des Geistes auf eine Spitze zu. Das Gebet ist ein Hin-



Rezensionen 391

wenden zu Gott mit der ganzen Aufmerksamkeit, deren die Seele fihig ist.
Simone Weil, die selbst nie den Schritt in das Christentum heriiber getan
hat, lernte doch das griechische Vaterunser auswendig und legte sich als
einziges auf, es jeden Morgen mit aller Konzentration zu beten, und emp-
fand in seiner Schonheit einen tiefen Frieden. Es wurden ihr Visionen und
Gesichte und Heimsuchungen durch Christus zuteil, die sie zusammen mit
indischen Impulsen in Gegensatz stellt zur Hybris des technizistischen
Materialismus. Der geistliche Weg, den sie uns aufgezeichnet hat, ist Héirte
und Niichternheit. Sie setzt alle Mittel des abendlindischen Denkens ein,
um dem heutigen durch tausend Philosophien gegangenen Menschen das
Geheimnis Christi sichtbar zu machen. Die verborgene Weisheit des Kreu-
zes wurde ihr, der Jiidin, neu aufgetan. Aber der Mensch kann sich nicht auf
den Weg zu Gott machen, er mul} sich demiitig wie ein Bettler am Wege
bereithalten, bis Gott voriiberkommt. Dieser mitten im Labyrinth des
modernen Denkens beginnende Weg ist hart und steil, aber auch schén,
denn in der Schonheit der Schépfung lift uns die Mystikerin den Wider-
schein Gottes erkennen. Es ist vershnlich, daf sie die Schonheit der Welt
einbezieht in ihre Gottesliebe.

Der Leser lasse sich nicht erschrecken, wenn ihm im ersten Kapitel des
Buches, das den Lebensweg der 1943 Verstorbenen schildert, befremdliche
Ausdriicke, die peinlich an die verflossene Ara der Nazizeit erinnern, be-
gegnen. Summa summarum ist Eptings Buch ein Zeugnis dafiir, dal der
Autor in der Begegnung mit Simone Weil ein echtes Damaskus erlebte.

Berlin-Charlottenburyg. Liselotte Richter.

Dietrich Bonhoeffer, Akt und Sein. Transzendentalphilosophie und Ontologie in
der systematischen Theologie. (Theologische Biicherei. Neudrucke und Be-
richte aus dem 20. Jahrhundert. 5. Systematische Theologie.) Miinchen,
Chr. Kaiser-Verlag, 1956. 144 S. F'r. 7.50.

¢Akt und Seiny war Bonhoeffers IHabilitationsschrift von 1931. Sie ist
als solche bekannt und hedarf einer erneuten Besprechung nicht. Dagegen
sei ein Wort zur Neuausgabe gestattet. Diese soll wohl vornehmlich ins
Gesprich mit Bultmann, aber auch in das mit Heidegger fithren. Vermag
sie das? Verschiedenes mahnt zur Vorsicht.

Dall Heidegger zu Kant in den Gegensatz einander ausschlielfender
philosophischer Positionen gestellt wird, ist im Hinblick auf Heideggers
Schrift «Kant und das Problem der Metaphysiks (die erstmals 1929 er-
schien) unhaltbar. Die Interpretation Heideggers im Sinne der herkémm-
lichen Ontologie verkennt vollkommen die schon in «Sein und Zeity grund-
gelegte Uberwindung der Metaphysik — ein Umstand, der sich im zweiten
und dritten (theologischen) Teil der Arbeit Bonhoeffers richt. Denn diese
beiden Teile bleiben im Bereiche metaphysischer Grundvoraussetzungen,
welche wohl geahnt (S.130), aber in ihrer Tragweite kaum ermessen
werden.

Ein einzelner Hinweis soll dies andeuten. S. 69 heillt es: «Gott kann
nie Objekt des Bewulitseins werden. Offenbarung ist nur so verstindlich,
daB Gott dabei als Subjekt im Auge behalten wird...» Aus dem Wesens-



392 Rezensionen

grunde des metaphysischen Vorstellens, welches anfinglich das Menschen-
wesen begreift als animal rationale, erhebt sich zu Beginn der Neuzeit das
cartesianische «cogito ergo sum». Allem Vorstellen und allem Vorgestellten
voraus und zugrunde liegt jetzt das in diesem Wort ungesagte Ego. Als das
so Voraus- und Zugrundeliegende ist das Ego Sub-jectum. Das Subjekt ist
als der Grund alles Wissens zumal jenes, was das Gewulte durch sein
Wissen sichert als das Gewisse. In solcher Sicherung stellt das Subjekt
alles auf sich zu und damit in eins gegen anderes. Iis vergegenstiindlicht
das Seiende zum Gegenstand, Objekt, und findet in der Gewillheit endlich
die objektive Wahrheit. Dieser Vorgang wird ermdglicht, weil a\nfea als
Iintbergung des Seins seit Platon gedacht wird im Sinne der Uberein-
stimmung des Denkens mit seinem Gedachten, will sagen: als Richtigkeit.
Stellt sich jedoch nachmals das metaphysische Vorstellen auf solche Rich-
tigkeit fest, ist damit auch schon geschehen, dall das Seiende, dann das
Wirkliche, jetzt zum Vorschein kommt als das Tatsichliche. Dies ist jene
Sache, die, was sie geworden ist, je nur ist durch das Tun einer leistenden
‘Werktitigkeit. Im Bereiche dieses metaphysischen Vorstellens aber bewegt
sich notwendig alles Reden von Subjekt und Objekt — und zwar auch
dann, wenn man, wie jetzt in der ganzen Theologie herum, zugleich ge-
dngstigt und beschwichtigend, beifiigt, dall Gott natiirlich niemals Ob-
jekt unseres Denkens werde, sondern immer Subjekt sei. Vermutlich bleibt
sogar die Auslegung von Tod und Auferstehung Christi als IHeilstat-
sachen und diejenige des darin griindenden Glaubens als Heilsgewillheit
von daher gleichfalls im Wesensbereich der abendlindischen Metaphysik,
als auch jedes Reden von Tatsache und Gewillheit wiederum nur moglich
und sinnvoll ist auf dem Grunde des als Subjekt vorgestellten animal ratio-
nale. — Analoge metaphysische Grundvoraussetzungen lassen sich aber
auch im Hinblick auf «Wahrheity, «Gewisseny usw. in der ganzen Arbeit
aufweisen.

Iindlich zeigt die Auseinandersetzung mit Bultmanns entscheidendem
Aufsatz «Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden?» (S.72{f.), dall die in
dieser Studie versuchte Verwindung metaphysischer Begriffe um das
schlichte, gliaubige Sagen Gottes fiir Boenhoeffer damals noch kaum frag-
wiirdig geworden war. So scheint der Neudruck von «Akt und Sein» nicht
schon in das unumgingliche Gesprich mit der Uberwindung der Metaphy-
sik zu fithren, wohl aber auf die Notwendigkeit dieser Besinnung hinzu-
weisen.

Basel. Walter Frei.

Walther Schonfeld, Zur Frage des Widerstandsrechts. Stuttgart, W. Kohlham-
mer, 1955. 64 S. DM 4.80.

Der Autor ist bekannt als bewullt evangelischer Jurist. Er tritt auch
gerade im Blick auf das Attentat des 20. Juli 1944 fiir das Widerstands-
recht ein. Aber nicht aus Griinden des Naturrechtes, wie das in der von
Gierke in seinem Werk iiber Althusius skizzierten Geschichte des Wider-
standsrechtes meist der FFall war. Frither war Schonfeld auch Anhinger
des Naturrechtes, er ist jetzt jedoch davon abgekommen. Er ist der Mei-



Rezensionen 393

nung, in vielen Fragen behalte der Positivismus gegen das Naturrecht
durchaus recht. Mit dem Naturrecht verwirft der Autor auch die bei lutheri-
schen Theologen so hdufige Lehre von den Schépfungsordnungen (S. 26 f.).
Jedoch bejaht er sehr Liuthers Lehre von den zwei Reichen (S. 28).

Die von Schonfeld postulierte biblische Begriindung des Rechts verei-
nige in sich die Wahrheitsmomente von Naturrechtslehre und Positivismus,
die im Sinne Hegels «aufgehobeny wiirden. Luther habe durchaus recht,
wenn er in den Tischreden sage, ein Jurist, der nicht mehr sei als ein Jurist.
sei «ein arm Ding» (WA TR, 6, 7021). In der Tat bediirfe die Jurisprudenz
der Metajurisprudenz (S.11).

Das Schriftchen stellt einen Vortrag dar, der auf der Staatlichen Aka-
demie Comburg bei Schwaebisch Hall vor Gerichtsreferendaren gehalten
wurde. Diese Niederschrift ist Georg Wehrung zum 75. Geburtstag gewid-
met, und Wehrungs Ethik wird angelegentlich empfohlen. Mit Wehrung
geht der Autor einig in seiner Wertschitzung des Deutschen Idealismus.
Er versucht vor allem aus den Spéitwerken des alten Schelling die Synthese
von Idealismus und Christentum zu erheben und heute nutzbar zu machen
(8. 21 ff. 38. 55. 7. 58 1.).

Als Verehrer des alten Schelling, also des Schelling der Philosophie,
der Mythologie, ist Schonfeld ein scharfer Gegner des Bultmannschen Ent-
mythologisierungsprogramms: «Wie es um die Entmythologisierung be-
stellt sein kann, das wissen wir Juristen aus Erfahrung zur Geniige, nim-
lich aus der Verwissenschaftlichung des deutschen Rechts durch die Rezep-
tion des mos italicus im Beginn der Neuzeit und die Ausbildung der moder-
nen Naturrechtslehre in der Zeit der Aufklirung sowie aus der ,Entper-
sonlichung’ der deutschen Rechtswissenschaft durch die Reine Rechtslehre
in der jiingsten Vergangenheity (S.55).

Figenartig ist nun Schonfelds Behauptung, dall auch die analogia fidei
immer eine analogia entis involviere: «Eine analogia fidei, die nicht zu-
gleich analogia entis ist, ist ein Glaube, der nur an sich selber glaubt, das
Gegenstiick zu der Vernunft, die nur sich selber vernimmts (S.10). Mit
diesen Thesen wird Schonfeld viel Widerspruch finden.

Gerade deshalb aber wirkt die Lektiire des Werkchens sehr anregend.
Wie schon wire es, wenn sich Schionfelds Ansicht von der biblischen Be-
griindung des Rechts, wie sie etwa auch Erik Wolf in Freiburg vertritt?,
in der «ziinftigens Jurisprudenz allgemein durchsetzen wiirde!

Freiburg i. Br. Wilhelm August Schulze.

Walter Liithi, Der Rémerbrief, ausgelegt fiir die Gemeinde. Basel, Friedrich
Reinhardt, 1955. 311 S. Fr.8.—.

Walter Liithi geht ganze Biicher der Bibel in seinen Predigten durch
und schafft damit ein im besten Sinne volkstiimliches Kommentarwerk,
welches zugleich eine Fundgrube fiir den Homileten darstellt.

1 E. Wolf, Rechtsgedanke und biblische Weisung (1948); vgl. K. Barth,
Die kirchliche Dogmatik, IV, 2 (1955), S. 767. 770 ff. 815.



394 Rezensionen

Wenn der Verfasser den Romerbrief auslegt, dann macht er es sich
und der Gemeinde nicht leicht. Die Literaturangabe am Schlull des Buches
deutet an, daBl die wichtigsten einschldgigen Arbeiten herangezogen
wurden, wobei nur Lietzmanns Kommentar und Kiimmels Untersuchung
iiber Rom. 7 fehlen (Liithi erklirt Rom. 7 im Anschlufl an Luther).

Der Brief sei nicht an Gelehrte und Akademiker geschrieben, sondern
an «Leutlein» (S.305), aber eben der Rémerbrief mit seiner schweren
Problematik!... Darum kann es sich fiir den Prediger nicht darum han-
deln, die Botschaft zu verdiinnen: «Die seltsame Theorie, dall eine Predigt
so niveauarm, so billig und so angepalit wie moglich sein miisse, stimmt
eben hinten und vorn nicht, auch nicht im Blick auf die heutige Christen-
gemeindes (S.12).

Der Ausleger teilt den Brief in 4 Abschnitte: Rettung, Erneuerung,
Erwihlung, Auftrag. Die Kernfrage nach der Rettung des Einzelnen, der
Juden und Heiden und der Welt verstummt im ganzen Brief nicht (8. 200),
der das «hohe Lied der Gnade» singt (S.9). Sogar die Grulllisten werden
zur Gnadenbotschaft! Dabei wehrt sich Liithi kriaftig gegen die «billige
Gnade» (S. 60.231).

Was an diesen Predigten einmal mehr besticht, ist die Sprache. Liithi
denkt und redet in Bildern: «So wie es Vorhautjuden gibt, ... so gibt es
Hautchristen, deren Taufe nur die Oberfliche beriihrt, und wenn sie unters
Wort kommen, dann rinnt es an ihnen herunter wie Wasser an der Inte.
Das ist Hautchristentum; und diese christliche Haut pflegt besonders zih
zu sein» (S.64). — Haut und Entengefieder umschreiben hier die Situa-
tion des Nicht-horen-Konnens. — «Wir waren als Dorfbuben dabei, wie
man Maikédfer aneinanderband und sie zusammen auffliegen lieB, ja wie
Katzen und Hunde aneinandergebunden wurden, um sie dann gleichzei-
tig gegeneinanderzuhetzen wund auseinanderzujagen. ISin teuflisches
Spiel; aber das ist beim Menschen unter der Herrschaft der Gnade und
unter dem Gesetz der Siinde nicht Kinderspiel, sondern schauerliche
Wirklichkeits (S.148). — Die aneinandergebundenen Maikifer, die an den
Schwiinzen aneinandergebundenen Hunde und Katzen werden — wenn
man so sagen darf — zu mythischen I'iguren, die «eine schauerliche Wirk-
lichkeit» darstellen. — Liithis Sprache wire einer eingehenden Unter-
suchung wert. IThre Wucht liegt nicht so sehr im Dichterischen, Sprach-
schopferischen, sondern darin, dafl sie die Dinge der weltlichen Wirklich-
keit im Licht gottlicher Wirklichkeit sieht. Darum ist sie eine Sprache der
Gleichnisse, eine Sprache der Prophetie — Prophetie nicht als Orakel
verstanden oder als Voraussage, sondern als Kraft, die geheime Siinde
aufzudecken. Hierfiir nur ein Beispiel: «Wir Menschen haben angefangen,
die Vierfiiller anzubeten, ja wir haben die Wiirmer, die Bakterien schlief’-
lich gefiirchtet, als wiren sie Gott, und haben ihnen an Gottes Statt ge-
dienty (S.46). Mit einem solchen Satz wird Unbewulites ins Licht gestellt,
die Bakterienfurcht entlarvt. So wird Prophetie Kreignis analog zu
1. Kor. 14, 24 {., analog zur urchristlichen Prophetie.

Arlesheim, Kt. Baselland. Rudolf Bohren.



	Rezensionen

