
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 13 (1957)

Heft: 5

Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszellen.

iriD und nine in der Sektenregel von Qumran.

a) Im A.T. kommt das Verbum HD im Kai (rein sein), Piel (reinigen),
Puai (für rein erklärt werden) und Hitpael (sich reinigen) vor.

In S. (der Sektenregel) sind IV, 21 und XI, 14 sicher als Piel zu
verstehen. Für die übrigen Stellen: III, 4. 5. 7. 8; V, 13, geben Piel-Formen
keinen Sinn, so daß — da Hitpael wegen des Konsonantenbestandes in S.

wegfällt und für Pual wohl doch Scriptio plena angenommen werden müßte
— nur noch Kai übrigbliebe.

Nun aber unterscheiden sich die Stellen in S. von allen bei Koehler
für Kai und Piel angegebenen dadurch, daß sie zugleich das Mittel, durch
das die Reinheit erzielt wird, angeben (Ausnahme: V, 13; doch ist dort das
«Mittel» im folgenden Nebensatz enthalten).

Dann ist aber eine passivische Form (rein werden, und nicht Pual, das

eigentlich «rein erklärt werden» bedeutet) zu erwarten, also Niphal, das,

wenn auch nicht im A.T., so doch — nach Devy, Jastrow und Dalman — im
Mittelhebräisch belegt ist. Der Konsonantenbestand erlaubt diese Lesart.

Passivisch übersetzen auch Vermès, Molin und Burrows 1 alle 5 Stellen;
nur die 4 ersten (außer V. 13) Lambert und Dupont-Sommer 2; Bardtke 3

teils reflexiv, teils passivisch, in V. 13 allerdings «rein sein». Die Inkonsequenz

bei den Letzteren ist nicht ganz einzusehen.
Unmittelbar neben 110 stehen übrigens oft noch andere Verben, die

alle nie den Zustand der Reinheit, sondern immer den Akt der Reinigung
angeben: sühnen: (III, 4. 7 f.; XI, 14: D'TIDD und 1SD ; besprengen (HU
III, 9; IV, 21); sich heiligen (ttHpnn III, 4. 9); läutern (j?pî IV, 20);
reinigen, auslesen (113 IV, 20); tilgen (Dann IV, 21).

Die in Frage kommenden Stellen lauten dann so:

III, 4: durch Sühnung durch Reinigungswasser rein werden
5: nicht rein werden durch Reinigungswasser
7: durch heiligen Geist wird er rein werden
8: durch Demut wird er rein

V, 13: denn nicht wird man rein, außer man sei umgekehrt
b) Das Substantiv HUB bederrtet im A.T. sowohl «Reinheit» (vgl. Ht5

Kai) wie «Reinigung» (vgl. 1HÜ Piel). In S. trifft «Reinheit» (Zustand)
sicher für IV, 5 (zukünftige Eigenschaft der Gerechten) zu.

1 G. Vermès, Les Manuscrits du Désert de Juda, 2me éd. (1954); G.

Molin, Die Söhne des Lichtes (1954) ; M. Burrows, The Dead Sea Scrolls
(1955), S. 373. 377.

2 A. Dupont-Sommer, Nouveaux aperçus sur les manuscrits de la Mer
Morte (1951) ; G. Lambert, Le Manuel de discipline de la grotte de Qumran:
Nouv. rev. théol. 73 (1951), S. 959. 964.

3 H. Bardtke, Die Handschriftenfunde am Toten Meer, 2. Aufl. (1955),
S. 89. 94. Ähnlich K.Schubert: Zeitscbr. f. kath. Theol. 74 (1952), S. 44. 48.



Miszellen 351

Alle andern Stellen dagegen lassen sprachlich beide Möglichkeiten zu.
Wenn nun das Yerbum hier in der Regel nicht den Zustand des Reinseins,
sondern meist den Akt des Reinigens bezeichnet, dazu von Stellen wie VI,
16 ff. ; VII, 194 und V, 136 her, verliert die Übersetzung «Reinheit»,
zum mindesten überall da, wo es sich um den Terminus technicus«mnü
der Rabbim» (VI, 16. 25; VII, 3. 17. 19) oder der «heiligen Männer» (V, 13;

VIII, 17) handelt, an Wahrscheinlichkeit.
Eher ist mit van der Ploeg 6 an das Mittel, durch das die Reinheit

erzielt wird (also das Taufwasser), oder dann an den Akt der Reinigung
selber zu denken. Jemanden von der mHD der Rabbim ausschließen, heißt
ja nicht nur, daß der Betreffende nun unrein ist, sondern auch, daß er
vorläufig von den Heilsmitteln der Gemeinde zur Reinigung nicht mehr
Gebrauch machen darf.7

Neben «Thorastudium und Rechtsentscheidungen», zu denen der
Neueingetretene zugelassen wird, bezeichnet m HD wohl auch in VI, 22 nicht
einfach die «Reinheit» (Eigenschaft), sondern wie oben das Bad, in dem
die Reinheit erlangt wird. Dagegen müssen in VII, 25: «jeder der sich
mit ihm (dem Ausgestoßenen) wegen seiner niHÜ oder seinem Eigentum

einläßt» beide Möglichkeiten offen gelassen werden: mHÖ als «Reinheit»

(wie das Geld gleichsam ein Besitz) oder als «Reinigung», für die
ein Gemeindeglied dem Ausgestoßenen behilflich sein möchte. 8

c) Die Reinheit des Menschen kommt wohl durch Sühnung ('Usa, vgl.
III, 4; XI, 14 u. a.) zustande, jedoch •— und das ist hier entscheidend —•

nicht durch blutige Opfer (IX, 4). Sofern Menschen selber etwas zur
Sühnung beitragen, können sie das durch Umkehr von bösem Wandel (V, 13),
Demut und Beugung vor den Geboten Gottes (III, 7. 8) tun. Dann aber
(III, 7 f.) folgt die Reinigung durch «Besprengen mit Reinigungswasser»
und durch «sich Heiligen in fließendem Wasser» (III, 4. 8; V, 13). Letztlich
aber ist es Gott selber, der sühnt (XI, 14) und reinigt.

Basel. Hanswalter Huppenbauer.

4 An der HTHÜ der Rabbim teilhaben, jedoch noch nicht am «Trinken
der Rabbim».

5 An der HIHB der Rabbim Anteil haben ins Wasser kommen.
8 Bibl. Or. 8 (1951), S. 119, A. 50 a.
7 Derselbe Terminus technicus ist vermutlich auch in VIII, 24: «man

soll ihn von der mflö und dem Rat (sc. der Rabbim, vgl. Z. 25) ausschließen»,

verwendet.
8 Liegt hier ein Hinweis dafür vor, daß die Taufe der Qumrangemeinde

nicht von einem allein vollzogen werden kann, sondern nur unter
Mitwirkung mindestens eines weiteren Gemeindegliedes?



352 Miszellen

Ein neues katholisches Staupitz-Bild?

Johann von Staupitz, Martin Luthers Ordensvorgesetzter und Freund,
wurde bisher bei den führenden römisch-katholischen Kirchenhistorikern
sehr positiv beurteilt. Josef Lortz spricht in seiner bekannten Reformation
in Deutschland, 1 (1940), S. 163, vom «vortrefflichen Staupitz». Oder er
urteilt: «Staupitz hat nicht nur psychologisch, sondern auch theologisch recht,
wenn er dem ringenden Luther sagt: «Ihr wißt, daß Euch solche Anfechtungen

gut und not sind, sonst würde nichts Gutes aus Euch» (S. 169). Oder er
lobt Staupitz wegen seiner seelsorgerlichen Art, die «frei war von
engherziger Schultheologie und geistlichem Prügelstock» (S. 170). Als Luther
zu Staupitzens Unionsplänen Ja sagte — nach anfänglicher Gegnerschaft—,
lag nach Lortz diesem Umschwung folgende Motivierung zugrunde : «Luther
sah ein, daß Staupitzens Pläne nicht auf eine Minderung des religiösen
Ernstes hinausliefen, sondern auf dessen Sicherung» (S. 170). Wieder wird
versichert: «Staupitz hat den Skrupulanten Luther psychologisch und
theologisch richtig behandelt» (S. 170). Als Staupitz schließlich Martin Luther
aus dem Augustinerorden entließ, tat er das gerade als guter Katholik:
«Staupitz war katholisch, daher löst er Luther vom Ordensgehorsam. Es
war dies eine Entlastung sowohl für den Orden, wie für seinen Kapitelsvikar»,

d.h. Staupitz selber (S. 236). Wilhelm Neuß, Verfasser einer
Kirchengeschichte der Neuzeit (1954), rühmt Staupitz als «feingebildet, fromm
und milde» (S. 22) und dann als «fromm und kirchlich gesinnt» (S. 40).

Der weitere Lebensgang Staupitzens spricht durchaus für diese
glänzende Zensur. Denn er entließ nicht nur Luther aus der Ordensobödienz,
weil er ihm theologisch nicht mehr zu folgen vermochte, er selber legte
schließlich auch seine Ämter im Augustinerorden nieder und wurde
Hofprediger des Erzbischofs Lang in Salzburg. Nach Austritt aus dem
Augustinerorden wurde Staupitz dann von den Benediktinern übernommen und
zum Abt des Salzburger Konventes St. Peter bestellt. Als solcher gab er
in einem Ketzerprozeß gegen den Augustinermönch Stephan Agricola
Gutachten ab, die das alte strenge Ketzerrecht gegen diesen inhaftierten
Luther-Anhänger angewandt wissen wollten. Daß dieses Gutachten praktisch
nicht wirksam wurde, weil sich der Angeklagte durch seine Flucht der
Vollstreckung entzog, ist kein Verdienst Staupitzens. Agricola stieß dann
zu Luther, unterschrieb auf Luthers Seite die Marburger Artikel und war
bis zu seinem 1547 erfolgten Tod Pfarrer in Eisleben, der Geburts- und
Todesstadt des Reformators.

Der Benediktinerabt Joh. von Staupitz erlag schon 1524 einem Schlaganfall.

Bis zuletzt hielt er fest an einer mystischen Theologie, dem Erbe
der Brüder vom Gemeinsamen Leben. Auch Martin Luther hatte ihr anfänglich

gehuldigt. Aus solchen Voraussetzungen allein ist seine Herausgabe
der Theologia Deutsch des sog. Franckforters, eines nunmehr auch dem
Namen nach bekannten Deutsehordenskomturs aus Sachsenhausen bei
Frankfurt am Main, verständlich. Und noch viele der 95 Thesen sind nur
von dieser mystischen Theologie her, wie sie uns auch etwa in der Nachfolge

Christi des Thomas van Kempen entgegentritt, zu begreifen.



Miszellen 353

Eine neue Arbeit von Pater Reinhold Wejenborg, OFM, Rom:
«Neuentdeckte Dokumente im Zusammenhang mit Luthers Romreise» im Aprilheft

1957 des «Antonianum» (S. 147—202) bricht mit dieser Tradition gründlichst.

Wejenborg legt eine Dokumentensammlung des Joh. von Staupitz
zu Grunde, die vom Erfurter Augustinerkloster in das zu Würzburg
gelangt ist und schließlich 1874 von dem Würzburger katholischen Geistlichen
Dr. Anton Ruland, Präfekt der Universitätsbibliothek, durch testamentarische

Verfügung der Vatikanischen Bibliothek überlassen wurde. In dieser
Dokumentensammlung spiegelt sich der Streit innerhalb des Augustinerordens

wider, der dann zu Luthers Romreise geführt hat. Bekanntlich
wurde diese Legation im Auftrag von 7 Klöstern durchgeführt, die sich den

Unionsplänen Staupitzens widersetzten. Wejenborg nimmt ganz die Partei
dieser «renitenten» Klöster und beschuldigt Staupitz, daß seine Unionsziele
ordensrechtlich illegal waren, und daß er mit allen Mitteln diese Ziele
erreichen wollte, auch wenn das Recht ganz eindeutig gegen ihn war. So

reiste Staupitz schon Anfang 1510 nach Rom, um den Ordensgeneral für
seine Pläne zu gewinnen. «In der Tat ließ sich», so schreibt Wejenborg,
«der General von Staupitz dazu verleiten, ihn legal zum Provinzial von
Sachsen zu ernennen und illegal mit der Durchführung der Union zu
beauftragen» (S. 173). Nun zwingt Staupitz in Neustadt an der Orla den
Augustinern Beschlüsse auf, die sog. Neustädter Konvokation, die nach
Wejenborg das «Musterbeispiel eines herabgekommenen Rechtsdenkens»
darstellen (S. 179). «Staupitz kümmerte sich um die rechtliche Grundlage
seiner Unionspolitik überhaupt nicht» (S. 182). In Rundbriefen habe Staupitz

alle, die nicht in die von ihm angestrebte Union willigen wollten, mit
Exkommunikation bedroht, obwohl sie — nach Wejenborg — das Recht auf
ihrer Seite hatten. Da der Ordensgeneral sich auf Staupitzens Unionsplan
festgelegt hatte, war mit juridischen Argumenten bei ihm nichts
auszurichten, sondern «nur mit sentimentalen Einreden». Dafür war Luther der
geeignete Mann, «da er fromm und eindringlich reden konnte» (S. 191).
Seine Jugend und Unerfahrenheit war kein Hinderungsgrund für diese
Mission, im Gegenteil, ein erfahrener Bruder lief Gefahr, vom General als
Rebell behandelt und ins Generalatsgefängnis gesperrt zu werden, da der
General jede Appellation gegen seine Entscheidung untersagt hatte. Trotzdem

gelangte die Sendung Luthers nicht zum Ziel. Die Regesten der
Generalkurie enthalten zum Januar 1511 die Bemerkung: «Nach den Gesetzen
wird den Deutschen verboten, Berufung einzulegen» (S. 192). Wejenborg
macht sich auch die These einiger Luther-Feinde der Reformationszeit
zu eigen, daß Luther nunmehr in Rom versucht habe, die Erlaubnis zur
Ablegung des Ordenshabits und zu einem zehnjährigen Studienaufenthalt
in Rom in weltlicher Kleidung zu bekommen, eine These, die Böhmer
widerlegt hatte.

Ein Schreiben des Nürnberger Stadtrates an den Augustinergeneral
vom 2. April 1511 führt Wejenborg auf Luthers Berichte im dortigen
Augustinerkonvent (März 1511) bei seiner Rückreise zurück. Der Beredsamkeit
von Staupitz gelang es, die Opposition im Juli 1511 in Jena zu spalten,

23



354 Miszellen

Luther nahm den «Jenaer Rezeß» an, ging also zu Staupitz über. Der Dank
von Staupitz an Luther bestand in seiner zweiten Berufung nach Wittenberg.

Staupitz habe seine «Unionspläne» schließlich aufgeben müssen, da
sie illegal waren. Trotzdem seien die von Staupitz verursachten Schäden

irreparabel. Durch seine auf Willkür und Zwang gestützte Handlungsweise
habe er die selbstverständlichen Autoritätsverhältnisse zwischen dem Papst
und dem Orden, zwischen dem Ordensgeneral und dem deutschen General-
vikariat untergraben: «Weil durch Staupitz die Augustiner an jeder Autorität

und jedem Gehorsam irre geworden waren, konnte Luther bei seinem
Aufstand gegen die Kirche von Anfang an über ein zahlreiches, schwärmerisches

und talentvolles Kader verfügen» (S. 202).
Man darf gespannt sein, ob dieses nachträgliche Ketzergericht an Staupitz

von der Reformationsforschung bestätigt wird.

Freiburg i. Br. Wilhelm August Schulze.

Zur Entstehung der «Weihnachtsfeier»

von Friedrich Schleiermacher.

Durch Musik wurde Schleiermacher inspiriert, seine Ansicht über das

kirchliche Weihnachtsfest in einem novellistischen Dialog darzustellen.
Er schreibt darüber — einige Wochen später, nachdem die «Weihnachtsfeier»

anonym in Halle erschienen war — am 10. Februar 1806 seinem
Verleger Reimer in Berlin:1 «Ganz wunderbar kam mir der Gedanke plötzlich
des Abends am Ofen, da wir eben aus Diilons Flötenkoncert kamen, und nicht
drei Wochen nach dieser Empfängniss, von der ich doch erst nach einigen
Tagen wußte, daß es wirklich eine wäre, war es auch fertig.» — Friedrich
Ludwig Dtilon (bzw. Dulon), 1769—1826, galt als einer der bedeutendsten
Flötenspieler seiner Zeit. 2 Seine Familie stammte aus der Westschweiz,
sein Vater war preußischer Accisebeamter. Er selbst erblindete als Kind,
lernte von seinem Vater das Flötenspiel und unternahm mit ihm schon mit
vierzehn Jahren die erste Konzertreise, der andere nach der Schweiz, nach
Holland und England folgten. 1792 wurde er als russisch-kaiserlicher
Kammermusiker nach Petersburg berufen. Nach seiner Rückkehr, 1798, lebte er
lange Zeit in Stendal, zuletzt in Würzburg. Auf seinen Konzertreisen kam
er mehrmals nach Halle/Saale, wo ihn Schleiermacher, daselbst seit 1804

a. o. Professor und Universitätsprediger, im Winter 1805 gehört hat. Nach

1 W. Dilthey, Leben Schleiermachers in Briefen, 4 (1863), S. 122.
2 Schilling, Enzyklopädie der gesamten musikalischen Wissenschaften,

2 (1842), S. 507 ff; E. L. Gerber, Historisch-biographisches Lexikon der
Tonkunst, 2. Aufl. (1812 ff.), S. 949 f; F. Blume, Musik in Geschichte und Gegenwart,

3 (1956), S. 923 f. — Es gibt jedoch auch sehr kritische Urteile.



Miszellen 355

der «Berlinischen Musikalischen Zeitung» 3 hat jenes Konzert am 2. Dezember

1805 im Ratskellersaale zu Halle stattgefunden: «Halle. Am 2ten December

hat sich hier der berühmte blinde Flötenspieler Herr Dulon, vor
einem sehr zahlreichen Auditorium, mit vielem Beifall in größeren und
kleineren Concert- und Solostücken hören lassen. Wie gewöhnlich gefielen
und rührten seine seelenvollen freien Fantasien die Zuhörer am meisten.»
D. h. damit ist auch der bisher nicht bekannte terminus a quo für die
Entstehung der «Weihnachtsfeier» genau datierbar: Schleiermacher begann in
den Tagen nach dem 2. Dezember 1805 mit der Niederschrift des Dialoges.
— Es wäre natürlich von einigem Reiz, zu erfahren, was Dülon in jenem
Konzert gespielt und was Schleiermacher so sehr beeindruckt hat; das
Programm jenes Konzertes ließ sich jedoch nicht nachweisen (obwohl z. B. die
Univ.-Bibl. in Basel ein Avertissement für ein Dülonsches Flötenkonzert
in Basel vom 5.3.1788 besitzt). Nach Angaben der Autobiographie Dülons
spielte er gewöhnlich Kompositionen von Quantz (in dessen Schule sein
Vater das Flötenspiel gelernt hatte), Karl Benda (seinem Lehrer), Pleyel
u. a. und eigene Kompositionen:4 auf letztere deutet jene Notiz der
«Berlinischen Musikalischen Zeitung» hin, wenn sie die «freien Fantasien»
erwähnt; Dülon hat sich auch oftmals ein Thema aus dem Publikum heraus
geben lassen.5

Adolf Müller, ein Bekannter Schleiermachers, schreibt über die
«Weihnachtsfeier» :6 «Es sind darin sichtbare Züge von mir bekannten Personen,
und die Umgebungen und das Äußere darin des geselligen Lebens mag wohl
Spuren an sich tragen, daß Schleiermacher nicht selten in Reichardts Hause
gewesen; auch verraten sich hier und da Querheiten und schiefe Einwürfe
gegen seine religiösen Betrachtungen von hier lebenden Gelehrten. Kurz,
das Ganze ist voller großer und kleiner Beziehungen, was ihn auch bewog,
seinen Namen für's erste nicht auf dem Titel bekannt zu machen.» Auch
wenn die Erhellung aller «großen und kleinen Beziehungen» möglich wäre,
so würde sie für das Verständnis der theologischen Aussage der
«Weihnachtsfeier» nur wenig bedeuten; doch könnte sie zumindest zeigen, daß
Schleiermacher seine konkrete Umwelt in der «Weihnachtsfeier» gestaltet
und sogar bestimmte Personen seiner unmittelbaren Umgebung darin
auftreten läßt. Es war vor allem die jeden Donnerstagabend sich in dem
gastfreien Hause des Komponisten Johann Friedrich Reichardt einfindende Ge-

3 Hrsg. v. Joh. Fr. Reichardt, Jahrg. 1 (1805), S. 414. Vgl. W. Serauky,
Musikgeschichte der Stadt Halle, 2, 2 (1940), S. 274. 276 f.

4 C. M. Wieland, Dülons des blinden Flötenspielers Leben und Meinungen

von ihm selbst bearbeitet, 1—2 (1807/08) : Quantz (1, S. 218. 241. 303.
427 f.) ; Benda (1, S. 199) ; eigene Kompositionen (Variationen, Fantasien,
Duos: 1, S. 357 ff. 2, S. 246. 327) ; Götzel (1, S. 394) ; jedenfalls schätzte Dülon
nicht den «alten Geschmack» (frühes und mittleres 18. Jahrhundert: 1,
S. 357. 428).

5 Gerber (Anm. 2), a. a. O.
6 Li. Assing: Aus dem Nachlaß Varnhagens von Ense. Briefe von der

Universität in die Heimat (1874), S. 284 (Brief v. 18. 2.1806).



356 Miszellen

Seilschaft, die Schleiermacher das anschauliche Vorbild lieferte. Dort, auf
dem Giebichenstein, nördlich vor den Toren von Halle, im Schatten der
Ruine der ehemaligen Residenz der Bischöfe von Magdeburg, trafen sich
inmitten eines weiten, romantischen Parks die «Großen» der Stadt — und
nicht nur sie: Giebichenstein war die «Herberge der Romantik».7 Dort
gingen auch Schleiermacher und sein Freund Steffens, der 1803 eine Tochter
Reinhardts geheiratet hatte, aus und ein, dort feierten sie auch das
Weihnachtsfest 1805.8 Bis tief in die Nacht führte man ungezwungene Gespräche,
angeregt und begleitet von musikalischen Darbietungen, sei es der Töchter
Reinhardts, die die vom Vater vertonten Gedichte Goethes und von Novalis
sangen, sei es anderer. Reichardt hatte eine große Familie: Schleiermacher
lernte dort vor allem die älteste Tochter kennen, Louise (1779—1826),
Johanna (1784—1848, die Frau von H. Steffens), Friederike (1790— ca. 1861)
und Sophie, die z. Z. der «Weihnachtsfeier» etwa zehn Jahre alt war — um
nur einige von den elf Kindern Reichardts zu nennen, die vielleicht nicht
nur durch ihre Vornamen mit Personen der «Weihnachtsfeier» zusammenstimmen.

— Die vorzügliche Klavierspielerin Karoline Wucherer (und auch
in der «Weihnachtsfeier» ist es eine Karoline) lernte Schleiermacher in
einem anderen literarisch-musikalischen Zirkel, nämlich dem der Kammer-
rätin Wucherer, kennen und schätzen.9 — Und schließlich veranstaltete
Schleiermacher selber solche, gewöhnlich am Freitag stattfindenden
Abende, an denen musiziert (ebenfalls durch die Töchter Reichardts),
vorgelesen und diskutiert wurde; nach einem Brief A.Müllers, der öfter bei
Schleiermacher musizierte, spielte man vor allem Mozart und Beethoven: 10

«Er (Schleiermacher) freute sich unendlich über die schönen Sachen von
Mozart und Beethoven. Vorzüglich rührte ihn das Quintett aus G-Moll
Er brach aber nicht in schöne gelehrte Worte aus, sondern war so in die
Töne versenkt, daß er gleichsam aufwachte und ganz etwas Einfaches über
seine Empfindung redete, wenn wir einen Satz beendigt hatten.» 10 Musik
begleitet nicht nur das Weihnachtsfest Schleiermachers, sie ist ständiger
Hintergrund, Rahmen und zugleich Analogon und Symbol für das Geschehen

und den Sinn des Festes; man kann es nicht mit Worten begehen oder
erwecken, sondern nur mit dem «Ton im eigentlichen Sinne» «feiern».11

Berlin-Neukölln. Ekkehard Borsch.

7 E. Neuß, Das Giebichensteiner Dichterparadies. Johann Friedrich
Reichardt und die Herberge der Romantik (2. Aufl. 1949).

8 Neuß (Anm. 7), S. 82.
9 Neuß, S. 81.
10 Assing (Anm. 6), S. 314 (Brief v. 8. Juni 1806); S. 175 f. (Brief v.

25. 2.1805).
11 F. Schleiermacher, Die Weihnachtsfeier. Ein Gespräch (1806), S. 49 f. ;

87 f.


	Miszellen

